
ERBETEN Sr 

K
a
 n 

e
n
 

N
 

a
 



\ Fe „5 

g 
Naen 

YEREIE 



Digitized by the Internet Archive 

in 2024 

https://archive.org/details/zeitschrift_fuer_celtische_philologie_1923_14 









ZEITSCHRIFT 

FÜR 

GELTISCHE PHILOLOGIE 

UNTER 

MITWIRKUNG VON RUDOLF THURNEYSEN HERAUSGEGEBEN 

VON 

JULIUS POKORNY 

XIV. Band 

HALLE a.S. 
MAX NIEMEYER 

LONDON W.C. NEW YORK 

WILLIAMS & NORGATE G. E. STECHERT & CO, 

14, HENRIETTA STREET 151-155 WEST 25th STREET 
COVENT GARDEN 

1923 



FIinnrt 4° Fire 
5 



Inhalt. 

R. Thurneysen, Irisches und Gallisches [1. Die Edinburger Sagen- 
liste; 2. Ir. co nömad ndu (no); 3. Ir. zgthiar; 4. Der Nominativ 

zu air. roida; 5. Cormae Connlongas (Connloinges); 6. Air. cum- 

sanad ‘Spaltung, Trennung’; 7. Zum Camaracensis; 8. Gallisches] 

—, Zum Geburtsjahr des Gildas 

—, Der mystische Baum . Ge £ . 

St. John D. Seymour, The Seven Heavens in Irish Airarktıre 

L. Mühlhausen, Zu den Aithechthüatha-Berichten . We 

J.Schnetz, Süddeutsche Orts- und Fluflsnamen aus keltischer Zeit 

(Fortsetzung von ZCP XIII S. 369) |4. Rednitz] 5 

J. Pokorny, Nachlals Kuno Meyer (Fortgesetzt von ZCP XIIl 

S. 382) [Mitteilungen aus irischen Handschriften] 2: 

M.E.Dobbs, The History of the Descendants of Ir. (Fortgesetzt 

von Bd. XIII, $. 359) BE ER N 

Käte Müller-Lisowski, Texte zur Mog Ruith Sage [I. Aiged 

Eoin Baisti 7 Mirbuili a chind andso; II. Imtheachta Moighi 

Ruith andso; III. Verse über Mog Ruith; IV. Tlachtga; 

V. Stammbäume; VI. Notiz über Mog Ruith] 5 h 

G.Schaaffs, Die lateinischen Bemerkungen auf den Ogamsteien 

Camp I und Calday Island ED : s hy 

G. Lehmacher, Eiriu co nuaill co nidnaib von Hochaid ua Flainn 

St. John D. Seymour, The Eschatology of the Early Irish Church 

G. Lehmacher, Eine Brüsseler Handschrift der Eachtra Conaill Gulban 

J.Pokorny, Da- in irischen Ortsnamen . 
—, Keltisch-Baskisches ; : 

J.Schnetz, Süddeutsche Orts- ne ach aus nee Zeit 

ng von 8.35) [5. Nochmals die Rednitz; 6. Zusam; 

7. Kissingen, Kinzig, König i. Odenwald; 8. Die mit -@cum ge- 

bildeten Ortsnamen in Bayern] . 

Micheäl ö Briain, Hibernica [1. The Irish et Prefiz er 
neb-; 2. Old-Irish os me, os se, ote &e.; 3. The Irish Present 
Indicauve Relative Forms; 4. Etymological; 5. Notes on Published 

Irish Texts; 6. On the Names of Ireland] . 2: 

Seite 

145 

164 

173 

179 

212 

270 
272 

274 

309 



IV 
Seite 

J. Pokorny, Die Namen des Barrow . . . Se oh. 

R. Thurneysen, Aus dem irischen Recht I. 1. Das KENT 335 

M.E.Dobbs, The Battle of Findehorad . . ». » 22 2 0 0.2. 89 

Erschienene Schriften 
Maighread Ni C. Dobs [M.E. Dobbs], Sidelights on the Täin Age 

and other Stories. . . 289 

Aine de Paor (Anny Power), The aan ET of m 

LL versions of Tain Bö Cuailgne, Mesca Ulad, and Cath 

KuisnarRichen sa ur 259 

Sigmund Feist, Indogermanen und eninen > 290 

Wilhelm Kaspers, Etymologische Untersuchungen über die ih: 
-Acum, -Anum, -ascum und -uscum gebildeten nord- 

französischen Ortsnamen . . . re 2 

—, Die -acum-Ortsnamen des Kram N 

on Güntert, Kalypsor er Sr SS 29 
The Celtic Who’s Who. . . ee er 

Alf Sommerfelt, De en Italo- ei. in we dee re ed 

— , Le breton parle & Saint-Pol-de-Leon. . . 295 

Michael F. Moloney, Irish Ethno-Botany and ine Sonn of 

Medicine in Ireland . . . . . 296 
Leopold Adametz, Herkunft und en der Hamiten, 

erschlossen aus ihren Haustierrassen . . . 2... ...296 

Max Förster, Keltisches Wortgut im Englischen . . . . . 298 

Rudolf Thurneysen, Die irische Helden und Königsage . . . 299 

Friedrich Marx, Über eine Marmorstatuette der Grolsen Mutter 

mit der ältesten Inschrift der Rheinlande in keltischer 

Spracheme gr: 424 
Morgan Watkin, The French Bea Tanne in werke 

Wales 02,00 ar ne Fe 

Zeitschriftenschatt: 1.>/,-. 2 ansaes ı 5 elle Er ar 

Corrigenda"zu Band XII 2... „rue PR 

Nachträge und Berichtigungen 24 72 rar BE rar 



IRISCHES UND GALLISCHES. 

1. Die Edinburger Sagenliste. 

Der kurzen Sagenliste, die in die Einleitung des Senchas 

Mor 146 aufgenommen ist, steht eine andere sehr nahe, die 

uns die wohl im 15. Jahrhundert geschriebene Pergament- 

Handschrift in Edinburg, Advocates’ Library Nr. VII fol. 7r, b 

aufbewahrt. Keine ist aus der anderen geflossen, da jede 
einzelne Titel enthält, die die andere ausgelassen hat; aber 

sie gehen deutlich auf dieselbe Quelle zurück. Die in SM 
fehlenden Sagen sind gesperrt gedruckt. 

* e * 

Dliged ollaman 7 airdfiled 7 sersenchaide. Lucht fodluma 

na healadna .uii .]. scel do primsgelaib 7 tri .l. foscel aige da 

n-indisin a ndaledhaib 7 a*) n-oireachtasaib da rigaib 7 do 

ruirechaib 7 do rigdamnaib, do thriataib 7 do thaisechaib 7 
d’espugaib da n-irrgairdiugud”). Daid is e diles na filideachta 
4. lesin anlucht‘) sin grenad 7 glanla]d na ga&deilge 7 ni 

dlesda acht do lucht chethre ngrad sin do reir dligid .i. ollam, 

ansruth, elii, cana. 
Agso na primsgeoil indestar ann .i. toglai [7| tana 7 

tochmarca, catha 7 ürtha‘®) 7 irgala, fuithe‘) 7 fesa 7 forbusa, 

echtrada 7 oiteada‘) 7 oirgne. 
IS iat na tana trath*): tain bö Radumna 7 tain bö 

Cuailgne, tain bö Rois, tain bo Fraich, tain bö Flidais, tain 

bö Darta, tain Aidne"). 

») aa Hs. ») däntirrgairdiug- Hs. °) 1. lucht? *) urtha SM, 

l. üatha. °) — oitte (von aided). f) d.i. aitheda. ) traath Hs. 

») — tain be Aingen @BL 60 442. 

Zeitschrift f. eelt. Philologie XIV, 1 u. 2. 1 



2 R. THURNEYSEN. 

IS iad na todla tra: todail tige Nechtain, smutgal tiei 

Dumach, togail bruidne Daberg, togail bruidne Dachog. 

IS iat immoro na tochmarea .i. tochmare Meidbe 7 tochmarc 

Emeire 7 tochmarc Edaine 7 tochmare Aillbe, tochmarc Fithire 

7 Dairine‘) da ingin Tuathail Techtmair 7 tochmare mna 

'ruind meic Agnamain. 

IS iat na catha thra: catlı Muige hItha la Parrtalon, cat[h] 

Nemhed la Fomorchaib, cath Muige Turead ag Feraib Bolg re 

tuatha De Danonn, cath tanaisde tuaih De Danonn. FINIT. 

2. Ir. co nömad nau (nö). 

Stokes hat die Stelle: Conmill ein na cumachtach .. itir 

clainn 7 geinelach cusin nömad nö bei O’Dav. 547 übersetzt: 
‘The crime of the mighty ones injures .. botlı children and 

posterity as far as the ninth descendant’”. Ebenso ich (oben 
11,85 u. 104 $ 38) do’fechar 6 Dia co nomad ndu (so oder 

nö, noa, noo die Hss.) ‘er (der Verwandtenmord) wird von 
Gott gerächt bis zum neunten Glied’. K. Meyer hat sich nicht 

nur — mit Recht — der Stokes’schen Trennung n-0, als ob 

ö ‘Jüngster’ darin stäke, widersetzt, auch meiner Änderung 

des letzten Wortes in das Glossenwort noe ‘Mensch’, die durch 
Windisch veranlalst war (s. u.), sondern er hat auch wiederholt 

die Ubersetzung selber angefochten.!) Er versteht den Aus- 

druck vielmehr als ‘bis zum neunmal neunten (Glied oder 
ähnlich)’, und Pokorny (oben 13,41f.) hat ihm beigestimmt. 
Da der 81. Abkömmling etwa zweieinhalb Jahrtausende später 

leben würde, wäre es also ungefähr gleich ‘bis in die fernsten 
Zeiten. Das wäre in den beiden obigen Belegstellen zwar 

nicht undenkbar; aber in dem Text Noinden Ulad, den Windisch 

herausgegeben hat,?) heilst es: biaid forib co nomadh naö .i. co 
haimsir nonbair ‘er (der Schwächezustand) wird auf euch liegen 
co nomadh naö, d.h. bis zur Zeit von neun Mann (Generazionen)’.3) 

a) Därine Hs. 

') ZCP 10, 350£.; University of Illinois Studies in Language and 
Literature II (1916) 585; Zur kelt. Wortkunde VIII $ 166. 

?) Sitz.-Ber.d. K. Sächs. Ges. d. Wissensch., Phil.-Hist. Kl. 1884, 8. 342. 
°) Windisch (S. 347) verwies dabei eben auf die Glosse noe .i, duine 

bei Cormac, 



IRISCHES UND GALLISCHES, B 

Dals das kein Milsverständnis ist, zeigt ein Beleg, den 
Meyer merkwürdigerweise als Bestätigung seiner Auffassung 
anführt. Im Gesetzestext Crith Gabhlach (Ane. Laws IV 320) 
heilst es von den untersten Klassen der Bauern, die nicht 
einmal ein Stückchen eigenen Landes besitzen: Ma beith fognum 
diib do flaithib co nömad naö, it bothaig, it füidri; it senchlethe 
tarmotha “wenn sie co nömad naö im Dienste von Herren stehen, 

heifsen sie bothach, fwidir; nachher senchlethe'. Senchlethe ist 

einer, der sich auch durch Rückgabe des Landes nicht mehr 
aus dem Dienste des Herrn lösen kann, was dem bothach und 
fwidir noch möglich ist, sondern ihm auf immer verfällt. Nach 

andern (älteren) Gesetzestexten geschieht das schon, wenn er 
(und sein Geschlecht) bei fünf Herren hintereinander im Dienste 
steht. Vgl. im senchleithe flatha, Glosse .i. isin chuiced für 

(Rawl. 502, 114b 8); @n senchleithi isin ‚u.edh fir Anc. L. IV 282. 
Das ist in unserem Text, der etwa dem 9. Jahrhundert an- 

gehört, etwas gemildert, aber natürlich nicht so, dafs der Land- 

lose erst beim 81. Herrn zum senchlethe wird — das wäre ja 

so gut wie niemals —, sondern nur erst bei oder nach dem 
neunten; die Frist ist verdoppelt. 

Im Kommentar zu dem Text (ie conawri fuwigill in Trin. 

Coll, H.3.18 S.478a!) wird als ein Unterschied zwischen den 
beiden Arten von Bürgschaften, die aitire und räith heilsen, 
Folgendes gegeben: nitet [altire acht co cro, teit raith for 
comarba go nolmjud no ‘die aitire-Bürgschaft erstreckt sich 
nur bis zum Tode, die raith-Bürgschaft erstreckt sich auf 

Erben bis zum neunten Glied’. 
Also war co nömad ndu (ndo, nö) "bis zum neunten Glied’ 

ein feststehender Ausdruck, zunächst gewils in der Gesetzes- 

sprache. Trotzdem glaub ich, dafs Meyer im Recht war, wenn 

er eine Form des Zahlworts »oö darin suchte; es muls irgend- 

wie ein pleonastischer Ausdruck sein. Aber was ist nauw? 

Nach Pokorny (8. 0.) eine Abstrakzion aus dem Ordinalzahlwort 

nömad (*ndumad). Das wäre höchst sonderbar, da doch ein 
Wort für 9 jedermann zu Gebote stand. Zunächst dachte ich, 

es könnte mit nau einfach die ältere Form des Zahlworts, ein- 

silbiges *naui gemeint sein, wie der Eigenname Dawi (jünger 

’) Ich verdanke eine Abschrift R. I. Best. 



(SCUSS/oh con- 
nued in (Bre 

nara Fagill, 
33, 77,818, 

A R. THURNEYSEN, 

Di) in Handschriften öfters als Dau erscheint. Aber einmal 

handelt es sich offenbar um ein Wort der lebenden Sprache, 

nicht um ein Buchwort. Sodann kann ‘die neunte Neun’ nicht 

wohl — 9 sein. Vielleicht trifft die folgende Hypothese das 

richtige. Man kennt die Vorliebe des Irischen, einen Plural 

mit dem partitiven di von einem gleichen Substantiv abhängig 

zu machen, besonders auch, wenn dieses von einem Zahlwort 

begleitet ist, wie sc ingena d’ ingenaib ‘6 Töchter‘.t) Ohne 

Nennung des Gezählten: mile do milib ‘ein Tausend’, wenn 

ich die Strofe ZCP 9, 206 f. richtig hergestellt und übersetzt 

habe. Dieses di mit dem Dativ hat natürlich hier wie überall 

den partitiven Genitiv abgelöst, der schon im Altirischen im 

Rückgang begriffen ist. Ich wage nun die Vermutung, dafs 

nau ein (neugebildeter) Genitiv zu noi ist, wie zu baz (älter 

wohl *b072)) ‘Kühe’ ein Genitiv bau (bao, bo), zu cnox ‘Nüsse’ 

*cndu (cndo, cnö) gehörte. Dann bedeutet nomad nau eigentlich 

‘der Neunte von Neunen’ und fügt sich als pleonastischer Aus- 

druck gut in die obige Reihe. Das undeklinierte no? war 

hier nicht anwendbar, da nomad noi als ‘die neunte Neun’ 

hätte verstanden werden müssen oder können. 

3. Ir. egthiar. 

Marstrander hat zweimal?) auf die Gestalt hingewiesen, 
in der die Endung der 3. Sg. Pass. in Amra Choluim Chille 

und in Gedichten, die im Kommentar zitiert werden, erscheint. 

Es sind die Formen egthiar, rigthiar, dringthiar; molthiar, 

erthiar, sügthiar. Marstrander zweifelt nicht daran, dafs dies 
eine ursprünglichere Lautform als das spätere -ther, -thar 

sei, und benutzt sie zur Erschliefsung der Grundformen des 
keltischen Passivs. Bevor man aber auf diese Grundlage all- 
zuviel aufbaut, möchte ich doch darauf aufmerksam machen, 
dafs auch da, wo von einem ursprünglichen ö-a keine Rede 

‘) Pedersen, Vergl. Gramm. II 131; Vendryes, MSL 20, 182f.; Sommer- 
felt, De en Italo-Celtique 171. 

?) Das a in bai ist vielleicht erst eingedrungen, als das alte bou zu 
bau geworden war. 

°) Rey. Celt. 36, 374 ff. ; Caractere indo-europeen de la langne hittite 90f. 



IRISCHES UND GALLISCHES. B5 

schwachbetonten Schlufssilben zwischen einem palatalisierten 
Konsonanten und einem mit weiter Stellung gesprochen wird, 
also für das, was sonst altirisch mit e, mittelirisch mit ea 
bezeichnet ist. Für das Kompositum von fo und gell, das in 
Wb. 19c5 fugell, dann fugall geschrieben wird, erscheint in 
der retoric Rev. Celt. 25, 346 Z.2 fuigial. Ebenso steht in 
der retoric LL 287 a22 und 25 Lugthiach für Luigdech, Ogom 

Lugudeccas, und Ohassial für Chaissel. Auch mir ist wahr- 
scheinlich, dafs die Schreibung von solchen Fällen ausging, 
die einst wirklich ia enthielten, wie das K. Meyer, Zur kelt. 
Wortkunde $ 59, für foidiam annimmt. Aber sie wurde in 
dieser Kunstsprache dann offenbar übertragen. So ist ja längst 

bemerkt worden, dals zwar in Conuail(l) Amra $ 121 das ua 
etymologisch berechtigt ist, aber nach dessen Analogie dann 
auch coluain $ 135 für colain(n) kymr. celain gebraucht wird. 
Also in jedem Einzelfall ist zunächst zu untersuchen, ob wirk- 
liche oder nur scheinbare Altertümlichkeit vorliegt. Und 

ich hätte nicht den Mut, mit Marstrander an der Passivform 
nimarthar $ 11a zu zweifeln; denn natürlich entschlüpft auch 

dem ‘Retor’ gelegentlich eine Form der gewöhnlichen Sprache. 

4. Der Nominativ zu air. roida. 

Ich wagte Handb. II90 zu roida ‘des Waldes’ Sg 204 
keinen Nominativ zu bilden. Er erscheint in der regelmälsigen 
Form ruud (verschrieben oder verlesen rund) Anc. L. IV 278,8 

aus *rowidu. Sonst kennen die Gesetze nur die kontrahierte 

Form rüd, s. ebd. VI 627. 

5. Gormae Gonnlongas (Gonnloinges). 

In meiner ‘Irischen Helden- und Königsage’ 94 hab ich 

die gewöhnliche Deutung von Connlongas als ‘Haupt der Ver- 

bannten’ angezweifelt, weil man die umgekehrte Stellung der 

Komposizionsglieder erwarten sollte. Mit Unrecht. Das Wort 

war ursprünglich kein Kompositum, wie die Alliterazion in 

dem Gedicht von Orthanach ua Coilläma (9. Jh.) ZCP 11,109 

Str. 11 zeigt: la Cormac Conn Longes län.) Erst später ver- 

1) Vgl. jetzt auch Bergin, Studies X (1921) 643 8, 



6 R. IHURNEYSEN, 

wuchsen die Bestandteile, so dals ein Genitiv Cormaic Conloingıs 

(Folk-Lore 111508) gebildet werden konnte. Aber eine Spur 

des Ursprünglichen zeigt sich noch darin, dafs der Beiname 

im Genitiv oft unflektiert blieb, vgl. lechtan Cormaic Conlongas 

(Reim: ro'class) Rev. Celt. 23, 304. 318. 324; hier ist das Wort 

schon Kompositum, das zeigt die Alliterazion und Con(n) statt 

Cwinn. Ähnlich Cormaic Conloinges ebd. 16, 81. 

Longas, lo(i)nges ist also ursprünglich Gen. Plur. Das weist 

darauf hin, dals Cormac seinen Beinamen nicht erst durch die 

'Tain bo Cuailnge erhalten hat, da man dann eher den Singular 

loingse erwarten mülste, sondern umgekehrt wird der Name 

der Anlals zur Sage von seiner Verbannung geworden sein. 

Vielleicht hat er ursprünglich ‘Haupt der Seefahrten’ bedeutet. 

6. Air. cumsanad ‘Spaltung, Trennung’. 

Unter den Fällen, bei denen Pfändung mit dreitägiger 
Frist stattfindet, wird Anc. L. 1174,29 i cumsanad (so zu lesen) 

dunaid genannt, was der Glossator mit .. scatled .. tindscetal 

debhtha i ndunad ‘Spaltung, d.h. Streit-Beginnen im Kriegs- 

lager’ erklärt. Atkinson im Glossar VI 206 bezweifelt die 

Richtigkeit dieser Glosse und daher die der englischen Über- 

setzung guarrelling, und d’Arbois de Jubainville, Etudes sur le 

droit celtique II 159 und 311 übersetzt: ‘pour repos de forteresse’, 

umschrieben: ‘pour cessation de service au camp’, falst aber 
im Anschluls an die Glosse das Ablassen vom Kriegsdienst 

als Folge eines Streites. 

Aber die alte Erklärung triiit zweifellos zu. Es handelt 
sich nicht um das gewöhnliche Wort cumsanad ‘Ruhe’ (Verb 
con’osna) aus *com-uss-anath, obschon auch das zugehörige Verb 

dieselbe Form zeigt. Es findet sich in der Heptas V 368, 1: 
Atait a secht com’osnat cach n-iumtaithmech la Feine: fiadnu 
innraice, raith rudartha usw. (ohne Glosse). Da III 56 ni’m’fuich 
cach sochur ‘er ficht keinen günstigen Vertrag an’ glossiert 

wird mit »i imtaithmiuch, und da nach V 369 Anm. a con’osnad 
in H. 3.17 durch .. collad ‘d.h. sie vernichten’ wiedergegeben 
wird, bedeutet das: ‘Es gibt sieben (Dinge), die jede Lösung 
(Anfechtung) beseitigen (eigentlich ‘abtrennen’): unbescholtene 
Zeugen, Bürgschaft für Ersitzung’ usw, 



IRISCHES UND GALLISCHES. 7 

Das Simplex kommt in den Gesetzen öfters vor, immer 
mit Formen von scailed oder comscailed glossiert. Vel. II 284: 
ni tualwing imfoichida .. nodo'sanna (lies noda‘) finnteaduib 
‘es ist nicht fähig anzufechten einer, der sie (die fine) von 
Sippenland trennt’ oder ‘der Sippenland weggibt’; ähnlich 
1202: ni tualaing roda selba (lies selbaib?) sanna (mit Tmesis) 
‘der sie von Landbesitzen getrennt hat’, vgl. den Gegensatz 
11 282: is mesiuch cach fear fine cunai a fintiud, naidi(n)'rean, 
naide'sanna ‘fähig ist jeder Mann einer Sippe, der sein (ihr?) 
Sippenland bewahrt, der es nicht verkauft, der es nicht weg- 
gibt’, glossiert: nisgazrlend. Ferner V 442: nisanntar ni seach 
a fine ‘nichts wird weggegeben ohne Zustimmung seiner fine’, 
glossiert: noco'comscailter ni de sech in fine. Unter den Ver- 

trägen, die der Sohn eines lebenden Vaters rückgängig machen 
kann, werden genannt: a grian techta do sannad, ni rod'mbi!) 
di beodil 7 marbdil do sannad ‘das ihm gebührende Land weg- 

geben; etwas von der lebenden und toten Habe, die er hat, 

weggeben’ V 436,25; das erste ist glossiert: a ferund dligthech 
do comscailed wadh, ähnlich das zweite. 

Offenbar steckt in dem obigen cumsanad das gleiche Verb, 

mit com-uss- zusammengesetzt. Da fällt nur auf, dals dieses 

einfaches n hat, das Stammverb aber ausnahmslos nn. Man 

könnte an eine Verschreibung denken, doch liegt ein anderes 

näher. Das Verb 'sanna ist doch wohl von sain ‘verschieden, 

getrennt’ abgeleitet, sollte also ‘sana lauten. Das scheint im 

Kompositum bewahrt, während sich das Simplex etwa an 'ranna 

‘teilt, teilt ab’ angeschlossen haben dürfte. 

Cumsanad findet sich auch bei O’Davoren 399: Cumsanadı 

i. tosach, [ut est] cumsanad accais .i. imnig (lies imnid) &, und 
Stokes wundert sich, dafs O’Davoren das so gewöhnliche Wort 

cumsanad nicht verstanden habe. Das Beispiel ist etwas aus- 

führlicher s. v. 40. accais gegeben, wo es heilst: no accais 

i. imnidh, ut est: erith cen chumsamug(ud) comsanug(ud) accans. 

Das abgerissene Zitat ist nicht leicht zu verstehen. Zu accans, 

das hier Genitiv ist wie IT II2 8.36, 297, vgl. Contrib. 

2. aceais. Ist ein Wortspiel mit den zwei Wörtern cumsanad 

gemeint, etwa ‘eine Spaltung (Streiterregung) durch Schmähung 

1) rod imbi die Ausgabe, 



16) R. IHURNEYSEN, 

ist ein Zittern ohne Aufhören’? Mit O’Davoren ein drittes 

Wort eumsanad ‘Anfang’ anzunehmen, wird man sich schwer 

entschlielsen. 

ie} ‘. Zum Camaracensis. 

Dieses Denkmal des Altirischen ist so ehrwürdig, dafs 

man wohl auch ein paar Kleinigkeiten zur Heilung des ver- 

derbten Textes bringen darf. 

Ich habe madesgre (Thes. Palaeohib. IT 246, 29) in meinem 
Handbuch in ma dos'gne verbessert; es genügt aber die Anderung 

ma des'gne, da die vortonige Präposizion im ältesten Irisch de 

gelautet zu haben scheint, vgl. degeni in dem alten Text Rev. 

Celt. 25, 344, dermecceim Sg 39 b1. 
Allerdings scheint der Schreiber gelegentlich e und o ver- 

wechselt zu haben, wenn meine Korrektur lee l- cessas für 

leolcessas 247,7 zutrifft, Zee auf das Femininum martre bezogen. 

Dann wird cach. nern 246,4 einfach in cäch n-oin, gleich 

späterem uain(n), zu bessern sein. Man kann sich auch fragen, 

ob saithor 247,8 richtig ist. Da das Adjektiv saithrech auf 

einen hellen ausgefallenen Vokal weist, würde man in einem 

so alten Text eher saither erwarten, was vielleicht einzusetzen 
ist; vgl. clocher Arm. 8b1. 

Hoffentlich sind damit nun auch die letzten Gebrechen 

geheilt. 

S. Gallisches. 

Bei unserer mangelhaften Kenntnis des Gallischen ist jeder 

Deutungsversuch ein suchendes Tasten. Anders wollen auch 
die folgenden Vermutungen nicht verstanden sein. 

Die Marmorinschrift, die sich früher im Kirchturm von 
Voltino bei Limone nordwestlich vom Gardasee befand, aber 
seit Jahrzehnten im Museo Civico von Brescia aufbewahrt wird, 
wo ich sie 1893 verglichen habe, ist oft abgebildet, z. B. bei 
Pauli, Altitalische Forschungen I, Taf. IT20, auch Rhys, Pro- 
ceedings of the Britisch Academy II, S.65 des Separatabdrucks, 
Nr. XXXV, wo auch frühere Deutungsversuche besprochen sind. 
Die ersten vier der sechs Zeilen sind im römischen Alfabet 
geschrieben, abgesehn von dem besonderen $-Zeichen; die zwei 



IRISCHES UND GALLISCHES. 9) 

letzten in einem andern, das sich sonst nur in ein paar kurzen 
Inschriften aus dem Veltlin und aus der Nähe des Iseo-Sees 
findet (Pauli Nr. 27—29). Von dieser trägt die eine (27) an- 
scheinend etruskischen (rätischen) Charakter. Für unsere gilt 
das nicht. 

Sie lautet nach der wahrscheinlichsten Lesung: 

tetumus | sexti | dugiaua | sasadis | tomezeclai !) | obalzanatina,:) 

falls, wie am nächsten liegt, das z gelesene Zeichen eine Variante 

des griechisch-etruskisch-venetischen £ ist. Aber welchen Laut 
bezeichnet es? Nimmt man an, dafs es, wie bei den benach- 

barten Venetern, für d gebraucht wurde,?) so kann man die 

Inschrift vielleicht als gallisch deuten: to-med-ec-lai Obalda 
natina. Der erste Komplex enthielte die zwei keltischen Prä- 

posizionen Zo- und ec- (vor Konsonant aus eks-)*); med könnte 

infigiertes Pronomen der 1. Person sein, entsprechend dem 

aind. mat (das als Ablativ gebraucht wird) und vielleicht dem 
griechischen Ackusativ we ir. -m, während im altlateinischen 

Ack.-Abl. med eine Mischung mit einer langvokaligen Form 

vorliegt; -lai möchte irgendwie mit dem irischen Verb la- 

‘setzen, stellen’ usw. zu verknüpfen sein, wobei ich bei unserer 

Unkenntnis der gallischen Konjugazion unentschieden lasse, 

ob es präsentisch oder präterital zu fassen wäre. Bedenkt 

man, dafs nach Endlichers Glossar die Gallier nate für filı 
sagten, so ist man geneigt am Ende natina abzulösen, etwa 

eine Femininbildung ähnlich wie lat. gallina, regina oder gall. 

Cintusmina, Epponina (wohl deminutiv). Es bliebe dann als 

Name der Tochter, die ihren Eltern Tetumus Sexti (filius) und 

Dugiava Sasadis (filia) das Grabmal setzte, Obalda übrig, das 

ich freilich nicht als gallisch erweisen kann. Kaum darf man 

an chamaemilon Galli oualidiam Apul., De herb. virt. 23, er- 
innern; denn wenn wir auch vielfach Pflanzen- und Blumen- 

1) Die Lesung von A als a statt 1 (4) — so z.B. Rhys — scheint 

mir unmöglich. 

2) Der kleine Zwischenraum zwischen f und i ist gewils bedeutungslos. 

3) Vgl. das sichere Beispiel venet. Verkonzarna (fem.) zu gall. Uercon- 

dari-dubnus Wochenschr. f. klass. Phil. 1892, Sp. 290. 

*) Vgl. gallische Doppelkomposita wie In-ec-ritu-rix, etwa ‘König der 

Einfälle, der Angriffe’. 



10 R. THURNEYSEN, 

namen als Frauennamen finden, weils ich doch nicht, ob man 

ein Mädchen leicht ‘Kamillenblüte’ nennen würde. Es wäre 

also der unlateinische Teil der Inschrift zu übersetzen: ponit 

(oder posüt) me Obalda filia (oder filiola). Das zarte Alter 

der Tochter könnte etwa die Verwendung der einheimischen 

Sprache statt des stolzeren Lateins, in dem die Eltern genannt 

sind, verständlich machen. 

Dieselbe Präposizion £o- möchte ich in der auf zwei Bruch- 

stücken erhaltenen Inschrift CIL XIII 10012,19 sehen, zwei 
Scherben, die zwar nicht zu einem Gefäls gehören, aber zu 

zweien, die aus derselben Form gegossen sind, so dafs sie sich 

einigermalsen ergänzen: 

calia'ue..!) | biusauniti | toberte‘ mlouno2) |..... | ofiein 

Der von mir mit £ wiedergegebene Buchstabe der dritten Zeile 

besteht aus einem gebogenen aufwärts stehenden Strich, der 

in der Mitte durch einen Querstrich durchschnitten wird. 

Nimmt man den Teil des Strichs, der über den Querstrich 

hinaufragt, als unbeabsichtigt, so bleibt ein den übrigen £ 

ziemlich genau entsprechendes Zeichen; Zoberte würde zu ir. 

do'beir ‘gibt’ oder zum Präteritum do’bert gehören. Rhys las 
oberte im Sinne von lat. offerre, was aber auf einer heidnischen 

Inschrift (|deo| Mouno) nicht zu erwarten ist. Nur mit aller 
Reserve sei die Möglichkeit angedeutet, dals in der ersten 

Zeile uen|a] als ‘lenierte’ Form von *bena dem ir. ben ‘Frau’ 
entsprechen könnte. Als Sinn des gallischen oder halbgallischen 

Teils der Inschrift — denn der Dativ auf -o ist ja latinisierend — 

ergäbe sich so etwa: Oalia uxor Biusauniti dedit (oder dat) 
Mouno. Der Name des Fabrikanten vor ofieinla] ist nicht 
erhalten. 

Der gallische Satz, den Wilhelm Meyer (aus Speyer) aus 

alten Handschriften der Vita Symphoriani Augustodunensis 

(7 180?) herausgearbeitet hat,?) ist seither meines Wissens 

!) Von dem ersten der zwei fehlenden Buchstaben (m?) ist nur die 
erste Hasta erhalten. 

2) Hinter -0 ein Zeichen, das wohl kein Buchstabe, sondern nur 
Zeilenfüllsel oder verzierte Interpunkzion ist. 

#) Fragmenta Burana. Festschrift der k. Gesellschaft der Wissen- 
schaften in Göttingen (1901), 8. 161 ff. 



IRISCHES UND GALLISCHES. if 

nicht mehr eingehend besprochen worden. Als Symphorianus 
in Autun auf den Richtplatz geführt wurde, uenerabilis mater 
sua de muro sedula ei (zu streichen?) nota illum uoce yallıca 
monuit dicens. Der Spruch lautet in 

München 22243: nate nate Synforiane memento betoto diuo 

Turin D.V.3: nati nati Symforiani mentem obeto dotiuo 

und München setzt hinzu: hoc est: memorare dei tw. Die 
andern Handschriften haben nur: .. in mente habe deum tuum 
oder memorare dei twi oder memento dei ueri oder Ähnliches. 

Dafs das Gallische schon mit nate beginne, betont W. Meyer 
mit Recht; vielleicht hat Endlichers Glossar das Wort gerade 

daher. Holder, Alt-Celt. Sprachschatz II 1864, wollte beto to 

diuo mit ‘Leben ist dein Gott’ übersetzen. Ich habe bei beio 
zunächst an ir. bith ‘immer’ gedacht, ebenso Ernault (bei Holder 
111 856), so dals im Vorhergehenden eine gallische Verbalform 

sich versteckte. Aber ich glaube jetzt, dals mentobeto (als 

ein Wort) to diuo zu lesen und die Übersetzung memorare 
dei tui genau ist. Die Umgestaltung des lateinischen in mente 

habere zu einem einheitlichen Verb *mentabere scheint nach 
Meyer-Lübke, Roman. etymol. Wörterbuch Nr. 5507, speziell auf 

gallischem Boden stattgefunden zu haben: afrz. mentevoir und 
mentoivre, prov. mentaure. Darum ist kaum zu bezweifeln, dafs 

ihm unser mentobeto (wobei b natürlich v bedeuten kann) als 
Imperativ entspricht. Wir sehen also an diesem Spruch, wie 

noch zu Lebzeiten der gallischen Sprache vulgärlateinische 

Formen in sie eindrangen, was nicht verwunderlich ist. So 
lesen wir ja auch auf dem Bleitäfelchen von Rom: sosio dewi 

pia sosio pura (nachher pouwra) und oben den Dativ Mouno. 
Wenn die Lesart to diuo, wie wahrscheinlich, die ursprüngliche 

ist, hat das Gallische auch in proklitischen Wörtern das alte 

t- gegenüber inselkeltischem d- bewahrt. Zu dem © aus e in 

diuo vgl. Dibona (*Deiuona) auf demselben Täfelchen. 

Schlielslich noch ein Wort zum Namen der Heluetü,(Helwitii 

nur handschriftlich) Z2ovrjrıo: (nur Strabo EAovjrrıo«, Plutarch: 

‘Eißyrruoı). Man leitet ihn seit Zeuls, Die Deutschen und die 

Nachbarstämme 222, von dem Stamme ab, der in dem Namen 

der Heluii oder Helwi (EAovot) steckt, und das liegt nahe genug; 

vgl. die Personennamen Hluinus -na, Eluillus, Elwiomar[us|, 



12 R. THURNEYSEN, IRISCHES UND GALLISCHES. 

Elwisso, Elwissa, Eluontiu (Dativ) bei Holder. Hält man das 

aber nicht für sicher, so ergibt sich für (H)elu-et-ix eine tadel- 

lose Etymologie. Es sieht aus wie ein Kompositum von (h)elu- 

— jr. il got. filu (*pelu) ‘viel’, wobei das h- entweder als 
Schnörkel oder als Rest des schwindenden p zu fassen wäre, 

und dem Worte, das im Alt- und Mittelirischen nur noch 

poetisch als iath “Land, Länderei’, Gen. iatha, Ack.-Plur. vathıw 

(u-Stamm, urspr. eitu-s) vorkommt. ‘Die Landreichen’ wäre 

ein sehr passender Name, wenn sich das Gebiet der Helvetier 

einst von Mainz bis nach Bern und vom Rhein bis nach Regens- 
burg erstreckte.!) Die andern erwähnten Namen könnten zum 

Teil Kurzbildungen sein; doch gebe ich ohne weiteres zu, dals 

das namentlich bei Eluwiomaros nicht wohl anzunehmen ist, 

indem es ein Appellativum elwtio- zu erweisen scheint, das ich 

nicht deuten kann. 

') H. Philipp bei Norden, Die germanische Urgeschichte in Tacitus 
Germania, 8. 475. 

Bonn. R. TnuRrNnEYSEN. 



ZUM GEBURTSJAHR DES GILDAS. 

Die schwer verständliche Stelle in Gildas’ Strafpredigt 

De excidio et conquestu Britanniae, die seine Geburt erwähnt, !) 
hat schon zu vielen Erörterungen Anlals gegeben. Sie bildet den 

Anfang von Kapitel 26, das die Beischrift führt: De postrema 

patriae wictoria quae temporibus nostris dei nutu donata est 

und lautet: 

Ex eo tempore (nämlich als die Britten unter der Führung 

von Ambrosius endlich einen Sieg errangen über die crude- 
lissimi praedones) nunc ciues nunc hostes wincebant, ut in ista 

gente experiretur dominus solito more praesentem Israelem, 

utrum diligat eum an non, usque ad annum obsessionis Badonici 

montis nouissimaeque ferme de furciferis non minimae stragis; 

quique quadragesimus quartus, ut nout, orditur annus mense 

iam uno emenso, qui et meae natiuitatıs est. sed ne numc 

quwidem ut antea ciwitates patriae inhabitantur USW. 

Da nach dem Wortlaut annus obsessionis badonici montis 
als 44. Jahr gerechnet scheint, nahm Beda (Hist. eccl. 116) 

als Ausgangspunkt der Zählung die Ankunft der Germanen 

in Britannien an, was der Text nicht an die Hand gibt. Fast 
alle Neueren haben dagegen das Gefühl gehabt, das Jahr der 
obsessio Badonici montis müsse vielmehr selber der Ausgangs- 
punkt und zugleich das von Gildas’ Geburt sein, indem annus 

quadragesimus quartus qui orditur auf die Gegenwart, auf das 

folgende nune weist. Dieser gewils zunächst liegenden An- 

nahme scheint aber das quique, deutlich auf annum obsessionis 

Badonici montis bezüglich, zu widersprechen. 

ı) Monumenta Germaniae Historica. Chronica minora Im ımzed: 

Mommsen, p. 40. 



14 R. THURNEYSEN, 

Deshalb hat A.O. Anderson in der Celtic Review 8, 149fH. 

eine andere, freilich auch ziemlich künstliche Deutung vor- 

geschlagen. Er nimmt als Ausgangspunkt das Ex eo tempore 

des Textes und übersetzt (S. 152): ‘From that time ... down 

to the year in which the mountain of Badon was besieged, 
and almost the last considerable slaughter [was made] of the 
miscreants, and which was, as I [happen to] know, the beginning 

of the forty-fourth year; one. month already having passed, 

which was also the [month?] of my birth. But not even yet 
are our country’s cities inhabited as before.” Er falst orditur 

als historisches Präsens (“was the beginning’), was mir in 

diesem Zusammenhang überkühn und unannehmbar scheint. 

Die Vulgatansicht ist freilich ohne Änderung des Textes, 
der schon Beda so vorlag, nicht zu halten. Mommsen (S. 8) 
schlägt daher vor, etwa zu lesen: quique quadragesimus quartus 

est ab eo qui (statt ut nowi) orditur annus, zählt also vom 
gegenwärtigen Jahre rückwärts. Aber diese Korrektur ist 

recht gewaltsam. Ich glaube, bei der Künstlichkeit der Sprache 

Gildas’ genügt die einzige kleine Änderung von quwique in 

cuique. Gildas wird hier cwi im Sinne von a quo gebraucht 

haben, weil man es im poetischen und retorischen Latein 

überaus häufig so verstehen konnte. In gewöhnliche Sprache 

übertragen würde es also heilsen: et ab eo quadragesimus 
quartus, ut noui, initur (incipit) annus mense iam uno exacto, 

oder frei wiedergegeben: ‘bis zum Jahre der Belagerung des 

Badonischen Berges ... und von ihm an gerechnet stehen wir 

(jetzt) im Beginn des 44. Jahres, von dem schon ein Monat 

verstrichen ist; ich weils es genau (ut nowi), denn ich bin in 
demselben Jahre geboren. 

Ebensowenig kann ich Anderson folgen, wenn er unter 
einem der angeredeten Fürsten (Kap. 32) Arthur selber sehen 

will, der also zur Zeit der Schrift noch gelebt hätte. In wrse, 

mullorum sessor aurigaque currus receptaculi ursi, ... Cumeglase, 

romana lingua lanio fulue glaubt er in dem ‘Wagen, dem 
Zufluchtsort des Bären’ das Sternbild des Wagens oder grolsen 
Bären zu erkennen; der “Wagenlenker’ sei .Bootes ‘der Ochsen- 
treiber’, und da dieser Stern auch Arcturus ‘der Bärenwächter’ 
heifst, sei auf diese Weise Arthur bezeichnet, der etwa den 
Beinamen Öuneglas geführt haben möchte. Dafs freilich das 



ZUM GEBURTSJAHR DES GILDAS. 15 

Sternbild sonst nur Ursa heifst, bemerkt er selber, und da alle 
andern Fürsten einfach bei ihrem Namen genannt sind, ist nicht 

abzusehen, warum Arthur in dieses dreifach verschobene Bild 
hineingeheimnifst worden sein sollte. Was für eine Zuflucht- 

stätte (wohl Burg) des Cuneglas sein ewrrus genannt wird, 

vermag ich freilich nicht zu bestimmen, zumal wir gar nicht 

wissen, in welchem Landstrich sie zu suchen ist. Kaoßartögıyor 
(Ptol.) im südlichen Schottland, dessen Name das Bild des 

Wagens an die Hand hätte geben können, liegt wohl zu weit ab. 

Es bleibt also dabei, dals die obsessio Badonici montis 

43 Jahre vor der Verfassung der Strafpredigt stattgefunden 

hat und, da diese vor den Tod des angeredeten Maglocunus 

(547) fallen mufs, nicht zu weit von 500 abzurücken ist. 

Bonn. R. THURNEYSEN. 



DER MYSTISCHE BAUM. 

Den albero che vive della cima in Dante’s Paradiso 18, 29 

will man zum Teil als einen von oben herab wachsenden Baum 
erklären und ihn mit dem ‘Baum des Glückes’ zusammenstellen, 
der in mystischen arabisch-mohammedanischen Quellen alle 
Stufen des Paradieses von oben herab erfüllt.!) So möchte 
ich darauf hinweisen, dafs die Vorstellung des in der Höhe 

wurzelnden Baumes auch der christlichen Mystik des Mittel- 

alters nicht fremd war. Der folgende kurze Text, der ver- 

mutlich aus dem Lateinischen übertragen ist, findet sich im 

Buch von Lecan (15. Jh.) fol. 183 v,b, aus dem ich ihn 1911 

abgeschrieben habe. 

* 

Crand ingnad indistear isin leigend, a uachtar uas fir- 

maimint 7 a icht«r i talmain, na huili chiuil ina medon. ni 

ailli di ingantaib: anuas rorfasad* ) som 7 anis fasas cach crand; 
o xnfreim asarnfasand anuas, fremfa| diairmidthi immoro as 
tis. ix. ngesca as ailliu cach gesca as uachtarachu. eoin glegela 

ina glacaib tre bithu ic estecht fria ilceolaib. 

Is he in crand .i. Issu Crist, lana na n-uili duile De 7 ita 
uasaib iar ndefajcht, ro’remhaid hi talmain 7 ro'gob dennacht 
o Muri Ög. na huili chiuil ina medon comlanus cacha haibnisa 

a ndiamraib na diadachta. anuas rofas .i. on athair nemda. 
aenfrem aici thuas, oendeacht na diadachta sin. na hilfrema this 

immoro i.na da apsdal dee 7 na deiscibail 7 na naim archeana. 
na nai gescai .i. nai ngrada nime, is uaisli cach grad anas”) 

2: Siehe F. Beck, Zs. für roman. Philol. 41, 468. 

*) 1. vofas. = l. as. 



DER MYSTISCHE BAUM. 17 

uachtafralchu dib. na heoin gela itir na gescaib, anmand 
edrochta na firen sin itir gradaib nimi. 

Ailimit iarum trocairi nDe in lin atamit isin choibligi sea, 
coro’aitrebam it/r gescgaib in chroind sin .i. itir gradaib nime. 
Finit. amen. 

* 

Von einem wunderbaren Baum wird in der Legende be- 

richtet, sein oberer Teil über dem Firmament und sein unterer 

auf der Erde, alle Melodien (jede Art Musik) in seiner Mitte. 

Etwas Weiteres von seinen Wundern: von oben herab ist er 
gewachsen, während jeder Baum von unten herauf wächst. 

Aus einer einzigen Wurzel wächst er von oben, unten aber 
gehen zahllose Wurzeln von ihm aus. Neun Zweige (hat er), 
von denen je der obere Zweig schöner ist. Glänzend weilse 

Vögel (sind) in seinen Ästen in Ewigkeit, lauschend auf seine 
vielen Melodien. 

Das ist der Baum: Jesus Christus, die Erfüllung aller 

Geschöpfe Gottes, und er ist über ihnen gemäls der Gottheit; 
er hat in der Erde Wurzel geschlagen und hat Menschheit 

angenommen von der Jungfrau Maria. Alle Melodien in seiner 

Mitte, die sind die Fülle aller Schönheit in den Geheimnissen 

der Göttlichkeit. Von oben herab ist er gewachsen, d.h. vom 

himmlischen Vater. Eine einzige Wurzel hat er oben, das ist 

die eine Gottheit der Göttlichkeit. Die vielen Wurzeln unten 
aber, das sind die zwölf Apostel und die Jünger und die übrigen 

Heiligen. Die neun Zweige, das sind die neun Grade des 

Himmels, je der obere Grad von ihnen ist erhabener. Die 

weilsen Vögel zwischen den Zweigen, das sind die glänzenden 

Seelen der Gerechten zwischen den Graden. 
Also beten wir, so viele wir in diesem gemeinsamen Lager (?) 

sind, zu Gottes Barmherzigkeit, dafs wir zwischen den Zweigen 

dieses Baumes, d.h. zwischen den Graden des Himmels, wohnen 

mögen. 

Bonn. R. THURNEYSEN. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u.2. 9 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURE. 

The belief in the existence of a plurality of heavens, 
eenerally seven in number but sometimes more or less, is 

found widespread in Apocryphal and Oriental writings. Much 

general information on the subject is colleeted in the intro- 

ducetion to Morfill and Charles’s edition of The Book of the 

Secrets of Enoch. 'The same belief was prevalent in Ireland. 
Apart from numerous incidental allusions in the literature of 

that country there exist several detailed accounts, which may 

be classified under three heads according to subject, viz., 1) the 

Ascent of Souls, 2) the Astro-physical, and 3) the Abstract. 

L 

There exist at least four accounts of the ascent of good 

and evil souls through the Seven Heavens. The first, and 
oldest, of these is to be found in the Vision of Adamnan, which 
is said to date from the 10th century. For convenience sake 
this will be alluded to as Ad. 

At the door of the first Heaven the guard is Michael. With 

him are two youths with iron rods in their laps to smite sinners. 

At the door of the second Heaven the guard is Ariel. 

With him are two youths with fiery scourges to smite the 

wicked on the face and eyes. There is a river of fire before 
the door, watched by the angel Abersetus, who purges the 

souls of the righteous in it until they shine like the stars. 
Hard by is a pleasant spring, which solaces the righteous 
and scalds the wicked. 

At the third Heaven is a fiery furnace with flames 
12000 ceubits high. The just pass through in a moment, but 
sinners are baked therein for twelve years. 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURE, 19 

At the fourth Heaven is a fiery stream surrounded by a 
fiery wall 12000 cubits in breadth. The just pass through (the 
wall?) in a moment, the sinners remain therein for twelve years. 

At the fifth Heaven is a fiery river, with a strange kind 
of whirlpool in which the souls of sinners keep turning round 

for sixteen years. When the time for release comes an angel 
strikes the water with a rod, hard as though it were of stone, 

and uplifts the souls with the end of it. 

Michael brings the souls to the sixth Heaven. No torment 
is there, but lustre as of precious stones. 

Then Michael comes to the angel of the Trinity, and, 

one on either side, they usher the soul into the presence of 

God (in the seventh Heaven). The righteous soul is welcomed. 
The evil soul is given to the angels to cast to Lueifer. It 
utters a groan heavier than any groan. Twelve fiery dragons 
swallow it, and the last casts it into the Devil’s maw.t) 

The second is contained in a modern version of The 
Ever-New Tongue, which was transcribed as late as 1817. 

This will be referred to as M. 

The names of the Seven Heavens are Air, Ether, Olympus, 

Ignitum, Caelum, Hesperium, and Caelum Trinitatis. 

The gate of the first Heaven is Abistum, the guard Michael. 
With him are two young men (as in Ad.). 

The gate of the second Heaven is Illisiom, the guard Uriel. 

With him are two young men who wash souls. There are 

also three springs with the taste of honey and the perfume 

of wine, which cleanse the good and burn the evil. 
The gate of the third Heaven is Jarian, the guard Raphael. 

There is (something) 12000 ceubits in height. The just pass 

through the river in a moment, the sinners remain therein 

for twelve years. T'he river is seven times colder then snow. 
The gate of the fourth Heaven is Lazarus, the guard 

Sariel. There is a river of fire, unlike other rivers, in which 

the souls of sinners remain. When it is time for their release 

an angel comes with a spiky rod of iron in his hand; each 

spike (or thorn) has a hundred points, and makes a hundred 

wounds on the face of each sinner. 

1) Boswell, An Irish Precursor of Dante, p. 35 ff. 



20 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

No description of fifth Heaven. 

No description of sixth Heaven. 

Michael then brings the souls to the seventh Heaven (of 

which no gate or guard is named), and presents them to God. 

The just soul is welcomed. The evil soul is shewn the glories 

of the heavenly eity in order that its sorrow at leaving it may 

be greater. It utters a sigh heavier than any sigh. Twelve 

venomous serpents swallow it, One after the other, and the last 

passes it on into the Devil's mouth. Lucifer then plunges it 
into the mansions of Hell, which are Aesiro, Ceticriso, Saserlus, 
Costas, and Flexeton. There are six hundred and two rewards 

in Heaven, and the same number of punishments in Hell.!) 

A third description is here given briefly in English for 

the first time. It is contained in vol. II 20 (22) of the Liber 

Flavus Fergusiorum, a manuscript in the possession of the 

Royal Irish Academy, Dublin. This piece is said to be possibly 

of the 13th or 15th century. It will be alluded to as LF. 

The names of the Seven Heavens are Air, Ether, Olympus, 

Firmamentum, Caelum Igneum, Caelum Angelorum, and Sedes 
Trinitatis. 

The door of the first Heaven is Abisus, the guard Michael. 
With him are two young men (as in Ad.). 

The door of the second Heaven is Elioth, the guard Ariel. 
With him are two young men, Continence and Fortitude, with 
fiery scourges to smite the wicked on the face and eyes. There 

is a fiery stream before them named Atueritas, watched over 

by Aprosetor, who purifies the souls of the saints from the 
sin that clings to them, so that they run as with the brightness 

ol stars. There is a bright well in that stream, with a sweet 
taste, which purifies the just but scalds the sinners. 

The door of the third Heaven is Isath. There is a fiery 
furnace 12000 cubits in height. (Rest as in Ad.) 

The door of the fourth Heaven is Iacim. There is a fiery 
furnace, like the stream above, and two ever-burning seas the 
flames of which are 12000 cubits in height. The souls of the 
righteous go past as if it were ice, but sinners are detained 
therein for twelve years. 

!) Revue Celtigue XXVIL 295. 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURE. 21 

The door of the fifth Heaven (name omitted). A whirl- 
pool (as in Ad.). When it is time for release an angel comes 
"with a spiky rod. This has one hundred points to the end 
of it, and a hundred drops of poison on each point or thorn, 
which wound the face of the sinner. 

Michael brings the souls to the sixth Heaven, the door 
of which is named Erictus. No torment, but light from precious 
stones. 

Michael and the angel of the Trinity then go to Amma, 
the door of the seventh Heaven, and bring the souls into the 

presenee of God. The righteous soul is welcomed. The evil 

soul is cast out. It utters a sigh heavier than any sigh. It 

is then swallowed by twelve fiery serpents, and the last puts 

it into the claws of the Devil, who plunges it into the six 
streams that are in Hell, viz., Aceron, Coticus, Asericus, Stix, 

Flegiton, and Mannog. There are seventy-two rewards in 
Heaven and the same number of punishments in Hell. 

There is an obvious connection between these three accounts, 

as well as certain points of difference. M. contains names which 
Ad. omits, and expressly makes mention of the seventh Heaven, 

which Ad. does not. On the other hand M. in its present form 

is corrupt, as it runs the fourth and fifth Heaven into one, 

and omits the sixth. Probably the omission of names in Ad. 

is intentional, and not due to a defective original, but rather to 

a desire to give a more literary turn to the piece, in contrast 

to the other two, which are very wooden in character: this 

woold be quite in keeping with the entire version, which is 

remarkable for its literary style and beauty. To draw a 

detailed parallel between LF and the other two would take 

up too much space, but a few points may be dealt with. It 

is fuller than either Ad. or M, in that it mentions the seven 

Heavens expressly, and gives the name of each, and of its 

door (except in the fifth, by a seribal error). In substance it 

rather agrees with Ad., but is closely connected with M in its 

abundance of names, its allusions to the number of rewards 

and punishments in Heaven and Hell, its list of infernal rivers 

(or mansions), and its general description of the spiky rod. 

It has also three names in the second Heaven which find no 

counterpart elsewhere. 



ST. JOHN D. SEYMODR, [ie [8e) 

Another description oceurs in a version of the Ever- 

New Tongue which is to be found in a MS., probably of the 

18th century, in the possession of the Royal Irish Academy, 

and classed 23.1L.29. It is said to agree generally in sub- 

stance with LF., so nothing more than the names need be 

given here. This, too, is still unpublished. 

The names of the Seven Heavens are Ader (Air), Eitrim 
(Ether?), Olympus, Firmamentum, Ignitum, Coelum Imperium, 
and Coelum Trinitatis. 

The door of the first is Abythum, the keeper Michael. 
The door of the second is Illysiom, the keeper Iriel. 

The angel who watches over the stream is Abythus. 
The door of the third (not given), the keeper Julian. 
The door of the fourth (called fifth in MS.) is Lazarus, 

the keeper Sariel. 
The door of the fifth (called fourth in MS.) not given, 

the keeper Raphael. 
Michael brings the souls to the sixth Heaven (called 

seventh in MS.), i. e. the inheritance of the angels. No pain 
is there, but souls are bathed in the well of healing. 

Michael then brings the souls to God in the seventh 
Heaven. 

This piece has been very carelessly eopied, apparently. 
It stands alone in giving the names of five guardian angels, 

though it is probable that Julian, the guardian of the third 

Heaven, is really a mistake for Jarian, the gate of the third 
Heaven in M. 

There now comes up for consideration a most extraordi- 

nary fragment. It was first published in Revue Benedicetine 
XXIV 311 by Dom de Bruyne from a Reichenau MS. of the 

8th or 9th centuries, while its importance in connection with the 

Irish descriptions of the Seven Heavens was drawn attention 

to by Dr.M.R. James in the Journal of Thheological Studies 
XX 15. The Latin is extremely corrupt, and we give here 
as good a translation as possible. 

Abottem is the third Heaven, in the midst of which 
is a fiery furnace. The height of its flame is 12000 eubits. 
The souls of saints and sinners are borne through it; the 
former g0 through it in a moment, but the sinners remain 
in the furnace for twelve years. Then the angel brings 
them to the fourth Heaven which is named Iothiam, where 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURE. 28 

there is a fiery river and a fiery wall. The height of the 
river is 12000 cubits, and its waves exalt themselves to the 
fifth Heaven; sinners remain in the river for twelve years. 
Then the angel brings him (the sinner) to the sixth Heaven 
which is called Seloth. In the midst of this is a wheel, 
which the angel Tartaruch strikes with iron rods so as to 
make it revolve. The sinner is placed on the wheel, and 
there tormented for twelve years. A hundred sparks proceed 
from the wheel; each spark weighs a hundred pounds and 
burns a hundred souls.. Then the sinner is brought to the 
seventh Heaven which is called Theruch, where the Lord 
sits on a precious stone from whence come light and fire. 
The Lord judges that sinner, and hands him over to the 
angel Tartaruch, who plunges him into Hell. That is a 
eity of iron, with fiery iron walls, and twelve towers, and 
twelve dragons are on each tower, and twelve pains, and 
twelve burning scourges. 

On this Dr. James remarks as follows: 

If the date assigned to Ad. (10th century) is correct, 
we must regard the apocalypse, of which this is a corrupt 
fragment, or quotation, as a source of Ad., and possibly of 
M (and of LF). It must be fairly ancient: it represents 
most of the Heavens as the scenes of purgation and punish- 
ment, and in this it agrees with the Greek Apocalypse of 
Baruch, and to a certain extent with the Slavonic Enoch. 
But it shows no obligation to either of these books, nor to 
any other that I know. It has a single mark of date in its 
use of the word Tartaruch. That it was current in Ireland is 
seen from its use in Ad. and M (and the other pieces): and 
this leads me to the remark that all the fragments printed 
by De Bruyne from the Reichenau MS. (Reichenau was an 
Irish foundation) appear to be from a Celtic workshop. 

If Dr. James’s conjecture be correct (and we have little 

doubt but that it is), that an apocalypse otherwise unknown, 
of which the sole representative is the corrupt RB fragment, 

was current in the Irish schools in or before the 10th century, 

it is of extreme importance, for it opens up a fascinating field 

of enquiry as to how far the curious eschatological conceptions 

found in ancient Irish devotional and homiletic literature owe 

their origin to extraneous works now lost or unknown. 

Dr. James adduces a parallel between the above descriptions 

of the Seven Heavens and two well-known apocalyptie works. 

It must be admitted the resemblance is slight. But a much 



24 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

closer connection in subject with them is to be found in an 
Armenian apocryphal fragment entitled Ingwiries made by the 

Prophet Esdras of the Angel of the Lord concerning the Souls 

of Men. In reply to the prophet’s queries the angel says: 

When I make a soul to pass through that path there 
are in it seven steps up to the Divinity. The first halting- 
place is one of terror and wonder. The second is awful 
and unspeakable. The third is hell and icy cold. In the 
fourth there are quarrels and wars. In the fifth judgment 
is held; if it is the soul of a righteous man it is enlightened, 
and if of a sinner, it becomes dark. Then is the sixth the 
soul of the righteous shines like the sun. Then through the 
seventh I carry it, and bring it to prostrate itself before the 
great throne of the Divinity, over against paradise, before 
the glory of God, where dwells the transcendent Light.!) 

It is worthy of note that the Vision of Tundal, written 

in Latin by an Irish monk named Marcus in 1149, shows in a 

marked degree the influence of the ethical teaching contained 

in the descriptions of the Seven Heavens. The Angel who 

conducts Tundal through the Other-World tells him that the 

souls of sinners are first of all brought through the lesser pains 
(of purgatory), and compelled to suffer each in turn. Then, 

before being finally cast into Hell, they are led to Heaven in 

order that the memory of what they have wantonly cast away 
may be to them an increase of torment in their infernal abode. 

Contrariwise the just, before they are admitted to Heaven, are 

first brought to see the pains, but do not suffer them, in order 

that they may know from what they have been delivered by 

Divine Grace. In some minor points, too, the influence is 

seen in the Vision. Tundal’s gradual ascent from Hell to the 
presence of the Deity, through various regions and past walls 

of varied materials, represents the upward progress of the 

righteous soul. Also Lucifer’s capacity for tormenting lost 

souls with his thousand many-fingered hands and his tail 

bristling with spikes seems to be based on the description of 
the, angel’s,spiky rod.?) 

!) Issaverdens The Uncanonical Writings of the Old Testament, p. 458. 

Venice. Armenian Monastery of St. Lazarus. 1907. 

?) Wagner. Visio Tnugdali (Erlangen 1882) pp. 26, 36, 38, 39. It 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURE. 25 

Some passages illustrative of the ascent of the soul from 
non-Irish sources may here be given. In the vision of the 
Cistereian novice, which is dated 1153, St. Benediet appears 

and leads the visionary up a lofty flieht of steps. On each 
step stood two demons, who attacked (intentabant) all who 

ascended. They struck the novice, who was so wearied by 

this that he could scarcely proceed. Roger of Wendover, in 

his life of St. Godric (who died in 1170), gives the following 
answer which that saint made to one who asked him what 

was the nature of the soul’s departure from the body. 

As soon as the soul has made its exit from the body 
it mounts aloft, awaiting the pleasure of the Almighty. Now 
there is in the air a narrow iron gate, guarded on both 
sides by spirits both good and evil: through it the souls of 
the just are admitted by an easy passage, but those of the 
wicked are severely constrained and tormented and miserably 
driven downward. 

Again, Barontus of Pistoia, in his vision (cire. 700) is 

brought to judgment at the hands of St. Peter, and passes 

thereto through four gates of Paradise, accompanied by an 

angel and two demons. In the Arabic version of the Testament 

of Abraham there occurs a very curious passage which reminds 

us of episodes in the Vision of Adamnan and the other pieces. 

That patriarch says: 

I also am a man who dwells in a material body, and 
I know not whether they will let me enter by the strait 
gate without my suffering tortures for twelve years.!) 

LE 

We now pass on to the astro-physical descriptions of the 

Seven Heavens. The oldest published version of the Ever- 

should be noted that the idea of reduplicating for increase of torment is 
found in Jewish literature, See Gaster: Hebrew Visions of Hell and 
Paradise (Journal of Royal Asiatie Society, 1893), pp- 582, 605, 608. 

2) Vincent of Beauvais: Speculum Historiale, lib. 29, caps. 6-10. 

Roger of Wendover (Bohn’s ed.) II10; Acta SS. Boll (Martii) 11570; James: 

Testament of Abraham, p. 137. The Seven Heavens are incidentally 

mentioned in the Anglo-Saxon prose dialogue of Salomon and Saturnus 

(ed. Kemble) p. 149. The aerial and etherial Heavens are named in Alfrie’s 

Homilies (ed. Thorpe) 1309. 



26 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

New Tongue is contained in the Book of Lismore, and dates 
from the 10th or 11th century. It will be referred to as L. 
The Sages of the Hebrews seek information with respect to 

the Seven Heavens and the five zones that surround them. 

The apostle Philip accordingly describes them as follows: 

A radiant, bright, cloudy Heaven, whereout shines the 
moon and stars. 

Over this two gleaming flamy Heavens, with (hosts) of 
angels in them, and outbreak of winds. 

Over this a cold, icy Heaven, deep blue, and seven times 
colder than snow, wherein is the sun. 

Two other eleaming flamy Heavens, whereout shine the 
fiery stars that put fruitfulness into clouds and sea. 

A high Heaven, fiery, splendid, above these, wherein 
there are labour at harmony of melodies, and choirs of angels.!) 

The next in point of time is the Rennes version, which 

will be alluded to as R. In it they are described as follows: 

A brilliant, luminous Heaven, the nearest, in which 
shines the moon restraining the stars. 

A moist Heaven above that, with a multitude of angels_ 
and archangels restraining the wind. 

A cold, icy Heaven above that, of deepest blue, and 
seven times colder than snow, wherein is the sun. 

Two luminous Heavens above that, from whence comes 
the lightning and which carry the thunder towards the 
Heaven of saints. 

The high Heaven of saints above all these, and higher 
than any Heaven. There is the licht of the sun, with songs 
of angels and archangels around this seventh Heaven. There 
a also seven thousand angels in the form of horses and 
irds. 2) 

Yet another description may be found in the modern 

version (M) of the Ever-New Tongue, which also contains, as 
we have shewn in Part I, an account of the soul’s ascent. 

The first and nearest Heaven contains the moon. 
Above this are two Heavens, those of Mercury and Venus; 
in them is pure light, with numerous angels, and they are 
moderately hot and cold. 

ı) Erin I1109. 
2) Bevue Celtigue KXIV 388. 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURR. 27 

. The fourth Heaven is cold, and very blue. There is in 
it the seven-fold coldness of snow and the course of the sun. 

Next is a Heaven, that of Saturn. 
‚Then a high Heaven and a light like that of the sun. 

It is diffieult to reckon the numerous songs (of angels) in 
heaven, and there are many other kinds of songs through 
the Seven Heavens, so that one cannot reckon them, and 
there is a sphere around each of these Seven Heavens.!) 

These three versions agree generally in their deseriptions 

of the first and last Heavens, and of that wherein is the 

sun. R is closer to L than M is, agreeing with it in five 
points. R and M coincide, no doubt quite unintentionally, in 
enumerating only six Heavens, for R has dropped either the 

second or third, and M either the fourth or fifth. M stands 

alone among the three in its mention of the names of three 
planets. 

The blending of angelology with astro-physies, which is 
found in a slight degree in the foregoing, occurs in other 

apocryphal documents. Thus in the Hebrew Revelation of 

Moses, that patriarch sees in the second Heaven angels who 

are placed over the clouds, rain, and wind. In the third Heaven 

there are angels over the trees and fruit. In the fourth Heaven 

there are angels placed in charge of the celestial bodies. In 

the fifth Heaven are angels composed half of fire and half of 

snow. Similarly in the Book of the Secrets of Enoch there 
are in the Seven Heavens rulers of the orders of the stars, 

as well as treasuries of snow, ice, and dew. 
The form of the three versions L, R, and M is no doubt 

modelled on that of the accounts of the Seven Heavens as 
given in Part I. But the matter contained in the description 
of their contents appears to be coloured, partly by conceptions 

which prevail in such works as the Revelation of Moses and 
Enoch, quoted above, and principally by the theories held by 

medieval writers. 

Later Christian theology has relapsed from time to time 
into theorizings, distinguishing between the heaven of clouds, 
the heaven of stars, and the empyrean ... between the cocdum 
sidereum, the coelum erystallinum, and the coelum empyreum. 

ı) Revue Oeltigue XXVIII 289. 



28 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

Thus John of Damascus (8th century) appears to hold 

that there were only three heavens, but that there were also 

seven spheres or eircles in each of which was a heavenly 

body. These last occur in the following ascending order: 

Luna, Mercury, Venus, Sol, Mars, Jupiter, Saturn. 
T'he influence of this theory will be noticed in the version 

which we have termed M, where five of the heavenly bodies are 
mentioned, though the order is somewhat different. Similarly 

an Irish astronomical tract speaks of the seven spheres of the 

seven planets in the same order as John of Damascus, as well 

as the sphere of the fixed stars and the sphere of the twelve 

signs of the Zodiac. Zones or spheres, varying in number, are 

alluded to in the version of the Ever-New Tongue, and these 

appear to be represented in the Vision of Adamnan by the seven 

erystal walls which surround the heavenly eity. In the vision 

of Alberie of Monte Cassino, which is generally dated about 

1100, oceurs the following conception of the Seven Heavens. 

The first Heaven is Air. In it is the meridian star, 
and above it the course of the sun. 

The second Heaven is Ether. In it is Mars. 
The third Heaven is Sidereum. In it is Mercury. 
The fourth Heaven is Orleon. In it ist the Sun. 
The fifth Heaven is Junion. In it is Jupiter. 
The sixth Heaven is Venustion. In it is Venus, and 

angels. 
The seventh Heaven is Anapecon. In it is Saturn, and 

the throne of God.) 

Another description of the Seven Heavens, unfortunately 

incomplete, is contained in the introduetory portion of the 
Saltair na Bann (ed. Whitley Stokes). 

The cold Air, with ranks of winds in motion, whose 
current name is the radiant delightful Heaven. 

The noble Ether, without wind or air, whose name is 
the glorious etherial Heaven. 

The perfect Olympus, unstirred, unshaken, whose name 
is the third holy Heaven. 

‘) Hastings D.B, II 322; John of Damascus (Migne P.G@. XCIV, 
cols. 879, 890); Maura Power, An Irish Astronomical Tract (Irish Texts 
Soc. XIV); Alberie’s vision is in Dante, opere minori, vime (Firenze 1830), 
p. 288 ff. “ 



THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LITERATURE. 25 

Here the writer digresses to discuss the question of distances, 
and makes a casual aliusion to three Heavens, evidently the 
fourth, fifth, and sixth. He then continues: 

The seventh Heaven. This is not the radiant abode of 
the angelic host, but it is a true sphere fair and firm, like 
a whirling wheel, ceaselessly turning throughout, the ages. 

Thus this last is not to be identified with the abode of 

the Deity, Heaven par excellence, which is deseribed at con- 

siderable length. In its use of three names this version is 

connected with those in Part I, but in its subjeet-matter it 

properly is included in the present part, though there is to 

be found in it no trace at all of angelology. 

In a single stanza which occurs further on in the same 

poem, the names of the Seven Heavens are given as follows, 

without any detailed description of their contents: Air, Ether, 

Olympus, Firmament, Heaven of water, Heaven of the perfect 

angels, Heaven where the Lord is. This, too, has points of 

connection with the two classes dealt with in Parts I and II 

of this paper. Again, in that passage of the Saltair which 
describes the death of Adam, the third Heaven is called 

Ficconicia, a nam& which we have not found elsewhere. (See 

Miss Hull: Poem-book of the Gael, pp. 11, 18, 49.) 

Lastly, an account of an ascent through various Heavens 

is to be fonnd in an unpublished late Irish version of the 

Transitus Mariae, which the present writer has dealt with 

in the October number (1921) of the Journal of T’heological 

Studies. The Virgin is condueted by the angels through Aer, 

through Coelum, through Coelum Etherium, through Syderium 

Coelum, and then (apparently) into Coelum Emperium, where 

she is received by the nine orders of angels and the patriarchs. 

This conception of an ascent seems to be based on the Arabic 

and longer Syriac versions of the Death of the Virgin. 

II. 

In conelusion we come to deal with the abstract forms. 

Dr. Charles says of the “Seven Ways” in the Apocalypse 

of Ezra (2. Esdras VII, 80 ff.), that they are so essentially abstract 

that they must be derived from what were originally conerete 



30 ST. JOHN D. SEYMOUR, THE SEVEN HEAVENS IN IRISH LIT, 

conceptions. The same tendency is found in Irish literature. 

In the Leabhar Breac homily on the Lord’s Prayer the following 

passage occurs: 

This prayer was prefigured in many visions of the sages 
of the Old Testament, i. e.,, in the ladder of seven rungs that 
was shown to Jacob between heaven and earth, in token 
of this seven-membered petition by which the faithful mount 
to heaven. 

The same conception underlies the “six steps whereby the 
Saints and Righteous ascend to Heaven”, i.e. Matt. XXV, 35, 36, 
in the Tidings of Doomsday. In one of the Revue Benedietine 
fragments, which were apparently current in Ireland, the 

abstract form of the soul’s ascent is also found as follows: 

There are seven steps (scala) by which ascent is made 
to the kingdom of heaven. The first is charity; the second 
contempt of the world; the third humility; the fourth 
obedience; the fifth patience; the sixth faith; the seventh 
charity out of a pure heart. 

Similarly there are seven ways by which the soul is 

redeemed. The first is through baptism; the second through 

penitence, etc.!) 

!) Atkinson: Passions and Homilies from L. Breac, p. 501; Revue 
Celtique IV 249; Revue Benedictine XXIV 329. 

Tipperary, Ireland. St. JoHn D. SEYMoUR. 



ZU DEN AITHECHTHUATHA-BERICHTEN.) 

Die älteste Fassung der Berichte über die Aufstände der 
Aithechthüatha liegt offenbar in Tigernach vor, der nur von 

der Ermordung des Fiacha Findiolaig (— Vater des Tuathal 

Techtmar) durch Elim mac Connrach weils, Cairpre Cenncait 

dagegen gar nicht erwähnt. Die gleiche genealogische Reihen- 

folge wie bei Tigernach: Orimtkann Nia Nair—Feradach Find- 
fechtnach— Fiacha Findfolaig— Tuathal Techtmar findet sich 

u.a. auch an folgenden Stellen: Gedicht des Fland Manistrech 

LL 132a; Leb. Gab. LL 23 b 30ff.; Laud Synchron. CZ IX 476; 

Laud Geneal. CZ VIII 292. 337; Ac. na Sen. in Ir. T. IV 1,117; 

Kilbr. 3 in Silva Gad. IT519; Cöir Anm. in Ir. T. IIIl332; 
Aud. Mor. LL 295 a Anfang u. a. sowie bei Keating. 

Die CZ XI 26 ff. veröffentlichten Texte weisen folgende 
wesentlichen Unterschiede auf: 

1. Genealogische Reihenfolge: Fiacha Findfoluig— Feradach 
Findfechtnach—Tuathal Techtmar. 

2. Aulser der Ermordung des Feradach Findfechtnach 

(— Fiacha Findfolaig bei Tigernach) kennen sie eine 

frühere Erhebung der Aithechthüatha und Ermordung 

des Fiacha Findfolaig (— Feradach Findfechtnach bei 

Tigernach) durch Cairpre Öenncait. Beide Ereignisse 

erfolgen unter fast gleichen Umständen, indem beide 

Male Nachkommen der Ermordeten im Mutterleibe ent- 

kommen. 

Wie erklärt sich diese Differenz? Den Schlüssel dazu 

scheint mir Kilbr. 24 zu bieten, das ganz zu den übrigen Prosa- 

auflösungen stimmend an einer Stelle (RC XX 337, Z. 6/7) 

1) Siehe CZ XI 56 ff. 



82 LUDWIG MÜHLHAUSEN, 

sagt: Fiacha Findaladh mac FFF, das mit Oraigie doch nur 

als... Feradaig Find Fechtnaig aufzulösen ist. 

Diese Stelle besagt zweierlei: 

1. Die ältere Fassung: Feradach — Vater des Fiacha Ff. 

— war diesem Schreiber oder seiner Vorlage noch bekannt 

und ist als Reminiscenz an diese Stelle der jüngeren Fassung 

eingedrungen. 

2. gibt sie zugleich einen Fingerzeig, wie die Umkehrung 

des Verwandtschaftsverhältnisses zustande gekommen ist: wurde 

die in den Vorlagen gewils häufiger vorkommende Abkürzung 

des Namens FFF von einem unaufmerksamen oder mit der 

Materie nicht vertrauten Schreiber unrichtig aufgelöst,!) so 

ergab sich diese Umkehrung von selbst. Ein ähnlicher Irrtum 

liegt bei dem Namen Side Luath vor (s. CZ. XI 67 Anm.); 

auch der Name Bearta statt Orüfe, Tochter des Gortniat usw., 

bei Keating (Ir. T. Soc.) 3712 scheint auf ein ähnliches Mils- 
verständnis zurückzugehen, hervorgerufen durch das bearta 

ingen side ..., das einige Mss. an Stelle des Crüfe ainm a 

ingine side ... aufweisen (s. OZ X163 unter 7). 

Was trat nun ein, als die Umkehrung des Verwandtschafts- 

verhältnisses zwischen Feradach Ff. und Fiacha Ff. erfolgt war? 

1. Die Ermordung durch Elim traf nicht mehr Fiacha 

Ff., sondern Feradach Ff., der nunmehr zugleich Vater des 
Tuathal T. wird. 

2. Anderseits war mit dem Namen des Fiacha Ff. die 
Geschichte seiner Ermordung verbunden. Da Elim nun bereits 

für den Mord an Feradach Ff. der jüngeren Fassung festgelegt 

war und besonders durch den sich schon bei Tigernach findenden 

Bericht über die Rache Tuathals an ihm, so mulste, wenn man 

die mit dem Namen Fiacha Ff. verbundene Tradition nicht 

fallen lassen wollte, eine neue Person als Mörder des Fiacha Ff. 

eingeführt werden. Als solche bot sich Cairpre Cc., der nach 

dem Leb. Gab. und den Laud Synchron. zwischen Crimthann 
Nn. und Feradach Ff. aufgeführt wird. So entstand neben 

') So ist vielleicht auch LL 51a44 zu lesen: Fiachaid Findfalaig 
[mie FFF]; das darauffolgende im Ms. durchstrichene Feradach Findfechtnach 
scheint dies zu bestätigen. 



ZU DEN AITHECHTHÜATHA-BERICHTEN. 39 

sich auch die näheren Umstände der neuen Erzählung von 
der Ermordung des Fiacha Ff. nach der älteren richteten und 
ergänzten, ist nicht verwunderlich. Im übrigen erklärt sich 
die grölsere Zahl der Personen in den Prosaauflösungen aus 
der Neigung jüngerer Bearbeiter zur Breite und vor allem 
zu einem gewissen Parallelismus: neben Fiacha Ff. erscheinen 
zwei weitere Könige, Feic mac Fideice Caech von Munster und 
Bres mac Firb von Ulster, auf der Gegenseite neben Cairpre Ce. 
noch Buan und Monach; entsprechend werden weiter die drei 
Frauen und die Söhne dieser Könige aufgeführt. Dals die 
Personen, die nicht zur Familie Feradach Ff. usw., bezw. 
Cairpre Ce. usw. gehören, späteres Beiwerk sind, ergibt sich 

schon daraus, dafs sie für den Verlauf ohne jede Bedeutung 
sind und ebensogut fehlen könnten. 

Wie verhalten sich nun die Darstellungen in den ‘Vier 

Meistern’ und bei Keating zu den besprochenen? Beide 

scheinen mir Versuche darzustellen, die beiden Versionen mit- 
einander in Einklang zu bringen. Die V.M. stimmen mit 

Tig. überein im Genealogischen und in der Darstellung, dals 

Feradach Ff. eines natürlichen Todes stirbt, mit den Prosa- 

auflösungen dagegen darin, dals sie zwei Erhebungen der 

Aithechthüatha kennen, die erste unter Cairpre Cc., die zweite 

unter Elim. Den sich ergebenden Widerspruch: zwei Er- 

hebungen und natürlicher Tod Feradachs an Stelle Ermordung 

durch Cairpre Ce. versuchen die V.M. dadurch zu beheben, 

dals sie die erste Erhebung um eine Stufe zurückverlegen; 

Feradach ist nicht mehr das Opfer der ersten Erhebung, 

sondern entkommt im Mutterleibe wie Feradach Ff. in den 
Prosaauflösungen. Durch die Zurückverlegung der ersten Er- 

hebung ergibt sich jedoch ein unlösbarer Widerspruch: als 

Vater der Feradach Ff. bezeichnen die V.M. ausdrücklich 
Crimthann Nn., von diesem berichten sie, in Übereinstimmung 
mit anderen Quellen, dafs er nach der Rückkehr von einer 

auswärtigen Expedition in Howth erschlagen worden sei. Dem 

steht die Darstellung gegenüber, dafs Cairpre Cc. die ‘uaisli’ 

erschlug und nur Feradach Ff., Sohn des Crimthann Nn., mit 

zwei anderen Prinzen im Mutterleibe entrann, denn danach 

mülste Crimthann Nn. von Cairpre Ce. erschlagen worden sein, 

was offenbar nicht gemeint ist und auch sonst keine Stütze hat. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, 1u.2. BJ 



34 L. MÜHLHAUSEN, ZU DEN AITHECHTHÜATHA-BERICHTEN. 

In ähnlicher Weise ist der Einigungsversuch Keatings 

gescheitert, nur liegt der Widerspruch an einer anderen Stelle. 

Keating stimmt mit Tig. überein im Genealogischen, in dem 

Umstand, dafs Feradach Ff. eines natürlichen Todes stirbt 

und — anders als die V.M. — darin, dals er nur eine Er- 

hebung kennt; der Widerspruch liegt nun darin, dafs Cairpre Ce. 

die Stelle Elims einnimmt, indem ihm die Ermordung Fiachas 

zugeschrieben wird. Dadurch hängt die Person Elims voll- 

ständig in der Luft. 

Zusammenfassend läfst sich also das Ergebnis dahin 

formulieren: 

Stufe I: Tig. Feradach Ff.-—-Fiacha Ff. (getötet durch 

Elim) — Tuathal T. 

Stufe II: Prosaauflösungen. Umkehrung des Verwandt- 

schaftsverhältnisses, daraus resultierend weitere Ände- 

rungen: Fiacha Ff. (getötet durch Cairpre Ce., der neu 

eingeführt wird)— Feradach Ff.—Tuathal T. 
Stufe III: V.M. und Keating. Mifsglückte Versuche I 

und II zu vereinigen. 

Mit den im Vorstehenden behandelten Texten sind die 
Variationen der Aithechthüatha-Berichte noch nicht erschöpft: 

hier mag ein Verweis auf die in Fiachra Cassans Bericht über 
die Schicksale des Tuathal T. vorliegende (LL 51 a34—b 36, 

wozu vgl. RC XV 298 $ 8) genügen, die in einigen Zügen ganz 
von den besprochenen Bearbeitungen abweicht. 

Hamburg. LupwıG MÜHLHAUSEN. 



SÜDDEUTSCHE ORTS- UND FLUSSNAMEN 

AUS KELTISCHER ZEIT. 

(Fortsetzung von ZCP XIII S. 369.) 

4. Rednitz. 

Literaturnachweise: 

d’Arbois de Jubainville, Les premiers habitants de l’Europe II, 167 £. 

Chr. Beck, Die Ortsnamen des Pegnitztales und des Gräfenberg-Erlanger 
Landes (1909) S. 128. 

— —, Blätter für die Schulpraxis 22 (1911) 8. 175. 

Ebrard, Rednitz und Regnitz (Anzeiger f. Kunde der deutschen Vorzeit. 
Neue Folge. XI [1864] S. 317 ff., bes. 439 £.). 

Esser, Zur Etymologie der Flulsnamen Regnitz, Rednitz und Rezat 

(Monatsschr. f. d. Gesch. Westdeutschlands, hrsg. von Pick, VI [1880] 
8. 442 ff.). 

Th. v. Grienberger in Mitteilungen des Instituts für österr. Geschichts- 
forschung XIX (1898) S. 528. 

Holder, Altceltischer Sprachschatz. 

Th. Lohmeyer, Beiträge zur Etymologie deutscher Flulsnamen, Göttingen 

1881, 3.29 ff. — Vgl. Neue Beiträge z. Etymologie deutscher Fluls- 

namen in Herrig’s Archiv f. d. Studium d. neueren Sprachen u. Lit. 

LXX (1883) S. 364 ff. 

R. Much, Reguitz, Pegnitz und andere Flufsnamen des nördlichen Bayern 

(Korrespondenzbl. d. deutschen Ges. f. Anthropologie 44 [1913] S. 66). 

Armin Seidl, Das Regnitzthal, Erlangen 1901, S. 67. 

K. Weinhold, Bairische Grammatik (1867) 8 208. 
A. Wessinger, Bayerische Orts- und Flulsnamen (München 1886) 8. 118. 

Zeuls, Die Deutschen und die Nachbarstämme S. 14 A. 

—, Gramm. Celt.? 8.798 A. . 

Rednitz heifst heute der aus der Vereinigung der 
Fränkischen und Schwäbischen Rezat entstehende fränkische 
Flufs auf der Strecke von Petersgemünd bis zur Aufnahme 
der Peenitz, während er weiter unterhalb bis zu seiner Ein- 

mündung in den Main bei Bamberg Regnitz genannt wird. 
3+ 



36 JOSEPH SCHNETZ, 

Ursprünglich kam aber die Form mit Dental in der Mitte dem 

ganzen Flusse zu‘) Vom 8.—11. Jahrh. heilst er Radantia 

(-cia, -zia), mit Abschwächung des Vokals der zweiten Silbe 

Radincza, mit Verhärtung des Dentals Ratanza, Ratenza, 

Retneza; ähnlich in der Komposition mit -go(u)we, -gowi: 

Radanz-, Radinz-, Ratenz-, Ratinz-, mit -winida, 

-winidi (= Wenden): Radanz-, Ratanz-; vom 14. Jahrh. 
an Rednitz (selten Redintz).2) Einer der Quellbäche, wohl 

die Schwäbische Rezat, wurde von dem Hauptflusse durch 

das Bestimmungswort reth-, reht- (Rethratenza a° 786, 

Rehtratanze) unterschieden. °) 
Die älteste Schreibung ist Radantia Wenn in der 

ahd. Periode für d nach der ersten Silbe öfters ? erscheint, 

so entspricht das der im Ostfränkischen und Oberdeutschen 

erfolgten Verschiebung des inlautenden d zu i. Später sank 

im oberdeutschen Fränkischen die Fortis in der Regel zur 

Lenis wieder herab und darum tritt vom 14. Jahrh. an wieder 
d in unserem Namen auf. 

Versuche, diesen aus dem Slavischen herzuleiten, sind 
völlig mifsraten.*) Die Frage, aus welcher Sprache Radantia 

stammt, wird hauptsächlich durch den Wortteil -antia ent- 
schieden. d’Arbois betrachtete diesen bekanntlich (wie auch 
-entia und -ontia) als „lgurisch“ (IL, 152 ff., 167£.). Aber seine 

Hypothese ist, zumindest in der weiten Geltung, die er ihr 
gegeben hat, zweifellos unhaltbar. Das wird allein schon 

!) Ebrard 317; Schweitzer, Rednitz oder Regnitz? (28. Bericht 

über d. Wirken d. hist. Ver. zu Bamberg [1865] 8. 72 ff.). 

2) Die Schreibart mit -g- (Conrad Celtes: Regnesus, sonst Regnitz, 

auch Rechnitz), zum erstenmal für 1493 nachgewiesen, kommt erst im 
17. Jahrh. in Originalurkunden vor. 

®) reht- wurde von Ebrard 439 in haltloser Weise mit dem Namen 

der Provinz Raetia (dieser wurde zu Riez(e)!) verbunden. Meist wird es 

als germanisch aufgefalst. Ganz verfehlt Lohmeyer, Beitr. 31: ahd. hriot 
‘Riedgras’. Rechte Rezat im Gegensatz zuür „linken“ erklärt Wessinger 

118, danach auch v. Grienberger 528. Auf das Keltische greift Esser 

zurück (443): gall. *rectos sei mit gall. dessos (air. dess) zu vergleichen 
und wie dieses von der Bedeutung ‘recht’ zu der von ‘südlich’ fort- 
geschritten. Meines Wissens ist aber ein solcher Wortsinn für rectos 
nicht nachgewiesen (eigentl. ‘gestreckt, gerade’ zu rigim). 

*) Erwähnt bei Ebrard 439. 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. a 

durch das Vorkommen von -antia, -entia in inselkeltischen 
Namen bewiesen. Und was speziell Bayern betrifft, so habe 
ich bis jetzt keinen einzigen Namen gefunden, der mit einiger 
Sicherheit der ligurischen Sprache zuzuweisen wäre. Mehrfach 
wurde unser -antia (-anza) als germanisch angesprochen. 
Lohmeyer sah darin ein Flulsnamengrundwort, das er Beitr. 18, 
cf. S. 2 Mitte) in ganz verunglückter Weise aus einem *anisa 

(angeblich Appellativum zum Flufsnamen Anisa — Enns in 

Oberösterreich) entstanden glaubt, während er in Herrig’s Arch. 
364 f. anza als oberdeutsche Form von anta und dies als ab- 
gelautete germanische Entsprechung zu skr. indu ‘Tropfen’ 

betrachtet. Wir brauchen uns bei seinen jeder gesicherten 
Grundlage entbehrenden Künsteleien nicht aufzuhalten. — Die 
Versuche, -antia als germanisches Suffix zu erweisen, sind 
gleichfalls nicht geglückt. Beck, Bl. f. Schulpr. 175, möchte 
das Wort für ein Part. Präs. halten und stützt sich dabei auf 

eine ganz aus der Reihe der lautgesetzlichen Formen heraus- 

fallende Schreibung des 15.(!) Jahrh. (‘retzend’). — Wessinger 
118 f. und v. Grienberger 527f. erklären nach dem Vorgang von 

Weinhold -nz- als Doppelsuffix. Was sie aber an germanischen 
Beispielen dafür bringen, ist in der Hauptsache von vornherein 
abzuweisen. Denn in Substantiven wie mhd. vischinze ‘pisca- 
tura’ ist das » nicht ursprünglich (ahd. fisgizzi), ebensowenig in 
Iterativverben mit -nz- (vgl. faulenzen, das noch mhd. vulezzen 
heifst), deren Endung in Wirklichkeit auf germ. *-atjan zurück- 
geht. Die isolierte (übrigens mit anderem Mittelvokal auf- 
tretende!) Bildung ags. raccente ‘Kette, Fessel’ = ahd. rahchinza 
halte ich für noch nicht hinreichend etymologisch geklärt, 
v. Grienbergers eigene Deutung ‘verbales »n-Adjektiv mit dimi- 
nuierendem t, ahd. z, mit partizipialer Bedeutung’ für zweifel- 
haft. In den afries. Gaunamen T’hreant, Tvihanti (Tueanti, 
Northtuianti) liegt wohl überhaupt kein Suffix vor (vgl. Foerste- 
mann, Ortsnamen3, II, 1014 £.). 

Rad- identifizierte man mit dtsch. Rad (rota; Rednitz — 
‘die radähnliche Krümmungen Machende’ [Wessinger 118]) oder 
mit ahd. (h)rad, (k)rat ‘schnell’ aus germ. *hrapa-, *hrada-!) (50 

1) Mich wundert, dals man nicht eher an das gleichlautende got. raps 

— ags. red (ohne h!) gedacht hat. Übrigens ist der Heranziehung dieser 



38 JOSEPH SCHNETZ, 

Ebrard 440, der auch ahd. girado ‘gerade’ beizieht, Lohmeyer, 

Beitr. 30, v. Grienberger 528). Beck, Bl. f. Schulpr. 175 be- 

trachtet rad- als Präsensstamm eines germanischen Verbums 

mit der Bedeutung ‘Nielsen’; sollte er hierbei an Zugehörigkeit 

zum Subst. ‘Rad’ denken, so wäre immer noch fraglich, ob 

ein solches Verbum im Präsensstamm die Ablautstufe -a- haben 

dürfte (das Ir. hat rethim ‘laufe’). 
Nach Esser 444 ist die Wurzel *rad keltisch und aus 

europäisch ard (“wallen, netzen’, ai. auch ‘strömen’) entstanden. 
Er stützt sich hierbei offenbar auf veraltete Etymologien. 

R. Much 66 glaubt, dafs sich der Name der Stadt Bro- 

dentia (Boodevria: diese Lesart zieht er den anderen, Boov- 
devria, BoodeAtic, vor), die nach Ptolemäus rag& row Aavovßıov 
lag, mit dem Namen unseres Flusses vereinigen lasse;i) er 

glaubt ferner, dals Br- für Vr- stehe und V- abgefallen sei; 

dem Worte gibt er den Sinn ‘die sich Windende’ und läfst 
es dahingestellt, ob es von Haus aus keltisch oder vielleicht 

illyrisch sei. Seine Hypothese ist zu kompliziert, als dals ich 

sie als plausibel bezeichnen könnte. 

Andere, die unseren Namen dem Keltischen zugewiesen 

haben,?) verzichteten auf eine Erklärung für Rad-. Ich glaube 
nun, die Lösung des Rätsels gefunden zu haben. 

Dafs Radantia keltisch ist, schliefse ich nicht nur aus 

-antia (s. oben!), sondern auch aus dem Umstande, dafs die 
gröfseren Flüsse Frankens, ja auch einige kleinere, zum 

mindesten bis zur Mainlinie, deutlich keltisches Gepräge zeigen 
(vgl. Tauber,?) Aisch, Zenn>)). 

Wörter das -t mancher alten Schreibungen unseres Flulsnamens im Wege, 
da germ. 5 sich oberdeutsch und ostfränkisch inlautend nur zu d ver- 
schoben hat. 

‘) C. Müller denkt (in Ausgabe des Ptol.) an die württembergische 
Stadt Brenz, Oberamt Heidenheim. 

?) So vor allem Zeufs, Gr. 798 A. und — allerdings sehr zweifelnd — 
‘Die Deutschen’ 8. 14 A. i 

®) Dubra-, Dubar- in Dubragaoe ao 807, Dubargawe, Tubera, Tufer- 
11. Jahrh.; zu gall. -dubrum, ir. dobur usw. Das au erklärt sich wohl 
durch volksetymologische Anlehnung an ahd. tüber- (— düfar) ‘töricht’. 
Herleitung aus dem Deutschen halte ich des Sinnes wegen nicht für an- 
gebracht. Man mülste höchstens für tüber (ablautend zu nhd. taub, zur 
idg. Wurzel *dhu- ‘rauchen, dunsten’) eine ältere, sinnliche Bedeutung 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT, 39 

Bezüglich Rad- gehe ich aus von forroind — lat. fuscat 
“macht (dunkel)braun, bräunt’ (3. Sing. Prät. fororaid, Sing. 
Präs. Pass. forondar, Sing. Subjunkt. Pass. furastar). Verbal- 
stamm ist rod-, dem im Präs. ein » infigiert ist. Dieses rod- 
mufs zu einer keltischen Wurzel *rod- mit der Bedeutung 
‘dunkelbraun sein, dunkel sein’ gehören. Davon ist nun nach 
meiner Meinung ein Adjektiv mittels -ni-Suffix abgeleitet!) 
und dieses wieder mittels ;-Suffix weiter entwickelt worden, 
wodurch sich Rodantia ergab. 

Was unsere Erklärung schon von vornherein empfiehlt, 

ist die Tatsache, dals es eine ganze Reihe anderer keltischer 

Flufsnamen gibt, die in gleicher Weise »t-Suffix enthaltend, 
sich ebenfalls auf Farben beziehen. Ich nenne 

*Alb-antia (-entia), zu alb- ‘weils’: 1) jetzt Aubance, 

annehmen: über ‘umnebelt’ kann man zu ‘dunstig’ kommen, was indessen 

für die Tauber nicht pafst. Man könnte schliefslich noch weiter schreitend 

für tüber eine Bedeutung ‘dämmerig, dunkel, schwärzlich’ konstruieren, 
aber so weit zu gehen, haben wir kein Recht. 

*) Alt Eisca oder ähnlich, nur ao 905 Aisga. Nicht mit Buck, Ober- 
deutsche Flurnamen S.4, zu ir. wisce ‘Wasser’, da dies aus *ud-skijo, 

sondern zu ky. wysg ‘stream’ < *eiska. Weahrscheinlicher aber zu ir. iasc 

‘Fisch’, da die Aisch bemerkenswerten Fischreichtum aufweist. Mund- 
artlich mufs sich also idg. ei, wenigstens in der frühen Zeit, wo sich 

die Germanen in Mittelfranken festsetzten (wohl rund 100 v. Chr.), im 

Keltischen noch erhalten haben. - 

5) Den Namen mit der von Dio erwähnten Völkerschaft der Kevvol 

in Verbindung zu bringen, wie bereits im 18. Jahrh. der Erlanger Chronist 

Reinhard gewollt hat, geht schon wegen des Anlautes nicht. Das (hypo- 

thetische!) germanische *tina-, das man annimmt, um das Metallwort ahd. 
zin = nhd. Zinn zu erklären, kann schon deshalb nicht herangezogen 

werden, weil sonst -nn- ungedeutet bleibt. Dagegen lälst sich Cinna 

(10. Jh., Name der Ortschaft Langenzenn an der Zenn, BA Fürth) auf 
*Tinia zurückführen, d.i. tin + Suffix ia, wobei ich tin mit dem Stamm 
in air. finaid gl. evaneseit identifiziere (eventuell ti + Suffix nia, falls -n- 

in tinaid ursprünglich blofs präsensbildend gewesen ist). Bedeutung also: 
‘Schwindbach’”. Zum Sachlichen vgl. Götz, Geogr.-hist. Handb. v. Bayern 

II, 277: „Die Zenn ... ein unscheinbares Flüfschen.“ Sie hat, wie mir 

Herr Prof. Pietzsch in München mitteilte, einzelne tiefere Stellen, wird 

dann aber immer wieder seicht, schwindet also immer wieder zusammen. 

1) Ähnlich ist von der Wurzel *ar(e)g- = ‘weils sein, hell glänzen’ 

(in deyos ‘hell’, arguo ‘mache klar’ usw.) lat. argentum, gall. Argant-o- 

magus, acorn. argans ‘Silber’ gebildet. 



CR. xv, p.R£0 

40 JOSEPH SCHNETZ, 

dep. Maine-et-Loire, Nebenfl. des Louet. 2) jetzt Alfenz in 

Vorarlberg. 

*Arg-entia 1) a° 833 Argenza, j. die Ergers, Nebenfl. 

der Ill (Elsafs); 2) jetzt Arganza in Spanien, Prov. Oviedo. 

Zu gall. Argento-, air. arget usw. ‘Silber’. — Ich halte es 

für möglich, dafs auch das bisher unerklärte 
Arenza a°895 = Erinza a° 1095 = Ernzen an der 

Erens (Ernz) im Grofsh. Luxemburg ebenfalls, über Arjentia 
< *Aryentia auf *Argentia zurückgeht.!) Mundartlich mag 

nämlich im festländischen Keltisch die Media g nach der 

Ligquida r genau so erweieht worden sein, wie es im Britischen 
der Fall war: ef. ky. ariant (vgl. Thurneysen, Keltorom. S. 9). 

*Donn-entia, zu gäl., air. donn ‘braun’, jetzt Duinnid 

in Schottland. 
*Dub-entia, zu air. dub ‘schwarz’, jetzt Dovet in 

Schottland. 
*Liv-entia, zu Wurzel !%v- ‘scheinen, glänzen’ in air. %, 

ky. lkw ‘Farbe’, jetzt Fluls Livet?) in Schottland. 
Es mögen noch andere Namen in diese Reihe gehören, 

so vor allem das bisher rätselhaft gebliebene Caspenze a° 786 

— Gaspensa a?’ 1012 = Gersprenze a° 1408, jetzt Ober- 

und Unter-Gersprenz am gleichnamigen, in den Main unweit 

Aschaffenburg mündenden Flufs3) Nach meiner Meinung 
gehört casp-, das in dem Ortsnamen Caspingio der Tab. Peut., 

vielleicht auch in dem portugiesischen Ortsnamen Caspiana 

wiederkehrt, zur Wurzel *kas- — ‘grau sein’, die mit n-Suffix 
in lat. canus < *cas-nos, ahd. hasan und ky. ceinach ‘Hase’ 
< *casni-akka, mit u-Suffix in mhd. heswe ‘blafs, matt’, mit 
k-Suffix in sabin.-lat. cascus ‘alt’ (ursprünglich wohl ‘alters- 
grau’) vorliegt. casp- wäre eine Erweiterung mit idg. ku oder 

besser mit ku, wobei das «-Suffix erst im Keltischen dazu 
getreten wäre (ähnliche «-Erweiterungen im Germanischen: 

') Nach Mitteilung von Hermm Ingenieur Oberlinkels in Luxemburg sind 
sowohl die Weilse wie die Schwarze Ernz klare Forellengewässer. 

?) Den Namen einer Göttin darin zu sehen, wie W.J. Watson, Rev. 
Celt. VII, 237) will, halte ich nicht für nötig. 

?) Was ich an bisherigen Etymologien darüber kennen lernte (Loh- 
meyer, Herrig’s Arch. 8. 432, und Sturmfels, Ortsnamen Hessens, S. 27) ist 
so dilettantisch, dals es keine Erwähnung verdient. 



SÜDDEU'TSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. 41 

aisl. loskr Akk. loskuan ‘träge’, roskr Akk. roskuan ‘tüchtig’; 
vgl. ky. hysp ‘trocken’ entweder aus *sis/uos oder aus siskuos). 

Möglicherweise ist auch &Sa4-antia- hierher zu stellen. 
Dieses Wort erschliefst E. Muret (Romania XXXVIT, 566 f.) 
u.a. aus dem Namen der Alp Salantin < *Sal-ant-inus in der 
Gemeinde Evionnaz (Schweiz) in der Nähe eines Giefsbaches 
am Fulse der Dent du Midi, der jetzt Salanfe heilst (ti- vor 
Vokal zu f: Muret l.c. 391f.). Dafs das vielumstrittene sal- 
in Flulsnamen (Sala, Salia usw.) wenigstens zum Teil zu dem 
sal- gehört, dessen Ableitung ir. salach ‘schmutzig’ ist, beweist 
mir allein schon die *Salia („In fluvio Sale piscoso“: Adamn. 

v.S. Col. 2,19), jetzt the Blackwater in Meath.t) 
Ich gebe zu erwägen, ob nicht auch der Name Alis-antia 

bezw. Alis-ontia (Sammlung bei Holder, Nachtr. S. 566 u. 568), 
der an einer ganzen Reihe von Flüssen, zum Teil auch Ort- 
schaften, meist in Frankreich, haftet und gewöhnlich für 

„igurisch“ erklärt wird (ligurisches(?) alisa, aliso-s, aliso-n 

soll „Erle“ bedeuten (??): d’Arbois 1. c. II, 201—205), eine Farb- 

bezeichnung enthält. Ich denke nämlich an Verwandtschaft 

mit ai. arusd ‘rötlich’ (falls dieses Wort ide. 2 hat) und deute 

das zugrunde liegende Adjektiv als „etwas rot, gelb“ (s. nach- 

her!).D Für drei Flüsse kann ich die Übereinstimmung meiner 
Erklärung mit den realen Verhältnissen nachweisen: 1) die 
Elsenz, Nebenflufs des Neckar (der gleichnamige Ort daran 

heilst im 8.—12. Jahrh.: in Alsenzen, Elisinza, Elesence), ist 
„bei Hochwasser gelb“.3) 2) Die Alsenz, Nebenfluls der Nahe 

(alt Alisinza, Alusenza, Alsunza u.ähnl.), führt lehmige Stoffe 

und färbt die Nahe gelb.*) 3) Die Alzette, Nebenfluls der 
Sauer (10. Jh. Alsoncia, Alsuntia), hat in ihrem ganzen Laufe 
durch das Grofsherzogtum Luxemburg, schon bei normalem 

Stande, schlammig-gelbliches Wasser.5) Leider weils ich über 

1) Über die Salanfe bin ich sachlich leider nicht genügend orientiert. 
Vielleicht reifst sie viel Schutt mit sich und ist dadurch, wenigstens zeit- 

weise, schmutzig. 
2) Wenn Watson 1. c. 8. 237 sagt, dals Alisontia für Alixontia stehe, 

und das Wort von ir. ail, Gen. alech ableitet, so widerspricht ihm die Über- 

lieferung, die bei keinem Namen einen Guttural zeigt. 
®) Mitteilung von Herrn Gustav Rommel in Karlsruhe. 

#) Der Rheinstrom u. seine wichtigsten Nebenflüsse (Berlin 1890) 8.81. 

5) Mitteilung von Herrn Diplomingenieur E. Oberlinkels in Luxemburg. 



42 3. SCHNETZ, SÜDD. ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. 

die übrigen von Holder angeführten Flüsse nichts Näheres, 

so dafs meine Vermutung über Alisontia vorderhand unsicher 

bleibt. 
Das -nt- ist nach meiner Meinung bei Farbbezeichnungen 

diminuierend (gleiche Funktion hat das Suffix ja auch in 

gewissen irischen Substantiven [Pedersen, Gramm. II,49] und im 
Slavischen, besonders bei Namen von jungen Tieren). Caspent- 

in obigem Caspenze bedeutet also „ziemlich, annähernd grau“ 
und meint ein Grau, das in eine andere Farbe hinüberspielt. 

Das trifft bei der Gersprenz in Wirklichkeit auch durchaus 

zu: ihr Wasser ist grau mit einem Stich ins Bläuliche.‘) Und 

so heilst denn *Rodantia „die ziemlich (in der Hauptsache) 

Dunkelbraune“. Vollständig in Bildungsweise und Bedeutung 

stimmt mit unserem Flulsnamen die Duinnid = *Donnentia 
(s. oben!) in Schottland überein. 

Der Übergang von -o- in *Rodantia zu -a- ist germanisch. 

Da dieser Lautwandel ungefähr um die Zeit von Christi Geburt 

begann, die Germanen sich aber schon ca. 100 Jahre vorher 

in Franken festgesetzt hatten, steht der Ansetzung eines 

älteren *Rodantia auch vom germanistischen Standpunkt aus 

nicht das Geringste im Wege. 

Ich hatte die dargelegte Etymologie von Radantia ge- 

funden, als ich an die Realprobe ging. Da fand ich nun in 

einer Monographie über die Regnitz (Seidl S.29) den Satz: 

„Die Regnitz führt ungeheure Massen sogenannten ‘laufenden 

Sandes’ mit sich, der ihr eine meist dunkelbraune Färbung 

verleiht.“ Eine schöne Bestätigung der vorgetragenen Etymo- 

logie! (Fortsetzung folgt.) 

') Auskunft verdanke ich Herrn Guido Hartmann in Aschaffenburg, 
der auf meine Anregung den Fluls selbst in Augenschein nahm. 

München. JOSEPH SCHNETZ. 



%“ 

NACHLASS KUNO MEYER. 

(Fortgesetzt von ZCP XIII S. 382.) 

MITTEILUNGEN AUS IRISCHEN HANDSCHRIFTEN, 

Dindshenchas von Druim Fingin. 

Aus LL 19852. 

Unde Druim Fingin. 1 

1 Rop he seo Druim nElgga n-oll co Fingin ferggach 

fräechdond, 

Rothniam sund a sidib slög taithiged Fingin findmör. 

2 Tietis sund cecha samna ind rigan ’s in rigdamna, 

Scartais ria slög co soilse, cantais! ceöl co mbithtoirse. 5 

3 Ba derb la mac Luc/hlta ille feib docuchta celmuine, 
atberad tria chabra a cind co ngebad Banba mbarr[find]. 

4 ’s ed noräided Rothniam rän nodäilfed cu Fötla Fäl,? 

ba siat a samla Iar saine büada Banba barrglaine. 

5 Ise& sein ba sonsnaidm slecht © fail in comainm comchert, 10 

Druim Fingin co hgarbsin gle issind amsir i rraibe. 

Sund rognid in graibre gel, airne i ndeochaid Fingen, 

Druim nElgga cen elgnus nglöE dosail senchas dia rabe. 
R. 

[o}) 

1!) co cantais MS. 2) fail MS. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 

(Fortgesetzt von Bd. XIII, S. 359.) 

De Forsloindtib hUa nEchach andso.!) 

6. Seacht?) naitheach3)-aicme robadart) isin tir re?) 
tiachtain6) de Uib Eachach: Gaelraidi”) a quibus Caindeach®) 

Droma Fota.° Alii dicunt!‘) do chenel!!) Feidlimid!?) don13) 

5 Mumain!#) a quo Gaelraigi dieitur.15) 16) Rosraidi do chenel Cealt- 

chair mac Uitheochair.17) Dal!) nUisce a quo hUi Faelchon. 

') This paragraph to ‘Sescot’ is in Laud 108b, LL 331a, BB 169a, 
Lec. 279a, Rawl 157, D.2.1,65, McF. 499, H.1.15, 347. 

2) secht Laud, LL, Rawl. 

®) nathig LL. naithich Laud. 

*) robadar omitted Laud, LL, Rawl. 

5) in tiri ria Laud, LL, Rawl. 

6) tichtain do Rawl. 

”) Gallraige Laud. Gailraige LL. 

8) Cainnech Laud, LL, Rawl. Caindeandeach Lee A. 

°) Drumma Fotai Laud. Fata Rawl. 

10) Sed quidam dieunt eum esse de... LL. alii dieunt esse de... 
Laud. Adearad drong aili Lec A, BB, H.1.15. 

1) de chlaind LL. de genelogia Laud. a beith do cloind ... LecA, 
1akal, alsy 

‘*) Fedlemedo Laud. Feidelme no Felmedo LL. Feidlimthe Lec A, 
BB. Feidelmedo Rawl. 

1%) gael de in other MSS. 

“) Mumu Laud. Mumae Rawl. Mummo Lee A, BB. 
15) a quo G. d. omitted Laud, LL, Rawl. 

16) Conaille etc. placed here Laud, LL, Rawl. 
17) Cuithechair Laud, Rawl, BB, H.1.15. doib iar foirind added LecA. 
1°) Dal to Faelchon omitted Laud, LL, Rawl. Dal nAisci do fearaib 

Iboth do Albaei doib. Is dib Faelchu m. nAisci in terloin LecA. Däl 
nAisci 6 tä Faolchu H.1.15. Däl nAisci a quo Faolchu BB. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 45 

Families unrelated to Ui Echach,!) as follows: 

Seven vassal-tribes were in the land before the coming?) 
of the Ui Echach: the Gaelraide®), (of whom was Caindeach :) 

of the Long Ridge.5) Others say he was of the family of 

Feidlimid®) of Munster, from whom are named the Gael- 
raigi): the Rosraidi of the family of Celtchar”) son of 

Utheochar; the Dal nUisce®) from whom are the Ui Faelchon; 

1) that is of the Ards. See ZCP XIII, p. 349. See also references 

to Ards p. 47. 

2) the storming of Dunlethglas recorded in 495, AU, may possibly 

indicate the dates when these Ui Echach came in with the rest of 

Dal Fiatach. 

3) collective name. See Pro.R.I. A. XXIX, c, pp. 64, 67, 68. 

#) several saints of this name in Mart.Don. The best known, Cainnech 

of Kilkenny, was from Dungiven (see Reeves p. 271 note), cp. p. 49. 

5) unidentified. 

°) see ZCP VIII, p. 304 for ‘Feidlimid ... a quo Eoganacht Caisil.’ 
?) the famous chief of Downpatrick. See p. 583. 

8) I suspect Dal U. to be a superfluous name. It is omitted in Laud, 

LL, ete. and makes an eighth name instead of seven as first stated. 



Low, p. 326. 

10 

46 M. E. DOBBS, 

Conailli do chenelt) Fachtna meic Senchada) Corcraidi®) a 

quibus hUi:) Cruimthir Corcain Droma Cruimlis.) Lusraidi‘) 

a quibus hUi Conarda.) Dubraidi®) a quibus hUi Craich 

Sentindi.®) Lugraidi!%), Dal nEachach.!!) 

12) Sescot13) mac 1#)... repe!5) a Dun Eanach Gamna'®); 

ut est:‘') 

“Quach 18) Sescot!9) mac Fordaith?°) 

imenaichte?!) cach n-amra.22) 

Ata ni?3) chomraic neach fris 

a Raith?*) Eanaig Gamna.” 

Raith Rochnaill®) mac Roscuir in Ochtar?®) Uillne. Is i 
inso dias robadar isan Aird i n-aimsir Conchobalijr mac Neasa, 
ut dieit Maithguba?”) Ulad: 

1) de cloind Lec A. 

2) dieuntur esse added Laud, BB. dieunt Rawl. dicuntur esse doib 

added Lec A. 
3) Corcraigi Laud, LL, Rawl. +) hUi omitted in other MSS. 

5) Cruind Laud, LL, Rawl. Droma Corcrain Cruind LecA, BB, 
1aß al, all; 

6) Lusraige Laud, LL, Rawl. Luscraidhe H. 1.15. 

?) a q.hUiC. omitted Laud, LL, Rawl. .. Ui Chon Alltae no Ardae 

BB. .. ota Ua Chonall taid no Ardae H.1.15. 
8) Dubraige Laud, LL, Rawl. 

®) a q. hUiC.S. omitted Rawl, LL, Laud. 

10) Lugraige Laud, LL, Rawl. Lugraite H. 1.15. 

11) Dal E. omitted Laud, LL, Rawl. In Laud, LL, Rawl “Forslonti 
Ulad’” comes next. It is same as par. 8 p. 55. 

12) This paragraph on Sescot in LecA 278, BB 169, H.1. 15 347, 
MeF. 499. 13) Sescond BB. Sescond Lec A. 

+) Fordaith here in other MSS. 15) robed LecA, BB, H. 1.15. 

ı*) Duin Echadh nGamhnai H.1.15. Enach nGamnai BB, Lec A. 
17) mar ta H.1.15. 

ı°) conach H.1.15. couach Lec A, BB. 

1) Sescoin H.1.15. Sescand McF. Sescond Lec A, BB. 
20) Foraid H.1.15. 

2!) immenaighte Lec A, BB. imach menaighe H.1.15. 
22) cech namraei LecA. annonda McF. 
25) an MceF.; omitted H.1.15. 

2+) Lis inserted Lec A, H.1.15, MeF., BB. 
25) Rochail Lec A, BB. 26) a n-uachtar McF. 
2") Mathgabu Lec A, BB; omitted McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 47 

the Conailli of the family of Fachtna!) son of Sencha; the 
Coreraidi?) from whom are the Ui Cruimthir Corcain of 
Cruimlis Ridge>); the Lusraidi from whom are the Ui Conarda‘); 
the Dubraidi from whom are the Ui Craich Sentindi; the 

Lugraidi; Dal nEachach. 

Sescot°) son of [Fordath] was at Dun Eanach Gamna®) 
as is said: 

“Sescot son of Fordath ... 

” 
. 

The rath of Rochnall5) son of Roscur was in Ochtar Uillne.”) 
These two were in the Ards in the time of Conchobar son of 
Neas, as said Maithguba of the Ulaid: 

ı) if F.'s father were the Sencha son of Ailill of the Tain, these 

Conailli were of Rudrieian race. F. mac S. is in the Ulster Roll-call in 
the Tain LL 94b. 

2) possibly the same as the Corceraidi mentioned on p. 57. 

8) unidentified. 

+) the reading here in H.1.15 is “the Ua Conall in the Ards”. It 

agrees with the other evidence that this paragraph relates to the Ards. 

5) I know no other allusion to Sescot or to Rochnall. They are not 

in the roll-call in the Tain. 
®) unidentified. 
7) unidentified. 



15 

48 M. E. DOBBS, 

“Ni mair im clar mac rofirt) 
nach ba adamra?) bunad. 

Ni mair Sescot3) na Roscur 

ba damra Ulad.”*) 

[Clanda Fergusa.]’) 

7. Dal Conaidh®) 7 Conmeiene‘) 7 Dal Ceithirnd 7 Men- 

raigi”) 7 Dal nDalaind diata Caindeach®), 7 Dal nUlaim°) 
diatad1%) nat!) Brenaind!?) 7 epscop Erc Slane mac Deadad.!?) 

Cu Coirpe Auluimb !*) Meandraide 1°) 7 Dal mBuindi!5) 7 Corcam- 

10 druad, Fir Muigi.16) Meiene Feargusa inso uili. 

Hinc!?) Senchan dixit: 

“Co slonnud Conmaic fri Connad 
Cethirn, Ciar, a clar fochir.?°) 
Corco Daland, Corco Ulum meandmuin!?) 

di medrue maic?°) oinfir.” 

1) Rochair McE. 

2) nach hamhra ... MeF. nach bad amra Lec A, BB. 

5) Sescend LecA. Sescann McF. Sesceand BB. 

*) ba do diamraib fear nUlad LecA, BB. ba diamraibh fear 
nUlad McF. 

5) This heading occurs in Laud 108b, LL331b, Lec A 253, Rawl, 
BB 154. 

BB. 

6) Conläid Laud, LL. Condaid Lec A. 
?) omitted Laud, LL, Lee A, Rawl, BB. 

) “Corcu D. diata C.” after Dal nUlaim etc. in Laud, Rawl, Lec A, 

Coreu Äland diatä Cainnech mac h. Däland LL. 

°») nÄuluim LL, Rawl. Aulaim BB. 
10) a quo eip. Eircei S. Rawl. 

11) omitted Laud, LL, Rawl, Lec A, BB. 

2) Birra added Laud, LL, Rawl, Lec A, BB. 
15) mac D. omitted .Laud, LL, Rawl, Lec A. 

1) OQuC. a quo Ua Lainb MeF., not in the other MSS. 

15) given in another context in Laud, LL, Raw], Lec A, BB. 
1) F.M. not given in this context in LL, Laud, Lec A. 
') Hine to end of quatrain not in LL, Laud, Lec A, Rawl, BB. 
18) fo cil MeF. 

19) mennmuri MceF. 

20) maicne McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 49 

“there lives not... 

3.1) 

[The descendants of Fergus.] 

Dal Conaidh?) and the Conmeiene3), Dal Ceithirnd and the 
Menraigi*) and Dal Dalaind (from whom is Caindeach)); Dal 

Ulaim (from whom are Brenand®) and Bishop Fre”) of Slane, 

son of Deadad); Cu Coirpe Auluimb®), the Meandraidi®), Dal 
Buindi!%), the Corcamdruad!'), the Fir Muigi.'?) These are 
all the sons of Feargus.?) Hence Senchan!!) said: 

“The Conmaic are named... 

") end of matter relating to the Ards. 

2) cp. p. 51 for C. son of Conapraed. 

®) in Cos. Longford and Leitrim. - 

+) in Muskerry and in Waterford. See Onom., cp. Eriu III, p. 139 

for Mennraige from Causcraid Mend. 

5) ep. p.45 note 4. See K III, p.110. + 599. 
6) of Birr. For his legend see L. F.F. pt. II. + 571. 

?) see Mart.Don. p. 293. + 512, cp. p. 56. 

8) a Corp Auluim is mentioned in other MSS. as a son of Fergus. 

®) same as Menraigi? See note 4. 

10) Hast of Lough Neagh. Cp. p. 77. 

11) in Co. Clare. 

12) in Fermoy, Co. Cork. 

13) In this MS. the three sons of F., by Medb, are omitted. 

14) Senchan Torpeist, circa 600 A.D. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, 1u. 2. 4 



10 

15 

50 M. E. DOBBS, 

!)Feargus mac Rosa Roig m. Fachtna m. Rudraigi m. Sigrigi 

m. Duib m. Fomair m. Airgedmair m. Sirlaim m. Find m. Blatha 

m. Labrada m. Cairpri Condilg m. Ollaman Fotla m. Fiachach 

Finscothaig m. Setnai m. Airt Sirlaim m. Ebrie m. Ebir m. hr 

m. Milead Espaine m. Bili m. Breogain. 

(284a) 2)Cu Chullaind mac Sualtaig (no Soailtine) m. Dubthid 
m. Caubair m. Lir m. Causantin m. Agadair®) m. Bofotha‘) 
m. Midgnai m. Cais Clothaig‘m. hUachail m. Cearmada m. in 

Dagda5) in Dee m. Donaind®) m. Nomaill m. Ceilli m. Memnoir 
m. Sainrith m. Inbuithi m. Thigernmais”) m. Feitheir m. Ieir 
m. Follfotha m. Eiremoin m. Milead Espaine. 

Teora®) celanda Feargusa for a longes co Muimnechu .i. 
Mog Tuath?) orchinsed Ciarraidi Luachra 7 Cuwirche 7 Ai 

7 Connend!P) 7 cach Conmaiene.1!) Cland Fiched .i. Fear 

Toiched .i.12) Corcmodruad.13) Fear Tlachtda!!) didiw orchinsead 

na ceithri hAraid 7 hUi hUmonain 7 hUi Fidmuin 7 Artraigi 

7 Teocraidi.15) De cloind Feargusa didiw Fir Muigi Fene1%) 

4. Fer Techet. Fiach diu mac Feargus[a] athair Conapraed 
side Teora clanda lasuide i. Muimne 7 Conad 7 Buan.!”) 

1) This pedigree is not in full in other MSS. which give Feargus’ 
descent on the mother’s side and in another context. 

2) This pedigree occurs in LL at 332a. It occurred in Rawl, but 
has been erased. It is not in Laud, Lec A. 

3) Eadachair LL. #) Baetain LL. 5) mac inserted LL. 
°) Doraim m. Roin m. Condlai m. Menoin ... LL. 

?) “Tigernmais m. Fallaig 7 rl.” usque Milead Espaine LL. 

8) teora to Muimnechu not in Laud, LL, Rawl., cp. Lee 2583. 

°) Mog T. is not identical with Mog Ruith in other MSS. Ciar in 
Laud, LL, Rawl. Clanda Moga Taeth ... Lec A. 

10) Chonmend LL. Chöinchend BB. Choinnenn Rawl. 

1) Conmae a quo Conmaiene Cuile Tolaid ete. Laud, LL. Conmac 
a quo Conmaicne Rein 7 Conmara Rawl. 

12) Cland F. i. Fear T. i. omitted Laud, LL, Rawl. Cland Fear 
Deoda .i. Core a quo Corcomruad ... BB. Cland Fir Deoda .i. Core a quo 
Dal Meadruaid Lec A. 1) Core a quo Corcomruad Laud, LL, Rawl. 

) Fear T. not in Laud, LL Dal Fir Tlachtga Lec A. 
'5) these tribenames not in Laud, LL, LecA. Rawl. places them 

under Clanda Celtchair. 
'*) Mug Ruith m. Fergusa a quo Fir M.F. Laud, LL, Rawl. 
”) in the other MSS. “Clanda Conaill Chernaig” are given next. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. Sl 

Feargus had three children while in exilet) with the 
Munstermen, viz.: Mog Tuath?) from whom sprang the Ciarraidi 

of Luachair®) and of Cuirche‘) and of Ai and of Connend’) 

and all the Conmaicne:®) the children of Fiched (that is Fear 

Toiched)’) viz., the Corcomdruad.°) Then, from Fear Tlachtga°) 
sprang the four Arads and the Ui Umonain, the Ui Fidmuin, 

the Artraigi, the Teocraidi.1%) "Then the Fir Muigi Fene!!) are 

children of Feargus viz., Fer Techet. Then Fiach, son of 

Feargus, he was father of Conapraed. He had three children 

viz., Muimne, Conad and Buan.!?) 

2)’ cp. ZCP VII, p. 305. 
2) same as Ciar, son of Fergus and Medb, acc to 0. A. 8 288. 

3) in Co. Kerry. 

4) Kerry Currihy in Co. Cork. 

5) Cainnend ZCP VIII, p. 332. Choinchenn Onom. 

6) see p. 49. 

7) or Fer Deda as in ZCP VIII, p. 334. 

8) see p. 49. 

°) cp. ZCP VIII, pp. 505, 334. 
10) gee Onom. on these four tribes of the Araid. 

11) see p. 49 and Onom. 
ı2) Fiach, Conapraed, the three sons do not appear in the other MSS. 

among Fergus’ descendants. 

4* 



[ebr 

10 

15 

92 M. E. DOBBS, 

Cealtchair mac Uitheochair!) m. Fachtna m. Rugraide.?) 

Seacht meic Celtair .i.?) Eogan 7 Ailill 7 Sem) 7 Caithnia 

7 Druithnia 7 Uaithnia.®) Clanda Uaithnia diatat Uaithni 

Thiri 7 Uaithni Cliach.*) (Adbearaid araili is do Laignaib 

dona hUaithnib no is do fearaib hIboth de Albain dona 
fUaithnib .i. do cloind hIreil Glunmair m. Conaill.) Druithnia 

otait Dail nDruithnia la Condachtaib.”) Cland Chaithnia otait 
na Caenraigi®) Mwirbuillg 7 Droma Asain 7 Aidne°) 7 alü 

olcheana. 10) 
Cland Seim mac Celtchair diatat Semoine!!) na nDesi 

diata Mo Chuaroc ii. in t-egnaig.'?) Clanda Aililla m. Celtchair 
diatait Sil Cendlair'3) la Laignib1*) Desgabair12), 7 hUi Foir- 
chellaig!6) in Fochla. Clanda Eogain m. Celtchair 7 Corco 
Saillgend 1?) (amail asbearad!9) inna n-eolaig, acht!?) do cloind 

Ceithirn m. Fintain m. Neill m. Fachtna m. Rudraidi). Da 

ingin Celtchair .i. Brigit ingen Chealtchair a quo hUi Brigen?®) 

na nDesi, 7 Nem ingen Cheltchair bean in Chonganchnis. 

Is dia cland atat Corcraidi 7 Gabraidi 7 Creagraigi 7 Belraigi 
7 Beantraigi. 

1) Cealtair mac Uichir ... D.2.1., 
2) Laud, LL, Rawl, begin here. 

°®) Clanna Celtchair dano is ete. Rawl, LL. 

*#) Fer Tlachtga inserted here Rawl, Laud, LL. 

°) *Druithnia a quo Dal mBuindruini” is placed here in Laud, 
LL, Rawl. 

°) Sentence in brackets not in other MSS. 

°) la Connachtaib omitted D.2.1. 

®) rest of sentence omitted Laud, LL, Rawl. 
2) 21 oh DF9E 

10) Rawl. adds here “Cland Fitlachtga diata Dal nUmain 7 na da 
fortuaith Arad”. 

11) Semni Laud, LL. Semaine D.2.1. 

12) sapiens Laud, LL. in decnae Rawl. 

13) Cennae Laud. Caenna LL. Ceanda D.2.1. 

14) Luigne LL, Rawl. 

15) Connacht LL, Rawl, Laud. 

16) omitted LL, Laud. 

) Soilgind Rawl. Toilgend D.2.1. Oleind Cruraich Laud, LL. 
Coreu Solchind Deffiud, Coreu S. Drochet, C. S. Maige Lacha, C. S. Tethba. 
Added Laud, LL, Rawl. Rest of paragraph is not in Laud, LL, Rawl. 

15) asanbert D.2.1. 
19) is inserted D. 2.1. ») Brighid D.2.1. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 59 

Cealtchar'), son of Utheochar ete., had seven sons MIZ.; 
Eogan, Ailill, Sem2), Caithnia, Druithnia and Uaithnia. From 
the children of Uaithnia are the Uaithni of Tir3) and the 
Uaithni of Cliu.*) (Others say the Uaithni are of Leinster 
origin, or descended from the Fir Iboth5) of Scotland of the 
race of Irial Glunmar) son of Conall.) From Druithnia are 
the Dal Druithnia?) in Connaught. From the children of 

Caithnia are the Caenraigi®) of Murbolg®), of Asan Ridge"), 
of Aidne!0) and others also. 

Of the children of Sem!t) son of Celtchar are the Semoine 
of the D6si!2), from whom is Mochuaroc??), the Sage. Of the 

children of Ailill son of Celtchar are the Sil Cendlain of the 

Leinstermen of Desgabair!#*) and the Ui Foirchellaig in Fochla.!») 

The children of Eogan son of C. are the Corco Saillgend!#), 

according to experts, but they are descended from Ceithern !’) 

son of Fintan etc. Celtchar had two daughters viz.; Brigit 

from whom are the Ui Brigen of the Desi, and Nem!s) wife of 

Conganchnes.t?) The Corcraidi, the Gabraidi?0), the Creagraigi?o) 

the Belraigi, the Beantraigi?') are descended from her. 

1) for other information about C. see $.L. on T., p. 30 (Side-Lights 

on Tain Age. M.E. Dobbs). 
2) insert here seventh son, Fer Tlachtga. ZUP VIII, p. 382. 

®) Owney in Tipperary. Cp. LL 190b, BB 164b, Rawl 155 b. 

+) Owney in Limerick. See L na. p. 45, note. 

5) men of the Hebrides. See Pro.R.I. A. XXIX,C, p. 102. 

6) see pp. 63, 73. 
?) on river Suck in Hy Maine. See Onom. 

8) name survives in Kenry, Co. Limerick, but see Onom., for Caenraigi 

scattered over Ireland. 
°®) two Murbolgs in Ulster; one in Antrim, one in Down. 

10) Asan unidentified; Aidne in Connaught. . 
11) See Aid C. Todd. XIV, and S.L. on T., p. 34, Eriu UI, p. 138. 

12) See Pro.R.I. A. XXIX, pp. 81, 107. 

13) See F&l. Oengusso, Feb. 9th. 
14) a name applied to South Leinster including Carlow. 

15) there was a Fochla in Ossory. 

16) cp. ZCP VII, p. 305 for Corco 8. from Fergus. 

ı7) see LL 89 for C.’s part in the Tain. 

18) see Ban Senehus Lec 387, BB 284, cp. p. 55. 

10) see S.L. on T., p. 24 for this member of Clann Deadad. In 

20) cp. these names with Eriu III, pp. 138, 139; for Beantraigi cp. 59. 



54 M. E. DOBBS, 

8. !)Aed Gmai .i. Fear-gai?)-leathain diatat Dal?) 

nGailine.*) 

Garbraidi®) do chenel Eogain Gairb de Dal Riada‘) 

no uerius”) Feargnai Garb mac Salaig m. Loair» Mair. 

5 Hinc Garbraidi®) dieitur i Manach Ulad. D’[fJeraib°®) Clioch 

doib ut alii dicunt; uarum!%) maccu Araidi Monach, sed 

unumit) est. 
12)Tri meic Feie m. Dairi Barraig'?) m. Cathair Moir .i. 

Brecan, Monach, Brion. De inde nepotes Bairrche dicuntur 

10 7 ab eis Monach Ulad orti!t) sunt 7 Monach Locha Eirne.!°) 

Buachail 7 Conall!%) 7 Core: asberad aroili beidis1”) tri braithri 

do Chaemgin!s) Conganchneas mac Deadad 7 teora ingena1?) 

Celtchair mic Uitheochair?%) a teora maithir i. Ibel?!), Nem, 
Daili22), Scothtere.23) (2845) Angan?t) didiu bean Coimet”) 

15 Conganchnis ingen do%) Cheiltchair mac Uitheochair?”) 7 ingen 

1) this paragraph in LL 331, Rawl 157, Laud 108, Lec A 279, BB 169, 
D.2.1 66, MeF. 501. Laud, Rawl, LL have heading “do forslontib Ulad 

iar coitchenn inso sis”. { 
2) Fergae Rawl. Fergnai Laud. Faethgnai LL. 
3) omitted Laud, LL. +) Gaibinni Rawl. nGailindi D.2.1. 

5) Garbraige Rawl, Laud, LL. °) Riatai Laud, LL, BB. 

?) omitted Rawl. 8) Ulad added LecA, BB. 
°) de fearaib D.2.1. diaraib BB. 1%) utor BB. 

11) unius BB. i Manach Ulad to est not in LL, Rawl, Laud, BB, LecA. 
12) tri to Eirne omitted Rawl, Laud, LL, LecA. Cp. LecA 279. 

Placed later in BB. 13) Barraig to Bairrche omitted BB. 
1) oru BB. 

15) BB adds “no is do eloind Aililla Mair m. Breacain m. Daire B. doib’”. 

16) Cass added Rawl, Laud, LL, D.2.1, LecA, BB. 

1?) atberat araile comtis ... Rawl. ... batis Laud, LL. 

15) Conget Rawl, Laud, LL. Coimed Lec A. Caimen D.2.1. Comed BB. 
19) tres filiae Lec A, BB. do inserted Rawl. 

20) Cuithechair ... Laud, D.2.1, Rawl. Uithir Lec A, BB. 
21) Bel LL. Ibeal D.2.1. Ibell Laud. 
22) Dalle Laud. 

2) Scadarc Laud, LL, BB, LecA. Scatharee Rawl. Scotteare D. 2.1. 
Scot ... Ibel, Tearc MeF. 

?) nona BB. nona mulierum. Angen ... Lec A. 
®) Caimgin LecA, BB. Conget LL, Laud. ben do Choimget Rawl. 
2°) do omitted LL, Laud. ingenai de ... Rawl. 
?”) Cealtair m. Uicheachair D.2.1. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 55 

Aed Gnai!) (that is “the man with the broad spear”), 
from him are the Dal Gailine.?) 

The Garbraidi are of the family of Eogan Garb>) of the 
Dal Riada or, to be more exact, of Feargna Garb son of Salach 
son of Loarn Mor.*) Hence are named the Garbraidi in Monach 
Ulad.5) Others say they are of the men of Clit.°) The Monach 
are really sons of Araide, but are one.”) 

Three sons of Fiac®) son of Daire Barrach°) son of 
Cathair Mori), viz.; Brecan, Monach, Brion.t!) Hence 
they are named Ui Bairrche and from them are sprung 

the Monach of Ulidia'!?2) and the Monach of Lough Erne. 
Buachail, Conall and Core: others say they were three brothers 
of Caemgen Conganchnes!3) son of Deadad and that three 

daughters of Celtchar son of Utheochar were their three 

mothers viz., Ibel, Nem, Daille, Scothtere.11) Then Angan'®), 
wife of Caemgen Conganchnes, was daughter of Celtchar and 

1) an ancestor of the Corcomruad. See LL 336, 348; Lec 263, 264; 

CA 8162. As a descendant of Fergus m. Roigh he is out of place here. 

2) in N.E. Ulster. See LL 364. Cp. p. 77. q 

3) see pedigree p. 439, Ad.]1. Col. (Adamnan’s life of St. Colmeille.) 
*) founder of one of four chief tribes in Dal Riada, see LL 336 b. 

5) in Iveagh, Co. Down. See LnaC. p.173. See p. 73. 

6) in Co. Limerick. 

7) this last sentence seems corrupt. 
s) see LL 313 b for F’s place in pedigree of Dal Nia Corb of Leinster. 

9) see Rawl 121a, CA 840, KL, p. 362 for details on D.B. 

10) ard-ri about 358 acc. to FMs., but great discrepaney in his and 

his son’s dates. See LnaC. pp. 192—205. 
1) see LL 313b “three free tribes of Ui Bairrche .i. Ui Breccain, 

Ui Briuin and Ui Möinaig”. 

12) see pp. 73—77. 

13) for C.C. and these three brothers, or sous, see S.L. on T. pp. 24—29. 

14) of the five daughters named here only Nem is mentioned in the 

Ban-Senchus in LL, Lec, BB, 



96 M. E. DOBBS, 

do Ronat) ingine Concobair mie Nesa 7 ab es?) Dal mBuachalla 

7 Casraigi 7 Corcraidi.?) 

Tri meic Ludgach‘) m. Oengusa Find) .i. Aed 7 Daig 

7 Dallan. Teora ingena Lugdach .i. Indiu®) 7 Indeacht’?) 

7 Seiath. Indiu bean Neill m. Eachach®); is i°) mathair 

Conaill 7 Eogain. Indeacht bean Bruiti1%) ji. Cruinandid. 11) 

Sciath imorro bean Taide m. Cein.!?) 

OT 

Genelach Findia Cluana hlraird.!?) 

9. Findia!‘) mac Findtain m. Conchraid m. Dairchella 
m. Senaich m. Diarmuta m. Aida m. Feargusa m. Aililla 

10 Tulduib!5) m. Celtchair m. Uitheochair16) (Taileach mathar !7)) 
Fothaid: m. Fil Filead m. Glais m. Nuadat Airgedlaim .i. Fail.!®) 

Brenaind !) mac Nemain m. Dubdeochain m. Scellain 
m. Nazair m. Thapaill m. Branchon m. Urmora et rel.2°) 

Dia Chiarraigi:?) Erc, espog Slaine, mac Deada?) 
15 m. Branchon m. Urmora?3) m. Cathir m. Imchada m. Dubthaig 

1) Dronae LL, Laud. Daromae Rawl. Ronaidi D.2.1, MeF. 

Daranae BB. 
2) ab his tribus predictis filiis ©. Conganchnis nati sunt Dal mB. etc. LL. 

ab eis BB. ab his predictis tribus fratribus etc. Laud, Rawl. 
3) Corcraide omitted LL, Laud, Rawl. 

*) Lugdach LL, Laud, BB. Luideach D.2.1. 
5) Find omitted Rawl 157. °) Indu Rawl. 
°) Indecht Rawl, BB. 

°) tres fille ewe quos peperit Domnaill .ii. Conailli 7 Eogan. BB. 

°) is i omitted Laud, LL. 10) Buti LL. Buiti Land. 

ı) Curaind Laud. Cruind Rawl. Cruind, tres filii eae Caeldub, 

Crimthan, Nindid BB. Laud, LL, Rawl add here “It e a maic, Coleu 7 
Cremthaind’”. 

12) a Caissuil added Rawl. 

15) this pedigree in LL 332a and Laud 110a, D. 2.1, 66. 

1) Finnian Laud, LL, ob. 578 (AU). 
15) Tulduib omitted Laud, LL. 
16) Cuthechair Laud, omitted LL. 
17) not in other MSS. 
ıs) Fail not in other MSS. ... Glais m. Rosa m. Rudraige, LL, Laud. 
19) ob. 571 (FMs.). 2°) this pedigree not in LL. 
21) this pedigree not in LL. Ere ob. 512. 

2) Dega Land. 2») Airmora Laud. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 87 

of Rona!) daughter of Conchobar son of Neas. From them 
are Dal Buachalla?) and the Casraigi and the Corcraidi. 3) 

Three sons of Lugaid son of Oengus Find were Aed and 
Daig and Dallan.‘) Three daughters of Lugaid were Indiu 
and Indeacht and Sciath.5) Indiu was wife of Niall®) son of 
Eochaid. She was mother of Conall and Eogan.”) Indeacht 
was wife of Bruit (that is, Cruinandid.®) Sciath moreover 
was wife of Tadg°) son of Cian. 

!) or Doruama LL 138a. Drona LL 331a. Ronaide D.2.1. 

2) a section of Dal Buindi, see p. 77. They were in the Lagan valley, 

Co, Down. See S.L.on T. p.27. a Carn Maccu Buachalla is mentioned 

in the Tain and in C.C.C. 

?) cp. p. 47. 
*) See ZCOP XIII, p. 335 for these three Dal Fiatach names. This 

paragraph seems out of place here. 

5) See Ban-Senchus for the daughters, LL 139, Lee 388. 
6) Niall Noigiallach, ob. 405. 

?) See K II, p. 372 which contradicts this. 

8) a corruption of “Crund ba draoi”, elsewhere given as 1.’s husband. 

See p. 89. Crund’s data is circa 300—330. For Indeacht see Rawl 143. 

°) Tadg appears in history as co-temporary of Cormac mac Airt so 

would date circa 200—250. See K II, pp. 290—297. These three daughters 

of Lugaid are therefore dated far apart, in third and fourth centuries A.D. 



58 M. E. DOBBS, 

m. Rosa!) m. Findchada?) m. Feacha m. Cais m. Isin®) 

m. Airirich m. Conlai m. Airt m. Coirbri m. Coirb m. Fail®) 

m. Coirb Ulaim5) m. Feargusa m. Roaich Rodain. 
Toictheach 7 Dondan®), da mac Enrai m. Setnai m. Urmora; 

5 da eipiscopai eat. 

10.') Cuscraid Mend Macha mac Concobair mie Neasa. 
Beanda®) mac Concobair®) a quo Beandraigi.1%) Lamat) 
mae Concobair®) a quo Lamraidi!?) (7 ni he Lama mac Eirc 
7 Finscoithi13) ingen Con Chulaind de quo dieitur!) .. .). 

10 Cormac!°) Conlongus mac Concobair m. Neasa, ingen Eachach 

Sulbindi. Findchaem!®) didiu a siur, mathair Conaill Cernaig.!») 

Concobar mac Nesa dixit:!7) 

“Robai18) laithi!9) roirtiu20) rind 
dia thuaith?!) Chairpri??) des Boaind. 

15 Bai cend airem?3) for ar feirt?®) 
for ar sithbi ba h-eiceirt.25) 

Badar?°) cadain for clar Cliu 

clar ndeis gesi fris indiu.?”) 

1) Rossa Laud. 2) Imchada Laud. 

3) Isis Laud. +) Thail Laud. 

5) Corp Aulum Laud. 6) T. and D. etc. not in Laud, LL. 

?) Some of following paragraph occurs in Laud and LL in another 
eontext. LL 331. 

8) Benna Laud, LL, Rawl. °) macC. omitted Laud, LL, Rawl. 

10) Bendtraige LL. Bentraige Laud. 

11) Lama LL. Luma Laud. 

12) Lamraige LL, Rawl. Lumraige Laud. 
13) Findscöpe LL. Findscippi Rawl. 

14) de quo dieitus not in Laud, LL, Rawl. 

15) Cormac to Cernaig not in Laud, LL, Rawl. It is in D. 2.1, 66. 
1°) Elsewhere F. is sister of Dectire and daughter of Cathbad. 

') Concobar ceeinit Laud, LL. This poem at Laud 109, LL 331, 
BB 153, Lec A 253, Rawl 157. Eighteen more lines in Laud, LL. 

!#) Rombe Laud. Romböi LL. Rombae Rawl. Rombai Lec A, BB. 
19) Jathe Laud, LL. 20) rordu in other MSS. 
21) in iath Rawl. 22) Chorpre LL. 

2) airech LL, Laud, Rawl. 

+) airbirt LL, Laud. air ar feirt Rawl. 

25) h-ecaire Laud. begairce LL. egaircce Rawl. 

26) batar Laud, LL, Rawl. ?”) for suidiu Laud, LL, Rawl. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 59 

Cuscraid Mend Macha!) was son of Concobar son of Neas. 
From Beanda son of Concobar are the Beandraigi.2) From 
Lama son of Concobar are the Lamraidi. He is not the Lama 
son of Erc?) and Finscoithi, daughter of Cu Chullaind, of whom 
ENG Cormae Conlongus®) was son of Concobar, son 

of Neas daughter of Eochaid Sulbindi.5) Then Findchaem was 
her sister®), the mother of Conall Cernach. 

Concobar son of Neas said: ”) - 

“There was-a day... 

1) foster-son of Conall Cernach. For his story see Bruden da Choca 

and Cath Airtig. 

2) ep p. 53: 

3) son of Cairbre Niafear, grandson of Conchobar. See URR and TBC. 
4) sided with Fergus against Concobar in Tain. See Br. da Choca 

for his death. 
5) Eochaid and his celebrated daughter were not descendants of 

Rudraighe. They are traced to an older dynasty from Cas son of Airgedmar 
who supplied the early kings of Emain. See LL 349c and Cog. Fergusa. 

Cp. ZCP VII, p. 326. 
6) other MSS. call F. daughter of Cathbad and sister of Dectire. 

Lec 448, Rawl 137, CA 8 251, ete. 

7) see translation of this poem in CRR p.56. It is from a different 

version to that given here, 



60 M. E. DOBBS, 

Ba derg ar carpaid!) uile. 
Ba lan ceand ar n-edraidi.?) 
Ba fir ba escnom fri scor?) 
ar®) cairbind5) ilma®) Ibor.”?) 

5 (.i. Ibar mac Oichi .i. ara Conchobar.)‘) 

Co slondud Ulad 7 maicne Ulad 7°) Rudruigi. 

Conchobar mac Rosa Roanaich, no Roaith, ut alii dicunt.10) 
Neas umorro ingjen] Each[ach] Sulbaidi!!) a mathair. Bean 
side Chathbad druad. 

Asbearait!2) araile Conchobar mac Cathbad. In Cathbad 
10 sin umorro13) mac side Fachtna mac Rudraidi sed nomen est 

uerius drisi.!t) For eicin do rignead Concobar de!?) cheand 
Cathbad ar na coilldis!s) gesi in rig iar mbrisid!”) in chatha 
for ceitri coicedaib!S) Erend, ar ba ges dosom1?) cetna ben 

fris a comraicfead20) jar tuideacht?!) a cathı cen a coibligi. 

15 Aengus Belderg mac Fachtna m. Rudraidi.2?) 

1) carpat Laud, LL, Rawl. 

2) n-etruide Laud, LL, Rawl. 

®) ... hescond ar scor Rawl. escmond fri LL. 

*) aroebi Laud. aroeb LL. arroet Rawl. 

5) omitted Laud, LL, Rawl. 

6) isiin Laud. iss LL. 7 Rawl. 

?) eighteen more lines in Laud, LL. 

®) this gloss not in Laud, LL, Rawl. — The following paragraph is 
not in Laud, LL, Rawl. 

°) Ulad 7 ... omitted D. 2.1, 66—67. 

10) ut alii d. omitted D. 2.1, MeF. 

11) Salbuighi D. 2.1, MceF. 
12) asbert D. 2.1, McFE. 

13) umorro omitted D. 2.1, McF. 

4) up, diyı in MS. v3 Trepı D.2.1. vız Tu3 McF. 
D)Erars Mech sDe281. 

16)Scoilltı Mc“, D. 2.1: 

17) mbrisi McF. mbrisead D. 2.1. 
18) cuigeadaib D. 2.1. 

1°) an inserted D. 2.1. na McF. 
20) coimriefead D. 2.1. 

21) toigacht D. 2.1. 
?2) D. 2.1 and McF. insert here “Mar ader Leabhar Sabhaill Phatraig”. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 61 

An account of Ulad and of the sons of Ulad and of Rudraigi.t) 

Conchobar was son of Ros Roanach?) (or Roath as others say). 

Moreover Neas, daughter of Eochaid Sulbaidi, was his mother. 
She was wife of Cathbad the druid. 

Others say Concobar was son of Cathıbad.3) That Cathbad+) 

moreover was son to Fachtna°) son of Rudraidi, but the name 

iS ... Concobar was conceived by violence in Cathbad’s despite, 
that the king’s®) geis might not be violated after the vietory’”) 

over the four provinces of Ireland. For it was one of his ges to 

co-habit with the first woman he met after a battle. 
Aengus Belderg®) was son of Fachtna son of Rudraidi.°) 

!) This heading suggests a change in the source of the MS. An 

extract from the Book of Sabhall begins lower down. 

2) that is, Ros son of Rudraige. C. is generally called son of 

Fachtna Fathach son of Cas son of Rudraige. See Lec 249 and Amra Col. 

for list of R.’s sons ineluding Ros. 

3) See LL 106a for this version of C.’s birth. In it Cathbad is called 

son of Ros though elsewhere son of Congal Claringnech. 

#) read Concobar? 
5) see List of Ulster kings Laud 107, Lec 250, LL 330; also Cath 

Leitrech Ruibe C. 1.2. 
6) that is, Fachtna. 
?) I know no other allusion to this vietory. In Cath L. Ruibe 

Fachtna is defeated and slain by Eochaid Feidlech. 
®) son of Fir Filead son of Glas son of Ros son of R. Lee 249, 

BB 151. Cp. following with Skene Chronicles of the Picts, p. 318. 

») In LecA and BB Aengus is followed by “Laegaire Buadach 

m. Conaing B. etc. ... Athirne m. Fachtna m. Athelo ete.” and other Red 

Branch names. 



62 M. E. DOBBS, 

Genelach Dajli]l Araidi. 

11. Fiacha Araid.!) Cland Chonaill Chearnaig .i. Dal 

nAraidi o Charraic Indbeir?) Uiseiw®) co Lind Uachaill. 

Ainm naili doib‘) Cruithnig:) (285a) no Nat Crodu ut 

poeta dixit: 

“A Mail Duin anasrubairt 
frith iruin®) imrubairt.”) 
Do gae®) cruaith rodamair®) 
do lobar buaith no trenfear.” 

[b} 

Crodai!%) fort!) Irial nGlunmar m. Conaill Cernaig 
10 forceta ar ba rath!2) Cruithni .i. nia Cruithni .i.t3) Lonceta!*) 

ingen Eachach Eachbeoil di Albain!5) a mathair in Ireoil.!%) 
It e abbae donacht!”) Cu Chulaizd 7 CuRai m. Dairi di 

Alban!s) in Erend. 

1) da inserted D. 2.1, which omits Fiacha A. 
2) indbeir omitted D. 2.1, McF. 

®) Uacht Rawl 506, see Skene p. 284. 

+) da Dal Araighi D. 2.1, MceF. 

5) i. dath eruthaichte no Niadh Crodui inserted here D.2.1, McEF. 

6) frit aruin MeE. 

?) ambrubairt D. 2.1, MeF. 

8) da gai D.2.1, McE. 
°) crodhamar D. 2.1, McF. 

10) ero'dha D. 2.1, MceF. 

1) cp. following with p. 72. 
2) Tal DN2.21, MER. 

15) mac seathar Cruithni inserted D. 2.1. 

*) Londeaide BB. Lonicheada D. 2.1. Loincheada no Oncaine MeF. 
15) Albae BB. 

16) Treoil omitted BB, D. 2.1. 
1") acai dorocht BB. abai danocht D.2.1. in margin McF. “vel no 

ate adracht”. 

ı*) a hAlbain BB. “7 Fraech m. Idaig di Albain” added Lec A. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 63 

The pedigree of the Dal Araidi. 

Fiacha Araidi.!) The children of Conall Cernach?), viz. the 
Dal Araidi?) were from the Rock of the estuary of the Usce‘) to 
the Pool of Uachall.5) Another name for them was Cruithni®), 
or Nat Crodu, as the poet said: 

“oh Mael Duin, what thou hast said ... 

220 ) 

Crodai was a name for Irial Glunmar®), son of Conall 
Cernach, primarily as descended from the Cruithni viz., the 

nephew of the Cruitlini. -Lonceta, daughter of Eochu 

Eachbeoil®) of Scotland, was Irial’s mother. He it was1e) 
that brought Cuchullain and Curai son of Dairi from Scot- 
land to Ireland.1!) 

) ep. CA 8 249; and p. 100; and Tigernach, Rawl 488. 

2) Hero of following sagas: Compert Chonaill, Sg&al Mucei m.d.T.., 

Talland Etair, Cath Ruis na rig, Dearg-ruathar C.C., Aided Cet, Aided 
Belcon, Goire Chonaill. 

®) first mention of family in history is in 483 at the battle of 

Ocha, AU. 
*) Onom. identifies this place with Island Magee. I have translated 

the name literally except “Uisciu” — water. There may have been an 

“Usk” in Antrim as in England. 
5) at Annagasson, Dundalk Bay. In Cath Airtig, Lec 342, Conall 

C.s original territory is given as from Inber Colpa (Drogheda) to Coba 

(South Down). 

6) or Picts. 
7) In Skene’s chronicles of the Picts p. 318 this verse is trans- 

lated: “oh Mael Duin, what thou hast said has happened. One day he 

was struck from the very keen hard spear of the vietorious leper or 

champion.” 
s) first king of Ulster of Conall C.’s race. See Rawl 23a; CRR 

pp. 36, 52; Duan F. p. 54; Lec 342. 
s) son of Anfind of the Picts in Isle of Man, Ogygia pt. VII, p. 152. 

a great poet, LL 186 a. 

10) Skene translates this phrase “This was the cause”, I take it to 

refer to Eochaid E. 

ı1) There is probably an allusion here to the tale “Forbais Fer Falga”. 

It told of the sack of Man and the capture of Blanaid. 



64 M. E. DOBBS, 

Colea!) mac Mongain dixit: 

“Masa comrair?) conaigi 
cruitheas®) eagna®) runmar. 

Caeca catha co hEas Ruaid 

5 rofich5) Irel Glunmar.” 

Da nocht dee milead do®) thuathaib Traicia do lotar 
ar ceand loingse Mec Milead Espaine do Germain. Dos- 
bertadar leo co mbadar’) a militacht. Ni taltadar®) mna 
leo statim conad do sil Meie Milead ar rofaetar®) mna 

10 iarsin. Do breith!0) ingena oigthigernna doaib o flaith- 

niat!) Erind 7 ar nglanad a claideam-tir doib allae iter 

Breatnaib .i. Mag Fortrenn primo 7 Mag Cergir .\i. po conad 

iar mathra !?2) gabait!3) flaith 7 cach comarbus olcheana 

iarna!!) nascad forru o fearaib Erind i. tri chaeca ingene 
15 roucsad a hEre do!°) maithrib mac!‘) (Inde Alt na n-ingen 

a crich Dal nAraidi) isead lotar leo.1”) 

Tricha rig do Chruithnib for Erind 7 Albain .i. do 

Chruithnib Alban 7 do Chruithnib Erind .i. di Dail Araidi. 

Ota din Ollumain (diata Mur nOllaman i Temair) conige!s) 
20 Fiachna mac Baedain. Ronaisc side giallu Erind 7 Alban. 

1) Colco D.2.1. Colgo BB. See ZCP XIII, p. 340. 
2) coimruin BB. chomrain LecA. comhrair MeF. 

®) cruites D.2.1. craideas BB, Lec A. 
*) ecna D.2.1. ecnu LecA. 

5) rosfigh D. 2,1, McF. rofid BB. uaigh added McF., D. 2.1. 
3) milk. Ab) 406 ID 

°”) mbattar MeF. 

®) taultadar D. 2.1, MeF. 

°) uair ro feadadar D.2.1. roedattar MeF. 
10) da breatha D. 2.1, MeF. 
11) fhlaith D. 2.1, MeF. 
12) mathraib MecF. 

18) gabsad McF., D. 2.1. ar Dn2.1: 
15) caegad ingean rugsad a hEiri da... D. 2.1. 
'°) amach a hAlt na n-ingen ... D.2.1, MeF. 
ı) isead lotar leo omitted D. 2.1, McF. 
18) oda Ollam Fodla conuiei F. ... D. 2.1, MeF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 65 

Colea!) son of Mongan said :?) 

3) Twice eighteen soldiers of the tribes of Thrace went before 
the expedition of the Sons of Mil of Spain to Germany. They 

brought them with them to be their soldiers. But no women 

accompanied them so they afterwards got wives from the race 

of Mil’s descendants. Noblemen’s daughters from the Irish 

aristocracy were given to them after they had cleared “sword- 

land” for themselves among the British, viz., the plains of Fort- 

renn®) and of Cirgen.5) The royal succession therefore and 

all inherited property came through the mothers, they being 
betrothed to them by the men of Ireland. They brought thrice 

fifty maidens from Ireland who went with them to bear sons. 

(Hence is Alt na n-ingen —= the maiden’s Height®), in the 
territory of Dal Araidi.) 

There were thirty kings of the Cruithni over Ireland 

and Scotland viz. of the Scotch Cruithni and of the Irish 

Cruithni (that is, of Dal Araidi,) from Ollumain (from whom is 

named the Wall of Ollaman?) at Tara) to Fiachna®) son of 
Baedan. This latter held hostages from Ireland and Scotland. 

1) see ZCP XIII, p. 341. 
2) following poem is thus translated by Skene p. 319: 

“If it be a connexion of relationship 

that proves secret wisdom 

fifty battles to Ess Ruaid 

did Trial Glunmar fight.” 

3) This traet on the Picts is in Rawl 506 in the Bodleian. It is 

translated by Skene p. 319. Cp. KI, pp. 108—116; LG p. 232. Senchus 

mr ]J, p. 21. 
+) North of the Forth in Scotland. 
5) East coast of Scotland. 
*) unidentified but probably on coast somewhere near Larne. 

?) cp. ZCP XII, p. 319. R 
s) cp. pp. 69, 111; for Fiachna Lorcan ob. 625. See F.’s career ın 

Sil.Gad. II, p. 424, Eriu V, p. 114, Todd XVI, p. XIV. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XTV, 1 u. 2. 5 



66 M. E. DOBBS, 

Secht rig didiu do Chruithnib Alban rofallnastair!) Erind i 

Temair. Ollam ainm in chetna rig rogob?) Erind a Temair 

7 Carnachnaib°®) tricha bkadna‘) and. Is de ata Mur 

nOllaman i Temair. Is leis cetna dernad Feis Temrach.®) 

5 Ailill Ollfindachta®) tareis in Ollaman a rigi for Eirind 

wli a Temair tricha and.”) Is in a flaithside fearais in 

sneachta fina con demeth a fer isin gaimriuth.*) 
Findoll Cisirne taireis in Aililla®) tricha annos a Tremair 

7 i cendi0) nach n-ag rogenair ina flaithside robo cheannida.t!) 

10 Is de ata Cenannus ina loch de.!?) 
Geide Ollgothach ina diaidside i Temair 7 for Fainlaibe 

a tirib Mugdorna rofollnastair tricha and.) Is ina flaith- 
side ba bi»dithir la cach alaile13) amail bidchrot!!) ar met 
in chainchomraic bai ina flaith. 

15 Slanoll tareisi nGeidhi: is ina flaithside ni raibe galar 

for duine in Eire. Rofollnastair a Temair!®) 7 slan for Eire 
tricha annos.!®) 

Bagagı”) Ollfiacha tareis Slanuill: rofollnastair for Eri 
a Temair tricha annos. Is ina flaithside tindscanta coiethi 

20 in Eire. 
Bearngal tareis in Bagaig rofollnastair for Eiri a Temair 

tricha annis.1S) Is ina flaithside arrochuir ith1%) a hEri 
acht miach ar med in choiethe in Ere 7 ar a lin.?o) 

!) da follamhnastar D. 2.1. follnastar MeF. 

2) dagab D. 2.1. ®) Cruachnaib D. 2.1, MceFE. 
*) annos, supra lin. in D.2.1. 

>) artus added D. 2.1, MeF. 
°) Ollamh Ollfinsnechta D. 2.1, MeF. 

’) and in LecA. an in D.2.1. Should be annos. 

®) conad romeath in fer isan geimhreadh D. 2.1, MeF. 
°®) Ollamhan D. 2.1, MeF. 

10) ji eind omitted D. 2.1. 11) ceananda D. 2.1. 
2) Ceanandas ana lochtghi D. 2.1, MeF. 
'3) beindicear la cach guth alaile ete. D.2.1. binighther ... MeF. 
14) meand-crot D. 2.1, McF. 

15) rofollnastair a T. omitted D. 2.1, McF. 

‘°) 7 robo slan fri Erind re a linn 30 bliadna D. 2.1, MeF. 
") Badach D.2.1. Badhoch MeF. 

18) and in MS. 

1°) adrochair ioth ... D.2.1, MeF. 
°) miach go leith ar med in choicthe 7 ar lionaithe ... D. 2.1, McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 67 

Now seven kingst) of the Scotch Cruithni ruled Ireland in Tara. 
Ollam was the name of the first king who held rule in Ireland 
for thirty years at Tara and Carnachna.2) Hence is the Wall of 
Ollaman in Tara. He first instituted the Assembly of Tara. 

Ailill Ollfindachta succeeded Ollaman as king of all Ireland 

at Tara for thirty years. It was in his reign the wine-snow 
fell so that the grass withered in winter.) 

Findoll Casirne*) succeeded Ailill for thirty years at Tara. 
Every cow born in his reign had a white head. Hence is 
named Cenannus.5) 

Geide®) Ollgothach followed him in Tara and ruled over 
Fain-laibe of the country of Mourne”) for thirty years. It was 

in his reign that everyone thought [the voice of] others as sweet 

as a lute from the amount of pleasant converse during his reign. 

Slanoll®) succeeded Geidhi. It was in his reign that no 
one was ill in Ireland. He ruled at Tara thirty years and 
Ireland was healthy. 

Bagag Ollfiacha®) succeeded Slanoll. He ruled Ireland 
at Tara thirty years. In his reign wars were instituted in 
Ireland. 

Berngal10) succeeded Bagag and ruled Ireland at Tara thirty 

years. It was in his reign the corn in Ireland was destroyed all 

save a sack on account of the greatness and number of the wars. 

1) see Proc. R.I. A. XXXIV, C, p. 305 on these kings. Also KII, p. 134. 

2) possibly a misreading for Oruachan. 
8) the detail of the grass withering is omitted in KII, p. 134. This 

myth may be founded on some shower of volcanic ash carried from Iceland. 

*) not mentioned in K. See CA $ 254 for another legend. 

5) Now Kells in Meath. 
°) CA, 8 78, identifies G. with Eremon. 
?) In Co. Monaghan. Onom. considers Fain-laibe a place name. 

8) cp. CA 8247, KL, p. 134. 
°®) not in Keating. 
10) son of Geidi, K II, p. 136. 

5* 



10 

15 

68 M. E. DOBBS, 

It e sin tra na VII rig rogobsat!) Erind do Chruithnib Alban. 

Do Chruithnib Erind din di Dal Araidi .i. na VII Laigse 
Laigen?) 7 VII Sogain Erind 7 cach Conailli fil a nErind. 

Genelach Dali]l Araidi?) inso: Ceallach mac Beicce m. 
Mie Etig‘) m. Lethlobair m. Loingsich m. Tomaltaig m. 
Indrechtaig m. Lethlobair m. Eachach Iarlathe (2852) m. 

Fiachna Lurgan®) m. Baedain m. Eachach m. Condlai m. 

Cae[l]bada®) m. Cruind ba draoi") m. Echach Coba°) m. Luig- 
deach m. Rosa m. Imchada®) m. Cais m. Fiachach Araide!") 
m. Aengusa Goibnend m. Feargusa Gailine!!) m. Thibraidi 

Tirig!2) m. Breasail!3) m. Feirb m. Mail!) m. Rochraidi!?) 
m. Dercaig!%) m. Cathbad m. Ailcutha!?) m. Cuideanta!s) m. 
Findchada m. Mwirigaig m. Fiachach Findamnus m. Irel 

Glunmair m. Conaill Oernaig m. Amirgin m. Cais m. Fiachach!®) 

m. Capae?2%) m. Ginga m. Rugraidi. 

1) dagabsad D. 2.1. 

2) Laichri Laigcan D. 2.1. 

®) This pedigree in Laud fol. 110, LL 332, BB 167b, LecA 273, 
Rawl 161b, D.2.1, 67a, McF. 505. 

*) Donnchad m. Aeda m. Loingsig m. Etig (m. Meic Eathach Lec A) 

m. Lethlobair ete. Lec A, BB, Laud, LL. Domnall m. Conchobair m. Echri 

m. Flathroi m. Aeda m. Loingsich m. Meice Eich m. L. etc. Rawl. 

5) Luscan Laud, LL. Find BB; omitted Rawl. 

°) Coba added Laud, LL. 
?) euius filii Echu 7 Fraecher athair Fergusa ... inserted Laud. 
°) E. Coba omitted D.2.1, MeF. Foga BB. 

°) m. Feidlimthe inserted Laud, LL, Rawl, Lec A, BB. 
10) Rawl ends here. 

4) Gallii Laud. 
12) Tirig omitted Laud, LL. Qui oceidit Cond Cetchathach inserted 

LL, Laud, Lec A. 

13) B. Laig qui subintrauit Loch Laig ... Laud, LL. 
4) qui Tuathal T. oceidit ... LecA, Laud, LL. 
15) in margin MS. Omitted D. 2.1, McH. 

16) Rodearcaig D. 21; omitted in other MSS. 
') Ailchoda Laud. Ailchado LL. Gialleada BB. Caelchada Lee A. 
‘*) Cuindeadho LL, Laud. Cundchada Lec A, BB. 

1°) Fachtnai Laud; omitted Lec A. 

2) Capi D.2.1. Cairpre MeR. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 69 

These then are the seven kings of the Seoteh Cruithni who 
ruled Ireland. Now the Dal Araidi are of the Irish Cruithni viz., 
the seven Laigsi!) of Leinster and the seven Sogans?) of Ire- 
land and all the Conailli3) in Ireland. 

Here follows the pedigree of the Dal Araide: Ceallach #) 
son of Bec5) s.o. Mac Etig®) s. o. Lethlobar”) s. o. Loingsech 
s.0. Tomaltachs) s. o. Indrechtach s.o. Lethlobar °) s. o. Eochaid 
Jarlathe 10) s.o. Fiachna Lurgan!t) s. o. Baedan !?) s.o. Eochaid 13) 
8.0. Condla1t) s.o. Caelbad!5) s.o. Crund the druid1°) s.o. Eochaid 
Coba s.o. Lugaid s.o. Ros s. 0. Imchad s. o. Cas s. o. Fiacha 
Araide!7) s.0. Aengus Goibnenn s.o. Feargus Gailine s. o. Tibraid 
Tirech 1$) s. 0. Breasal s. o. Ferb s. o. Mal!?) s. o. Rochraide 
s. 0. Dercach s. o. Cathbad s. o. Ailcutha s. o. Cuideand s. o. 
Findchad s. o. Muiregach?0) s. o. Fiacha Findamnus?!) s. o. Irel 
Glunmar?2) s. o. Conall Cernach23) s. o. Aimergin s. o. Cas 
s. 0. Fiacha s. 0. Capa s. 0. Ging s. o. Rugraide. 

1) see LL 337 C, Lec 274, Rawl 126 b. 

2) see BB 164. 
3) see Lec 251 b, BB 164. 

#) King of Dal Araide. Died 942 A.D. AU. See p. 110. 

5) died 908 AU. °) died 899 AU. 
?) Defeated the Norsemen in 827. Died 872 AU. 

8) Died 789. See p. 71. 

») Killed in battle of Dolo, 708. 

10) Died 665. 
11) Killed in battle, 625. See p. 111. 

12) Died circa 590. See p. 115. 
ı3) Died 547 (FMs.) or 552 or 557 AU. Called first king of Dal Araide 

by Keating III, p. 57. 
14) Co-temporary of St. Patrick. 

15) High king in 357 (FMs.). 
16) All Dal Araide pedigrees derived from this personage. See pp. 89, 106. 

1) 7Cp p- 100. 
18) This name occurs twice in the FMs.: first at 10 A.D. and secondly 

at 157 A.D. At this latter date Tibraid is said to have slain Conn Cedcathach. 

19) King of Ulad in 106 ace. to FMs. 

20) In list of kings of Ulad in SSI. 

21) Also in list of kings of Ulad. He is associated with the tale 

“Tomaidm Locha nEchach”. 

22) first king of Conall Cernach’s race. See p. 63. B 

2) From here to end is as old as the book “Cinn Droma Snechta”. 

See Lec 249. 



70 M. E. DOBBS, 

Cathisach!) [mac] Aililla m. Dungaili?) m. Scandlain ®) 

m. Beice m. Fiachrach Caich‘) m. Baedain m. Eachach m. 

Sonla m. Caelbad m. Cruind ba drao: 

5)Cu Chuaran mac Dungaili Elni m. Scandlain m. Beice 

5 m. Fiachrach Caicht) euis Tellten et rel.®) 

Leith-genelach Dafi]ll Araidi’) andso: 

(285 c) Bec Bailes) mac Eachach®) m. Aililla m. Breasail!‘) 

m. Feidlimthi!!) m. Mail Choba'!?) m. Maili Cothaig m. Fergusa 

m. Aedain m. Mongain m. Sarain m. Maine m. Fothaig m. Conaill 

10 m. Eachach m. Cruind ba draoi m. Lugdach m. Rosa m. Feid- 

limthe m. Cais m. Fiachach Araide. 
Tomaltach13) mac Indreachtaig m. Leathlobair m. Eachach 

Jarlaithi usque Conall Cernach. 
Fer-da-lJach mac Focartaig m. Cumascaig m. Mail Duin 

15 m. Aedain m. Mongain m. Sarain.!%) Is hein Fear-da-lach sin 
seanathair Thuachair, rig-espog Laigen, 7 Gormlaith ingen 

Fearadaig!5) a mathaır. 

1) Cathassach Laud, LL. Cathasach LecA, BB, D. 2.1. 

2) Dunlainge Laud, LL, Rawl, BB, LecA. “cuius filius Cu Churain 

m. Seändlan euius filius Congal Caech m. Becce” inserted Rawl and BB. 

“cuius filius Cu C.” after Aililla in LecA. “Cuius filius C.C. cuius Congal 
Caech” Laud. 

3) Scandail Laud, LL. 

*) Craich D.2.1, McF. Placed after Baedain in other MSS. 
5) This pedigree is not in Laud, LL, Rawl, Lec A. 
6), cuisi 7 Tellan et rel. D. 2.1, MeF. Cp. p. 113. 

?) j. hUi Eachach Coba added D. 2.1. 
8) Buili Lec A. 

®) Coba added in other MSS. 

10) Br. omitted Laud, LL, Rawl, Lec A. 

1) Pedigree after this point in other MSS. varies much. Lec A gives 

it as follows: Bec Buili m. Echach Coba m. Feidlimid m. Mongain sursum 
m. Aedain m. Maili Duin m. Cumascaid m. Fadartaich. 

12) omitted D. 2.1. 

15) Tomch to a mathair not in Laud, LL, Lec A, BB, Rawl. 

1) these names are given backwards in Laud, LL, as part of 
Bee Baile’s pedigree. 

15) Fer-da-laig ? 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 71 

Cathisach !) son of Ailill?) s. 0. Dungal®) s. 0. Scandlan*) 
s.0. Bee s.o. Fiachra Caich®) s.o. Baedan s.o. Eochaid s. o. 
Condla etc. 

Cu Chuaran®) son of Dungal (of Ele”) s. o. Scandlan 
8.0. Be& etc. 

Here follows the other Dalaradian pedigree:®) 
Bec Baile®) son of Eochaid!%) s. o. Ailill s. o. Breasal 1!) 

. 0. Feidlimid s. 0. Mael Coba s.o. Mael Cothach s. o. Fergus 12) 

.o0. Aedan!®) s.o. Mongan S. o. Saran s. o. Mane s. o. Fothad 

.0. Conall s. o. Eochu s. o. Crund the druid.!*) 

un 

mn un 

Tomaltach5) son of Indreachtach ete. 

Fer-da-lach son of Focartach s.o. Cumascach 1%) s.o. Mael 
Duin s.o. Aedan etc. He is the Fer-da-lach who was grand- 
father of Tuachar!’), prince-bishop of Leinster. Gormlaith 

daughter of Feradach was his mother. 

1) King of the Cruithne (AU) and of Ulad (LL). Died 748. See p. 113. 
2) Killed 689. 
3) Burnt to death in Dun Ceithirn in 680 AU. See p. 113. 

*) See pp. 111—114 for S. and his family. 

5) Killed by Cruithne in 607. See p. 113. 
6) King of the Cruithne and of Ulad (FMs.). Killed 707. See AU 

p- 156, note. 

7) Ele = territory east of the Bann. 
8) ij. e.; pedigree of Ui Echach Coba. Op. following with Laud 110 b, 

Rawl 161 b, LecA 273 c. 
9) Died 748 AU. 

10) a Hochaid Cobo son of Bresal died in 732 (AU). 
11) a Bresal, son of Fergus, a chief of Ui Echach Coba, died in 684 (AU). 

The three names following are, from other evidence, an error. 

12) see 684 AU for F. as father of Bresal. 
1) died 615 acc. to AU. There is not space for four generations 

between A. and Bresal if their dates are as stated. 
14) The side branch that became the representative family, Mac Aongusa 

— Mac Guinness, in the 10th century, is not given in this MS. 

15) Died 789. 
1) The FMs. state that Cathasach s.o. Mael Duin, king of the Cruithne, 

was slain in 680 by Saxons. K.III, p.141 calls him Cumascach. He is 

possibly this C. 

ı7) Died 833 AU. Bishop of Kildare. His grandfather’s date would 

be eirca 700—750. 



72 M. E. DOBBS, 

Comgall!) Beandehair mac Setnai m. Eachach m. Broin?) 

m. Forco m. Ernaisc?) m. Crimthaind (hie hUi Chrimthaind 

Chuili 7 Muigi Damaerna®)) m. Eachach m. Lugdach m. Rosa 5) 

usque Conall Cernach. 

5 6)Hirel?) Glunmar mac Conaill Cernaig 7 Londchuidi®) 

ingene Echach Echbeoil de Albai a mathair in Eireol sin.°) 

Ite a bae donacht10) Cu Chulaind 7 Cu Rui mac Dairi!!) a 

hAlbai!2) in nErind. 
Colga m. Mongain dixit: 

10 “Masa comair!3) conaigi 
cruides ecna!#) runmair. 
Caeca catha co hEas Ruaid 
rofich!5) Irel Glunmar.” 

|Genelach Monach andso] 

12. :s)Ceithri prim-thuatha Monach .i. cenel Laindiuin 7 

15 cenel Muilche 7 cenel Cridail!”) 7 in Bretach. 
Ceithri prim-thuatha ceniul Laindiuin!®) i. Cland Ruairc 7 

Cland (286 a) Aelebra 7 Cland Loingsechain 7 Cland Feargusa. 

!) Comhdall D.2.1. Pedigree not in LL, BB, Rawl. 
2) Brioin D.2.1. Briain or Briüin Land. 

3) Ernaim Laud. #) Maige Dinairne Laud. 

5) Rossae m. Imchado m. Feidlimthe m. Caiss m. Fiachach Araidi Laud. 
6) cp. following with p. 63. 

?) Irial D. 2.1, McF., BB. Iarel Lec A 273. 
8) see note 5, p. 63. Lonchaim D. 2.1. Landchaidi Lec A. 
NE sin omitted Lec A, McF., BB. 

10) Ate adnacht MeF., D.2.1. abai dorocht BB. 

11) 7 Fraech m. Idaig di Albai added here Lec A. 

12) a Alpe D.2.1. hAlpae MeF. 

13) chomrain Lec A. comhrair D.2.1, MeF. comruin BB. 

#) crüidis eagna D.2.1. craides ecnu LecA. eagna cruithir MeF. 
craideas eagna BB. 

15) rosfidh uaidh I. D. 2.1, McF. 
'*) This section on Monach is in Lec A 279, D. 2.1,67 b, McF. 506. 

In Lec A the pedigrees are fuller and more detailed: “Monach imorro aenmac 
lais .i. Iarand; no da mac la M. .i. Corcan ota rigrad Monach 7 Iarand 
otaid na fini na tuath. Mac ac Tarand .i. Laindiuin ete.” “Ragnall m. 
Cearnaich (nine names) m. Corcain etc.” 

) Cridan D. 2.1, McF. 
‘*) Laindeamain D.2.1. Laindeannain MeF. Flaindiuin Lec A. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. ds 

Comgall!) of Bangor was son of Setna s. o. Eochaid s. o. 
Brion s. o. Forco s. o. Ernase s. o. Cremthand (from whom are 
the Ui Crimthand of Cul® and the plain of Damaerna>)) =. o. 
Eochaid etc. 

#) [rel Glunmar was son of Conall Cernach; and Londchada‘), 
daughter of Eochu Horse-Mouth of Scotland, was that same 
Trial’s mother. It) was his cows that brought Cu Chullaind 
and Cu Rui s.o. Daire from Scotland to Ireland. 

Colga s. o. Mongan said: 

Firsitabe 

Irel Glunmar fought fifty battles 
as far as Assaroe.” 

(The Monach pedigrees) 

The four main tribes of the Monach?) are: the families 
of Landun, of Mailche, of Cridal and of the Bretach. 

The four main tribes of the Landun family are: Clan Ruaire, 

Clan Ailebra°®), Clan Loingsechain and Clan Feargusa. 

1) died 600 A.D. 
2) now Carnmoney parish, Co. Antrim. See Reeves p. 67. 

3) Magheramorne Co. Antrim. See Reeves p. 338. 
) cp. following with p. 63. The repetition of same matter suggests 

two different sources. 
5) see p. 63 note on E.H.-M. 

6) that is, Eochu H.-M. 
?) tributaries of the Ulaid. See Leabhar na gCeart p. 173 for their 

taxes. Probably the Bretach name is preserved in Knock-breda, Belfast. 

8) See FMs. 1173 for a chief of Clan A. 



74 M. E. DOBBS, 

Genelach Clandi Ruaire: Labraid mac Amalgaid!) m. Ruaire 

m. Braenain m. Cellachain m. Con Calland m. Forballaig m. 
Seitrig m. Saerairgnig m. Brieine m. Laindiuin m. Taraind 

m. Monaig?) m. Feic m. Dairi Barraig m. Cathair Moir. 
5 Ailebra mac Setrig?) m. Saerairgnig m. Bricine m. Lain- 

diuin‘) et rel. f 
Loingseachan mac Con Calland5) m. Forballaig m. Seitrig®) 
Findan mac Laindiuin otait hUi?) Findain is an Aird: 

Ronchu mae Laindiuin otait hUi Ronchon is an Aird; Taiti 

10 mac Laindiuin otait hUi Thaiti i Crund Chandaind et rel. 

Ceitri prim-thuatha cenele Cridain®) .i. hUi Baethadain ) 
7 hUi Molai» 7 hUi Notain!‘), cenel Fidbronaig. Asbearad 

araili gid a Muig Monaig beit is1!) di Dal Araidi a mbunadas 

4. do sil Eachach Iarlaithi m. Fiachach m. Baedain doib .\i. 
15 Eochaid Iarlaithi do rigni!?) in Chridan sin fri Methrig13) 

1. fri ban-chaic bodein conad on Meithrig sin ita Tellach 

Meithrigi!4) indiu!5) 7 conad on Chritan sin ita cenel1%) 
Cridain. 

Ceitri prim-thuatha cenele Moilcwö!") i. Cland Findlaine 

20 7 Cland Meadraigi 7 Cland Fergaili1S) 7 Cland Sluagadaig.!) 

1) Amladhaig D. 2.1, MeF. 

2) m. Aililla mair m. Bracain m. Feig McF. 

°) Cland Ailebra o A. m. Setrig. Ac Setrech condreacad Cland Ruaire 

7 Cland A. LecA. *) Laindemain D. 2.1. 
5) Lec A has here “o builead Cland Loingseachain. Uair is ac Coin 

Challand condreacad Cland Ruaire 7 Cland L. Cland Ruaire imorro o 

Ceallach m. Con Calland 7 Cland L. o Loingseach m. Con ©. Cland Feargosa 
o Feargus m. Forballaig etc.” 

) Feargus m. Forballaig m. Seidrig ete. inserted here D. 2.1. 

°) Laindeamhain a quo ua F. 

®) Lec A has cenel Muilchu here and cenel C. after that. 
°) Baedain LecA. Bedbadhan McF. 
0) con a finib inserted Lee A. 
!ı) a mbaidh Monach bead isda D.2.1. i mbaidh Monach bhead McF. 
12) do roindi Lec A. 

15) Mimfrith LecA. Mifrieh MeF., D. 2.1. 
14) Mefrithi Lec A. Mithfrighi D. 2.1. 
»5) indiu omitted D. 2.1, McF. 1) tellach Lec A. 
ı7) Muilchi LecA, D. 2.1. 

16) Fergalan LecA, D.2.1. Feargallain MeF. 
19) tLuaideadaig Lec A, 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. Yu: 

The pedigree of Clan Ruairc: Labraid son of Amalgaid 
s. 0. Ruare etc. 

Ailebra!) son of Setrech s. o. Saerairgnech ete. 

Loingseachan son of Cu Calland ete. 

Findan son of Landun from him are the Ui Findian in 
the Ards. Ronchu son of Landun from him are the Ui Ronchon 

in the Ards. Taite son of Landun from him are the Ui Taite 
in Crundchandaind?) etc. 

The four main tribes of the family of Cridan are: the 
Ui Baethadain, the Ui Molain, the Ui Notain, the family of 

Fidbronach. Others say that, though they are from the plain 
of Monach?®) their origin was Dalaraidian viz., they were of 

the seed of Eochaid Iarlathe®) s.o. Fiacha etc. Eochaid I 

had a son Cridan by Methrech, his own cook, so that from 

that Methrech is now named Tellach Meithrigi?) and from 
that Cridan are the family of Cridan. 

The four main tribes of the family of Moilchu®) are: Cland 
Findlaine,Cland Meadraige,Cland Fergaile and Cland Sluagadaig. 

1) See FMs. 1173 for a chief of Ulan A. 
2) unidentified. 
3) perhaps Fearmanagh’? 

Airsee p. 09. 
5) A townland, Telach Methan, is mentioned in 1183 in a list of 

lands of the prior of Down. See Reeves p. 163. 

6) in AU 913 a Cerran, chief of cenel Moilchu, is mentioned. 



76 M. E. DOBBS, 

Maelchi didiw mac Jaraind m. Monaig et rel. 

Ceith[r]i prim-chenele na Bretchai .i. Cland Dothfa 7 

Cland Chorcerain 7 hUi Thacain!) 7 Artraigi.2) Asberad 

alaili gid a Muig Monaig beit is3) do?) sil Muireadaig a 
5 Condachtaib doib .i. do cenel Dothfa diatat hUi Liath Lachain) 

et rel. 
Cland Tacain umorro di Dal Fiatach doibsen .i. Tacan 

mac Maili Fithrig m. Muireadaig Muindeirg et rel. 

Artraigi umorro do Chairpri hUa Ciarda doibside.®) 

Genelach Dali]l mBuindi’) so. 

10 13. Coic prim-thuatha Dal mBuindi i. Dal Corb na 

hUama®) 7 Dal mBuain 7 cenel Maelain 7 hUi Dasluaga°) 
7 cenel nErnain 7 Gailine, 7 Dal mBuachalla in sesead1P) 

7 is do sil Caemgin Conganchnis m. Deadad m. Sin!) a 

Mumain doibsen 7 do Albanchaib din dream aili dib \. 
15 hUi Scuirri12) et rel. Gailine imorro do Laignib a mbunadas. 

Cenel!3) nEarnaine 7 cenel Maelain 7 hUi Dasluaga do1®) sil 
mBuindi meic Fergusa m. Roich 5) insin m. Rosa m. Rudraigi. 

‘ Dal Corb na hUama1s) 7 Dal Coirb Fabair do sil Mesin Corb 
m. Moga Corb m. Conchobair Abratruaid 17) doibside. 

t) Tadean McF. 

2) Artraidi Lec A. 

®) bead is LecA. mbaidh Mhonach bheidh is da... D.2.1, McF. 
+) do to cenel D. omitted McF. 

5) Nachain D. 2.1, MeF. 

6) In Lec A this paragraph 12 on the Monach is placed at the very 
end of that copy on p. 280 b. 

?) Dal B. at Lec A 268, BB 163, D. 2.1, 67 rev. 
®) Tuama Lec A, BB. 

°) Nadsluagda Lec A, BB. 

10) cenel added LecA, BB. 11) m. Sin omitted Lec A, BB. 
12) Alban chais do dreün eli doib .i. Cuirri BB. 

13) Öenel to Dasluaga omitted Lee A. 

1) do omitted BB. 

5) insin.... Rudraigi omitted in LecA, BB. do inserted Lec A. 
Roich .i. mac sidhen Rosa ... D. 2.1, McF. 

16) Fuama Lec A, BB. 

17) m. Find File m. Rosa Ruaidh etc. added in D. 2.1, MceF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 77 

Now Maelchi was son of Iarand s. o. Monach etc. 
The four main families of the Bretchat) are: Clan Dothta, 

Clan Corerain and the Ui Thacain and the Artraige. Others 
say that though they are from the plain of Monach that they 
are of the seed of Muireadach?) of Connaught: that is, of the 
family of Dothfa of whom are the Ui Liath Lachain ete. 

Now the Clan Tacain are from the Dal Fiatach viz., Tacan 
son of Mael Fithrach®) s.o. Muiredach Muinderg etc. 

But the Artraige are from Cairpre the descendant of Ciarda. 

The pedigree of Dal Buindi.*) 

The five5) main tribes of Dal Buindi are: Dal Corb of 

the caves®), Dal Buain’), the family of Maelan, the Ui Dasluaga, 

the family of Ernan and the Gailine. Dal Buachalla is the sixth 
and they are of the seed of Caemgen Conganchness) s.o. Deadad 
s.0. Sin of Munster. Another section of them are Scotch viz., 
the Ui Scuirri etc. The Gailine®) indeed are of Leinster origin. 
The families of Earnan, of Maelan and of Ui Dasluaga are of 

the seed of Buindi1P) s. o. Fergus s. o. Roch1!): that is, the son 

of Ros s. o. Rudraige. Dal Corb of the caves and Dal Corb 

Fabair are of the seed of Mesen Corb12) s.o. Mog Corb s. o. 
Conchobar Abratruad.13) 

1) Laud (ZCP VII, p. 299) gives genealogies of Ui Niall Bretcha 

from Eogan m. Neill. 
2) the name occurs twice in the Connaught royal pedigree. See LL 338. 

3) possibly same as Mael Odar? ZCP XIII, p. 337. 

*) Dal B. were settled east of Lough Neagh and down to the Lagan. 

5) six are given. Dal Buachalla is a seventh. 
6) or of the ploughing? or embroidery ? 
?) descended from Eochu m. Maireda of Munster, See Tom. Locha nE. 

LU 39b. 
8) see pp. 53, 55; cp. S.L. on T.A. p. 24. 

S)Tcpapa9D. 

10) cp. p. 49. 
11) Roch is always given as mother’s name. Ros was F’’s father. 

12) a Leinster prince. Son of CuCorb and Ethne Sithbac. See LL 

138b, 144 b, 190b. Synchronized with Cormae m. Airt. 

13) Ace. to L. na Ceart, all the Dal B. were tributary to Ulad. 



78 M. E. DOBBS, 

(286 b)) Miniugad senchusa ceneoül nDeamain so: 

14. Fiacha mac Deamain da mae lais .i. Dunchad 7 Mael 

Coba. Romarb Mael Coba?) Dunchad. Romarb didiu?) Congal 

Cendfota m. Dunchada Mael Coba a nDun Mor, 7 is e in 

5 Mael Coba sin dorad failti do fileadaib Erind iar ndiultad 

frin do Aed m. Ainmireach do rig Frind a mor-dail Droma 

Ceata, ut dixit in fili: 

“Feacht do Mael Choba na cliar 
ac Ibar*) Chind-trachta thiar 

10 da cet dec filig®) do [£Juair®) 
risa inbar”) aniarthuaid. 
Dorad doib Mael Coba in cing‘®) 
conndmead°) teora mbliadna mbind. 

Meraid co la in bratha mbair 
15 do chenel di mor10) Demain.” 

Da mac Mail Choba .i. Blathmae, otait!!) rigraid Ulad, 
7 Aengus otait!!) cenel nAengusa. Is dib in rigraig®) .ı. 

Leath-Cathail .i. meie Gilli Muiri. 

Cu Ulad13) mac Gilli Domangoirt m. Aengusa Lathrai1#) 
20 m. Cumascaig m. Mail Mochergi m. Indrechtaig 1°) m. Tomaltaig 

!) Here the second tract on Dal Fiatach begins. It covers the period 
from 626 A.D. to 1083. In Lec A and BB part of it is incorporated with 

the first tract. D.2.1 and MeF. give it separately the same as here. See 

ZCP XII, p. 344 for incorporated sections. It has been printed and trans- 
lated by Reeves in “Ecclesiastical Antiquities of Down etc.” 

2) umorro inserted D. 2.1, MeF. 

) didiw omitted D. 2.1, McF. *) Iobhar D. 2.1, MeF. 
5) fileadh D. 2.1, MeE. 6) rosfuair D. 2.1. fosfuair MeF. 
7) Iubhar MeF. 

®) this line after next line in D. 2.1, MeF. 

°) coindmeadh D.2.1. coimmheadh McF. 

10) chenel dealbhda D. 2.1, MeF. 1!) a quo D. 2.1, McF. 
12) At this point Lec A dovetails this tract into the older one on 

Dal Fiatach (ZCP XII, p. 344). “Leithi-Cathail .i. meie Gilli Muiri 7 
meie Con Uladh .i. Cu Ulad ete” Mac G. Muiri is omitted in D. 2.1. 

') this pedigree occurs in other MSS. in other contexts viz., Lee A 977, 
BB 166, Rawl 162, McF. 508. 

1) A. mac Flaithri LecA, BB, Rawl. 
15) omitted McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 79 

The explanation of the history of the family of Deaman:!) 

Fiacha?) son of Deaman had two sons viz., Dunchad and 
Mael Coba. Mael Coba killed Dunchad. Then Congal Cend- 
fota s.o. Dunchad killed Mael Coba®) at Dun Mor.‘) He was 
the Mael ©. who entertained the poets of Ireland after Aed 
s. 0. Ainmire, king of Ireland, refused to do so at the great 
assembly of Druim Cett, as the poet said: 

“On a time when Mael Coba of the companies 

was at Ibar Chind-trachta in tlıe West, ‘) 
he found twelve hundred poets 

by the estuary to the north-west. 

Maelcoba the champion gave them 

a dwelling for three pleasant years. 

It shall live to the day of white judgement 
for the family from great Deaman.” 

Mael Choba had two sons viz., Blathmac’), from whom 

is the royal house of Ulad, and Aengus from whom are the 

family of Aengus. T'he royal house descends from these viz., 
Leath-Cathail®), the Mac Gillmores.°) 

Cu Ulad!°) son of Gilla Domonguirt s.o. Aengus Lathrai 

s.o0. Cumascach!!) etc. 

1) For D. cp. ZCP XII, p. 339. This tract has been translated from 

MeF. by Reeves, Eccl. Ant. p. 358. 

2) see Annals 615—710 (Sil. Gad.) for F.’s history. + 626 (AU). 

2) cp. ZCP XIII, p. 343 for these tragedies. 7 646. 

4) Eight townlands in Ulster have this name. 

5) Acc. to Keating (III, p.80) Fiachna, M.’s father, received the poets 

after Druim Cett. As this meeting was in 574 F. could have done so but 

not Mael C. who died 646. F. died 626. Mael Coba is eredited with a 
later reception of poets which has caused this confusion. 

%) Ibar C. T. is now Newry. For the writer to be East of this place 

he must have been in the sea-board of N.E. Ulster. *North-west” suggests 

Cuailgne as residence of writer. 

”) ob. 669 (AU). 
s) Lecale, the peninsula east of Downpatrick. 
9) a numerous family. Subject to O’Neill’s of Clandeboye in 16th century. 

10) killed by Ui Neill in a raid, 1006 (AU). 

11) A brother of C.’s, Andiaran, died 892. C.’s father Mael M. was 

killed by his own people in 891 (FMs.) or 895 (AU). An uncle, Cathalan, 

was killed in 870 (AU). 



[br 

10 

15 

80 M. E. DOBBS, 

m. Cumascaig m. Cathail Calmait) m. Indreachtaig m. Tomaltaig 

m.Cathail?) m. Muireadaig m. Aengusa m. Mail Coba m. Fiachna.°) 

.. ingen‘) Aillein “ar oen lusgataim in rigi ar Aengus 

riei ceandach taithbert5) is do Blathmac dorro Aengus®).” 

Rogob din Blathmac rigi’) in cuieid 7 do gab a mac 

Bee Boirchi ina diaid.) Da mac dec Beice Boirchi .i. 

Eterscel otait?) hUi!%) Ritersceil 7 Concobar m. Beic diatat 

hUi Dachua!!) m. Concobair m. Beici; Cellach m. Beiei otait 
Cland Cellaig ac Druim Bo!2); Aitheachdai13) m. Beic diatat 

hUi Ethacda ac Findloch; Cearnach) otait Fir Boirche ü. 
hUi Muireadaig 7 Cland Cairellain1) in rigraig .i. Cland 

Mail Sneachta find!) alios; Aed Roin!”) imorro rig sidi!®) 

in cwicid in ndiaid a athar. Is uad didiu rigraid Ulad o sin 

ille.19) 
Coie meie ac Aed Roin .i. Fiacha m. Aeda Roin?0) 

otait Cland Fiachach a nDun Da-leath-glas. ?!)Is leis 

!) Cathalain m. I. Rawl. Catalain Chalma D. 2.1. Calmai to 

Muireadaig omitted BB, LeeA. Cathail a quo Leath Cathail Lec A. 

Cathal 7 869. 
2) Cathail a quo Leath Cathail m. Oengusa etc. in Rawl. 

3)... m. Demain m. Cairill m. M.M. added BB, LecA. ... m. Demain. 

Ut dixit ingean Aillein ete. D. 2.1. 

*) ingen to Aengus® not in BB, Lec A. 
5)... gein nach taitbeirt D. 2.1, McF. 
6) eigeas D. 2.1, McF. 
”) B. mac Mail Choba dogob sin rigi ete. Lee A, BB. 

°) Blathmac imorro veithri no VII meie lais .i. Indeaschar, Cun- 

santin etc. added Lec A, BB. 

°) a quo D.2.1 and McF. and so throughout. 

10) Ceinel D.2.1 and MeF. Cland Lee A, BB. 
11) j. Dachua mac C.... inserted here in other MSS. 

12) LecA, BB have here “7 Dubthach 7 Aengus 7 Aed Roin, VII meie 

indsin Choineindi ...” and then follow tract (ZCP XII, p. 345) for a while. 
15) Eathachdha D. 2.1, McF. 
12) m. Bec added D. 2.1, MeF., Lec A. 
15) j. inserted here Lec A. 

1°) find omitted D.2.1, Lec A. 

17) m. Bee Boirche added in Lec A, D. 2.1, MeF. 

18) dogob rigi Lec A. 
19)... Ulad archena Lec A. 
2) mac A.R. omitted Lec A. 

2) Is leis.... to bo na choicead not in Lec A. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 81 

(As said) the daughter!) of Aillen ... 

Then Blathmac?) became king of the province and was 
succeeded by his son, Bec Boirche.3) Bec had twelve sons viz.; 
Eterscel from whom are the Ui Eitersceil®), and Concobar from 
whom are the Ui Dachua, Cellach from whom are the Clan 

Cellaig®) at Druim Bo®), Aitheachda’) from whom are the 
Ui Ethacda at Findloch®), Cearnach from whom are the Men 
of Boirche®) viz., the Ui Muireadaig and Clan Cairellain the 

royal house10) viz., Clan Mail Sneachta ... Aed Roin more- 
over was king of the province after his father.!!) From him 

descends the royal house of Ulad ever since.12) 
Aed Roin had five sons viz., Fiacha'3) from whom are 

Clan Fiachach at Downpatrick. It was he that made the 

1) St. Cuman of the Ards. See ZCP XII, p. 351. 
2) cp. ZCP XIII, p. 345 for Bl. 
°) ob. 717 (AU). 

*) See Reeves p. 358 note y for Edrescall, place-name near Holy- 

wood, Belfast. 
5) In Inquisition of 1605 a family “Slut Kellies” are given as at 

Comber near Drumbo. See Reeves p. 348. 

6) common townland name. This seems to be in N. E. Down. 

”) This name is not in earlier list of sons ZCP XIII, p. 345. 

8) unidentified. 
») Mountains of Mourne Co. Down. 
10) There were sub-kings of Boirche tributary to Ulad. See L. na gÜ. 
11) Acc. to regnal lists Cu Chuaran of Dal Araide reigned two years 

between Bec and Aed. See LL41c. Aed died 735. 
ı2) There is a change in the handwriting of MS. here. 

15) See AU for F.’s meeting with the High-king, Donnchad, in 783. 

Fiacha 7 788. 

Zeitschrift f. eelt. Philologie XIV, 1u.2. 6 



82 M. E. DOBBS, 

doronnad Droichead na Feirsi 7 Droichet Mona Daim 

7 alii, conad Fiachna Dubdroicheach a ainm o sin ille, 7 iS 

do thucad!) in mil?) mor cusna tri fichit3) fiaclaib*) co 

tardad fiacail dib don dsaer®) do roindi na droicheit 7 a 
5 do for mindaib in chuieid. Is e do choid®) in ailithre do 

Beandchar ar gait”) aen bo na choicead. 

Se meic didiu ac in Fiachna sin .i. Cairell m. Fiachna®) 
otait hUi Chairill a nDun Daleathglaisi 7 Eochaid m. Fiachna 

otait Cland Eachach a nUlltaib; Bec m. Fiachnai otait Cland 

10 Laisrine®) 7 Cland Cearnaig10) m. Beic m. Fiachnai; Loingseach 

m. Fiachnai otait Cland!!) Condmaig a nDun Daleathglas; 
Blathmac [m.] Fiachnai otait lucht na nDornand !?) .i. Cathisach 
m. Ogain'3) et rel.; Concobar1t) m. Fiachna, dibaidside. 

Eochaid m. Fiachna (287 a) imorro, da mac!5) lais do 
15 prim-macaib!%) 7 da mac dec re carid-mnaib.1”) Feargus mac 

Eachach otait18) cland Feargusa .i. sindser na prim-mac1°); 

Bec m. Eachach otait cland Beici; Aengus m. Eachach otait 
cland Aengusa2%); Dunchad 2!)m. Eachach otait cland Diarmata 
m. Dunchada m. Eachach m. Fiachach; Andgaid m. Eachach otait 

20 cland Andgada; Dondchad m. Eachach?2) otait Cland Dondchada; 

1) tugadh D. 2.1, MeF. 2) miol MeF. üuil D. 2.1. 
3) fichit omitted MeF., D. 2.1. 
*#) oir inserted McF., D. 2.1. 

5) ji. an saor ... inserted McF., D. 2.1. 
°) chuaidh D. 2.1, McF. 
°) aiıgid D. 2.1. 

®) mac F. omitted throughout Lee A. 

°) hUi Beice Lec A. Laiserne D. 2.1, MeF. 

10) Ceirn D. 2.1, McF. Cland C. m. Beie etc. omitted Lee A. 
ın) ih D.2.1. hUi LecA, MeF. 
12) Dornaindi Lee A. 

15) Eogain Lec A. 

14) in seised inserted here Lec A. 

15) dec inserted D.2.1. XII mac McF. 

1°) prim-mnaib McF. 

17) a necmais araili re carad-mnaib Lec A. 

1°) odaid D.2.1. ottaid MeF. and so throughout. 

19) prim-chloindi Lec A. 

20) Aengusain D. 2.1, MeF. 

21) m. to Fiachach omitted Lec A. 

22) m. Eachach omitted Lec A. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 85 

bridge of the fearsad!), (channel at low water,) and the bridge 
of Moin Daim?) and others so that he was called “Fiachna of 
the black bridges” ever after. It is he who was given the 

whale with twenty?) three teeth. He gave one of them to 
the architect who built the bridges and two of them to make 

shrines for the province. It was he who went on pilgrimage 
to Bangor because one cow had been stolen in the province. 

This Fiacha had six sons viz.; Cairell from whom are 

the Ui Chairill®) at Downpatrick and Eochaid’) from whom 
are Clan Eachach of the Ulaid; Bec from whom are Clan 

Laisrine, and Clan Cearnaig [from] a son of Bec; Loingseach ®), 
from whom are Clan Condmaig at Downpatrick; Blathmac 

from whom are the folk of the Dorns”) viz., Cathisach s. o. 
Ogan etc. Conchobar s. o. Fiachna died without issue. 

Now Eochaid s. o. Fiachna had two®) legitimate sons and 

twelve sons by concubines.®) Feargus from whom are Clan 

Feargusa was the eldest of the legitimate sons. Bec, from 

whom are Clan Beice; Aengus!P), from whom are Clan Aengusa; 

Dunchad, from whom are Clan Diarmata; Andgaid, from whom 

are Clan Andgada; Dondchad, from whom are Clan Dondchada; 

1) at Murlough strand near Newcastle, Co. Down. 

2) on river Quoyle at Saul ... See Onom., “Druim Bo.” 

3) “twenty” is omitted in other MSS. Could the beast have been a 
walrus with abnormal tusks? Walrus ivory would be valuable for shrines 

but not whale bone. 
*) See introduction for Muircertach, a member of this family — a 

scholar and historian; Cairell 7 818. 
5) See AU’788 and 808 for references to E. and his quarrel with 

Cairell. Eochaid + 809. 
®) A Loingseach, son of F., abbot of Downpatrick, died 799, AU. 

7) West coast of Strangford Lough near Scatrick is called the Dorn 
(Reeves, 171 note). Placenames, Ballydorn, Annadorn, are in neighbourhood. 

A people “Slut Durnings” were near Newtownards in 1605 (Reeves, p. 348). 

s) twelve in other MSS. Only eight names follow. 
») see AU 818 for the death of a son of E. 

10) sSlew his brother Muiredach in 838. 

. 6* 



1 

or 

o 

OT 

84 M. E. DOBBS, 

Muiridach m. Eachach') otait eland Gormlaithi; Madadan 

m. Mwireadaig m. Eachach m. Fiachna et rel. 
Blathmae didiu mac Aeda Roin otait hUi Blaithme:e; 

Breasal m. Aeda Roin otait cland Bresail a Sleib Gar- 

braidi2); Cathal m. Aeda Roin otait cland Cathail 7 is 
dib Diarmait hUa Mail Tealcha, comarba Comgaill 7 ceand- 

eagnai?) na nGaeideal; Fergal m. Aeda Roin athair Diar- 

mata diata®) Disert Diarmada. 
Coie aieme didiuw o Blathmac>) .i. cland Laithniusa®) 7 

cland Domnaill 7 hUi nAebain’) eland Chuileandain 7 hUi 

Chraibi. 
Aed mac Echach) didiw: coic meic lais i. Anbith m. Aeda, 

rig in chuieid®), otait Meic10) Lisaeda; Niall m. Aeda (is eside 

romarbsad hUi Chreithim!!) a nDun Daleathglas co torchair!?) 
ceathroime1?) duin uaithib ind do claind Fiachach co brath); 
Dubgall m. Aeda otait hUi Dubgaill; 
otait hUi Airemoin ag Inis Moir. 

d’Uib Airimoir ii. 
Muireadach m. Airimoin et rel. 

!) mac E. omitted Lec A. 

2) Slebh Garbhraighe D. 2.1, MeF. 
3) ceand enig 7 ecna Lec A. 

+) ota LecA, MceF. 

5) m. Aeda R. added D. 2.1, MeF. 
6) Flaithusa LecA. Laitheasa D.2.1, McF. 
?) Nemain LecA. Naemhain D. 2.1, MeF. 

8) E. mac Fiachna, see p. 82. 
°) r. in ch. omitted Lec A. 

10) Muintir D. 2.1, MceF. 

11) Thrichim Lee A. Creichim D. 2.1, MeF. 
12) cor thoit Lee A. condorchair D. 2.1. 

13) an inserted MeF. 

14) dogabad LecA, MeF. da gabadh D. 2.1. 

Airimon m. Aeda 

Rogob1t) dno rigi nUlad 
Bec m. Airimoin 7 Riagan m. Airimoin 7 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 85 

Muiredach!), from whom are Clan Gormlaithe2); Madadan®) 
[was] son of Muiredach s. o. Eochaid ete. 

Now Blathmac son of Aed Roin ) from him are the Ui Blaith- 
maic>); Breasal s.o. Aed R. from him are Clan Breasail at Slieve 
Garbraide®); Cathal s.o. Aed R. from him are Clan Cathail of 
whom was Diarmait Ua Mail Tealcha’), successor of St. Comgall 
and wisest of the Gaels; Fergal s.o. Aed R. was father of 
Diarmait®) from whom is named Desert Diarmada.°) 

Five races descend from Blathmac viz.; Clan Laithnusa 

and Clan Domnaill, the Ui nAebain, Clan Chuileandain and 
the Ui Craibe. 

Now Aed son of Eochaid had five sons, viz., Anbith !0), king 
of the province, from whom are the family of Lis Aeda; Niall, 

whom the Ui Creithim 1!) slew at Downpatrick so that a quarter 

ofthe Dun was forfeited by them to Clan Fiachach in perpetuity; 

Dubgalli2) from whom are the Ui Dubgaill; Airemon 3) from 

whom are the Ui Airemoin at Inismore.) The Ui Airemoin 

then seized the throne of Ulad viz., Bec!5) and Riagan and 
Muiredach, sons of A. etc. 

1) Vietor in battle of Lapast, 818, over his uncle, Cairell. See AU 

for this year, note 14. + 838. 
2) This family’s name ist preserved in Glengormly, Belfast. See 

O’Lav. I, p. 454. 
8) king of Ulad. ob. 856. Benn Madagain (now Cave Hill, Belfast) 

was named from him. 

*) See p. 81. 

5) See p. 81. Also Reeves, p. 360. 

6) unidentified. 
7) “Scholar seribe and bishop” An.s Innisfallen. Ob. 1016. 
8) “Anchorite and doctor of divinity’” Mart. Don. p.174, and see LL 

349 d. Ob. 824 AU. 
°) in Co. Kildare. 

10) defeated by Ui Neill in 863. Ob. 881. 
11) LecA reads “Ui Trichim” which would identify this family as 

Dichu’s descendants. See ZCP XIII, p. 347. 
12) Ace. to FMs., a Dubgall m. Aeda reigned seven years and was 

killed by the Ui Muilche in 923. 
13) half-king of Ulad, killed by a foreigner in 885 acc. to AU. See 

LL 41e. 
14) there is a townland, “Islandmore”, in Killinchy. It may be 

same as this. 
15) slain by Ui Echach Coba in 889. FMs. 



86 M. E. DOBBS, 

Eochican !) mac Aeda otait rigraig Ulad osin ille?): ceitri 

meic lais i. Aed mac Eochacain 7 Amalgaid m. Eochacain 

7 Gairbith m. Eochacain 7 Loingsech m. Eochacain. Is e in 

tAed sin mac Eochacain dorad?) a mainchine do Chomgall iar 

5 mbrised a lurgan a Tellaig na Lurgan®) iar sarugad muinteri 

Chomgaill, 7°) ni deachaid. neach dib remi co Comgall acht 

is ac Padraice robatar o re Cairill m. Muireadaig cosin.®) 
Da mac ac Aed m. Eochacain .i. Niall mac Aeda’) 

otait hUi Chairill i. Dondslebe 7 Lochlaind et rel. (Is®) he 
10 in Dondsleibi sin dorat Cath Droma Ceiti®) do Choin Ulad 

hUa Flaithri, do rig in choicid, co mamoig1%) for Dondslebi 
comlaad!!) är hUi mBlaithmeie 7 luchta na hArda and tre 

mirbailib Chomgaill a ndigail hUa Mathgamnai iarna marbad 

a ndamliag Banchair i. do Uib Blaithmeic.) 

15 Mad[adjan mac Aeda diu, athair Andgair?), is uad 
sidein in rigraig!?) co nige seo 7 bid uad co brach mad 

si toil De.1#) 

Genelach ceneoil Findian 5) annso. 

Findia1) mac Eogain m. Muiredaig Muinderg m. Forgo. 

20 Tri prim-chenele 7) ceneo:l Findain .i. hUi Braenain 7 Cland 

Fuacarta (257) 7 Cland Maicin otait!S) Cland Duibeanaig et rel. 

!) Eochacan Lec A. 

2) imach Lec A. 

3) tug McF. 

*) Lurcän D. 2.1. Lurcan Lec A. 

5) from here to “cosin” is not in Lec A. 

6) co nuice sin D.2.1. go nuige sin McF. 
?) mac A. omitted Lec A. 

®) paragraph in brackets not in Lec A. 

2) Daire Ceide D. 2.1, MceF. 

'0) cor mhoidh D. 2.1. gur mhaidh McF. 

1!) cor ladh D.2.1. gur ladh MeF. 

12) Ardgair D. 2.1, LecA, MeF. 
ER Here Lee A dovetails this traet into earlier one. See ZCP XIII, 

p. 344. 
) D.2.1 and McF. insert the royal pedigree here. See same par. d. 
15) of Dal Fiatach. 
16) Findan D. 2.1. 
17) aicme D. 2.1, McF. it) a quo D. 2.1, MeF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 87 

Eochicant) s.o. Aed (from whom the royal house of Ulad 
descends ever since) had four sons viz.; Aed?), Amalgaid, 
Gairbith, Loingsech. It was Aed s. o. Eochican who rendered 
manual service to Comgall on breaking his shin at Tellach 
na Lurgan®) after committing sacrilege on Comgall’s people. 

None of them ever before went to Comgall but were adherents 
of Patrick from the time of Cairill®) s. o. Muiredach till then. 

Aed son of Eochacan had two sons>) viz., Niall®) from 

whom are the Ui Cairill?) viz., Dondslebe®) and Lochland etc. 
(He was the Dondslebe who fought the battle of Ceite Ridge») 

with Cu Ulad!°) ua Flaithri, king of the province, in which 

Dondslebe was defeated with great slaughter of the Ui Blaith- 

maic and the people of the Ards by the miracles of Comgall, 

in revenge of Ua Mathgamna!!) who had been killed in the 

stone church at Bangor.) 

Now Madadan son of Aed was father of Andgar.!?) The 
royal house descends from him to the present and shall so 

descend for ever if it be God’s will. 

The pedigree of the family of Findian. 

Findia!3) son of Eogan s.o. Muiredach M. etec.: there are 
three main families of Findia’s race viz., the Ui Braenain and Clan 

Fuacarta and Clan Maicin from whom are Clan Duibeanaig etc. 

1) king for one year. Killed by his nephews in 882. 

2) king for twenty years. Killed fighting the Danes in 919. 

s) identified by O’Laverty with Ballyorgan in Kilclief. It was the 
property of the abbey of Bangor. Ruins of a church still exist. 

*#) that is, from 526. 
5) a son, Mael Dun, was killed by Norsemen in 923, AU. 

6) reigned fifteen years, ob. 959 F Ms. 

?) see p. 83. 
s) not to be confused with his cotemporary, D. ua Eochada, king 

of Ulad 1072. 
») not mentioned in the annals.. Probably took place in 1066. 

Certainly before 1071. 
10) king for six years. Deposed 1071. Died 1072. 
11) Donnchad ua M., king of Ulad two years. The Ui Mathgamna 

in Ulad were descended from Colla da Chrioch. See K II, p. 101. 

12) Ardgal in FMs. King for seven years. Killed in 969 (AU) or 

976 (FMs.). See KIII, p. 242. Madadan died 949. 

13) See ZCP XIH, p. 337 for Findia and Dal Fiatach. 



88 M. E. DOBBS, 

Brian mac Feic m. Imchada m. Findchada m. Ogamain 

m. Fiatach Find a quo Dal Fiatach. Ceitri haicme hUa 

Briuin .i. cenel nAedain!) 7 hUi Muirein o Loch Gort 7 hUi 

Bearrain 7 hUi Ireachain, 7 hUi Scara didiu quintus, sed 

5 dieunt alii comad do fearaib Muman do chenel Aedain. 

Conall m. Forgo otait hUi Conaill: ceitri haicme leoside .i. 

cland Chorerachain?) 7 celand Flaithnia, cenel Tindi 7 cenel 

Domanguirt et rel. Lugaid ‘m. Forco otaid hUi Luagach. 

Creamthand m. Forgo a quo cenel Creamthaind Chuili.?) 

10 Genelach hUa nEarca Chein?) so. 

15. 5) Tri®) meic Cruind meie Lugdach 7 Indeacht, ingen 

Forgo m. Dallain di Ulltaib: id est Nindeth 7 Caeldub‘’) 

7 Eocho.®) Nindeth°®) a quo Diucuill m. Eathach 10%) 7 Cellach 

m. Bleidine rig Latharna: Eocho a quo Aedan m. Mongain 

15 7 Feargus: Caeldub!!) a quo Sil Caelbad ..12) Fiachna 

mac Baedain 7 Eochaid!3) Iarlaithi 7 Mongan: huc usque 

tri meic Chruind. 14) 

1) nAidheanain D. 2.1, McE. 

2) Coscracan D. 2.1, McF. 

3) et rel. instead of Chuili McF, D. 2.1. 

*) a family of Dal Araide. From this point to end is in D. 2.1, p. 68a 
and MceF. p. 513. 

>) From here to Foirtre p.1gQ is in Rawl 143 and part of it in 
BB 168. The passage in Rawl is not part of SSI. Cp. LecA 272. 

°) Rawl begins “Bert Indecht ingen Micniad m. Lugdach di Ulltaib 
tri macco ... do Chruind ...” 

?) Caelbhadh D. 2.1, MeF. 

8) id to Eocho omitted Rawl. 

°) Nannid Rawl. 

10) Echdach Rawl. 

11) Caelbhadh D.2.1, McF. Coildub a quo hUi Choilduib la Dal 

nAraidi. Is dib Fiachna ... Rawl. Coelbad BB. From this point to 
Muman (p. 90) in BB. 

12) Fiachna to meie Ch. not in BB. 

12) Hocho D. 2.1, omitted Rawl. 
1) huc to Chruind omitted Rawl. 



THE HISTORY OF THE’ DESCHENDANTS OF IR. 89 

Brian!) son of Fiac s. 0. Imchad ete.: four races descend 
from Brion viz.; the family of Aedan and the Ui Muirein 
from Loch Gort?), the Ui Bearrain and Ui Ireachain. The 
hUi Scara are a fifth but others say that the Aedan family 
are of Munster origin. 

From Conall®) s.o. Forgo are the Ui Conaill. There are 
four tribes of them viz., Clan Corcrachain, Clan Flaithnia, the 
family of Tinde, the family of Domongort ete. From Lugaid +) 

s. 0. Forco are the Ui Luagach. From Creamthand s. o. Forgo 
are the family of Creamthand of Cül.5) 

The pedigree of the Ui Earca Cein.‘) 

Crund?) s.o. Lugaid and of Indeacht®) (daughter of Forgo 

s.o. Dallan of the Ulltu,) had three sons. That is, Nindeth 
and Caildub°®) and Eochu. From Nindeth 1%) was Diucaill!!) s. o. 

Eochaid, and Cellach s.o. Bleidine!?), king of Larne. From Eocho 

was Aedan!?) s.o. Mongan, and Feargus.1*) From Caeldub was 

the race of Caelbad!°) viz., Fiachna!#) s.o. Baedan, and Eochaid 
Iarlaithe and Mongan.!’) So far three sons of Crund. 

1) see ZCP XIII, p. 347. 

2) unidentified. 

3) see ZCP XIII, p. 335. 

4) see ZCP XIII, p. 335. 
5) see p. 73. 

6) In L. na gCeart this people are tributary to the kings of Ulad. 

Their country is uncertain. Most probably in south Antrim but they 

seem connected with Bangor also. See Reeves p. 339. 

?) see pp. 69, 106. 
%) see p.57. The old name of Glynn near Larne was “Gleaun 

Indeachta”. I. was ancestres of kings of Larne. Cp. LecA 272a. 
°») same as Coelbad Coba, see p. 69; died 358 (F'Ms.). 

10) gee p. 106 for Ui Ninneada. 

1) see p. 109. Cp. p. 115. 

12) see p. 108. 
13) king of Dal Araide ob. 615 AU. Cp. p. 71. 

12) son of Aedan, cp. p. 71. 
15) that is, the royal family of Dal Araide. 

16) ob. 625. 
ı7) seventh century names, cp. pp. 70, 71. 



90 M. E. DOBBS, 

Moriente Indeachta!) dobert Crund siair?) Findchaime .i. 

ingen Imehada Ulaig’) m. Conla m. Thaide m. Cein m. Aılilla 

Uluim®) i. Ulauair5) ainm na mna‘) qui peperit VII frlios 

7°) unam filiam .i. Auchai.°) It e tra na VII meic®) .i. Eogan 

57 Aengus 7 Laegairi 7 Setna 7 Fiac!®) 7 Earc!!), Fraechar 

Foirthren !?) no Foirtre. 13) 

Aed Anglondach 7 Caeldub!!) Bec didiu, da mac COruind 

in»sin 7 Coirp[rje!) Moiri d’Eoganacht Muman'*%) a quibus 

oinbus oenutorus hUi Earca Chein quorum nobilisima genera 

10 sunt .i. generes Fiachrach Anchride a quo Dunchad mac 

Loicheine, Fingin Inmescorach 7 generes Fiachach Laib & 

quo Mael Chothaid mac Cellachain. 

Genelogia hUa nEogain m. Cruind. 

Secht meic Eogain m. Cruind ij. Cael 7 Enda 7 Cathbad 

15 7 Ailill (.i. Brathlang) 7 Coman 7 Caerthand 7 Brian cleireach. 
Dungal mac Dubain m. Mail Samna m. Coscraig m. Muirnig 

m. Conmail m. Fornascaig m. Indellaig m. Airmeagaig m. Conaill 

m. Colmain m. Maine m. Cail m. Eogain m. Cruind. 

!) Ba marb iarum Indecht ben C. Rawl. morinte Innecht BB. 

2) siar D. 2.1. sier BB; omitted Rawl, Lec A. 

®) Fidcaemi and aili uinbair ingen Findchoda m. Conla ete. BB. 
Findchaem ingin Findchaid Ulaid ... Rawl. F.Fulaig Lee A. 

+) Auluim mair a Mumain Rawl, Lec A. 

5) Ulabhair D. 2.1, MeF.; omitted BB, Rawl. 
6) a. na m. omitted BB, Rawl, Lec A. 
”) Ruc sen dona VII macco do C. Rawl. 

®) Ochae Rawl. Hochai LecA. Auce D.2.1. Auiche BB, McF. 

°) Heec sit nomina filliorum ... BB. It he tra anmann na mac Rawl. 
10) Fiachu Rawl. Fiachna BB. Fiacha Lee A. 

11) Eare omitted BB. 

12) Foirthren omitted D. 2.1. 

'*) Fortre a quibus orti sunt hUi dErcco Cein la Dal nAraide Rawl, 
LecA. Rawl ends here. Fortren a quo U dErcui Gen BB. 

1#) Cailbad D.2.1, BB, MeF. 
15) Cairpre o rure dia Mumo BB. Coirpri Mar de Corco Chen la M. 

Lec A. 

'16) a quibus to generes omitted D. 2.1, McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 91 

When Indeacht died Crund married a sister of Findchaem 
viz., the daughter of Imchad Ulacht) s. o. Conla s. o. Tadg?) 
etc. Ulauair was the woman’s name, who bore him seven sons 
and one daughter viz.,, Auchae. These are the seven sons: 
Eogan, Aengus, Laegaire, Setna, Fiac, Earc, Fraechar 
Foirthrein?) (or Foirtre). 

Now Aed Anglondach*) and Caeldub Bec®) were two sons 
of Crund and Coirpre Mor of the Munster Eoganacht from 
whom by the one womb are sprung the Ui Earca Cein. These 

are tlıe highest aristocraey viz., the race of Fiachra Anchride®) 
from whom is Dunchad s. o. Loichene‘), Fingin Inmescorach; 
and the race of Fiacha Laib®) from whom is Mael Cothaid 
s. o. Cellachan. 

Pedigree of the Ui Eogain s. o. Cruind. 

Eogan son of Crund had seven sons: Cael, Enda, Cathbad, 

Ailill, (or Brathlang) Coman, Caerthand, Brian the cleric. 
Dungal s. o. Duban ete.°) 

1) See L. na gÜeart p. 122 and K II, p. 294 for Imchad’s descendants 

in Ulster. 
2) See K I, p. 288—294 for T.'s story. 

3) Father of Fergus Foga, last king at Emain, who perished in battle 

with the Collas in 331. 
+) An Aed Uallach, son of Crund, is given p. 99. No Aed is in list 

of C.’s sons pp. 89, 106. Aed U. may be same as this A. A. 

5) son of Coirpre Mor? I can find no further allusion to him. 
%) see p. 95 for this family. 

7) died 645. 
#) see p. 94 for this family. 

°») Of the following genealogies no translation is given. 



or 

10 

15 

20 

25 

30 

9 M. E. DOBBS, 

Genelach Claindi Cail. Item: Flannican mac Sluagadaig 

m. Anbith m. Mailasain!) m. Momair m. Rechtgusa m. Fornascaig 

m. Indellaig. 

Item: Serrach mac Mail Mocheirgi m. Feargusäin (288 a) 

m. Eileachain m. [MJuirnig?) m. Cathanaig m. Selbachain m. 

Muirnig. 
Item: Fuacartan mac Gairbith m. Con Baili m. Conmael 

m. Fornascaig. 
Item: Cland Chail .i. Loingsee[h] m. Ciair Uidir m. Scara 

m. Momaig m. Natharchon m. Airmeadaig m. Fallaig m. Cuimine 

m. Cail m. Eogain. 
Item: Caiscene mac Loingseachain m. Conasca m. Tnuthaig 

m. Indellaig m. Blaithmec m. Cuimene m. Cail. 
Item: Searrach mac Saerain m. Mwiricain m. Naebain 

m. Saergusa m. Baedain m. Onchon m. Cuimine m. Cail m. Eogain 
m. Chruind. 

Item: Mael Isa mac Mail Eoin m. Fuacartaig m. Mail Ligi 

m. Colcon m. Eargnaith3) m. Eogain. 
Item: Muiren mac Loingseachain m. Granda m. Fearrda 

m. Cearnaig (2885) m. Thuirnrectaig?) m. Findellaig*) m. Blath- 

me:c m. Öumine m. Oail. 

Item: Eogan mac Treasachain m. Duibthuili m. Beandachta 

m. Ruanada m. Anmchada m. Airmeadaig m. Fallaig m. Cuimine. 
Coic meic Muirnig>) .i. Coscrach 7 Sealbachan 7 Eileachain 

7 Muirecan 7 Muireadach dibaid. 

V meie Feargusain m. Eileachain .i. Mael Mocheirgi 7 
Muirneach 7 Caeinchomraie 7 Mael Baethad 7 Mael Padraic. 

Cland Enda m. Eogain. Ibdusan®) mac Aelgusain m. 
Robachtaig m. Muirgaile m. Adamnain’) m. Conaill m. Sarchon 

m. Ronain m. Rigain m. Dimain m. Doich m. Enda m. Eogain 
m. Cruind. 

!) Mailacain D. 2.1. 
?) Muirmechain D.2.1, McF. D.2.1 and McF. stop the pedigree 

here and go on “Eogan m. Cathanaig m. Sealbachain m. Muindich m. 
Fuacartach ete.” 

®) Feargnaith m. Baedain m. Eogain D. 2.1, McF. 
#) Inreachtaigh m. Indellaigh D. 2.1. 

5) See p. 90. 6) See p. 9. 

”) Adamain D. 2.1. See p. 94 for A.’s brothers. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 93 

Item: Enda mac Cuachain m. Foillain m. Ailchada m. Rigain 
m. Crimthaind m. Cruachain m. Dimain m. Doich m. Enda 
m. Eogain. 

(288 c) Item: Congalach mac Mail Suthain m. Theimnigi 
m. Ilchada m. Rigain. 5 

Genelach hUa Suanaig.!) Ailill mac Maeil Brigte m. Ceilein 
m. Ulltain m. Conairi m. Eogain m. Fearadaig m. Sinill m. 

Forindail m. Suanaig m. Dorcain m. Enda m. Eogain m. Cruind. 

Item: Mael Tuile, a Bexchor?), mac Dondgaili m. Conairi 
m. Eogain m. Fearadaig. 10 

Item: Mael Coba mac Fornascaig m. Ulltain m. Conairi. 

Item: Mael Dochuma mac Airmidnig |m.] Airisnig m. Col- 
main m. Libir m. Eogain m. Fearadaig. 

Item: Idnaidi?) mac Mithigen m. Cantalain m. Didain m. 
Meadraid m. Nainend) m. Ailgusaig m. Fearadaig5) m. Forindail. 15 

Item: Cantalan mac Mailain m. Coscraig m. Maili Ruibi 
m. Nathbruin m. Naithnend. 

(288 d) Item: Muiredach mac Ailgesaig m. Maili Ciric®) 
m. Dognagain m. Dogran m. Nathbrain m. Naithnend.’) 

Item: Mael Toraid mac Longain m. Maileine®) m. Meadraidi 20 

m. Naithnend. 
Da mac Fearadaig i. Eogan 7 Ailgesach. 

Ceithri meic Eogain m. Fearadaig .i. Conairi 7 Liber 7 

Naithniu 7 Gleandan. 
Ceithri meic ConairiY) m. Eogain i. Ultan 7 Dondgal 7 25 

Beoaed 10) 7 Mael Ochtraig (cuius filius Feargus est). 
V meie Ulltain .i. Celen 7 Fornascach 7 Sidulan 7 Brathrach 

7 Gnitheach. 

1) See 742, AU, for possible member of family. 

2) Mael T. .i. ab Benchair ... McF., D.2.1. Exiled in 816, died 

in 819 acc. to AU. 
3) latest name in Ui Suanaig pedigree. Circa 920 A.D. 

#) Nathneinig D. 2.1. 
5) m. Sinill inserted McEF. 
6) M. Crich no M. Ghirie D. 2.1. M. Gerie MeF. 

7) “Robartach mac Mail Mochoirghi m. Sealda m. Forbusaich m.Medraig 

m. Naithnend” inserted D. 2.1. 
s) Mail Feini D. 2.1. 
°) Dairi MeF., D. 2.1. 10) Beogho D. 2.1. 



10 

15 

20 

94 M. E. DOBBS, 

Ceithri meic Ceilein i. Eogan 7 Mael Brigte 7 Mael 

Maedo!) 7 Mael Patraie .i. airchindeach Laindi Abaich?) 7 

seachnob Bendechair.?) 

Da mac Naithneind .i. Medrach 7 Nathbran. 
Tri meic Meadraig .i. Didan 7 Mailene‘) 7 Forbusach.) 

Da mae Didain .i. Cantulan 7 Dondan; se meic Chantalain 

ji. Mithigean 7 Cathasach 7 Fear-da-crich 7 Noinde 7 Mael 

Eanaig 7 Dubtennd.®) 
Ceitri meie Conaill?) m. Sarchon .\i. Airmeadach®), abb 

Beanchair; Fear-da-crich, seacnob Beandchair; Adamnan®), 

Indeisach. 
V meic Adamnain .i. Murgal®), Conall, Congus, Maengal, 

Ibdus. 
Fearchar mac Congusa, ab Bennchair.1P) 
Ceithri meic Elgusain .i. Ibdran!) 7 Airisneach, Fearcharan, 

7 Ogan m. Cellachain m. Cailti. 12) 
Item: Eibleachan13) mac Dubain m. Ceallachain m. Cailti. 
Item: Canandan1?) mac Cearballain m. Thigernaig m. Caelti 

m. Ailgusain. 

Cland Cheallaig annso. (239a) Ceallach Midba 1) mac Mail 
Chothaig m. Maili Duin m. Concadain m. Eachach m. Cathusaig 

m. Conmail m. Maili Cothaig 1°) m. Cellaig m. Illaind. 16) 

1) M. Maedoc D. 2.1. 

2) Glenavy Co. Antrim. The church here was subjeet to Bangor. 

s) Mael P. died in 927 acc. to FMs. 

*) Mail Fene McF. Mael Feini D. 2.1. 

5) McF. has here “Robartach m. Mail Mocheirgi m. Sealda m. Forbusaigh 
m. Medraig m. Naithnenn. Mail Doraid ...” then goes on Da mac etc. 
See p. 98. 

) Dub Temen MeF. Teimein D.2.1. Here Ui Suanaig pedigree ends. 
?) see p. 92, pedigree of Clann Enda for C. 

s) died in 799 acc. to AU. 9) see p. 9. 
') died in 878 (FMs.) or 880 (AU). Mac dha Chongus .i. Fearchar 

ab B. D. 2.1. '!) Ibdasan D.2.1. Iubdasan MeF. Cp. p. 9. 
12) the fourth son of E. 
13) Jatest names in this family. Caleulating from Fearchar’s date 

they were circa 1000 A.D. 
1#) Midba omitted D. 2.1. 15) See p. 91 for Mael C. m. Cellachain. 
16) At Lec 273 Illand’s pedigree is “m. Fiachrach Laeb m. Maine 

m. Aengusa m. Cruind.” Cp. p. 91. This is therefore the first pedigree 
of Aengus’ descendants and Eogan’s are ended. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 95 

Tri meie Aeda Airead!) .i. Conaing, Conmul?), Nuithir: 
Dubslane ®) mac Uchaigain m. Cernaig m. Dunchada m. Conaing. 

Item: Duibgilla mac Mail Brigdi m. Findain m. Thigernaig 
m. Suibne m. Conaing. 

Item: Oisene mac Dondgalain m. Cearnachain m. Ainbleine 5 
m. Nathrach m. Aeda Aired. 

Genelach Sil Fingin so:*) Dubindbir mac Colecan m. Dun- 
chada m. Dungaili m. Concobair m. Dineartaig m. Maenaig 

m. Loichene Bic®) m. Fingin®) m. Fiachra Ainchride m. Maine 
m. Aengusa m. Cruind. 10 

Item: Cland Anfaid’) .i. Flaithbeartach mac Fiachain m. 
Failbe m. Moinechain m. Conachtain®) m. Dineartaig (289 b) 
m. Maenaig m. Loichene m. Fingin. 

 Cland Uargusa so: Saergalan mac Fiachain m. Fuacartai 
m. Flaind m. Domongoirt m. Uargusa®) m. Duibrama m. Feargaili 15 

m. Mail Umai m. Fingin m. Fiachrach m. Ainchridi. 

Cland Uarabai so: Cathasach mac Dubain m. Conaing 

m. Scandail m. Cumascaig m. Comgain m. Uarabdai10) m. Fear- 
gaili m. Mail Umai m. Fingin. 

Item: Ruaman mac Dubain m. Fuacartai m. Flaind m. 20 
Domangairt. 

Item: Fland mac Longain m. Ruamain m. Flaind m. 

Domangairt. 

Genelach Claindi Laitir o Cluain Tore!!): Dubdoile mac 
Meie Loingsich m. Fritheachain m. Loingsich m. Colean m. Suibni 25 

Laitir12) m. Etba m. Fingin m. Fiachrach m. Maine. 

1) king of Dal Araide. Died 697 AU. See LL 41. 
2) Names here corrupt. Mael Nuithir in MeF. 

3) m. Loingsechain inserted D. 2.1, McF. 
4) see p. 91 on this family and Fiachra Anchride. 

5) king of Dal Araide. Died 645 AU. He succeeded Congal Claen. 

See LL41e; cp. 91. 
°) died in 618 acc. to FMs. Probably the same as F. Inmescorach p. 91. 

?) Anfodaigh McF., D. 2.1. 
*) m. Anfadoigh inserted McF. Conachtaigh m. Amadaigh D. 2.1. 

®) Fuargusa D. 2.1. 10) m. Duibdroma inserted in McF., D. 2.1. 

ı1) There was a Cluain Tore on the Bann in Uib Echach, see Onom. G. 

o Cluanaib Tore D. 2.1. 

12) Laidir D. 2.1. 



96 M. E. DOBBS, 

Item: Siagal (289 c) mac Frithein m. Colcan m. Suibne 

Laitir. 

Item: Mael Finda mac Mail Sneachta m. Anand m. Rech- 

tabrad m. Siadail m. Suibre Laitir. 

5 Genel hUa Coibdeanaig: Dubodar mac Ceind Eidig m. 

Loingseachain m. Conmail m. Reachtabrad m. Flaind m. Coib- 

denaig m. Caich Cluana m. Maili Duin m. Fingin. 

Cland [F]urudran so: Muirdebuir mac Tomrain!) m. Furud- 
rain m. Maili Duin m. Thuachair m. Cein m. Coibdeanaig m. 

10 Caich Chluana m. Maili Duin m. Fingin m. Fiachra Ancridi 

m. Maine.?) 
Cland Muireadaig inso: Muiridach mac Muneachain m. 

Arrachtain m. Gnimai m. Ruaidene m. Thalamnaig m. Indellaig 

m. Cellaig m. Aengusa m. Ruadacht m. Muireadaig m. Aengusa 

15 m. Cruind ba draoi. 
Item: Cuana mac Ceireine (289 d) m. Ulltain Bie m. Aldain 

m. Tindi m. Eachach m. Muiredaig m. Aengusa m. Cruind B. 
Item: Meirtneach m. Toltanaig m. Muireadaig m. Failain. 

Cenel Crimthaind: ocht?) meie Chonaill m. Crimthaind .i. 
20 Mochlongus 7 Mael Umai 7 Mael Cothaig 7 Cuana 7 Eodus 

7 Dubduin 7 Brandub 7 Tomaltach. 

Feargusan m. Mochain m. Roir m. Aedacain m. Scandlain 
m. (Mochloingsi m. Conaill m.) Duibduin m. Mochloingsi m. 
Conaill m. Crimthain m. Aengusa. 

25 Item: Fland m. Mail Coba m. Mochloingsi m. Nathi m. 
Conaill m. Duibduin. 

Tri meie Crimthaind m. Aengusa .i. Conall 7 Crundmail 
7 Condualach. 

Item: Sirgalan m. Mail Domnaig m. Monaig m. Ailgili m. 
30 Con Carad m. Duibthiri m. Crundmail m. Crimthaind m. Aengusa. 

Item: Mail Morda (290 a) m. Dunacain m. Mael Patraie 
m. Mail Morda m. Dunchon m. Maili Fithrigh m. Condualfach] 
m. Crimthaind m. Aengusa m. Cruind. 

!) a Danish name. See L.na C. introd. xxxvi—xlü. 
2) see p. 97 for other descendants of Maine. 
3) secht McF., D. 2.1. 
*) these two names seem a repetition or possibly there is a running 

together of two pedigrees. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 97 

Genelach cenele Bruindia i Conaillib.!) Cormac Mar?) mac 
Colcan m. Condmaig m. Brudada m. Cormaic m. Ultain m. Goidil 

m. Forindla m. Ultain m. Bruindi®) m. Aengusa m. Cruind ba draoi. 
Item: Suibne mac Searcachain m. Thibraidi m. Robartaig 

m. Fir-da-leithi m. Glaidi*) m. Gaeidil Glais®) m. Forindla. b 

Item: Conamal mac Robartaig m. Cellaig m. Suibne m. 
Branduib m. Fir-da-leithi m. Gaeidil Glais. 

Item: Aengus mac Cormaic Caim5) m. Frichair®) m. Baithine 
m. Robartaig m. Fir-da-leithi et rel. 

Tri meie Cellaig: Robartach 7 Colco 7 Ceithirnach. 10 

Cenell Conaill Gulbain.’) (290 b) Aengos rig°) mac Gusain®) 
Chaillne m. Ruamain Ruach10) m. Muirgesain m. Mailain m. 

Cuain m. Eachtgusa m. Naindeanaig m. Tlain m. Thethethatt) 

m. Conaill!?2) Gulbain m. Aengusa m. Cruind ba draoi. 

Genel cenele Bairrfind: Duibgilla mac Luachdubain's) 15 

m. Suibne m. Muirthili m. Cuaineda m. Fear-da-laig m. Ruid- 

giusa m. Eiltine m. Clothna m. Baethgusa m. Bairrfind m. 
Aengusa m. Cruind ba draoi. 

Cland Fiachra Bic!!) m. Maine: Dungalan mac Caithill'5) 
m. Canandain m. Saergaili m. Sleibine m. Mail Gaili Bic1) 20 

m. Fodlada m. Fiachrach m. Maine m. Aengusa m.C.b.d. 
Item: Uban mac Cuilind m. Coibdenaig m. Cluitheochair 

m. Töir17) m. Maengaili m. Foglada m. Fiachrach Bie m. Maine 

m. Aengusa. 

2) Cenel mBuinde i gConaille Muirthemne D. 2.1, McF. 

2) Mar omitted D. 2.1. 3) Buinne MeF. Buindi D.2.1. 

*) omitted MeF., D.2.1. Glais omitted D. 2.1, McF. 

5) Cormacain MceF. Hole here in D. 2.1. 

6) Feracain MeF. Fearacain D. 2.1. 

7) not to be confused with Ui Neill family of same name. Ceineil 

Gulbain D. 2.1. 
8) omitted McF., D. 2.1. 

®) Gusain m. Rumain etc. McF., D. 2.1. 
10) Ruach omitted D. 2.1. 11) Teiteachta D. 2.1. 
12) Conaill omitted D. 2.1. 13) omitted McF., D. 2.1. 

1) apparently two Fiachras, sons of Maine. See F. Anchride pp. 91 

and 9. 
15) a Danish name. 
16) Bie omitted, and placed after Fiachra D. 2.1. 

17) Doir D. 2.1. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, iu. 2. 7 



98 M. E. DOBBS, 

Item: Artus!) mac Forbusaig (290 c) m. Guasain m. Maili 

Tuili m. Snedgusa m. Gaitgiusa m. Maengaili m. Fodlada. 

Item: Cormacan mac Mail Patraic m. Caiscene m. Congalaig 

m. Aedain m. Coich?) m. Ronain m. Maengaili m. Foglada. 

5 Item: Mael Duin mac Canain m. Loingseachain m. Maelain 

m. Saergaili. 

Coie meic Caitill3) .i. Doraiden 7 Mael Brigte 7 Dunchadan 

7 Donnan 7 Dungal. 
Da mac Doriden i. Muiridach 7 Mithigin. | 

10 Da mac Mail Brigdi .i. Luachduban 7 Flaithfile. 

Coic meic Dunchadain .i. Slebine 7 Mael Dun [7] Laingi 

7 Mael Beathad 7 Fiachrai. 

Ceitri meic Dondain .i. Saergal 7 Dubdithruib 7 Suibne 

7 Braenan. 

15 Da mac Dungaili .i. Loingsech 7 Eochaid. 

Da mac Forbasaig m. Guasain .i. Artgus 7 Dunadach.‘) 

Genel cenele Fiachrach5): Dubtuama mac Luachdubain m. 
Mail Eitig m. Eogusain m. Landgusa m. Theminein m. Con Bili®) 

m. Failbe m. Feargusa m. Mail Dairi m. Fiachrach m. Cruind 
20 ba draoi. 

(290 d) Item”): Uban mac Cuilind m. Coibdenaig m. 

Cluitheochair m. Toir m. Maengaili m. Fodlata m. Niad m. 
Fiachrach et rel. 

Genel hUa nEire so: Miadachan mac Ruanaiden m. Mia- 
25 dachain m. Fuacartai m. Loingsich m. Maillen m. Indiu m. Echach 

m. Eirc®) m. Iarna m. Fir Thascair m. Fintain m. Cruind b.d. 
Miadachan 7 Irgalach 7 Aigridi®): tri meic Colecon m. 

Ruaidene m. Ruanaiden m. Muiricain m. Maelain m. Loing- 
seachain. !0) 

1) Artgus D. 2.1. 2) Coigli? D. 2.1. 
») Danish name. See p. 97. 

*) end of family of Aengus m. Cruind. See p. 91. 

5) see p. 91 for Fiac[ra] m. Cruind. 
6) Baili D. 2.1. 

?) This pedigree is a repetition from p. 97. It is not in D. 2.1. 

#) omitted here in D.2.1 and placed after Fintain. Also MeF. 
°) Adhraigi D. 2.1. 
’) ... Colcon m. Ruanaighein. Muireagain m. Mailain m. Loingsechain 

D.2.1, MeF. 



THE HISTORY GF THE DESCENDANTS OF IR. 99 

Maelan 7 Braenan, da mac Loingseachain m. Con Chailli.t) 
Longan 7 Trechan?) 7 Treasachan tri meic3) Ruaindiden 

m. Miadachain. 
Dubsligi 7 Uaireirgi, da mac Braenain m. Loingseachain. 
Laiserne 7 Redal‘) 7 Dungal 7 Colco 7 Fearrdomnach 

7 Ocan, se meic Tresachain m. Ruanaiden. 

Clann Aeda Uallaig°) so: Segandan mac Muirgwisain 

m. Conaing (291a) m. Scandlain m. Muirgiusa m. Guasain 

m. Colmain m. Failbe m. Ronain m. Dimain m. Fiachnai m. Aeda 
m. Cruind b.d. 

Item: Nathgal®) mac Muirthuili m. Toruilb”) m. Rudgaili 
m. Nathgaili®) m. Gusain m. Colmain. 

Item: Sirgalan mac Muirein m. Rotaidi m. Ciuiliuin m. 
Ruamair m. Muirgiusa. 

Item: Conaingen mac Duibgilla m. Muirthaili m. Muirgiusa 

m. Themnine m. Congusa m. Faelchon m. Faelain m. Ronain 
m. Dimain m. Fiachnai m. Aeda m. Cruind b. d. 

Item: Mael Feili mac Congusain m. Muirthili m. Scandail 

m. Midgaili m. Faelchon m. Forannain m. Condain m. Cuanchon 
m. Gricuir®) m. Fachtna m. Aeda m. Cruind b.d. 

Item: Anidan mac Eiremoin (2915) m. Mail Martain m. 

Dondadain m. Gillain m. Ireasaig m. Failbe m. Cummine m. 

Forandain m. Faelchon m. Forandain. 
Item: Cellach mac Fechtnaig m. Ailgiusa m. Scothehodaig®) 

m. Baethellaig m. Failbi m. Cuimen m. Forandain. 
Item: Dunadach mac Mail Brigdi m. Broenain m. Dignada 1°) 

m. Ruaidene m. Midgaile m. Forandain. 
Item: Mael Comgaill mac Coirmein m. Muirdellaig m. 

Naebain m. Con Carad m. Con Aeda m. Faelchon m. Ronain 
m. Dimain m. Fiachna m. Aeda m. Cruind b.d. 

1) Conaille D. 2.1, McF. 2) omitted D. 2.1, McE. 

3) da mac D. 2.1, McF. +) Laisreine 7 Reodhan D. 2.1. 

5) possibly same as Aed Anglondach p. 91. 

6) Uathgal, Uaithgili D. 2.1. 
?) a Scandinavian name. It occurs in AU 927 and 930 as the name 

of a norse raider in Dalaradia. 
s) one of the only two Latin names adopted in Ireland, Gregory and 

Constantine. 
°) Sochodaig D. 2.1. 10) Diadhnada D. 2.1. 

es 

or 

10 

15 

20 

25 

30 



100 M. E. DOBBS, 

Item: Ailgna mac Muirgiusain m. Cuain m. Caramain 

m. Airmidnaig m. Forchellaig m. Con Aeda m. Faelchon. 

Item: Imraitech mac Coiclechain m.Sruitheachain m. Condal 

Caich m. Imraitig m. Largnaig m. Enchuir (291 c) m. Muireadaig 

5 m. Dosachain m. Muiredaig m. Amalga!) m. Aeda m. Cruind. 

Item: Colman mac Tanaidi m. Longain m. Dubthaig m. 

Runain m. Colmain m. Failbe m. Ronain m. Dimain. 

Coic meic Aeda Uallaig .i. Fiacha 7 Fachtna 7 Coirpri 7 

Amalgaid 7 Corr. 
10 Coic meie Guasain?) .i. Muirgius 7 Natharchu 7 Nathgan 

7 Aenchuir 7 Cu Cilli. 
Coic meie Conaing?) m. Scandlain .i. Muirgius 7 Muineachan 

7 Doraiden 7 Mael Fiachan. 

Ceithri meic Muirgiusain .i. Segandain 7 Guairi 7 Duibgend 

15 7 Eochaid.*) 

Coie meie Muirthili®) .i. Duibgilla 7 Sloigedach 7 Gabadan 

7 Duban 7 Fiachan. 

Tri meic Duibgilla .i. Conaingen 7 Faelan 7 Lachtnan. 

Ceitri meic Sloigeadaig .i. Aengus 7 Caisceine 7 Aed 7 

20 Fiachnai.5) 

Ceithri meic Gabadain .i. Nemead 7 Indreachtach 7 Mael 

Modna 7 Mael Sluaig. 

Coie meic Fiachain i. Maengal 7 Dondgal ... Doriden 

mac Maras m. Mail Martain.®) 

25 De for-sloindtib hUa nErca Chein andso .i. Cenel Talain. 

16. Mael Comga mac Airisnig m. Murgalain (291d) m. 
Breanain m. Con Cailli m. Dithaig m. Dothaig”) m. Dairrtheacht 
m. Dichon m. Dicholla m. Eichin m. Luigne m. Thalain (is e do 
deachaid la Fiachaid Araide®) as in Temraig in tan tue tri 

1) Amälgada D. 2.1. 

2) see p. 99 Guasan m. Colmain etc. 

®) see p. 99 for Conaing, Muirthili ete. 

*) Eocho D. 2.1. 5) Fachtna D. 2.1. 

‘) see p. 99. End of Ui Earca Cein proper. 
?) omitted D. 2.1. 
°) Tigernach dates E.A. in 236 A.D. This sentence implies there 

was a legend about Fiacha. It is unknown to me and is probably lost. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 101 

chaeca giall eisti) m. Crimthaind m. Kachach m. Feidlimid ı. 
Maethairi m. Feargusa m. Fochai!) m. Dubthaig?) di Ultaib. 

Item: Cu Ulad®) mac Duibcendain m. Thomrair) m. Mael 
Chon m. Con Cailli. 

(292 a) Item: Duberon mac Luachdubain m. Bilini m. 5 
Ruanada m. Con Cailli. 

Item: Dunadach mac Padraic m. Mail Chuine m. Baegilain 
m. Branain m. Con Cailli. 

Item: Oibelan mac Errudain m. Conallain m. Maelain 
m. Branain. 10 

Item: Airmedach mac Dungalain m. Maelain m. Branain. 

Item: Cend Eitig mac Ograin m. Oibellain (2920) m. 
Baegellain m. Branain. 

Cumascach mac Muineachain m. Dubain m. Mail Chon 
m. Con Cailli. 15 

Homan5) mac Mail Chuimne m. Dubain m. Mail Chon. 
Ultachan mac Mail Feile m. Dubain. 
Ruanaid mac Noindeanaid®) m. Biline. 

Genel Dal Focha nUchtar.’) Aengus®) mac Forandain 

m. Gudalaig m. Forballaig m. Colmain m. Dicholla m. Fidaig 20 
m. Focha Bie m. Dubthaich m. Duind m. Baedain m. Lugdach 

m. Crimthain m. Echach m. Feidlimid m. Rosa m. Ineoil m. 
Magach Muindich m. Maethairi m. Feargusa m. Fogai (is leis 

diata dearnad foga aneir®)) m. Dubthaig Daeltengad di Ulltaib 
m. Lugdach m. Glasruibe m. Luigir m. Coirpri1%) m. Lugair!t) 25 

1) Fiachaig D. 2.1. 
2) Daelteangad added D.2.1. This D. is a character in the Tain 

cyele. For his evil deeds see Mesca Ulad, Todd. 1, p.48 and Tain Bo Flidais 

in Celtic Review Oct. 1905. His descendants are said to have lived on 
shores of Lough Neagh. See ZCP VII, pp. 307, 308 where they are called 

claind Moathaire. 
3) Allaid D. 2.1. 
+) a Danish name. See L. na gÜ. introd. xxxvi—xlii. 

5) Iondomhan McF., D. 2.1. 6) Naigionain McF., D. 2.1. 

7) Dal Foichidh iochtair .i. Sliocht Airech McF. 

3) m. Muirein inserted McF., D. 2.1. 
°) as leis cetna dearnadh foga in Eirinn ... D. 2.1, McF. 

10) from here to end the pedigree is the same as that of Fergus 

mac Roich in Lec. 253. 
11) Ludair D. 2.1. 



102 M. E. DOBBS, 

m. Loga m. Eithneand m. Donand (292c) m. Bratha m. Connath!) 

m. Deatha m. Ceu'!) m. Boais m. Anboais m. Ebuir m. Bethuail 

m. Erech Ebruad?) m. Miled Eispaine. 

Item: Airisneach mac Meadraig m. Cuain m. Cronain m. 

5 Colmain m. Dicholla. 
Item: Muirgius mac Guasain m. Mail Padraic m. Cum- 

sadaig?) m. Rodain m. Guasain m. Colmain m. Dicholla. 
Item: Badguine mac Sochadaig m. Sduagnaig‘!) m. For- 

ballaig m. Colmain. 
10 Item: Oinend mac Mail Padraic m. Cantalain m. Laigne 

m. Ailgile m. Finain m. Forais m. Oinend m. Fochai Bic 
m. Dubthaig. 

Item: Cantalan mac Mail Cuimne m. Mail Aba m. Rechtada 
m. Amalgada m. Conbraind m. Segain m. Laithgid m. Forais 

15 m. Oineand m. [F]ochaid m. Dubthaig. 

(292 d) Ceitri meic Mail Padraic m. Cantalain .i. Oinend 
7 Muirneachan 7 Britan 7 Dubindsi m. Espe m. Cainchomraie 

m. Laigne. 

Item: Fearchar mac Mairnechain m. Rechtada m. Maenaig 

20 m. Firaissdi m. Mail Igrid5) m. Lingi m. Focha Bic m. Dubthach. 

Tri meie Fearchair: Mael Mithig 7 Mael Trea®) 7 Duib- 
indrecht. ?) 

Item: Rechtaig mac Mail Michil m. Ciar Uidir m. Mailachain 
m. Diurain m. Ceirine m. Cronain m. Foecai Bic. 

25 Item: Duibleach®) mac Duibgilla m. Eogain m. Cinged 
m. Rechtgusa m. Fiandachtaig m. Cronain. 

Item: Longan mac Muirthaili m. Broain®) m. Rechtgusa. 
Item: Mithigin mac Mail Brigdi m. Mailachain m. Diurain. 

Se meic Fochai Bie .i. Fidach 7 Oinend 7 Cronan 7 Caiseda 
30 7 Baithi 7 Lingue 7 Cliathairi10) otait Corco Oiche!!) Muman. 

!)... Condath m. Dechata m. Cen m. Celeabair m. Boas .... MeF. 
. Defatha m. Ceu m. Ceilebair ... D. 2.1. 

?) cp. Airech Febra in list of sons of Mil in LG p. 247. 

®) Cumascaig D. 2.1. *) Suagnaid D. 2.1. 
5) Igrid is blotted in MS. MeF., D.2.1 have Gemridh. 
Sr LresdhaDr 2.1: ?) Dubindr. D. 2.1. 
®) Duileach D. 2.1. °) Broghain D. 2.1. 
10) cp. Rawl 143a—50. 
") cp. BB 169b-- 21, and Laud in ZCP VIII, p. 807. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 103 

Item: ')Mumain .i. Carthach mac Fialascaig m. Colmain 
m. Enda m. Themnen m. Comgain (293 a) m. Toain m, Carrthaig 
m. Daigre m. Mic Earca m. Imchada m. Lama Feola m. Clithairi 
qui fuit i Mumain iar tomaidmaidm Locha Echach fo thir.2) 

Tri meie Carrthaig m. Daigre i. Lugaid 7°) Molua m. 5 
Fochai 7 Lugair®) 7 Ioain.>) 

Genel claindi Cainnig‘) so: Caindeachan mac Toruilb’) 

m. Bobacain m. Eogain m. Ailchon m. Caindig m. Faelain 
m. Caindig m. Bindi m. Eirce m. Cruind. 

Coie meic Toruilb .i. Cathisach 7 Mael Brigdi 7 Eogan 10 

7 Dungalach 7 Caindeach. 

Ceitri meic Mail Brigdi m. Ugroin .i. Cearnachan 7 Daigri 
7 Dungal. 

Oenmac Cathusaig .i. Cathalan. 

Oenmac Dungaili .i. Dunadan.‘) 15 
Da mac Eogain .i. Loingseachan 7 Mael Dochumma. 

De for-sloindtib hUa nErca Cein, .i. Crothraidi°®) 7 

Eirchiti hUa Erca (ein so.1P) 

Doiligein mac Duibgind m. Eochachain m. Feargusa m. 

T'hemain!!) m. Forandain m. Segain m. Cuimine m. Öschon 20 

m. Broic m. Aine!?) (2935) m. Sinill m. Amirgin m. Cruitine 

m. Eogain!2) m. Duach Galaig!‘) m. Briain!5) m. Echach 

Muidmedon m. Muiredaig Tirig. 

1) A Mumain D. 2.1. 

2) cp. Dindsenchus R.C. XVI, p. 153 and Tomaidın Locha nEacha, LU. 

3) .i. Molua etc. D. 2.1. 
+) Ludair D. 2.1. 

5) Icain D. 2.1, McE. 

6) a genuine Ui Earca Cein family. 

?) see p. 99 note 7. 

8) Hole here in MS. Dunadach D. 2.1. 
°) In list of tribes tributory to king of Ulad in L. na gC. Seems to 

have been located south of Larne. 
10) Ua E.C. so not in D. 2.1. 
11) Timain D. 2.1. 
12) Maine McF., D. 2.1. 
1) Eogan Srem king of North Connaught circa 460 A.D. 
14) king of North Connaught in time of St. Patrick. 
15) half-brother of Niall Noigiallach. Brioin D. 2.1. 



104 M. E. DOBBS, 

Item: Cinaeth mac Ruarcan m. Mail Snechta m. Morna 

m. Fearchair m. Oisine m. Cumain m. Oschon!) (m.)? 

Mail Patraic mac Dondain m. Duibindrechtaig m. Andgada 

m. Ireasaig m. Oschon. 

5 Item: Mael Comgaill mac Mail Brigdi m. Duibcheanain 

m. Dondain m. Mail Uidir m. Frecmairc m. Oschon. 
Ceitri meic Oschon .i. Cuimine 7 Ireasach 7 Freacmairc 

7 Snedchu 7 Murchu. 
Item: Ciar Odar mac Mail Ega°) m. Oistir m. Duibeind 

10 m. Mail Ega m. Forandain m. Segain m. Cuimine. 

Item: Mael Eanaig mac Nathalain m. Naidenain m. Mailain 

m. Rudgusa m. Oisene*) m. Segain m. Cuimine. 
Item: Eochaid mac Airisnig (293 c) m. Mailain m. Rudgusa. 

Maenach mac Mail Dochumai m. Eididein m. Mail Sneachta. 

15 Item: Niallain mac Fiachali]n m. Mail Snechta m. Morna. 
Item: Dubacan mac Mail Snechta m. Morna, (cuius fileus 

Doriden). 

Tomaltach mac Mearaidi m. Segain m. Cochlene m. Forgaib 

m. Faelain.) 
20 Mac Dub mac Duibeasa®) m. Laigne m. Cochlein. 

Mac Arsa mac Uidir m. Duibdairi m. Cochlein.”) 
Item: Searrach®) mac Mail Domnaig m. Con Casca m. Faelain. 

Item: Fland mac Duibtachain m. Segain. 

Doraiden mac Dungalain m. Toilgen m. Feargusa m. Timen. 

Item: Cend Eitig mac Mail Cheiri ...?) 

Item: Forannan mac Corcachain !0) m. Loingseächain m. 
Feargusa. 

!) Oschu seems to be the starting-point of nearly all pedigrees in 
this family which suggests he was the first of this Connaught line to 
settle in Antrim. 

2) In the MSS. these two pedigrees are in one but I think there 
can be no doubt from the list of O.’s sons that they are two. 

?) Legha D.2.1. Leagha McF. 
*) Foisein D. 2.1, MeF. 
5) m. Segain m. D. etc. D.2.1. m. Seaghain m. D. etc. MeF. 
6) Duib Feasa D. 2.1. McF. 
‘) last three pedigrees run into one in D. 2.1, MeF. 
®) m. Fisscel inserted MeF., D. 2.1. 
°») m. Maoil Fuadoigh m. Cuannen m. Fergusa added McF. Mail 

Fuadaigh m. Ouainidein m. F. D. 2.1. 
10) Coscrachain McF., D. 2.1. 

DD OT 



THE HISTORY OF THE DESCENDAN'TS OF IR. 105 

Item: Cellach mac Mail Dochuma m. Mailucain m. Feargusa. 
Airmeadach mac Mail Martain (293d) m. Luigiden m. 

Airmeadaig m. Fearchair m. Oisein. 
. Item: Indrine!) mac Mail Domnaig m. Mail Chorgais m. 
Fearchair. 

Item: Mac Iaraind m. Meic?) Eitig m. Guasachain m. 5 
Mailacain m. Fearchair. 

Suibne mac Threasaigs) m. Braenain m. Ailche m. Mail 
Odrain®) m. Cuimene m. Oschon. 

Item: Mael Morda mac Mail Dochuma m. Mail Mocheirgi 

m. Ailge. 10 

Item: Ailche mae Caramain m. Ailche m. Mail Odrain. 
Mithigen5) mac Duibeindain m. Ailchi. 

Item: Andgad mac Cormaic m. Mailain m. Mail Gairb 

m. Caramnain m. Andgada m. Ireasaig m. Oschon. 

Item: Ruaidine mac Treasachain m. Con Casca m. Dubacain 15 
m. Branduib m. Snedcho m. Oschon. 

Item: Coman mac Faelain m. Allchon m. Mawrchon m. 
Oschon. 

(294 a) De forsloindtib hUa nErca Cein .i. Crothraigi 

7 Buaidgine.s) 20 

Iran mac Poachain m. Snedgusa m. Cumain m. Fath Filead 

m. Cathgobain m. Cindchama m. Fearadaig m. Crimthain [m.| 

Irini?) m. Aengusa m. Nadfraich m. Duirc.®) 
Item: Mael Finda mac Mocain m. Cuain Filed m. Conduib 

m. Carlain m. Cathgobain m. Cindcama. 25 
Item: Mael Mocheirgi mac Suibne m. Mailacain m. 

Irracain®) m. Elebrai m. Cedluda m. Fatlı Filed m. Cathgobain 

m. Cindchama. 

1) Sidhrine McF., D. 2.1. 
2) meic omitted McF. 
?) Threasachain D. 2.1. 

s) m. Ailgneath inserted MeF., D. 2.1. 

5) Aithigen D. 2.1. 
6)... Ua Darca Chein .i. Cortraighe Buaingine D. 2.1, MeF. 
?) m. Eachach MeF. Rimh m. Eachach m. A. D. 2.1. 

») m. Duirc omitted McF., D. 2.1. 
») Iorain McF. Irain D. 2.1. 



106 M. E. DOBBS, 

De forsloindtib hUa nEarca do Chein .i. Dal Coirb Fobair. 

Ciar Odar mac Mail Eicin m. Forandain m. Feargaig m. 

Rechtgusa m. Mail Scail!) m. Daineil m. Coieclen m. Lethchoicil 

m. Lugain m. Necain?) m. Feadai m. Meanocai m. Lugdach 

5 m. Labrada m. Imchada m. Cormaie m. Con Corb m. Moga Corb 

(294 b) m. Concobair Abratruaid. 
Item: Flaithbeartach mac Mail Feada m. Ailchi m. Conaing 

m. Aillein m. Mascail m. Dainela. 
Item: Canandan mac Uidir?) m. Airmeadaig m. Laigne 

10 m. Ainbchellaig m. Aillein. 
Item: Murchadan mac Airimoin m. Mail Brigdi m. Conaing 

m. Aillein. 
Item: Conall mac Congalaig m. Thanaidi m. Aillein m. 

Forbailti m. Abadair m. Atalaig m. Falain m. Colmain m. 
15 Sneigin‘) m. Enain m. Feda m. Maenoga. 

Item: Forbailig mac Ciuiliuin m. Conaill m. Colmain m. 

Abadair. 

Item: Eiremon mac Mwrrtili m. Sesnain m. Laigiusain 

m. Litaig m. Theiminen m. Forbailti m. Seigine m. Enain. 
20 Item: Robartach mac Lachtnain m. Dungaile m. Cumalcaich 

m. Connaich (294c) m. Mail Andaig5) m. Findaich m. Cano 
m. Carrain m. Uchain m. Con Chorb. 

Cland Cruind mac Luigdeach. Deich meic Cruind®) ii. 
Nindeach”) 7 Eochaid 7 Coilbdub®) 7 Eogain 7 Aengus 7 

25 Laegairi 7 Setna 7 Fiacha 7 Erec 7 Fraechar Fortri. 

Genel hUa Nindeada.’) 

17. Ceithri meice ac Nindid®) m. Cruind .i. Muireadach 
m. Flandacain m. Canandain m. Cuiliuin m. Gormgaili m. Artgusa 

1) Mascail MeF., D. 2.1. 7 ayssnecain D.2.1. 
®) m. Mic Uidhir MeF., D. 2.1. 

+) Seagaine McF. Segaini D. 2.1. 

5) m. Seaghain inserted McF. Segain D. 2.1. 
®) that is, “Ten sons of Crund”, viz. the Dalaradian royal family. 

See p. 68 and pp. 90, 9. 

°) Ninnidh MeF. o Ninniodha McF. 
8) Cael D. 2.1. 
°) Nindeadha MeF., D.2.1. See Buile $. I. T.S.XIL,p.14. LL24b. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 107 

m. Con Lugdach m. Feargnai m. Artgaili m. Dothain m. Altine 
m. Lugdach m. Coirprit) m. Nindeada m. Cruind b.d. 

Ceithri?2) meie Luigdeach: Altine®) 7 Eiltine 7 Ainmire 
7 Monach. 

Tri meic Altain®) i. Dochon 7 Fiacha 7 Fiachra. 
Da mac Dochoin .i. Mael Tola 7 Artgal. 

Da mac Fergna5) i. Cu Lugdach 7 Dondferbais. 
Tri meie Artgusa®) ... 

Baedan mac Mail Mochairgi m. Cuachain m. Flandabrad 

m. Loingsig m. Niad’) m. Conalta m. Cuaineada m. Thomaltaig 
im. Fiachna m. Altaine m. Lugdach. 

(294 d) Secht meic Mail Fuataig .i. Doilgen 7 Duibne 7 

Dogaran®) 7 Muireadach 7 Mael Patraice 7 Mael Brigdi 7 

Treasach. 

Doilgein mac Mail Fuataig m. Ruadrach m. Ailene m. 
Fuacarta m. Altai?) m. Cuaineada. 

Da mac Findacain i. Duibne 7 Coirbrein. 
Item: Dubroa mae Duibne m. Ficachaint‘) m. Echach 

m. Loingsig m. Fuacartai. 

Se meic Fuacartai .i. Ailein!!) 7 Mael Mochergi 7 Spelan!?) 

7 Duibne 7 Ruaidri 7 Anluan 7 Coscrachain 7 Dubainech 

Rigda 7 Sluagadach. 

Item: Fiachnai mac Duib Eitig m. Fuacartai m. Cearnaig 

m. Cellaig m. Fuacartai. 

1) presumably cotemporary with Saran m. Coelbaid in time of 

St. Patrick. If so, Muireadach’s date would be circa 800 A.D. 

2) 772 22.1, MeE. 
3) Ailtene MeF. 

#) Ailtene D. 2.1, MeF. 
5) Artgaile inserted D. 2.1, McF. 

°) m. Con Lfidhach added D. 2.1, McF. See p. 108 for one of three 

sons and his descendants. 
7) A Nia mac C. occurs in the year 775 in AU. See another Niad 

Maple: 

8) Dodhran D. 2.1, McE. 
°») Conalta in D.2.1, MeF. A Fuacarta ua Conalta fell in battle 

in Dal Araide in 783. See AU. 

10) Fionnacain MeF. 
ı1) Aillene McF. 
12) Sbeulan MeF., 

or 

10 

15 



108 M. E. DOBBS, 

Item: Muiredach mac Donngalain m. Mail Nemain m. 

Cearnaig!) m. Cellaig m. Fuacartai.?) 

Cellach mac Aeda m. Uidir m. Adain m. Muiren m. Find 

m. Fuacartai m. Meic Thail m. Conmail m. Fuacartai. 
Ö Item: Mael Martain mac Muiren m. Fuacartai m. Conmail 

m. Fuacartai. 
Cellach mae Uidir (295 a) m. Cuilindain m. Conan»ain m. 

Dondgaili m. Mail Caich m. Niad m. Conalta m. Cnaineada. 

Se meic Loingsich m. Niad m. Ruaidri m. Flandabrai 

10 .i. Eochaid 7 Conchobar 7 Domnall 7 Mornai ... 

Item: Loingsechan mac Alladain m. Duibeind m. Echach 

m. Loingsich. 
Item: Croinene3) mac Dubloingsi m. Eiremoin m. Cuilind 

m. Concobair m. Loingsich. 
15 Item: Braenan mac Mail Muiri m. Canandain m. Domnaill 

m. Loingsich. 
Spelan‘) mac Cormaicain m. Mailain m. Feargnai m. Gorm- 

gaile m. Condmise m. Duindfearbais m. Artgusa>) m. Con Lugach 
m. Feargnai. 

20 Mael Muiri mac Dondacain m. Taebfota m. Ruadach m. 

Loingsig m. Niad. 

Ruaidri mac Mail Mocheirgi m. Muireadaig m. Ruadrach 
m. Loingsig m. Niad. 6) 

(295 b) Ceitri meic?) Bleidine®) i. Eochaid 7 Creimthand 
25 7 Mael Odar 7 Siadal. 

Muiredach mac Glofine m. Con Casea m. Muirgesa m. 

Muireadaig m. Con Barran m. Fianchomais m. Cremthaind 
m. Bleidine m. Eiltine m. Lugdach. °) 

Mantanan mac Cailline m. Gormgaili m. Flaithusa m. Aeda 
30 m. Cianchomais. 1) 

1) Cearnachain MeP. 

?) this name, and next pedigree, missing in D. 2.1, McF. 
®) Cron fine D. 2.1, MeF. 
*) Sbealan D. 2.1, McF. This pedigree should come on p. 107 after 

“tri meic Artgusa”., 5) m. Luighdech inserted MeF. 
°) R.’s pedigree omitted in McF. Altine’s family ends here. 
?) See p. 89 for a fifth son, Cellach. 

°) son of Eiltine. His family seem to have been settled near Larne. 
See p. 89. 

?) see p. 106 for his descent. 10) Fianchomais McF., D. 2.1. 



THE HISTORY OF THE DESCHRNDANTS OF IR. 109 

Dieuill mae Docer!) m. Anluain m. Thomaltaig m. Fian- 
chomais. 

Fuinchi?) ingean Bleidine mac Eiltine m. Lugdach m. 
Cairpri m. Nindeada m. Cruind b.d. 

Andsa mac Aidith m. Suibne m. Dairi m. Duind m. Ruid- 5 

giusa m. Dubain m. Mael Odair m. Bleidine. 

Diucaill?) mac Eachach m. Bleidine. 

Ronan mac Feargusa m. Cathbad m. Carthand m. Nindeada 
m. Cruind b.d. 

(295) Colman mac Aedain m. Thuirc m. Cathbad. 10 

Ulltan®), seen-op Benchair, mac Aedain m. Thuire. 

Duibile5) mac Duibscuili m. Follen m. Comgan m. Allchon 

m. Maili Tuili m. Maili Fithrig m. Cumalcaig m. Ultain m. Aedain 
m. Thuire. 

Darearca mathair Chiarain mac in t[sJair) .i. ingen Fear- 15 
chair m. Cathbad m. Cairrthaind m. Nindeda’), 7 dixit Ciaran: 

“Darearca mo mathair si 

nirbo bandscal olc. 

®)Ba beo an saer m’athair si 

do lathair na mbocht.”°) 20 

1) Doiceir MceF., D. 2.1. 
2) a saint. See LL 348f. Not in Felire Oengusa. Sixth in descent 

from Cruind like Molasse ob. 563 and Moninne ob. 517. 

3) cp. p.-89. See also Rawl 143b. Most probably lived in seventh 

century. Dichiull D. 2.1. 

+) an Ultan “economus” of Bangor died in 777 (FMs.) or 781 (AU). 

Most likely same as this U. 
5) If Ultan’s date be as above this descendant of his would be 

eirca 1000 A.D. Dubbili D. 2.1. 
6) St.Ciaran of Clonmacnois. Ob. 548. 

?) Acc. to this pedigree Darearca and Bleidine were cotemporaries, 

end of fifth century. 

) “An saor as e mhathair si 
allathair na molt.” D. 2.1, McF. 

See Chron. Seot. p. 49. 

“... Beoid an saor m’athair si 

o Lathairniph Molt.” 

») end of Ui Nindeada. 



110 M. E. DOBBS, 

Genel eloindi Lethlobair!) inso. 

18. Ceithri meic Beice?) .i. Cellach®) 7 Mael Duin 7 

Muiredach 7 Ualgarg. 

Ocht meiec Meie Eitig) .i. Becc?) 7 Muiridach5) 7 Tomaltach 

57 Loingseach6) 7 Aengus 7 Lethlobar 7 Flaithbertach 7 

Flaithri.”) 
Tri meic Muireadaig .i. Indrechtach 7 Gairbith 7 Canandan. 

Oenmac la Loingsech®) .i. Aitith®): oenmac la Tomaltach 

i. Loingseachan: oenmac la Leathlobar .i. Tomaltach: mac 

10 doside .i. Cinaeth: oenmae la Flaithbertach .i. Foglaid. 

V meie la Lethlobar®) mac Loingsich m. Eitig .i. (295 d) 

Mael Meana (otait hUi Mail Mena!0)) 7 Cinaeth 7 Fiachna 

7 Eochaden. 

Tri meic Duib Eitig mac Mail Mena m. Leathlobair .i. 
15 Lorcan 7 Guairi 7 Fiachnai. 

Aenmac la Fiachna!!) i. Dubgall: aenmac la Fiachnai 

\. Cathalan: aenmac la hEochaden .i. Flandacan. 

Se meic Thomaltaig mac Indrechtaig .\i. Loingsech 7 Mael 

Duin, (a quo hUi Muireadaig) Cinaeth, (a quo Cland Chinaetha 

20 isin Fidbaid'3) 7 Furudran 7 Flaithbertach, (a quo meic 
Demain) 7 Breasal, a quo hUi Congalaig. 

1) This name (now Lawlor) oceurs four times in the Dalaradian 

pedigree, (see p. 69) in 709, in 827, the third L. circa 980. The fourth 
see below. 

2) Bec ob. 908. 

®) see p. 69 for C. king of Dal Araide, 949. 
+) ob. 899. 

°) B. and M. both kings of Dal Araide. See 896 and 908; in AU 
and LL 41e. 

6) L. king of Dal Araide died 931. See 913 and 931 AU. From 
him were descended the last kings of Dal A. 

°) died 913. 
°) An Aed mac L. is given in Laud 110a and Rawl 161. 
°) not in list of kings LL 41 or in AU. Ceitri mie... D. 2.1. 
10) Di Mail M. not in D. 2.1, McF. 
11) Cionaith D. 2.1, MeF. 

’”) near Toome Bridge, north of Lough Neagh. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 111 

Cland Mael Duin!) ... 

Do?) genelach Sil Fiachna: V meie Fiachnai Lorcans) .i. 
Scandal*) 7 Mongan:) 7 Luirgine®) 7 Fland Enich?) 7 Eochaid 
Jarlaithi.s) 

Ceithri meic Scandail .i. Mael Caith®) 7 Conall 7 Cumascach 5 

7 Congal Cach (no Caech, qui cecidit a Muig Rath).0) 

Scandal dixit: 

“Adcen mo maceu uili 

Mae] Caith, Mael Ruain, Mael Ruibi. 

Adgen Conall ar a dath 10 
7 adgen Cumascach 

7 ni aithgen mo bru 

as meic Scandail cu eitu.” !!) 

12) Congal Claen mac Scandlain m. Fiachna Find m. Baedain 
m. Echach m. Condla m. Caelbad m. Cruind ba draoi m. Eachach 15 
Coba. 

Item:13) Flaithbeartach mac Mail Fuataig m. Maili Caith 
(296 a) m. Scandail m. Fiachnai Lurcan m. Baedain. 

Cuilindan mac Apsdailain m. Cruimtherain. 

Item: Searrach mac Andadain m. Semlain m. Eachach 20 

m. Dungaile m. Apsdalain m. Dungalain m. Mail Fuataig 

m. Mail Chaith m. Scandail. 
Item: Canandan mac Fuacartaig m. Cianain m. Indrechtaig 

m. Dungaili m. Mail Fuataig. 

1) that is, M.D. son of Bec, p. 110. Seems a mistake here; no M.D. 

in following matter. 

2) do omitted D. 2.1, MeF. Cp. following with BB 1584. 
3) see p. 69. Cp. LecA 272b. +) died in 645 acc. to AU. 

5) the well-known M. of romance, ob. 620. Cp. ZCP XII, p. 341. 

®) a Cathusach son of Lurgan was killed in 667 acc. to AU. 

”) Flann Aenaigh died 643 (AU). 

S)ESEESPA ON: °) cp. ZCP XI, p. 343; died 665. 

10) jn 637 or 684 (FMs.) or 636 (AU and Chron. Seot.) C. Caech same 

as C. Claen below. See pp. 113, 114 for another son, Dungal. BB 168a 
has “Tri meie Se., Mail Caich, Congal, Cumascach, Feidlimid, Buan a quo 

Dal mBuain. Feidlimid Saillne hine Dail Saillne. 
11) cuchiothu MeF. cueithu D. 2.1. 
12) this pedigree omitted MeF., D.2.1. Cp. BB168. Congal died 634. 

15) mac Fritbeartaigh m. Maile Fualaigh D. 2.1. 



112 M. E. DOBBS, 

Item: Dubindsit) mac Luirain m. Searraig m. Absdalain.?) 

Item: Mael Muiri mac Fuacar[t]a m. Dungalain m. Con Rai 

m. Echach m. Dunada?) m. Conaill m. Scandail m. Fiachna. 

Item: Lorcan mac Dubachain m. Dunchada m. Diarmaiden 

5 m. Frithbeartaig m. Echach m. Dunchada m. Conaill. 

Item: Mael Fothartaig mac Artgalain m. Caitill*) m. Maili 

Fothartaig m. Dunchada. 
Item: Cantalan mac Scandlain (296 b) m. Thocain m. Fir- 

da-chrich m. Dunchada. 
10 Item: Fiachna mac Frithbeartaig m. Mail Fothartaig 

m. Mail Caich m. Scandail.5) 
Item: Dub-da-indber mac Aisith m. Maili Tenid m. 

Muireadaig m. Uarchraidi m. Blaithmic m. Indrechtaig m. Con- 

galaig m. Cumascaig m. Scandail®) m. Fiachna m. Baedain. 

15 Item: Duibindrecht mac Coibdenaig m. Cuain m. Themnidi 

m. Robartaig m. Coibdeanaig m. Indrechtaig. 
Tri meic Muireadaig .i. Mael Teinid’) 7 Cuileacan ... 

meic Muireadaig. 

Item: Mael Duin mac Martanain m. Flaitechain m. 
20 Muireadaig. 

Tri meic Eisitha .i. Dub-da-indmear 7 Cumascach 7 
Mael Poil. 

Item: Indreachtach mac Thigernain m. Flaind m. Muirchada 

m. Indrechtaig m. Thuathail m. Congalaig m. Cumascaig. 
25 Item:®) Solach mac Beirre m. Domnaill m. Breasail m. 

Thuathail (296 c) m. Duib-da-Indbir. 

Item: Dubican®) mac Mochain m. Muiren m. Migaig ®) 
m. Feargusa m. Thuathail. 

Item: Mithigen mac Aidith m. Mail Mochergi m. Lonain 
30 m. Gaineamaig m. Cathasaig. 

Item: Mael Doraig mac Dungalain m. Scalda m. Eiremoin 
m. Blaithmic. 

1) Duibindsi MeF. ?) end of Mael Caich’s family. 
®) Dunchada MeF. *) a Scandinavian name. 
5) this pedigree ends with M. C.’s family. 
°) Here D. 2.1 ends. A page (71) in MS. is missing. 
°) Teimhin MeF. 

®) These are some of the latest pedigrees as far as can be judged. 
°) Miodhoigh McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 113 

Item: Dungalan mac Eiremoin m. Foilleacain m. Feargusa 
m. Coistemnaig m. Indrechtaig.!) 

Ceitri meie Mongain?) m. Fiachna .i. Colea®) 7 Conall 7 
Cend Faelad 7 Garb (no Comgall). 

Genel cloindi Baetain so: Seacht meicce Baedain m. Eachach‘) 5 
m. Fiachrach Caich a quo Sil Scandail in tuaiscert.>) 

Ailill mac Cumascaig m. Flandacain®) m. Fachach?) m. 
Breasail®) m. Flaithri®) m. Fiachrach Cosalaig10) m. Dungaili 1) 

m. Scandail m. Beice m. Fiachrach Caich (cui est Tellan 12) 
m. Baedain m. Eachach. 10 

Item: Muiridach mac Gormain m. Meic Theinid (296 d) 
m. Breasail m. Dungaili m. Cathasaig 13) m. Aililla m. Dungaili 

m. Scandail. 

Item: Canandan mac Dalachain m. Fiachain m. Niath'*) 

m. Conallta m. Cathail m. Conchobair m. Cuaran.'>) 15 
Item: Feargal mac Dungaili m. Mail Teinid m. Dungaili 

m. Scandail m. Conchobair. 
Item: Cend Eitig mac Mail Comga m. Eochacain m. 

Cathusaig m. Cinaetha15) m. Cathusaig 7) m. Aililla m. Dungaili. 
Item: Cearnachan mac Eochacain m. Congaili m. Scandlain 20 

m. Fiachra Cosalaig m. Dungaili. 

1) End of Scandal’s family. a)rep p. 11.  Coabee ArTzip: 

2) cp. ZCP XIII, p. 341. »p. 64. 
4) the seven sons are not given and F.C. was son of B. So probably 

there is omission here. Cp. p. 71. 
5) j.e. North Dalaradia. See p. 71 and p. 111. 
6) “king of Dal Araide in the North” (AU) slain in battle by the 

Ui Neill in 848 (AU. 
7) Eochu died 823. 

s) died 791. 
») F.’s pedigree in BB 168 (201) original. He died 773. 

10) king of Dal Araide, killed by the Crnithne 709 (AU). 

11) died 680. 
ı2) a F. Tellnan died in 657 acc. to AU. Cannot be same as this F. 

Cp. p. 71. Fiachra died 607. 
ıs) king of Dal Araide. See p. 71; died 748. 

14) see p. 107 for another Nia. 
15) Con Cuarain MeF. Son of Dungal, king of the Cruitlne. See p. 71. 

16) Cinaedh Cairrge, killed in civil war at Drung in 775. See AU, 

also p. 107. 
ı7) see p. 71. See AU 748. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u.2. 8 



114 M. E. DOBBS, 

Item: Mael Patraic mac Feargaili m. Artrach m. Fiachrach 

m. Dungaili. 

Tri meie Dungaile Elne!) .i. Fiachra Cosalach, Cu Chuaran, 

Ailill.2) 

5 Genel Sil Cellaig: Tri meice Cellaig®) .i. Mael Duin®) a 

quo Mac Nine eiceas 7 Cu-cen-mathair 7 Fiachra. 

Mael Finda mac Ubain (297 a) m. Odarchon m. Meargusa 

m. Ailgusa m. Concuaine m. Faelain m. Con Ceninde>5) m. Cellaig 

m. Baedain. 
10 Aed®) mac Momain m. Maelain m. Aeda |m.] Gormgaili 

m. Saergnaig m. Concuaine. 

Item: Mael Duin mac Cuannine?) m. Ona m. Sluagadaig 

m. Gormgaili. 

Item: Flandacan mac Mithicen m. Conallain m. Muirein 

15 m. Blaithmeie m. Gormgaili. 

Tri meic Odarchon .i. Mael Brigdi 7 Uban 7 Dubadaig. 

Eochacan mac Flaitlınia m. Mail Briedi m. Odarchon. 

Item: Gormgal mac Mail Finda m. Ubain m. Odarchon. 

Item: Tumacan mae Duberoin m. Dubadaig m. Odarchon. 

20 Tri meic Gormgaili mac Saerniad°) i. Aed 7 Sluagadach 

7 Blatlımac. 

Tri meic Aeda .i. Maelan 7 Dubthachan 7 Iarnan. 

Item: Eiremon10) mac Tumacain m. Dubthachain. 

Item: Uban mac Aeda m. Iarnain (297 b) m. Aeda; Mear- 
25 gaidi m. Iarnain. 

Item: Saergna mac Murchadain m. Dubthachain. 

!) see p. 71 for D. and his sons. Also p. 111 for Scandal and his 
family. Ele was name of distriet on east bank of Bann. 

2) F. Cosalach ob. 709, Cu Ch. ob. 707, Ailill ob. 689. See LL 4le, 

BB 168d, Trip. Life p. 106. “At e dochearadar la Fiachnai m. nDeamain, 

J. Cat Arda Oorran: Brion, Ailill, Fiachra tri meie Dungaili Eilni 
Fiachrae ...” (626 AU) Lec A 272b. 

3) one of the seven sons of Baedan. 

+) Mael Uma MeF. See p. 111 for Cland Mail D. 
5) Con-gan-mathair MceF. 

6) eirca 950 A.D. if pedigree be correct. 
’) Cuain fine MeF. 

8) circa 980? 

°) Sairgna MeF. 

10) Jarnan MceF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 115 

Da mac Sluagaig i. Ona 7 Findachta; oenmac la hOna .i. 
Cuaininne; se meic Cuainine .i. Mael Duin 7 Dunadach 7 

Gealant!) (no Fergal) 7 Eochaid 7 Murchadan 7 Dubduin; 

oenmac la Findachta .i. Mael Calland. 

Oenmac la Blathmac .i. Muiren. 

Da?) mac la Muiren .i. Conallan. 

Da mac Conallain i. Mithigen 7 Conangen. 

Aenmac la Mael Fabaill .i. Blathmac. 

Fiachna dono mac Baedain a quo sil Fiachnai: Cuimine) 
m. Baedain qui est i Craibig: Guairi a quo sil nG@uairi: Feargus 

a quo sil Luaigne: Baeth) a quo sil Suibne: VII meie Baethir°) 

tra sin. 

Genelach sil mBaith so: Mealmeda 7 Mael Meanada®) 
m. Cethirnaig m. Meic Themin m. Airisnig m. Garbanaig m. 
Maili Duin m. Cethirnaig m. Fidain m. Fidbeartaig m. Fith- 

chellaig m. Faelain m. Baith m. Baethin. 

Item: Fiachan mac Mongaliln m. Cobain m. Ruamain 
m. Irgalaig m. Cethirnaig. 

(297 c) Ceitri meic Meic Themm ii. Cetlirnach 7 Dubdairi 
7 Temnen 7 Muwrren. 

Genelach Cloindi Echach m. Conla: Ceithri meie Eachach 

m. Conla .i. Baedan a quo sil mBaedain, 7 Aed a quo sil 

Dieulla”) .i. Dieuill mac Fechine m. Fiachnai m. Aeda m. Kachach 

m. Conla. 
Flandacan mac Mithigen m. Gormain m. Ruamain m. Conaill 

m.*) Conaing m. Suairlig m. Baisig m. Dicholla m. Feichine 

m. Mail Fiaich m. Aeda m. Echach m. Conla. 
Item: Mochan mac Dubain m. Martainain m. Gormgusa 

m. Gormgaili m. Anrothian®) m. Dubain m. Mail Ochtraig !") 

m. Dicholla. 

1) Gealan omitted MeF. 2) da omitted McF. 

2) Cumaine McF. 
#) Bauth a quo siol mBaoith: Baoitine a quo siol Suibne MeF. 

5) Baoith MceF. 6) Mael M. omitted McF. 
?) Diocholla MeF. See AU 680 for Ultan m. Dicholla of the Piets 

of Dal Araide. 
8) no in McE. 9) Anracht McF. 
10) M.O. omitted MeF. 

8*+ 

10 

15 

20 

25 

30 



116 M. E. DOBB8, 

Item: Cellachan mac Dondain m. Flaitlınia ın. Blaithmeic 

m. Foirbthig m. Cindfaelad m. Mail Ochtraig. 
Item:!) Forbusach mac Saergusa m. Blaithmeie m. Domnaill 

m. Thnuthaig m. Mail Ochtraig. 

5 Item: Branan mac Ruairc (297 d) m. Gormgaili m. Ruidgili 

m. Feichin m. Anrothain?) (id est mac Dubain). 
Item: Saxan mac Mursolaig m. Solamun m. Fiachain m. 

Mailine3) m. Muirscolaigi m. Congaili. 

Tri meie Muirscolaigi .i. Eochaid 7 Cellach ...*) 

10 Da mac Eachach: Gusan 7 Cernachan. 

V meic Gusain .i. Faelan:), Mael Ciarain®) 7 Mael Pedair. 

Da mac la Mael Ciarain i. Dunadan 7 Branan. 

Ceitri meic la Faelan; Solaman 7 Andada’) 7 Ogan 7 

Cernachan. 

15 Da mac Cernaig m. Echach .i. Mael Dochuma 7 Mael Brigdi. 

Genelach Cloindi Cellaig: Mael Martain mac Mail Brigdi 

m. Cellaig m. Muirscolaig®) m. Congaili m. Muirgaili m. Faelain 

m. Beicce. 
(298a) Cland Mailin: Sulduban mac Fiachain m. Mailine 

20 m. Muirscolaig. 

Eogan tra in ceathrumad mac Eachach m. Conla. 

Item: ‚Colco mac Mail Temin m. Duib Eitig m. Conamla°) 
m. Duibduin m. Saergusa m. Suairlig m. Baisig m.... 

Item: Mael Brigdi mac Saergosa m. Emain m. Conmail 
25 m. Duibduin. 

Item: Conmal mac Ruamain m. Flandacain m. Gormain 
m. Ruamain. 

Feargna in treas mac Fachach a quo hUi Briee: ceithri 
meic Feargnai .i. Fearadach, Becc, Coman dibad, Seigine .i. 

30 sangtus. 10) 

!) this pedigree omitted MeF. 
2) Anracht MeF. 

®) Maoil Fene MeF. 

#) 7 Maoiline added MeF. 

5) Faballan McE. 

6) Faelan 7 Eochaid inserted here MeF. 
°) Annadhän McF. 

s) stops here in McF. 

°) Conmal MeF. 10) diobhaid siden .i. sanctus McF. 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 

298b) Mael Peadair mac Gusain m. Eachach 
scolaig m. Congailit) m. Murgaili m. Faelain m. 
Feargnai m. Eachach m. Condla. 

Item: Dubodar mac Sluagadaig m. Dunchon m. 

m. Conaill m. Suibne m. Airmedaig m. Colmain m. 

Fearadaig m. Feargnai m. Eachach m. Condla m. 
m. Cruind ba drao:di. 

m. Conla; Ainmire m. Conla; Duib Etig mac Eiremoin m... 

Becei 

Briee 

Cland Condla m. Caelbaid. 

Eocho a quo Fiacha Lurgan; Aed diata cenel Feilmeada:) 

117 

m. Muir- 

m. 

Tnuthain 

Med 

Caelbaid 

3) 10 

!) MeF. ends pedigree here and begins a new one “Murgail ete.”. 

2) i. Fedhlimhid m. Aodha inserted MeF. 

3) note at foot: 

do marbad mc Dondchaid.” 

Index of Personal Names 
(in vols XIII p. 314 sq. and XIV p. 44 sq.) 

Abadar XIV 106 

Adamnan XIV 92, 94 

Aed m. Ainmirech XIV 78 

Airead XIV 95 

Anglondach XIV 90 

m. Baedain XIII 350, 352, 354 

m. Cianchomais XIV 108 

m. Colcon XIII 342 

m. Condla XIV 117 

Cruaich XIII 350 

m. Cruind XIV 99, 100 

m. Dubthaig XIII 334 

m. Eachach XIIL 330, XIV 84, 

86, 115 
m. Eochacain XIII 330, XIV 86 

m. Feargusa XIV 56 

Gnai XIV 54 
m. Gormgaili XIV 114 
m. Iarnain XIV 114 

I 

| 

Aed Libreine XIII 354 

m. Lugdach XIV 56 

m. Momain XIV 114 

Roin m. Beice B. XIII 330, 

XIV 80 

Roin m. Mail C. XIII 342 

Slaine XIII 352 

m. Sluagadaig XIV 100 

Uallach XIV 99, 100 

„ m. Uidir XIV 108 

Aedacan XTV 96 

Aedan m. Coich XIV 98 

m. Eachach XIII 336 

m. Fergusa XIII 354, 356 
m. Gabrain XIII 324, 328 

m. Mongain XIV 70, 88 

m. Muiren XIV 108 

m. Tuire XIV 109 

helgässch m. Fearadaig XIV 93 

“sr do me Firbisich do seriob in lebarsa in fagmar 

344, 



118 

Aelgesach m. Maili ©. XIV 98 
Aelgusan (Eil-) XIV 92, 94 

Aenchuir m. Guasain XIV 100 

„ m. Muiredaig XIV 100 

Aengus (Oen-) m. Beic XIII 344 

„ Belderg XIV 60 
„ m. Cairpri XIII 346 

„ m. Cormaie XIV 97 
„ m. Cruind XIV 90, 95, 96, 97, 

106 
„ m. Dallain XIII 334 

„ m. Eachach XIV 82 
„ epscop XIII 334 

„ Find m. F. XIIIl330, XIV 56 
„ m. Forandain XIV 101 

„ Foreraidi XIII 332 

„ Goibnend XIV 63 

„ Ibdach XII 336 
„ Lathrai XIV 78 
„ m. MailC. XIII 344, XIV 78, 80 
„ m.Mie Eitig XIV 110 
„ m. Nadfraich XIV 105 

„ m. Praedae XIII 354 

ne Rıouma@rer 1V29% 

„ Olmucaid XIII 316 
„ m. Ruadacht XIV 96 

„ m. Sloigedaig XIV 100 
Turmech T. XIII 330 

th m. Loingsig XIV 110 

„ m. Mail M. XIV 112 
„ m. Suibne XIV 109 

Aigridi XIV 98 
Ailbe XIII 324 
Ailbene XIII 356 
Ailchad XIV 93 
Ailche m. Caramain XIV 105 

„ m. Conaing XIV 106 
„ m. Mail O. XIV 105 

Ailchu XIV 103 
Ailcutha XIV 68 

Ailebra XIV 74 

Ailgil m. Con C. XIV 96 
„ m. Finain XIV 102 

Ailgena XIV 100 

Ailgus m. Concuaine XIV 114 
„ m. Scothchodaig XIV 99 

Ailill (Oil-) Arda XIII 356 

| Aa m.Aeda XIII 350, 352, 

M. E. DOBBS, 

Ailill m. Breasail XIV 70 

m. Celtair XIV 52 
m. Cumascaig XIV 113 

„ m. Dungaili XIV 70, 113, 114 

„ Erand XIII 330 

„ m. Eogain XIV 90 

„ m. Mail B. XIV 9 

„ Ollfinsnachta XIV 66 

m. Trichim XIII 346 

„ Tulduib XIV 56 
Ulaim XIII 332, XIV 90 

” 

XIV 80 

„ mn. Forbailti XIV 106 

„ m. Fuacartai XIV 107 
„ m. Mascail XIV 106 

| Ainbehellach XIV 106 

Ainbleine XIV 95 

Aine XIV 103 
Ainmire m. Conla XIV 117 

„ m. Fergusa XIII 354, 356 

„ m. Luigdeach XIV 107 
„ ua Muiredaig XIII 338 

Airerech XIV 58 

Airemon (see Eiremon) 

Airisneach m. Colmain XIV 95 
m. Elgusain XIV 94 

„ m. Garbanaig XIV 115 
m. Mailain XIV 104 

n. Meadraig XIV 102 

n. Murgalain XIV 100 

Airmeadach m. Airisnig XIV 95 
. Conaill XIV 90, 94 

. Colmain XIV 117 

. Dungalain XIV 101 
Fallaig XIV 92 

. Fearchair XIV 105 

. Forchellaig XTV 100 
. Laigne XTV 106 

. Mail M. XIV 105 
Airtri XII 314, 316 
Aisith m. Maili T. XIV 112 

- - 

u; 

Aitith m. Loingsig XIV 110 

„ m. Mail M. XIV 112 
Aitheachda XIV 80 

Aldan XIV 96 

Alladan XIV 108 

Allchu m. Maili T. XIV 109 



THE HISTORY OF THE 

Allehu m. Muirchon XIV 105 
Altine XIV 107 
Amalgad m. Aeda XTV 100 

„ m.Con B. XIV 102 

„ im. Eochacain XIV 86 
„ m. Ruairc XIV 74 

Amergen m. Cais XIV 68 
„ m. Cruitine XIV 103 

Anand XIV 96 
Anbith m. Aeda XIV 84 

„ in. Mailacain XIV 92 

Anboas XIV 102 

Andadan m. Faelain XIV 116 

„ m. Semlain XIV 111 
Andgad m. Cormaic XTV 105 

„ m. Eachach XIV 82 
„ m. Ireasaig XIV 104, 105 

Andgar m. Madadain XIV 56 
Andsa XIV 109 
Angan XIV 54 

Anidan XIV 99 
Anluan m. Fuacartai XIV 107 

„ m. Thomaltaig XIV 109 

Anmchad XIV 92 
Anrothan XIV 115, 116 

Apsdailan XIV 111, 112 

Ardal m. Maine XIII 330 
Ardgal m. Madadain XIII 330 

Argedmar XIII 320, XIV 50 
Arrachtan XIV 96 

Art m. Coirpri XIV 58 
„ m. Ebir XIII316, XIV 50 

Artgal m. Dochon XIV 107 

„ m. Dothain XIV 107 
Artgalon XIV 112 
Artgus m. Con L. XIV 106, 107, 108 

„ m. Forbusaig XIV 98 
Artraid XIV 114 

Atalach XIV 106 
Auchai XIV 90 

Badguine XIV 102 
Baedan m. Cairill XTI1320, 322, 324, 

328, 338, 340 

” 70, 74, 111, 112, 118, 115 
ua Echach XIll 352 

” 

m. Echach XIII 340, XIV 68, 

DESCENDANTS OF IR. 119 

Baedan epscop XIII 354 

” 

” 

” 

m. Lugdach XIV 101 

m. Mail M. XIV 107 

m. Onchon XIV 92 

Baegilan XIV 101 
Baeth XIV 115 
Baethellach XIV 99 

Baethgus XIV 97 

Baethin m. Domonguirt XIII 356 

” m. Robartaig XIV 97 
Bagag Ollfiacha XIV 66 

Baisech XIV 115, 116 

Baithi XIV 102 

Barchead XIII 328 

Barrfind XIV 97 

Beanda XIV 58 

Beandacht XIV 9 

Bearngal XIV 66 

Bec m. Airimoin XIV 84 

Baile XIV 70 

Boirche XIII 330, 344, XTV 80 

mac De XIII 350 

m. Eachach XIV 82 

m. Mic Eitig XIV 68, 110 

. Feargnai XIV 116, 117 

m. Fiachnai XIV 82 

m. Fiachrach ©. XIV 70, 113 

ua Tuirtri XII1340 

B 

| Becan X1I11 358 

Beoaed XIV 93 

Berre XIV 112 

Bethual XIV 102 

Bil XIV 50 

Biline XIV 101 

Bind XTV 103 

Bithuill XIII 348, 352 

Blatha XIII 320, XIV 50 

‘ Blathmae m. Aeda X1V 84 

m. Cuimine XIV 92 

m. Domnaill XIV 116 

m. Eogain XIII 336 
m. Fiachnai XTV 82 

m. Foirbthig XIV 116 
m. Gormgaili XIV 114 

m. Indrechtaig XIV 112 
m. Mail Coba XIII 330, 344, 

XIV 78, 80 



120 

Blathmae m. Mail F. XIV 115 

Bledan m. Praede XIII 354 

Bleidine m. Eiltine XIV 88, 108, 109 

Boas XIV 102 
Bobachan XIV 103 

Bofotha XIV 50 
Bothach XIII 348, 352 
Braenan (Bran-) m. Ailchi XIV 105 

m. Cellachain XIV 74 

m. Con ©. XIV 100, 101 

„ m. Dignada XIV 99 
m. Dondain XIV 98 

Droma C. XIII 352 
m. Loingseachain XIV 99 

„ m.Mail C. XIV 116 
m. Mail M. XIV 108 

„ m. Ruairc XIV 116 

Branchu XIV 56 

Brandub m. Conaill XIV 96 
„ m. Fir-da-L. XIV 97 
„ m. Mail ©. XIII 342 
„ m. Praedene XIII 356 
„ m. Snedcho XIV 105 

Brath XIV 102 

Brathlang. XIV 90 

Brathrach XIV 93 

Breasal m. Aeda XIV 84 

. Dungaili XIV 113 

. Feidlimthe XIV 70 

. Feirb XIV 68 

. Flaithri XIV 113 

. Forgo XIII 334 

. Tomaltaig XIV 110 
„ m. Tuathail XIV 112 

Brece XIII 314 
„ m. Fearadaig XIV 117 

Brecan- XIV 54 

Brenand Birra XIV 48, 56 
„ m. Muiredaig XIII336 

Breogan XIV 50 

Brian (-on) m. Echach XIV 103 
„ m. Enda XIII 348 
„ m. Eogain XIV 90 

„ m. Feie XIII 346, XIV 54, 88 
„ m. Forgo XIV 72 

Briein XIV 74 

Brigid XIV 52 

BESTESEI SEE 

M. E. DOBBS, 

| Britan XIV 102 

Broan XIV 102 

Broc XIV 103 

Brudad XIV 97 

Brut XIV 56 

Bruinde XIV 97 

Buachail XIV 54 

Buan XIV 50 

Buinde XIV 76 

Cach Cluana XIV 96 

Cacht XIII 344 

Cael XIV 90, 92 
Caelbach m. Cruind XIV 68, 70, 111, 

1b 
Caeldub m. Cathbaid XIII 348 

„ m. Cruind XIV 88, 90, 106 

Caemgen Conganchnes XIV 52, 54, 

76 
Caerthand XIV 90 

Caibleine XIII 338 

' Caillin XIV 108 
Cailte XIV 94 

| Cainchomraic m. Feargusain XIV 92 

„ m. Laigne XIV 102 
| Caindeach m. Bindi XIV 103 

„ Droma F. XIV 44 

„ m. Faelain XIV 103 
„ 2m. Toruilb XIV 103 
„ ua Feargusa XIV 48 

Caindeachan XIV 103 
| Cairill m. Fiachna XIV 82 

„ m. Muiredaig XIII 324, 330, 336, 

XIV 86 
Cairpre (Coirpri) m. Aeda XIV 100 

„ m. Aililla XIII 346 
„ m. Coirb XIV 58 

„ Condelg XIV 50 
„ m. Lugair XIV 101 
„ Mor XIV 90 
„ Nia Fear XIII318, XIV 58 
„ m. Nindeada XIV 107, 109 
„ m. Ollamain F. XIII 320, XIV 50 

ua Ciarda XIV 76 
| Caiscene m. Congalaig XIV 98 

„ m. Loingseachain XIV 92 

„ m. Sloigeadaig XIV 100 



THE HISTORY OF IHE DESCENDANTS OF IR. 

Caiseda XIV 102 

Caithnia XIV 52 

Canan XIV 98 

Canandan m. Cearballain XIV 94 

n. Quiliuin XIV 106 

m. Dalachain XIV 113 

„ m. Domnaill XIV 108 
m 

m 

- 

. Fuacartaig XIV 111 

. Muiredaig XIV 110 

„ m. Saergaili XIV 97 
„ m. Uidir XIV 106 

Cano XIV 106 

Cantalan m. Didain XIV 93, 94 

„ m. Laigne XIV 102 
„ m. Mailain XIV 93 

„ m.Mail C. XIV 102 
„ mn. Scandlain XIV 112 

Capa XIV 68 
Caraman m. Ailche XIV 105 

„ m. Airmidnig XIV 100 
„ m. Andgada XIV 105 

Carlan XIV 105 
Carran XIV 106 
Carthach m. Daigre XIV 103 

„ ın. Fialascaig XIV 103 
Carthand XiV 109 

Cas Clothach XIV 50 
„ m. Fiacha Araidi XIV 68, 70 
„ m. Fiacha XIV 68 
„ 2m.Isin XIV 58° 

Cathair epscop XIII 354 

„ Mor XIV54, 74 
„ m. Imchada XIV 56 

Cathal m. Aeda XIV 84 

„ m. Conchobair XIV 113 
„ m. Indreachtaig XIV 78 
„ m. Muiredaig XIII 344, XIV 80 

Cathalan m. Cathusaig XIV 103 

„ m. Fiachnai XIV 110 
Cathanach XIV 92 
Cathbad m. Ailcutha XIV 68 

„ nm. Carthand XIV 109 
draoi XIV 60 
m. Eachach XIII 348 
m. Eogain XIV 90 

„ m. Fergusa XIII 354 

Cathdub XII 352 

” 

” 

” 

121 

Cathgobain XIV 105 
Cathill m. Canandain XIV 97, 98 

„ m.Maili F. XIV 112 

Cathisach m. Aililla XIV 70, 113 

. Cantalain XIV 94 

. Cinaetha XIV 113 
. Conmail XIV 94 

. Dubain XIV 9 

. Ogain XIV 82 

„ m. Toruilb XIV 103 
Cathub XIII 358 

Caubar XIV 50 
Ceallach (Cell-) m. Aeda XIV 108 

. Aengusa XIV 96 

. Baedain XIV 114 

. Beice XIV 68, 110 

. Beic Boirche XIII 344, XTV 80 

. Bleidine XIV 88 
n. Fechtnaig XIV 99 

. Fuacartai XIV 107, 108 

. Dlaind XIV 90, 94 
Mail D. XTV 105 

. Mail Ch. XIV 94 

. Murscolaig XIV 116 

. Suibne XIV 97 

. Uidir XIV 108 

BEBEBSBEBER 

BIBBIBIEZE 

S 

BEBEBEBSBESBB 
| Bela m. Caelti XTV 94 

„ m. Con C. XIV 74 

„ m. Dondain XIV 116 
Cealtchair m. Uthechair XIV 44, 52, 

54, 56 
Cearballan XIV 94 

Cearmada XIV 50 

Cearnach m. Beic XIII 344, XIV 80 

m. Oellaig XIV 107, 108 

„ m. Dunchada XIV 95 
m. Echach XIV 116 

m. Thuirnrectaig XIV 92 

Cearnachan m. Ainbleine XIV 95 

m. Eachach XIV 116 

m. Eochacain XIV 113 

m. Faelain XIV 116 

„ m. Mail B. XIV 103 
Ceithern m. Fintain XIV 52 

Ceithirnach m. Cellaig XIV 97 

m. Fidain XIV 115 
m. Meic Themin XIV 115 

” 

” 

” 

” 

” 



12% M. 

Cedluda XTV 105 

Celen XIV 93, 94 

Cendehama XIV 105 

Cend Eitig m. Loingseachain XTV 96 | 
m. Mail Cheiri XIV 104 | 

m. Mail Comga XIV 113 
” ” 

” ” 

m. Ograin XIV 101 n ” 

„ Faelad m. Mongain XIV 113 

= mM RIES 

Cenged XIV 102 

Cerene m. Cronain XIV 102 

„ im. Ultain XIV 96 

Cermna XIII 314, 316. 

Ceu XIV 102 
Cian m. Aililla XII1332, XIV 56, 90 | 

„ m. Coibdenaig XIV 96 

Cianan m. Indrechtaig XIV 111 

Ciar XIV 48 

Ciaran mac in tsaor XIV 109 

Ciar Odar m. Mailachain XIV 102 

m. Mail Ega XIV 104 

m. Mail Eiein XIV 106 
„ ” 

” ” 

r „ m. Scara XIV 92 

Cinaeth m. Oathusaig XIV 113 

„ m. Lethlobair XIV 110 
„ im. Ruarcon XIV 104 
„ m. Tomaltaig XIV 110 

Cliathairi XIV 102, 103 

Clothna XIV 97 
Cluitheochar XIV 97 

Coban XIV 115 

Cobthach XIII 348, 352 
Cochlen m. Forgaib XIV 104 

„ m. Lethehoieil XTV 106 
Coibdenach m. Caich XIV 96 

„ im. Cluitheochair XIV 97 
„ in. Cuain XIV 112 

„ in. Indrechtaig XIV 112 
Coich XIV 98 
Coiclethan XIV 100 

Coirbrein XIV 107 
Coistemnach XIV 113 

Colco (-g0) m. Cellaig XIV 97 
„ m. Condmaig XIV 97 
„ m. Dunchada XIV 95 
„ m. Eargnaith XIV 92 

„ m. Mail T. XIV 116 

. DOBBS, 

| Coleo m. Mongain XIII 340, XIV 64, 

72, 113 

m. Ruadene XIV 98 

m. Suibne XIII 342 

m. Suibne L. XIV 95, 96 

m. Treasachain XIV 99 

Delman m. Abadair XIV 106 

m. Aeda XIII 352 

m. Aedain XIV 109 

Baeth XIII 350 

m. Briee XIV 117 

m. Cosalaig XIII 350 

m. Deamain XIII 338 

m. Dicholla XIV 101, 102 

m. Enda XIV 103 

m. Failbe XIV 99, 100 

m. Libir XIV 93 

m. Maine XIV 90 

Colman m. Sneigin XIV 106 

” m. Tanaidi XIV 100 

Coluim epscop XIII 350, 352 

Coman m. Eogain XIV 90 

” 

” 

” 

m. Faelain XIV 105 

m. Feargnai XIV 116 

m. Tuathain XIII 358 _ 

‚ Combrat XIII 334 

Comgall Bendchor XIV 72, 84, 86 

” m. Mongain XIV 113 

Comgan m. Allchon XIV 109 

” 

” 

m. Ioain XIV 103 

m. Uarabdai XIV 95 

Conachtan XIV 95 

Conad XIV 50 

Conaing m. Aeda XIV 95 

” 

” 

” 

” 

m. Aillein XTV 106 
m. Scandail XIV 95 

m. Scandlain XIV 99, 100 

m. Suairlig XIV 115 

Conaingen m. Conallain XIV 115 

” m. Duibgilla XIV 99, 100 
Conaire m. Eogain XIV 93 

Conall m. Adamnain XIV 94 

” m. Aeda 8. XIII 352 

m. Caemgin ©. XIV 54 

Cernach XIV 58, 62, 68, 70, 72 

m. Colmain XIV 90 

m. Colmain XIV 106 



TAE HISTORY OF THE 

Conall m. Conaing XIV 115 

„ m. Congalaig XIV 106 

. Crimthaind XIV 96 

. Duibduin XIV 96 

. Echach XIV 70 

. Enda XIII 348 

. Forgo XIII 334, XIV 88 

„ Gulban (m. Aengusa) XIV 97 
. Mongain XIII 340 XIV 113 

. Neill XIV 56 

.Sarchon XIV 92, 94 

. Scandail XIV 111, 112 

. Suibne XIV 117 

Genallen m. Maelain XIV 101 

„ m. Muiren XIV 114, 115 

Conamal m. Duibduin XIV 116 

„ m. Robartaig XIV 97 
Conannan XIV 108 

Conapraed XIV 50 

Conchend XIII 344 

Conchrad XIV 56 

Conchobar Abratruad XIV 76, 106 

. Beic XIII 344, XIV 80 

. Cuaran XIV 113 

. Dineartaig XIV 95 
Fiachna XIV 82 

Loingsich XIV 108 
Neasa XIII 318, 324, XIV 46, 

56, 58, 60 

Coneuan XIV 114 

Condad XIII 334 

Condal Caich XIV 100 

Condan XIV 99 

Condmach XIV 97 

Condmese XIV 108 

Condualach XIV 96 

Condub XIV 105 

Congal Cendfota XIII 340, 342, XIV 78 

Claen (Cach) XTV 111 

m. Dubain XIII 352 

m. Eogain XIII 336 

m. Muirgaili XIV 116 
m. Scandlain XIV 113 

ua Dicholla XIV 116 

Congalach m. Aedain XIV 98 

m. Mail S. XIV 93 

m. Cumascach XIV 112 

m 

m 

m. 

Sam: 

uam: 

” 

” 

DESCENDANTS OF IR. 123 

| Congalach m. Tanaidi XIV 106 

‚ Congus m. Adamnain XIV 94 

„ m. Faelehon XIV 99 

Congusan XIV 99 

Conla m. Airt XIV 58 

„ m. Caelbada XIV 68, 70, 111, 117 
„ m. Thaide XIV 90 

Conmael m. Aeda A. XIV 95 

„ m. Duibduin XIV 116 

„ m. Fornaseaig XIV 

„ m. Fuacartai XIV 108 
„ m.Maili C. XIV 94 

m. Reachtabra XTV 96 

m. Ruamain XIV 116 

Onnnaih m. Deatha XIV 102 

„ m.Mail A. XIV 106 
| Conra XIII 340 

Corb m. Fail XIV 58 

„ Ulaim XIV58' 

Core XIV 54 

Corcachan XIV 104 

Cormac Caim XIV 97 

„ Conlongus XIV 58 

„ m. Con Corb XIV 106 

„ mn. Mailain XIV 105 

„ Mar XIV 97 

„ m. Muiredaig XIII 338 

„ Ulfota XII 348 

„ m. Ulltain XIV 97 

Cormacan m. Mailain XIV 108 

„ m. Mail P. XIV 98 

Cormen XIV 99 

Corpach XIII 354 
Corr m. Aeda XIV 100 

„ m. Earca XIII 354 

Cosalach XIII 350 

Öoscrach m. Maili R. XIV 93 

„ m. Muirnig XIV 90, 92 

Öoscrachan XIV 107 

Creamthand m. Aengusa XIV 96 

m. Bleidine XIV 108 

m. Cruachan XIV 93 

„ m. Eachach XIV 72, 101 

m. Forgo XIII 334, XTV 88 

m. Irini XIV 105 

Caden XIV 74 

Cromtainein G. XIII 348 



124 

Croinene XIV 108 

Cronan m. Colmain XIV 102 

„ ın. Fochai XIV 102 

Cruachan m. Dimain XIV 93 

„ m. Flandabrad XIV 107 
„ ın. Foillain XIV 95 

Cruimtheran XIV 111 

Cruitine XIV 103 

Crund ba draoi XIV 57, 68, 70, 88, 

90, 96, 97, 98, 100, 103, 106, | 

10), az 
Crundmal XTV 96 
Cuachan (see Orua-) 

Cu nAeda XIV 99, 100 

„ nAlta XIV 107, 108, 113 
Cuan (-nad) m. Caramain XIV 100 

. Ceirine XIV 96 
. Conaill XIV 96 

. Cronain XIV 102 
. Eachtgusa XIV 97 
. Fear-da-L. XIV 97 

„ Filid XIV 105 
„ m. Temnidi XIV 112 

„ m. Tomaltaig XIV 107, 108 

Cuanchu XIV 99 
Cuannine XIV 114, 115 

Cuaran XIV 113 
Cu nAsca XIV 9 

„ Baile XIV 92 
„ Barran XIV 108 

„ Bili XIV 98 
„ Braind XIV 102 
„ Cadain XIV 94 

„ Caille m. Dithaig XTV 100, 101 
r „ na nEirc XIV 99 

„ Calland XIV 74 
„ Carad m. Con Aeda XIV 99 
= „ im. Duibthiri XIV 96 
„ Casca m. Dubacain XIV 105 
= „ m. Faelain XIV 104 
he „ m. Muirgiusa XIV 108 
„ ceninde XIV 114 
„ een-mathair XIV 114 
„ Cilli XIV 100 
„ Corb XIV 106 
„ Chuaran XIV 70, 113, 114 

„ Chullaind XIV 50, 58, 62, 72 

BEBEBERZE 

. DOBBS, 

| Cn Garbraidi XIII 338 

Cuidenta XIV 68 

Cuileacan XIV 112 
Cuilind m. Coibdenaig XIV 97 

„ m. Conchobair XIV 108 
Cuilindan m. Apsdalain XIV 111 

„ m. Conandain XIV 108 

Cuiliun m. Conaill XIV 106 
„ m. Gormgaili XIV 106 
„ m. Ruainain XIV 99 

Cuimine m. Baedain XIV 115 

„ m. Cail XIV 92 
„ m. Forandain XIV 99 
„ m. Oschon XTV 103, 104, 105 

„ m. Tuathain XIII 358 

Cu Lugdach XIV 107, 108 
ı Cumalcach m. Connaich XIV 106 

„ m. Ultain XTV 109 
Cuman i. Aillein XIII 350, 354, 

XIV 80 
„ 1. Baetain XIII 340 

„ Dub i. Furudrain XIII 340 
„ m.Fath Filid XIV 105 

Cumascach m. Cathail XIV 80 

„ m. Comgain XIV 95 

„ im. Dunchada XIII 350 
„ m. Eisitha XIV 112 
„ m. Flandacain XIV 113 

„ m. Mail D. XIV 70 
m. Mail M. XIV 78 

„ m. Muineachain XIV 101 
„ in. Scandail XIV 111, 112 

Cumni XIII 332 

Cumsadach XIV 102 

Cunsantin m. Agadair XIV 50 
„ m. Blaithmie XIII 344 

Cu Roi m. Beie XIII 344 

m. Dairi XIII 330, XIV 62, 
72 

» „ m. Echach XIV 112 
Cuscraid Mend M. X1V 58 

Cu Ulad m. Duibcendain XIV 101 

ua Flaithri XIV 86 

m. Gilli D. XIV 78 

” ” 

” ” 

$)] ” 

Dael m. Brie XIII 314 

Dagda in Dee XIV 50 



THE HISTORY OF THE 

Daig XTII326 

„ m. Dubthaig XIII 334 
„ m.Lugdach XIV 56 

Daigri m. Mail B. XIV 103 
„ m.Mic Earca XIV 103 

Daille XIV 54 

Daire Barrach XIV 54, 74 

„ m. Deadad XIII 330, XIV 62, 72 
„ m. Duind XIV 109 

Dallachan XIV 113 

Dallan m. Dubthaig XIII334 

„ m. _Lugdach XIII 330, XIV 56, 

88 
Daneil XIV 106 

Darchella m. Baetain XIII 338 
„ m. Senaich XIV 56 

Darearca XIV 109 
Darrtheacht XIV 100 

Deada m. Branchon XIV 48, 56 

Deadad m. Sin XIII 330, XIV 76 

Deaman m. Cairill XIII 324, 330, 336, 

338, XIV 78 
„ m. Conrach XIII 340 

Deatha m. Ceu XIV 102 

Deicell XIII 348 
Dercach XIV 68 

Derthucht XIII 346, 348 

Diarmait m. Aeda XIV 56 

„ m. Cearbaill XIII 354 

m. Dunchada XIV 82 

„ m. Fergail XIV 84 

m. Frithbeartaig XIV 112 

„ ua Mail I. XIV 84 
Dichu m. Dicholla XIV 100 

„ im. Trichem XIII 346 
Dieuill m. Docer XIV 109 

„ m. Eichin XTV 100 
„ m. Fechine XIV 115 
„ m.Fidaig XIA 101, 102 

m. Muinderg XIII 350 

Didan XIV 9, 94 

Dignad XIV 99 
Diman m. Doich XIV 92, 93 

„ m. Fiachnai XIV 99 
Dineartach XIV 95 

Dithach XIV 100 

Diucaill m. Eathach XIV 88, 109 

DESCENDANTS OF IR. 125 

Diuran XIV 102 

Docer XIV 109 

Dochon XIV 107 

Dochuma 336 

Dogaran m. Nathbrain XIV 93 
„ m.Mail Tuataig XIV 107 

Dognagan XIV 93 
Doich XIV 92, 93 

| Doiligen m. Duibgind XIV 103 

„ m. Mail Tuataig XIV 107 
ı Domnall m. Breasail XIV 112 

„ (m. Murchada) XIII 356 

„ m. Loingsich XIV 108 

„ m. Tnuthaig XIV 116 

Domongort m. Eachach XIII 336 
„ m. Prete XII1338, 354, 356 
„ m. Uargusa XIV 95 

Domran 

| Donand m. Bratha XIV 102 
„ m. Nomaill XIV 50 

Dondacan (-dan) m. Gillain XIV 99 

„ m. Taebfota XTV 108 
Dond see Dund 

Dondan m. Caitill XIV 98 
m. Didain XIV 94 

„ m. Duibindrechtaig XIV 104 

m. Endai XIV 58 

m. Flaithnia XIV 116 
„ m. Mail Uidir XIV 104 

Dondchad m. Domnaill XIII 356 

„ in. Eachach XIV 82 
Dondferbais m. Artgusa XIV 108 

„ m. Fergna XIV 107 
Dondgal m. Conairi XIV 93 

„ m. Tiachain XIV 100 
„ in. Mail Caich XIV 108 

Dondgalan m. Cearnachain XIV 95 

„ m. Mail Nemain XTV 108 

Dondslebe ua Cairill XIV 86 
Doraiden m. Caitill XIV 98 

„ m. Conaing XIV 100 
m. Dubacain XIV 104 
m. Dungalain XIV 104 

„ m. Maras XIV 100 
Dorcan XIV 93 
Dosachan XTV 100 
Dothach XIV 100 



126 

Dothan XIV 107 

Druithnia XIV 52 
Duach Galach XIV 103 

Dub m. Tomair XIII 320, XTV 50 

Dubachan XIV 112 
Dubadaig XIV 114 
Dubainech Rigda XIV 107 

Duban m. Ceallachain XIV 94 

m. Conaing: XIV 95 

„ m. Fuacartai XIV 95 

„ m.Mail Chon XIV 101 
„ m. Mail Ochtraig XIV 115, 116 

„ m. Mail Odir XIV 108 
m. Mail Samna XIV 90 

„ m. Martanain XIV 115 

m. Muirthili XIV 100 
De m. Ailchi XIV 105 

„ m. Dondain XIV 104 
„ m. Tomrair XIV 101 

Duberon m. Dubadaig XIV 114 

„ m. Luachdubain XIV 101 

Dub-da-braine XIII 344 

» „ inbher XIV 112 
Dukbdairi m. Cochlein XIV 104 

„ m. Meic Themin XIV 114 

Dubdeochan XIV 56 

Dubdithruib XIV 98 
Dubdoile XIV 95 
Dubduin m. Conaill XIV 96 

„ m. Cuannine XIV 115 
„ m. Mochloingsi XIV 96 
„ m. Saergusa XIV 116 

Dubgall m. Aeda XIV 84 

„ m. Fiachna XIV 110 

Dubecan m. Branduib XIV 105 
„ m. Mail Sneachta XIV 104 

„ m. Mochain XIV 112 

Dubindbir XIV 95 
Dubindsi m. Espe XIX 102 

„ m.Liurain XIV 112 
„ m. Mail Patraie 

Dublacha XIII 340 

Dubloingse XIV 108 

Dubrama XIV 9 

Dubroa XIV 107 

Dubodar m. Ceind Eitig XIV 96 

„ m. Sluagadaig XIV 116 

M. E. DOBBS, 

Dubslane XIV 95 
Dubslige XIV 99 
Dubthach m. Beice XIII 344 

Daeltengad XIV 101 
m. Duind XIV 101 
m. Miandaig XIIl 334 

„ m. Rosa XIV 56 

m. Rori 

m. Runain XIV 100 

Dubthachan m. Aeda XIV 114 
„ m. Segain XIV 104 

Dubthend m. Cantalain XIV 94 
„ m. Caubair XIV 50 

„ m. Deamain XIII 330 

Dubtoit drai XIII 342 
Dubtuama XIV 98 
Dubthuile XIV 92 
Duibeasa XIV 104 
Duib Eitig m. Conamla XIV 116 

e „ m. Eiremoin XIV 117 

> „. m. Fuacartai XIV 107 
er „ m. Mail Mena XIV 110 

Duibgend (-cend) m. Echach XIV 108 

„ m. Eochacain XIV 103 
„ m. Mail Ega XIV 104 
„ m. Muirgusain XIV 100 

Duibgilla m. Eogain XIV 102 

„ m. Luachdubain XIV 97 
„ m. Mail Brigdi XIV 95 

„ m. Muirthaili XIV 99, 100 
Duibile XIV 109 
Duibindrecht m. Andgada XIV 104 

„ m. Fearchair XIV 102 

„ m. Coibdenaig XIV 112 
Duibleach XIV 102 
Duibne m. Findacain XIV 107 

„ m. Fuacartai XIV 107 
„ m.Mail Tuataig XIV 107 

| Dnibseuile XIV 109 
Duibthir XTV 96 
Dunacan XTV 96 

Dunadach m. Cuannine XIV 115 

„ m.Conaill XIV 112 
„ m. Forbasaig XIV 98 
„ m.Mail Brigdi XIV 99 

„ m. Padraie XIV 101 

Dunadan m. Dungaili XIV 103 



THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 

Dunadan m. Mail Ciarain XIV 116 
Dunchad m. Blaithmeie XIII 344 

„ m. Conaing XIV 95 

„ m. Diarmaid XIV 112 

„ m. Dungaili XIV 95 
„ m.Eachach XIV 82 

. Fiachnai XIII 340, 242 

. Loicheine XIV 78, 90 

. Ronaich XIII 350 
„ m. Tuathain XIII 358 

Dunchadan m. Caitill XIV 98 
Dunchon m. Maili Tuataig 

„ m. Tnuthain XIV 116 

Dund m. Baedain XIV 101 

„ m. Ruidgiusa XIV 109 

Dungal m. Apsdailain XIV 111 

. Caitill XIV 98 
. Cathisaig XIV 113 

Conchobair XIV 95 

. Cumalcaich XIV 106 

. Dubain XIV 90 

. Mail Br. XIV 103 

. Mail T. XIV 113 
. Scandlain XIV 70, 113, 114 

ss . Tresachain XIV 99 

Dungalach XIV 103 

Dungalan m. Caitill XIV 97 
. Con Rai XIV 112 

m. Eiremoin XIV 113 

m. Mailain XIV 101 

„ m. Mail F. XIV 111 

m 
m 

EB BB 

BSEEBBEBBE 

B 

. Scalda XIV 112 

. Toilgen XIV 104 

Eachtgus XIV 97 
Earc (Eree) m. Cairbre XIV 58 

„ m. Cruind XIV 90, 103, 106 
„ m.Iarna XIV 98 
„ Slaine XIV 48, 56 

Eargnaith XIV 92 

Eber m. Bethuail XIV 102 
„ mn. Ir XII 314, 316, XIV 50 

Ebrece (Eibreac) XIII 314, XIV 50 

Eibleachan XIV 94 
Eichin (see Feichin) 

Eididen XIV 104 
Eileachan XIV 92 

| 

127 

Eiltine m. Clothna XIV 97 

„ m. Luigdeach XIV 107, 108, 109 
Eiremon m. Aeda XIV 84 

„ m. Blaithmie XIV 112 
. Cuilind XIV 108 

„ m. Foilleacain XIV 113 

. Mail Br. XIV 106 

. Martain XIV 99 

. Milead XIII 314, 316, XIV 50 

. Muirthili XTV 106 

. Tumachain XIV 114 

„ m.ua Condla XIV 117 
Eirnine XIII 336 

Elebra XIV 105 

Eman m. Conmael XIV 116 

Enan m. Feda XIV 106 

Enchur (see Aenchuir) 

Enda m. Cuachain XIV 93 

„ m. Eogain XIV 90, 92, 93 

„ m. Forgo XIII 334 

„ Rogailneach XIII 348 

„ m.Setnai XIV 58 
„ m. Themnen XIV 103 

Eochaid (Eocho) m. Aililla XIV 70 

„ m. Airisnig XIV 104 

„ m. Ardgail XIII 330 

„ Auath XIV 348 
. Bleidine XIV 108, 109 

m. Breasail XIV 113 

m. Briain XIII 350, 352 

„ m. Broin XIV 72 
m. Cathusaig XIV 94 

Coba XIV 68, 111 
„ m. Condla XIV 68, 70, 111, 115, 

ltr 
m. Conmael XIII 316 

„ mm. Cruind XIV 70, 88, 106 

m. Cuannine XIV 115 

„ m. Dunada XIV 112 

m 

m 

B 

. Dunchada XIII 350 

. Dungaili XIV 98, 111 
Tachcheand XIII 316 

Eachbeoil XIV 62, 72 

m. Eire XIV 98 

m. Feidlimid XIV 101 
m. Fiachna XIII 330, XIV 82 

m. Fiachrach C. XIV 113 



128 M. E. DOBBS, 

Eochaid Gundat XIII 326, 346, 348 
Iarlaithe XIV 68, 70, 74, 88, 

111 
m. Loingsich XIV 107, 108 

m. Lugdach XIV 72 
Muigmedon XIV 103 
m. Muiredaig XIV 96 
m. Muiredaig M. XIII 336 

m. Muirgiusain XIV 100 

Mumo XIII 318 
m. Murscolaig XIV 116 

Rig-eiges XIII 334 

Sulbindi XIV 58, 60 
Taebfada XIII 332 

Hochacan (-dan) m. Aeda XIII 330, 

XIV 86 
m. Cathusaig XIV 113 

. Congalaig XIV 113 
. Feargusa XIV 103 

. Flaithnia XIV 114 

. Lethlobair XIV 110 EEEEERS 
Roduz XIV 9 

Eogan m. Ailchon XIV 103 

m. Ceilein XIV 94 

m. Celtair XIV 52 

m. Cinged XIV 102 

m. Cruind XIV 90, 92, 93, 106 

m. Cosalaig XIII 350 

m. Duach G. XIV 103 

m. Echach XIV 116 

m. Fearadaig XIV 93 
Garb XIV 54 

Merchrom XIII 336, XIV 86 

m. Neill XIV 56 

m. Treasachain XIV 92 

m. Trichim XIII 346, 348 

m. Toruilb XIV 103 

Korean XIV 98 
Erc (see Eare) 

Erech Ebruad XIV 102 

Ernasc XIV 72 

Errudan XIV 101 

Esith XIV 112 

Espe XTV 102 

Etba XIV 95 

Ethnend XIV 102 

Eterscel XIIl 344, XIV 80 

Fachtna m. Aeda XIV 99, 100 

” 

” 

Faelan 

m. Rudraige XIV 50, 52 

m. Senchada XIV 46 

m. Allchon XIV 105 

m. Baeth XIV 115 

m. Beice XIV 116, 117 

m. Caindig XIV 103 

. Conceninde XIV 114 

. Duibgilla XIV 100 

. Gusain XTV 116 

. Ronain XIV 99 

. Segain XIV 104 ErBSEZETE 
Taslchn m. Faelain XTV 99 

” 

” 

m. Forandain XIV 99 

m. Ronain XIV 99 

Failbe m. Cuimine XIV 99 

» 

” 

” 

” 

m. Feargusa XIV 98 
m. Moinechain XIV 95 

m. Ronain XIII 356, XIV 99, 100 

m. Tuathain XIII 358 

Faindleine Bruitb. XIII 338 

Fal XIV 56, 58 

Falan XIV 106 

Fallach XIV 92 

Fath Filead XIV 105 

Fathge XII 354 
Feada XIV 106 

Fearadach m. Aililla XII1330 

” 

n 

” 

” 

m. Orimthand XIV 105 

m. Eachach XIII 352 

m. Feargnai XIV 116, 117 
m. Sinill XIV 93 

Fearaissde XIV 102 

Fearchar m. Cathbad XIV 109 

” 

” 

n 

m. Congusa XIV 94 

m. Muirneachain XIV 102 

m. Oisene XIV 104, 105 

Fearcharan XIV 94 

Fear Ceartne XIII 318 

” 

” 

Cerda XIII 340 

-da-crich m. Cantalain XIV 94 

m. Conaill XIV 94 

» » m. Dunchada XIV 112 

„lach XIV 70 

„laeg XIV 97 

„ leithi XIV 97 

” ” 

Hear domnach XIV 99 



THE HISTORY OF THE 

Feargach XTV 106 

Feargal m. Aeda XIV 84 

„ m. Artrach XIV 114 

„ m. Dairchella XIII 324, 338 

„ m. Dungaili XIV 113 

„ m.Mail U. XIV 9 
Feargna m. Artgail XIV 107, 108 

„ m.Eachach XIV 116, 117 

„ Garb XIV 54 

„ m. Gormgaili XIV 108 

„ ua Ibdaig XIII 338 
Feargus m. Aedain XIV 70, 88 

„ m. Aililla XIV 56 
„ m. Baedain XIV 115 

„ Bot fo B. XIII 332 
„ m. Cathbaid XIV 109 
„ m. Coistemnaig XIV 113 
„ Dubdetach XII1326, 330, 332, 

348 
„ m. Eachach XIV 82 

„ m. Enda XIII 348, 354 
„ m. Fochai XIV 101 
„ Foltlebor XIII 332 

„ For deiri B. XIII 332 
„ Gailine XIV 68 

n. Mail D. XIV 98 
. Mail Du. XIII 350 
. Mail O0. XIV 93 

m 

m 

m. Roich 
r 

„ m. Rosa N XIV 48, 50, 58, 76 

m 

m 

1 

. Themain XIV 103 

. Timen XIV 104, 105 
„ m. Thuathail XIV 112 

Feargusan m. Eileachain XIV 92 

„ m. Mochain XIV 96 

Fearrda XIV 9 

Fear Thascair XIV 98 
„ Tlachtga XIV 50 

„ Toiched XIV 50 
„ Teched XIV 50 

Fechin m. Anrothain XIV 116 
„ m. Fiachnai XIV 115 
„ m. Luigne XIV 100 
„ Mail F. XIV 115 

Fechtnach XIV 99 
Feidlimid m. Cais XIV 70 

m. Maethair XIV 101 
n 

DESCENDANTS OF IR. 129 

Feidlimid m. Mail ©. XIV 70 

„ Mumain XTV 44 

„ m. Rosa XIV 101 

| Ferb XIV 68 
\ Fetheir XIV 50 

Fiach m. Cais XIV 58 

„ m.Dairi XIV 54, 74 
„ m. Fergusa XIV 50 

„ m. Imchada XIII 346, XIV 88 

Fiacha m. Altain XIV 107 
„ Araidi XIV 62, 68, 100 

„ m. Cruind XIV 90, 106 

„ Finscothach XIII 316, 320, 
XIV 50 

ı Fiachan m. Failbe XIV 95 

„ m. Fuacartai XIV 95 
„ im. Mailine XIV 116 
„ m. Mail S. XIV 104 
„ m. Mongain XIV 115 _ 

„ m. Muirthili XTV 100 
m. Niath XIV 113 

| Fiachna (-ra) m. Aeda m. E. XIV 115 

„ m. Aeda R. XIII 330, XIV 82 
„ m. Aeda Uallaig XIV 99, 100 

„ im. Altain XIV 107 
„ Anchrdi XIV 90, 95, 96 
„ m. Baedain XIV 64, 68, 74, 88, 

a 
„ m. Briain XIII348, 352 

„ Caich XIV 70, 113 
„ ın. Cellaig XIV 114 
„ Cosalach XIV 113, 114 

„ m. Cruind XIV 98 
„ m. Deamain XIII338, 340, 342, 

XIV 78 
„ m. Duib E. XIV 107, 110 
„ m. Duibthind XIII 330 

„ ın. Dunchadain XIV 98 
„ m. Dungaili XIV 114 

Fear Mara XIII 330 
„ Findamnas XIV 68 

„ m. Frithbeartaig XIV 112 
Laib XIV 90 
m. Lethlobair XIV 110 

„ Bec m. Maine XIV 97 
m. Maili D. XIII 356 

„ m. Sloigeadaig XIV 100 

Zeitschrift £. eelt. Philologie XIV, 1u.2. ) 



150 

Fiachna m. Tuathain XI 858 

Fialascach XTV 103 

Fianchomais XIV 108, 109 

Fiandachta XIV 102 

Fiatach Find XIII 326, 330, 332, 346, | 

XIV 88 

Fieachan XTV 107 

Fidan XIV 115 

Fidbeartach XIV 115 

Fil Filead XTV 56 

Finan m. Aeda XIII 350 

„ m. Colmain XIII 352 
„ m. Eogain XIIl 336 

„ in. Forais XIV 102 

Find m. Blatha XIII 320, XIV 50 

„ m. Fuacartai XIV 108 
„ m. Ollam. F. XIII 320 

Findacan XIV 107 

Findach XIV 106 

Findachta XIV 115 

Findan (-tan) m. Conchraid XIV 56 
1. Cruind XIV 98 

. Fintannain XIII 354 

Laindiuin XIV 74 

Neill XIV 52 

Thigernaig XIV 9 
Tindehad m. Feacha XIV 58 

„ m. Muirigach XIV 68 

EB 

m 

” m. 

m. 
m. 

„ m. Ogamain XIII 330, 332, 346, 

XIV 88 
Findchaem XIV 90 

„ 1. Eachach XIV 58 
Findellach XIV 92 
Findia Cluana Eraird XIV 56 

„ m. Eogain XIV 86 

„ m. Maigi Bili XIII 346, 350 
Findoll Ciserne XIV 66 

Fingin m. Deamain XIII 338 

„ m. Fiachrach XIV 95, 96 
„ Inmmescorach XIV 90 
„ m. Ronain XIII 356 
„ m. Tuathain XIII 358 

Finscoithi XIV 58 
Fintannan XIII 354 
Firgalach XII 348 
Fithehellach XIV 115 
Flaithbeartach m. Fiachain XIV 95 

M. E. DOBBS, 

‘ Flaithbeartach m. Mail Feada 

XIV 106 
„ m. Mail Fuataig XIV 111 

| „m. Meie E. XIV 110 
„ m. Thomaltaig XIV 110 

Flaithfile XIV 98 
Flaithnia m. Blaithmie XIV 116 

„ m. Mail Br. XIV 114 
Flaithri m. Fiachra XIV 113 

| .„. ın. Meie Eitig XIV 110 

Flaithus XIV 108 
Fland m. Coibdenaig X1V 96 

„ m. Domongairt XIV 9% 

„ m. Duibthachain XIV 104 

„ Enech XIV 111 
„ m. Feargaili XIII 338 

„ Foirtre XIIT344 

„ im. Longain XIV 95 

„ m.Mail C. XIV 96 
m. Muirchada XIV 112 

Flandahrad XIV 107, 108 

Flandacan m. Canandain XIV 106 

. Eachach XIV 113 

„ m. Eochadain XIV 110 

. Gormain XIV 116 

„ in. Mithicen XIV 114 

2, Ati 5 XIV 115 
m. Sluagadaig XIV 92 

Elatechau XIV 112 

Focartach (see Fuac-) 

Focha Bee XIV 101, 102 

Fodlaid (Fog-) m. Fiachra XIV 97 

„ m. Flaithbeartaig XIV 110 
„. m. Niad XIV 98 

Foillan XIV 93 

Follen XIV 109 

Follfotha XTV 50 
Follican XIV 113 

Fomar XII1 320, XIV 50 

Forandan (-nan) m. Condain XTV 99 
„ m. Corcachain XIV 104 

. Forgaig XIV 106 

. Faelchon XIV 99 

. Gudalaig XIV 101 

. Segain XIV 103, 104 
Dora XIV 102 

| Forbailig m. Abadair XIV 106 

ERBE 



THE HISTORY OF THE 

Forbailig m. Cuiliuin XIV 106 
„ m. Seigine XIV 106 

Forballach m. Colmain XIV 101, 102 

„ m. Seitrig XIV 74 

Forbthach XIV 116 

Forbusach m. Guasain XTV 98 
„ m. Meadraig XIV 94 
„ m. Saergusa XIV 116 

Forchellach XIV 100 
Forgo (-co) m. Dallain XIII 330, 

XIV 86, 88 
„ im. Ernaisc XIV 72 
„ m. Fearadaid XIII 330 

Fordath XIV 46 

Forgab XIV 104 

Forindal m. Suanaig XIV 93 

„ m. Ultein XIV 97 

Fornascach m. Indellaig XIV 90, 92 

„ m. Ultain XIV 9 
Fothad m. Conaill XIV 70 

„ m.Fil Filead XIV 56 
Fraechar Foirtre XIV 90, 106 

„ m. Baethine XIV 97 
Freemare XIV 104 e 

Frithbeartach m. Echach XIV 112 
„ m. Mail Fothartaig XIV 112 

Fritheachan XIV 95 

Frithen XIV 96 

Fuacartach m. Cearnaig XIV 107 
„ m. Cianain XIV 111 

. [Con] Alltai XIV 107, 108 

. Conmael XIV 108 

. Cumascaig XIV 70 

. Dungalain XIV 112 

. Flaind XIV 95 

. Loingsich XIV 98 

. Mail Ligi XTV 92 
„ m. Meic Thail XIV 108 

Fuacartan m. Gairbith XIV 92 

Fuinche XIV 109 

Furaran Othra XIII 350 

Furudran m. Beice XIII 340 

m. Maili Duin XIV 96 
„ m. Thomaltaig XIV 110 

Furme XIII 330 

334, 

BIEIEIE EIBIBTE 

” 

Gabadan XTV 100 

DESCENDANTS OF IR. la 

Gabran XIII324, 328 

Gaineamach XIV 112 

Gaitgus XIV 98 

| Garb i. Eilline XIII 338 

„ m. Mongain XIV 113 

Garbanach XIV 115 

Garbith m. Con Baili XIV 92 

„ m. Eochacain XTV 86 

„ m. Muiredaig XIV 110 

Gealan XIV 115 

| Geide Ollgothach XIII 320, XIV 66 
Gilla Domonguirt XIV 78 

Gillan XIV 99 

| Ginga XIV 68 

Ginfiech XIII 338 

Glade XIV 97 

Glas XIV 56 

Glasan XIII 338 

Glasruibe XIV 101 

Gleandan XIV 93 

Glofine XTV 108 

Gnima XIV 96 

Gnitheach XIV 93 

Gnotigeard XIII 358 

Goidel Glas XIV 97 

Granda XIV 92 

Grecor XIV 99 

Gorman m. Meic Thenid XIV 113 

„ m. Ruamain XIV 115, 116 

Gormflaith XTV 70 

Gormgal m. Anrothain XIV 115 

. Artgusa XIV 106 

m. Condmese XIV 108 

m. Flaithus XIV 108 

„ m. Mail Finda XIV 114 

m 

m 

B 

. Saergnaig XIV 114 

. Saerniad XIV 114 
„ m. Ruidgili XIV 116 

Gormgus XIV 115 

Guairi m. Baedain XIV 115 
m. Cosalaig XIII 350 
m. Deamain XIII 338 

m. Duib Eitig XIV 110 
„ m. Muirguisain XTV 100 

Guasan (Gusan) Chaillne XIV 97 
m. Colmain XTV 99, 100, 102 

m. Eachach XTV 116, 117 
9+ 

B 

” 

” 

” 

” 

” 



132 

Guasan m. Mail Patraie XIV 102 

„ m. Mail Tuili XIV 98 

Guasachan XIV 105 

Gudalach XIV 101 

Homan XIV 101 

Iarand XIV 74, 76 

Jarnan. m. Aeda XIV 114 

„ m.Fir Thascair XIV 98 

Ibar m. Oichi X1V 60 

Ibdran (see Ibdusan) 

Ibdusan m. Adamnain XIV 94 

„ m. Aelgusain XIV 92, 94 

Ibel XIV 54 
Icer 

Idan 

Idnaidi XIV 93 

Jan XIV 97 

Ilchad XIV 93 
Illand ua Neill XIV 338 

„ in. Fiachra L. XIV 94 
Imchad m. Cais XIV 68 

„ m. Conla XIV 90 
„ m. Cormaic XIV 106 

n. Dubthaig XIV 56 

m. Findchada XII 330, 332, 346, 

XIV 88 

„ m. Lama XIV 1083 
Imraitech m. Coiclechain XIV 100 

„ m. Largnaig XIV 100 

Inboth XIV 50 

Indeacht XIV 56, 88, 90 

Indeisech XIV 94 

Indellach m. Airmeadaig XIV 90 
„ m. Blaithmeie XIV 92 

„ m. Cellaig XIV 96 

Indiu m. Echach XIV 98 

„ 1. Lagdach XIV 56 

Indreachtach m. Blaithmie 344 

. Congalaig XIV 112, 113 

. Dungaili XIV 111 

. Gabadain XIV 100 

. Lethlobair XIV 68, 70 

. Muiredaig XIV 110 

. Tigearnain XIV 112 

- 

ESBEEZEZEZETE . Tomaltaig XIIT344, XIV 78 | 

M. E. DOBBS, 

Indreachtach m. Tuathail XIV 112 
Indrine (Irine) m. Aengusa XIV 105 

„ m. Mail Domnaig XIV 105 

Ineol XIV 101 
Ir m. Milead XIII 314, XIV 50 

Iran XIV 105 
Ireasach m. Failbe XIV 99 

„ m. Oschon XIV 104 

Irgallach m. Cethirnaig XIV 115 

„ m. Colcon XIV 98 

Irial Glunmar XIV 52, 62, 64, 68, 72 

Irracan XIV 105 

Ioan XIV 103 

Isin XIV 58 

Labraid m. Amalgaid XIV 74 
„ m. Cairpri XIII 320, XIV 50 
„ m. Imchada XIV 106 

Lachtnan m. Duibgilla XIV 100 

„ m. Dungaili XIV 106 
Laegaire m. Uruind XIV 90, 106 

„ m. Trechim XIII 346 
Laegusan XIV 106 
Laidceand 329 
Laigne (Laingi) m. Ainbchellaig 

XIV 106 
„ m. Ailgili XIV 102 
„ m. Cochlen XIV 104 

„ m. Dunchadain XIV 98 
Laiserne XIV 99 

Lama m. Conchobair XIV 58 
„ m.Eire XIV 58 

„ Feola XIV 103 
Landgus XIV 98 
Landuin XIV 74 
Largnach XIV 100 

Lasair XIII 346 
Lathged XIV 102 
Lerthaine XIII 344 
Lethchoieil XTV 106 
Lethlobar m. Eachach XIV 68, 70 

„ m. Loingsich XIV 68 

„ m. Meiec Eitig XIV 110 
Liber XIV 93 

, Lingue XIV 102 

Lir XIII 354, XIV 50 
Litach XIV 106° 



THE HISTORY OF THE 

Loarn Mar XIV 54 

Lochlaind XIV 86 

Loga XIV 102 
Loichene XIV 90, 95 

Loingthe m. Forgo 334 
Loingseach m. Ainmirech XIII 356, 

358 
. Ciar Uidir XTV 92 
. Colean XIV 95 
. Dungaili XIV 98 

Eochacain XIV 86 
. Fiachnai XIV 82 
Fuacartai 

Maelain XIV 98 

. Meie Eitig XIV 110 
. Niad XIV 107, 108 
. Tomaltaig XIV 68, 110 

Toingeeächen m. Alladain XIV 108 
. Con Asca XIV 92 

„ Chailli XTV 98, 99 
„ Calland XIV 74 

.-mael XIV 96 

. Eogain XIV 103 

. Feargusa XIV 104 
. Granda XIV 92 

. Maelain XIV 98 
m. Thomaltaig XIV 110 

on XIV 112 

Londchada (-ceta) XIV 62, 72 

Longan m. Duibthaig XIV 100 
„ m. Maileine XIV 93 
„ m. Muirthaili XIV 102 
„ m. Ruamain XIV 95 

„ m. Ruaindiden XIV 99 
Lorcan m. Duib Eitig XIV 110 

„ m. Dubachain XIV 112 
Luachduban m. Biline XIV 101 

m. Mail Brigdi XIV 98 

m. Mail Eitig XIV 98 
m. Suibne XIV 97 

BErsssssss 

” 

” 

” 

Lugaid m. Aengusa XIII 330, 334, 

XIV 56, 88 
m. Cairpri XIV 107, 108, 109 

m. Carrthaig XIV 103 

m. Crimthaind XIV 101 

m. Fergnai 
m. Fergusa XII 354 

1 

DESCENDANTS OF IR. 133 

Lugaid m. Forgo XIII 334, XIV 88 
. Glasruibe XIV 101 

. Labrada XIV 106 

. Rosa XIV 68, 72, 88 
m. Carrthaig XIV 103 

. Coirpri XIV 101 

m. Loga XIV 101 

en XIV 106 

Lugne XIV 100 

Luigiden XIV 105 
Luigir XIV 101 

Luirgine XIV 111 
Luran XIV 112 

Mac Arsa XIV 104 
Cuilind XIII 354 

„ Darreacht XI11356 
„ Dub XIV 104 

Eitig m. Guasachain XIV 105 
Eitig m. Lethlobair XIV 68, 110 
Erca m. Fergusa XIII 354, 356 

Erca m. Imchada XIV 103 

„ Jaraind XIV 105 

Loingsig XIV 95 
„ Nine eiceas XIV 114 

Rithe XIII 346 
„ Tail XIV 108 

Teinid XIV 113 
Temin XIV 115 

Madadan m. Aeda XII1330, XIV 86 

„ in. Muiredaig XIV 84 

Mael Aba XIV 102 

' Maelachan m. Diurain XIV 102 

m. Fearchair XIV 105 

m. Feargusa XIV 105 

m. Irracain XIV 105 

m. Momair XIV 9 

Maelan m. Aeda XIV 114 

m. Branain XIV 101 

m. Coscraig XIV 93 

m. Cuain XIV 97 

m. Feargnai XIV 108 

m. Indiu XIV 98 

m. Loingsechain XIV 98, 99 

m. Mail Gairb XIV 105 

m. Rudgusa XIV 104 

m. Saergaili XIV 93 



154 M. E. DOBBS, 

Mael Andaig XIV 106 
Baethad m. Dunchadain XIV 98 

ei m. Feargusain XIV 92 

Brigdi m. Broenain XIV 99 
. Caitill XIV 98 
. Ceilein XIV 93, 94 
. Cellaig XIV 116 
. Cernaig XIV 116 

. Conaing XIV 106 

. Duibcheanain XIV 

104 
Brigdi 
a 

” m. 

XIV 107 
Brigdi m. Odarchon XIV 114 

„ m. Toruilb XIV 103 

„‘ m. Saergosa XIV 116 
m. Ugroin XIV 103 

. Findain XIV 9 

Mailacain XIV 102 

> Fuataig 

Mxel Ösich m. Niad XIV 108 

” 

” 

m. Scandail XIII 342, 

XIV ab, 16) 

Calland XIV 115 

Maelche in Ardain XIII352 

” m. Taraind XIV 76 

Mael Cheiri XIV 104 

Ciarain XIV 116 
Cirie XIV 93 
Coba m. Fiachnai XIII 330, 340, 

342, XIV 78, 80 
Coba m. Fornascaig XIV 93 

„ m. Mail Cothaig XIV 70 
„ m. Mochloingsi XIV 96 

Comga m. Airisnig XIV 100 

„ m. Eochacain XIV 113 

Comgaill m. Coirmein XIV 99 
e m. Mail Brigdi XIV 

104 
Chorgais XIV 105 

Cothaig m. Cellaig XTV 90, 94 | 
„» im. Chonaill XIV 96 
„ m. Feargusa XIV 70 
„ m. Mail Duin XIV 94 

Chu XIV 101 
Cuene XIV 101 
Cuimine m. Dubain XIV 101 

„  m.Mail Aba XIV 102 

” 

Mael Dairi m. Fiachrach XTV 98 

Dochuma m. Airmednig XIV 95 

" m. Cernaig XIV 116 

„m. Eididein XIV 104 
„ m. Eogain XIV 103 
„ m. Mailacain XIV 105 

m. Mail Mocheirgi 

xIV 105 
Domnaig m. Con Casca XIV 104 

„ m. Mail Chorgeis XIV 

105 
Domnaig m. Monaig XIV 96 
Doraig XIV 112 
Duin m. Aedain XIV 70 

Beice XIV 110 

Canain XIV 98 
. Cellaig XIV 114 
. Cethirnaig XIV 115 
. Cuannine XIV 114, 115 

. Con Cadain XIV 94 

Dunchadain XIV 98 

Fiachnai XIII 340 

Fingin XTV 96 

Martanain XIV 112 

. Muinderg XIIL 350 

. Ronain XIII 356 
. Tomaltaig XIV 110 

. Tuachair XIV 96 
XIV &2 

Hanse m. Chantalain XIV 94 
„ m. Nathalain XIV 104 

Ega m. Forandain XIV 104 
„ mn. Oistir XIV 104 

Eiein XIV 106 

u 
„Fialein.e 

Maelene m. Meadraidi XIV 93, 94 

„ m. Muirscolaig XIV 116 
Mael Eitig XIV 98 

Eoin XIV 92 
Fabaill XIV 115 
Feada XTV 106 
Feile m. Congusain XIV 99 

„ m. Dubain XIV 101 
Fiachain XIV 100 
Fiaich XIV 115 
Findia m. Mail Snechta XIV 96 

„ m. Mocain XIV 105 
„ m. Ubain XIV 114 



THE HISTORY OF THE 

Mael Fithrig m. Condualach XIV 96 | 
„ m. Öumaleaich XIV 109 

„ m. Muiredaig XIV 76 

Fothartaig m. ArtgalainXIV112 | 
> m. DunchadaXIV 112 
n m. Mail C. XIV 112 

Fuaid XIII 344 

Fuataig m. Mail Caich XIV 111 
„  m.Ruadrach XIV 107 

Gairb XTV 105 
Gal Bec XIV 97 

Igrid XIV 102 
Isa XIV 92 

Ligi XIV 92 
Maedo XIV 94 

Martain m. Dondadain XIV 99 

„ m. Fiachain XIV 100 

„ m. Luigidein XIV 105 

„  m.Mail Brigdi XIV 116 
„  m.Muiren XIV 108 

Meana m. Cethirnaig XIV 115 
„ m. Lethlobair XIV 110 

Michil XIV 102 
Mithig XIV 102 
Mocheirgi m. Ailge XIV 105 

m. Cuachain XIV 107 

m. Indreachtaig XIV 

m.Lonain XIV 112 

m. Muiredaig XIV 108 

= m. Tuibne XIV 105 

Modna XIV 100 

Morda m. Dunacain XIV 96 

m. Dunchon XIV 96 
” 

” 

Muire m. Canandain XIV 108 

m. Dondacain XIV 108 

„ m. Fuacartai XIV 112 

Nemain XIV 108 

Ochtraig m. Conairi XIV 93 

m. Dicholla XIV 115, 

” 

” 

116 
Odar m. Aeda XIII 350 

m. Bleidine XTV 108, 109 

Caich XIII 356 
” 

” 

m. FeargusainXIV 92 | 

m. FuacartaiXIV107 

m.MailDochumaXIV105 | 

DESCENDANTS OF IR. 135 

Mael Odar m. Freemaire XIV 104 
5 „ m. Muredaig XIII 336 

n „ m. Tuathain XIII 358 
„ Odrain XIV 105 
„. Patraice m. Caiscene XIV 98 

n. Cantalain XIV 102 

. Ceilein XIV 94 
5 . Cumsadaig XIV 102 

= „ m. Dondain XIV 104 

" „ m. Feargaili XIV 114 

„ „ m. Feargusain XIV 92 

en „ nn. Mail Fuataig XIV 107 

„ m. Mail Morda XIV 96 
„ Pedair XIV 116, 117 
EB eXIVND, 
„ Ruibi m. Nathbriun XIV 93 
x „ m. Scandail XIV 111 
„ Ruain XIV 111 

„ Samna XIV 90 
„ sSeail XIV 106 
„ Sluaig XIV 100 

„ Sneachta m. Anand XIV 96 
x > m. Morna XIV 104 

„ Suthain XIV 93 

„ Tealcha XIV 84 

„ Teglaig XIII 356 
„ Temin XIV 116 
„ Tenid m. Dungaili XIV 113 

n „ m. Muiredaig XIV 112 

„ Tola XIV 107 
„ Toraid XIV 93 

Trea XIV 102 
Tuile m. Dondgaili XIV 93 

m. Mail Fithrig XIV 109 
n „ m. Snedgusa XIV 98 

Umai m. Chonaill XIV 96 

s „ m. Fingin XIV 95 

Maen (see Maine) 
Maenach m. Firaissdi XIV 102 

m. Loichene XIV 95 
„ mm. Mail Dochuma XIV 104 

Maengal m. Adamnain XIV 94 

m. Fiachain XIV 100 

m. Fodlata XIV 97, 98 

S - 

m 

m 

” ” 

” 

” 

” 

| Maethar XIV 101 

Magach Muindich XIV 101 
Maine m. Aengusa XIV 95, 97 



136 

Maine m. Aengusa Ol. XIII 317 

„ m. Cail XIV 90 

„ m. Forgo XIII 330 

„ m. Fothaig XIV 70 

„ do Luignib XII 354 

Maithguba XIV 46 
Mal m. Rochraidi XIV 68 

Manannan m. Lir XIII 354, 356 

Mantanan m. Cailline XIV 108 

Martanan m. Flatechain XIV 112 

„ m. Gormgusa XIV 115 
Maras XIV 100 

Mascal XIV 106 

Mathuirchoem XIII 346 

Meadrach m. Nainend XIV 93, 94 

„ m. Cuain XIV 102 

Mealmeda XIV 115 

Meanoca XIV 106 

Mearaidi XIV 104 

Meargaid XIV 114 
Meargus XIV 114 

Meascor XIII 344 

Meirtneach XIV 96 
Meithrech XIV 74 

Memnon XIV 50 

Mess Corb XIV 76 

Miadachan m. Coleon XIV 98 
„ m. Fuacartai XIV 98 

„ m. Ruanaiden XIV 98 
Miandach XIII 334 

Midgal m. Faelchon XIV 99 

„ m. Forandain XIV 99 
Midgnai XIV 50 
Migach XIV 112 

Mil XIII 314, XIV 50, 102 

Mithigen (-cen) m. Aidith XIV 112 
„ m. Cantalain XIV 93, 94 

. Conallain XIV 114, 115 
. Doraiden XIV 98 

. Duibcendain XIV 105 
Gormain XIV 115 

m. Mail Brigdi XIV 102 

Mesa m. Cuain F. XIV 105 

„ m. Dubain XIV 115 

„ im. Muiren XIV 112 
„ m.Roir XIV 96 

Mochlongus m. Conaill XIV 96 

m 

m 

m 

m. 

M. E. DOBBS, 

Mochlongus m. Nathi XIV 96 

Mo Chuaroc XIV 52 
| Moenachan m. Arrachtain XIV 96 

„ mn. Conachtain XIV 95 
| Mog Corb XIV 76, 106 

„ Fuath XIV 50 
Molua XIV 103 

| Momad (-r) m. Natharchon XIV 92 

„ m. Rechtgusa XIV 92 

Moman XIV 114 

Monach m. Ailgili XTV 96 

„ m. Feice XIV 54, 74, 76 

„ m. Luigdeach XIV 107 
Mongan m. Cobain XIV 115 

„ m. Fiachna XIII 340, XIV 64, 72, 

all, alalaı 

„ m. Sarain XIV 70, 88 
Morna m. Fearchair XIV 104 

„ m. Loingsich XIV 108 
Muimne XIV 50 

Muinderg XIII 350 

Muircheard XIII 356 

Muirdebair XIV 96 

Muirdellach XIV 99 

Muirecan m. Maelain XIV 98 

„ m. Muirnig XIV 9 

„ m. Naebain XIV 92 
| Muiredach m. Aengusa XIII 344, 

XIV 80, 96 

. Ailgesaig XIV 93 

. Airimoin XIV 84 

. Amalgada XIV 100 

. Beice XIV 110 

Con Barron XIV 108 

Donngalain XIV 108 

Doraiden XIV 98 

. Dosachain XIV 100 

. Eachach XIV 84 

. Failain XIV 96 

. Fiachach F. XIV 68 

. Flandacain XIV 106 

. Forgo XII1324, 326, 330, 334, 

336, XIV 76, 86 

„ m. Glofine XIV 108 
„ m. Gormain XIV 113 

„ m. Mail Fuataig: XIV 107 
„ m. Meie Eitig XTV 110 

BBEBEBBBBE 
B 

BEBZEIE 



THE HISTORY OF 

Muiredach Muinderg (see m. Forgo) 

„ m. Muimig XIV 92 

„ m. Munechain XIV 96 
„ im. Ruadrach XIV 108 

„ Tireach XIV 103 

„ m. Uarchride XTV 112 
Muiren m. Blaithmeie XIV 114, 115 

. Find XIV 108 
„ m. Fuacartai XIV 108 

„ m. Loingsechain XIV 92 

„ m. Meie Themin XIV 115 
„ m.Migaig XIV 112 

„ 2m. Rotaide XIV 99 

Muirgal m. Adamnain XIV 92, 94 
„ ım.Faelain XIV 116, 117 

Muirgius m. Conaing XIV 100 
„ m. Guasain XIV 99, 100, 102 
„ m. Muiredach XIV 108 

„ m. Theminne XIV 99 

Muirgiusan m. Conaing XIV 99, 100 

„ m. Cuain XIV 100 

„ m. Mailain XIV 97 
Muirneach m. Cathanaig XIV 92 

„ m. Conmail XIV 90 

„ m. Feargusain XIV 92 
Muirneachan m. Conaing 

„ m. Dubain 

m. Mail Patraie XIV 102 
„ m. Rechtada XIV 102 

Muirthnile m. Broain XIV 102 
m. Cuaineda XIV 97 
m. Muirgiusa XIV 99, 100 
m. Sesnain XIV 106 

m 
m 

” 

. Seandail XIV 99 

„ m. Toruilb XIV 99 
Mumain XIV 103 

Muneachan m. Arrachtain XIV 96 

m. Conaing XIV 100 

„ ın. Dubain XIV 101 
Murbran XIII 334 

Murchad XIV 112 

Murchadan m. Airimoin XIV 106 

m. Cuannine XIV 115 

„ m. Dubthachain XIV 114 
Murchu XIV 104, 105 

Murgalan XIV 100 
Murscolach m. Congaile XIV 116, 117 

”„ 

” 

THE DESCENDANTS OF IR. la 

Murscolach m. Solamun XIV 116 

Nadbroce XIII 348 

Nadfraech XIV 105 

Naeban m. Con Carad XIV 99 

„ m. Saergusa XIV 92 

Naidenan XIV 104 

Naindeanach m. Biline XIV 101 

„ m. Tlain XIV 97 

Naithniu m. Ailgusaig XIV 93, 94 

„ m. Eogain XIV 93 

Nathalan XIV 104 

Natharchu m. Airmeadaig XIV 92 
„ m. Guasain XIV 100 

Nathbran XIV 9, 94 

Nathgal (-gan) m. Guasain XIV 99, 

100 
„ m. Muirthuile XIV 99 

Nathi m. Conaill XIV 96 

„ ın. Eogain XIII 350 

„ m. Fergusa XIII 354 

Nathraid XIV 95 
Nazair XIV 56 
Necan XIV 106 

Nem i. Celtchair XIV 52, 54 
Neme m. Forgo XIII 334 

Neman XIV 56 

Nemead XIV 100 

| Nesa XIII 324, XIV 56, 58, 60 
Nia m. Con Alta XIV 107, 108, 113 

m. Fiachrach XIV 98 

„ m. Ruaidri XIV 108 

Niall m. Aeda XIV 84, 86 

„ m. Eachach XIV 56 

„ m. Eachada XII 330 

m. Fachtna XIV 52 
m. Trichim XIII 348 

Niallan XIV 104 
Nindeth XIV 88, 106, 107, 109 

Noinde XIV 94 
Nomall XIV 50 

Nuithir XIV 9 
Nuada Argedlaim XIV 56 

” 

Ocan see Ogan 

Odar m. Adain X[V 108 
m. Airmeadaig XIV 106 

” 



138 M. E. DOBBS, 

Odar m. Cuilindain XIV 108 

„ m. Duibdairi XIV 104 

Odarchu XIV 114 

Ogaman XIII330, 332, 346, XIV 88 
Ogan m. Öellachain XIV 94 

„ m. Faelain XIV 116 
„ m. Tresachain XIV 99 

„ ua Blaithmie XIV 82 

Ogran XIV 101 
Oibelan m. Baegilain XIV 101 

„ m. Errudain XIV 101 

Oinend m. Fochai XIV 102 
„ m. Mail Patraic XIV 102 

Oiriu XIII 356 
Oisene m. Cumain XIV 104 

„ m. Dondgalain XIV 95 

„ m. Segain XIV 104 

Oistir XIV 104 
Ollam Fotla XIII 316, 318, 320, 

XIV 50, 64, 66 
Ona XIV 114, 115 
Onchu m. Cuimine XIV 92 

Oschu XIV 103, 104, 105 

Palap XIII314 

Patraie X1I1 346, XIV 86 

„ m. Mail Chuine XIV 101 

Poachan XIV 105 

Praed XIII 354 

Praedene XIII 356 

Prete XIII 338 

Rechtabra m. Aeda 342 
„ m. Blaithmeie 344 

„ m. Flaind XIV 96 
„ im. Siadail XIV 96 

Rechtaig m. Amalgada XTV 102 
„ m. Maenaig XIV 102 
„ m. Mail Michil. XIV 102 

Rechtgus m. Fiandachtaig XIV 102 

„ m. Fornascaig XIV 92 
„ im. Mail Scail XIV 106 

Redal XIV 99 
Riagan m. Airimoin XIV 84 

„ m. Crimthaind XIV 93 
„ m. Dimain XIV 92 

Rimid XIII 344 

Robachtach XIV 92 

Robartach m. Cellaig XIV 97 

„ m. Coibdenaig XIV 112 

„ m.Fir da leithi XIV 97 
„ m. Lachtnain XIV 106 

Roach XIV 58, 76 

Rochnall XIV 46 

Rochraide XIV 68 

Rodan XIV 102 

Roinseach XIII 356 

Rona XIV 56 
Rogen 330 

Ronan m. Aeda XIII 350 
„ m. Colmain XIV 100 

„ in. Dimain XIV 99, 100 

„ m. Domaingiurt XIIl354, 356 

„ m. Eogain XIII 336 

m. Feargusa XIV 109 

m. Maengaili XIV 98 

„ m. Rigain XIV 92 

m. Tuathain XIII 358 

| Ronchu XIV 74 
Ror m. Aedacain XIV 96 

Ros m. Findchada XIV 58 

„ m. Feidlimthe XIV 70, 72 
„ nm. Imchada XIV 68 
„ m. Ineoil XIV 101 
„ Roch XIV 50 
„ m. Rugraide XIV 50, 60, 76 
„ m. Trichim XIII 346 

Rosceur XIV 46, 48 

Rosin XIIL 330 
Rotaid XIV 99 

Rotheachtach m. Maen XII 317 

Rothrir XIII 330 

Ruadacht XIV 96 

Ruadrad m. Ailene XIV 107 
„ m. Loingsig XIV 108 

Ruaid XIII 352 

Ruaiden m. Midgaile XIV 99 

„ m. Ruanaiden XIV 98 
„ m. Thalamnaig XIV 96 
„ m. Treasachain XIV 105 

Ruaidri m. Felandabraid XTV 108 

„ m. Fuacartai XIV 107 
„ m. Mail Mocheirgi XIV 108 

Ruanaid m. Anmchada XIV 92 



THE HISTORY OF THE 

Ruanaid m. Noindenead XIV 101 

Ruanaiden m. Miadachain XIV 98, 99 

„ m. Muiricain XIV 98 
Ruaman m. Conaill XIV 115 

„ m. Dubain XIV 95 
„ m.Flaind XIV 9 

„ m. Flandacain XIV 116 

„ m.Irgalaig XIV 115 

„ m. Muirgesain XIV 97 

„ m. Muirgesa XIV 99 

Ruare m. Braenain XIV 74 
„ m. Gormgaile XIV 116 

Ruarcan XIV 104 

Rudgal m. Feichin XIV 116 
„ m. Nathgaile XIV 99 

Rudgus m. Oisene XIV 104 

Ruidgius m. Dubain XIV 109 
„ m. Eiltine XIV 97 

Rugraide XIII 320, XIV 50, 52, 60, 
68, 76 

Rus m. Trichem see Ros 

Saeran XIV 92 

Saerairgneach XIV 74 

Saergal m. Dondain XIV 98 
„ m. Sleibine XIV 97 

Saergalan XIV 95 

Saergnach m. Concuaine XIV 114 
„ m. Murchadain XIV 114 

Saergus m. Baedain XIV 92 
„ m. Blaithmeie XIV 116 
„ m. Emain XIV 116 

„ m. Suairlig XIV 116 

Saerniad XIV 114 
Salach XIV 54 

Sanrith XIV 50 
Saran XIV 70 

Sarchu XIV 92, 94 

Sascan XIV 116 
Scalda XIV 112 
Scandal m. Beice XIV 70, 113 

m. Conchobair XIV 113 
m. Cumnscaig XIV 95 

m. Duibduin XIV 96 
m. Fiachna Lurgain XIV 111, 

112 
m. Fiachra C. XIV 113 

” 

DESCENDANTS OF IR. 158 e 

Scandal m. Fiachra Midgaili XIV 99 

„ m. Mochloingsi XIV 96 

„ m. Muirgiusa XIV 99 

„ m. Tocain XIV 112 

Scara m. Momaig XIV 92 

Scellan XIV 56 
Sciath XIV 56 
Scothehodach XTV 99 

Scothtere XIV 54 
Sduagach XIV 102 

Searcachan XIV 97 

Segan m. Cochlene XIV 104 
„ 2m. Cuimine XIV 103, 104 
„ m. Laithgid XIV 102 

Segandan XIV 99, 100 
| Seigine m. Enain XIV 106 

„ m. Feargnai XIV 116 
Seitrech XIV 74 

Selbachan XIV 92 

Sem XIV 52 

Semlan XIV 111 

| Senach XIV 56 
| Sencha XTV 46 

| Senchan XIV 48 

Serrach m. Andadain XIV 111 
„ m. Apsdailain XIV 112 

m. Mail D. XIV 104 

„ m. Mail M. XIV 92 
„ im. Saerain XIV 92 

Sescot XIV 46, 48 

Sesnan XIV 106 

Setna m. Airt XIII 316, XIV 50 

m. Cruind XIV 90, 106 

m. Eachach XIV 72 

„ m. Urmora XIV 58 
Siadal (-gal) m. Bleidine XIV 108 

m. Suibne XIV 96 

„ m.Frithein XIV 96 

Sidulan XIV 93 

Sigrech XIV 50 

Sin XIII 330 
Sineach Ratha XIII 352 
Sinell m. Aimirgin XIV 103 

m. Briain XIII 348, 352 

„ m. Forindail XIV 9 
Sirchad XII 332 
Sirgalan m. Mail D. XIV 96 

” 

” 

” 

” 



140 M. E. DOBBS, 

Sirgalan m. Muiren XIV 99 

Sirlam XIII 320, XIV 50 
Sithrech XIII 320 

Slanoll XIII 320, XIV 66 
Slebine m. Dunchadain XIV 98 

„ m.Mail G. XIV 97 

Sluagadach m. Anbith XIV 92 

„ m. Dunchon XIV 117 

„ m. Gormgaili XIV 114 
„ m. Fuacartai XIV 107 
„ nm. Muirthuili XIV 100 

Snedehu XIV 104, 105 

Snedgus m. Cumain XIV 105 
„ m. Gaitgiusa XIV 98 

Sneigen XIV 106 

Sobairche XIII 314, 817 
Sochadach XIV 102 
Solach XIV 112 
Solamun m. Faelain XIV 116 

„ m. Fiachain XIV 116 

Spelan m. Cormacain XIV 108 
„ m. Fuacartai XIV 107 

Srutheachan XIV 100 
Suairlech XIV 115 

Sualtach XIV 50 
Suanach XIV 93 
Suibne m. Airmeadaig XIV 117 

„ m. Branduib XIV 97 

„ m. Conaing XIV 95 
„ m. Daire XIV 109 
„ m. Dondain XIV 98 
„ m. Eogain XIII 336 

„ im. Fiachnai XIII 340, 342 
„ Laitir XIV 95, 96 
„ m. Mailacain XIV 105 
„ m. Muirthili XIV 97 
„ m. Scarcachain XIV 97 

„ m. Treasaig XIV 105 
Sulduban XIV 116 

Tacan XIV 76 

Tade m. Cein XIV 56, 90 

Taebfota XIV 108 

Taiti XIV 74 

Talamnach XIV 96 

Talan XIV 100 

Tanaid m. Aillein XIV 106 

Tanaid m. Longain XIV 100 

Tapall XIV 56 
Teman m. Forandain XIV 103 

Temnen m. Comgain XIV 103 
„ m. Con Bili XIV 98 

„ m. Congusa XIV 99 
m. Forbailti XIV 106 
m. Ilchada XIV 93 

„ m. Mic Themin XIV 115 
m. Robartaig XIV 112 

Tetheth XIV 97 
Tepig XIII 358 

Tibraide Tireach XIV 68 
„ m. Robartaig XIV 97 

Tigearnan XIV 112 

Tigearnmas XIV 50 

Tigearnach m. Uaelti XIV 94 

„ m. Suibni XIV 95 
Timen XIV 104 

Tinde XIV 96 
Tireach XIII 348 
Tnuthach m. Indellaig XIV 92 

„ m. Mail Ochtraig XIV 116 

Tnuthan XIV 117 
Tocan XIV 112 

Toichtheach XIV 58 

Toilgen XIV 104 

Toltanach XIV 96 
Tomaltach m. Cathail XIII 344, 

XIV 80 
m. Conaill XIV 96 

„ m. Cumascaig XIV 78 
„ im. Fiachna XIV 107 
„ im. Fiancomais XIV 109 

„ m. Indrechtaig XIV 68, 70, 110 

„ m. Lethlobair XIV 110 

„ m. Mearaidi XIV 104 

m. Meie Eitig XIV 110 

Teer m. Furudrain XIV 96 

„ m. Mael Chon XIV 101 

Tor m. Maengaili XIV 97 
Tore XIV 109 

Torolb m. Bobacain XIV 103 

„ m. Rudgaile XIV 99 
Treasach m. Braenain XIV 105 

„ m. Failbe XIV 99 

„ m. Mail Fuataig XIV 107 



THE HISTORY OF THE 

Treasachan m. Con Casca XIV 105 

„ m. Duibthuile XIV 92 
„ m. Ruaindiden XIV 99 

Trechan XIV 99 

Treimpel XIII 350 

Trichem XIII 346 

Trian XIII 346 

Trir XIII 330 

Tuachar m. Cein XTV 96 

„ m.Fir da laig XIV 70 

Tuathal m. Congalaig XIV 112 

„ m. Dubd. XIV 112 

Tuathan XIII 356, 358 

Tuililaith XIII 354 

Tuire XIII 356 

Tumacan XIV 114 

Turnrechtach XIV 92 

Uachal XIV 50 

Uaithnia XIV 52 

DESCENDANTS OF IR. 141 

ı Ualgarg XIV 110 

Uarabda XIV 95 
Uarchraide XIV 112 
Uaireirgi XIV 99 

Uargus XIV 9 

Uban m. Aeda XIV 114 

„ m. Cuilind XIV 97, 98 
„ m. Odarchon XIV 114 

Uchan XIV 106 
Uchaigen XIV 9 

Ugron XIV 103 

Ulauair XIV 90 
' Ulltan m. Aedain XIV 109 

„ Bec XIV 96 

„ m. Bruindi XIV 97 

„ m. Conaire XIV 93 
„ m. Goidil XIV 97 

Ultachan XIV 101 

Urmor XIV 56, 58 

Utheochar XIV 44, 52, 54, 56 

Tribal Names 

Amroindi XIII 324 

Araid XIV 50 

Artraige XIV 50, 76 

on [0 6) Beandtraige XIV 52, 

Belraige XIV 52 

Breatnai XIV 64 

Bretach XIV 72, 76 

Buaidgene XIV 105 

Caenraige XIV 52 
Casraige XIV 56 
Cenel Aeda Cruaich XIII 350 

nAedain XIV 88 

Aongusa XIII 344, XIV 78 

Bairrfind XIV 97 

Baithin XII 356 

Blaithmeie XIII 344 

Brenaind XIII 336 

Bruindia XIV 97 

| Cenel Caibleine XIII 338 

„ Cobthaig XIII 352 

Conaill Gulbain XIV 97 

„ Comraid XIII 334 

Cormaic XIII 338 

Creamthaind Cuili XIV 88 

„ Cridain XIV 72 

„ Crimthand XIV 96 

Cuimine XIII 358 

Deamain XIII 330, 338, XIV 78 

Domongoirt XIV 88 
„ Ernain XIV 76 

Failbe XIII 358 

Faindleine XIII 338 

Fealmeada XIV 117 

Feargaili XIII 324 
Feargusa XII 356 

Fiachrach XIV 98 

Fidbronaig XIV 74 

„ Findian XIV 86 



142 

Cenel Fingin X11I 338 

„ Feidlimid XIV 44 
„ Geno XIII 338 
„ Glasain XIII 338 

Guairi X111 338, 350 
„ Laindiuin XIV 72 
„ Mie Earca XII 356 

„ Maelain XIV 76 
Maili Uidri XIII 336 

„ Moinan XIII 352 

„ Muilchi XIV 72, 74 
„ Sgannail XIII 352 

„ Suibne XII1342, 350 

„ Talain XIV 100 

Tindi XIV 88 
Cartaide Ai XIV 50, 56 

„ Connend XIV 50 

„ Cuirche XIV 50 

„ Luachra XIV 50 
Cland Aeda Uallaig XIV 99 

„ Aelebra XIV 72 
„ Aengusa XIV 82 

„ Andgada XIV 82 
„ Anfaid XIV 95 

„ Baetain XIV 113 
„ Beiei XIV 82 

„ Bresail XIV & 
„ Cail XIV 92 
„ Cainnig XIV 103 

„ Cairellain XIV 80 

„ (Cathail XIV 84 
„ Ceallaig XIV 80, 94, 116 

„ Cearnaig XIV 8 

„ Cinaetha XIV 110 

„ Condla XIV 117 
„ Condmaig XIV 82 
„ Corerachain XIV 88 

„ Corerain XIV 76 

„ Cruind XIV 106 

„ Cuilindain XIV 84 

„ Diarmada XIV 82 
„ Domnaill XIV 84 
„ Dondchada XIV 82 
„ Dothfa XIV 76 
„ Duibeanaig XIV 86 

„ Eachach a nU. XIV 82 

6 E m. Conla XIV 115 

M. E. DOBBS, 

Cland Enda XIV 92 
Feargusa XIV 72, 82 

„ Fergaile XIV 74 
„ Fiachrach XIV 80, 84 

" e Bie XIV 97 
Fiched XIV 50 

„ Findlaine XIV 74 
Flaithnia XIV 88 

„ Fuacartai XIV 86 
„ Furudrain XIV 96 
„ Gormlaithi XIV 84 

„ Labrada XIII 320 
„ Laisrine XIV 82 
„ Laitir XIV 9 
„ Laithniusa XIV 84 

„ Lethlobair XIV 110 
„ Loingsechain XIV 72 

„ Maiein XIV 86 
„ Mailin XIV 116 
„ Mail Duin XIV 111 
e „ Sneachta XIV 80 

„ Meadraige XIV 74 
„ Muireadaig XIV 96 

„ Ruairc XIV 72, 74 

„ Sluagadaig XIV 74 

„ Tacain XIV 76 
„ Uarabai XIV 95 

Uargusa XIV 95 
Conaille na hArda XIV 46 

„ Muirthemne XI11348, 354, 
XIV 68, 97 

Conmeicne XIV 48, 50 

Coreamdruad XIV 48, 50 

Cor[eo] Aengusa XIII 354 
„ Andsa XIII348 
„ Daland XIV 48 

„ Saillgend XIV 52 
„ Oiche Muman XIV 102 

Coreraide XIV 46, 52, 56 

Creacraige XIV 52 
Crothraidi XIV 103, 105 
Cruithne XIV 62, 64, 68 

Dal Araidi XIV 62, 64, 68, 70, 74 
„ Buachalla XIV 56, 76 

„ Buain XIV 76 

„ Buindi XIV 48, 76 



THE HISTORY 

= = Ceithernd XIV 48 
„ Conaid XIV 48 

„ Coirb Fabair XIV 76, 106 
B „ na hUama XIV 76 

„ (Cuind XIII 328 
„ Dalaind XIV 48 
„ Druithnia XIV 52 
„ hEachach XIV 46 

„ fFiatach XIII 330, XIV 76, 88 
„ Focha nU. XIV 101 

„ Gailine XIV 54, 76 

„ Riata XII1330, XIV 54 
„ nUisce XIV 44 

„ Ulaim XIV 48 
Desi XIV 52 
Dubraide XIV 46 

Erna XIII 330 
Eoganacht XIV 90 

Fir Boirche XIV 80 
„ (Cliach XIV 54 
„ Iboth XIV 52 
„ Muige Fene XIV 48, 50 

Fomoiri XIII 316 

Gabraide XIV 52 

Gaelraide XIV 44 

Gailine XIV 54, 76 

Garbraide XIV 54 

Laigen XIII 328, XIV 52, 76 
Laigsi Laigen XIV 68 

Lamraide XIV 58 

Lugraide XIV 46 
Lusraide XIV 46 

Maccu Araidi XIV 54 

Manach Locha Eirne XIV 54 

„ Ulad XIV 54, 72 

Meandraide XIV 48 

Meic Demain XIV 110 

Gilli Muiri XIV 78 

Lisaeda XIV 84 

Mail Uidir XI11338 

Milead XIII 314, XIV 64 

Muireadaig XILl 338 

OF THE DESCENDANTS OF IR. 143 

Menraigi XIV 48 

Mumu XIII318, 322, XIV 50 

Nat Crodu XIV 62 

Picti XIII 348 

Rosraidi XIV 44 

Semoine XIV 52 

‚ Sil Baedain XTV 115 

„ Baith XIV 115 
„ Caelbad XIV 88 
„ Ceallaig XIV 114 

„ Cendlain XIV 52 

» Dieulla XIV 115 
„ Fiachnai XIV 115 

„ Fingin XIV 95 

„ Guairi XIV 115 
„ Luaigne XIV 115 
„ Mesin Corb XIV 76 
„ Murbran XIII 334 
„ Muiredaig XIV 76 
„ Suibne XIV 115 

Sogain XIV 66 

Teocraide XIV 50 

Tuatha De Danann XIII 314 

Uaithni Cliach XIV 52 

„ Thiri XIV 52 

Ui nAebain XIV 84 

„ Aililla XII 346 

„ Airemoin XIV 84 
„ Baethadain XIV 74 

„ Bairrche XIV 54 

Baithine XIII 352 

„ Bearrain XIV 88 

Blaithmeie XIV 84, 86 

Braenain XIV 86 

Breasail XIII 334 

Briain XIII 346 

Briee XIV 116 

Brigen XIV 52 

Cairill XIV 82, 86 

Conaill XIV 88 

Creamthaindi XIII 334 
” ” 



144 M. E. DOBBS, THE HISTORY OF THE DESCENDANTS OF IR. 

Ui Conarda XIV 46 

Condaig XIII 334 

Congalaig XIV 110 
Coibdeanaig XIV 96 

Craibi XIV 84 
Craich Sentindi XIV 46 

Creamthaindi XIII 334 

55 Cuili XIV 72 | 
Creithim XIV 84 | 

Cronain XIII 354 

Cruimthir XIV 46 

Dachua XIV 80 

Dasluaga XIV 76 

Deaga XIIl334 

Dichon XIII 346 

Dubgaill XIV 84 

Duibrama XIII 342 

Eachach na hArda XIII 338, 346 

„ [Coba] XIV 70 

„ Iarmuaid XIII 348 
Earca Cein XIV 88, 100, 103, 

105 

nEire XIV 98 

Emme XIII 352 

Eogain XIV 90 
Etheeda XIV 80 

Eterscel XIV 80 

Faelchon XIV 44 

Fiachrach XIII 336 

Fidmuin XIV 50 

Findain XIV 74 

Foirchellaig XIV 52 
Ibdaig XIII 336 

Ireachain XIV 88 

Cushendall, Co. Antrim. 

Ui Laegaire XIII 346 
„ Liath Lachain XIV 76 

„ Loingthe XIII 334 

„ Luagach XIV 88 

„ Lugdach XIII 334 
„ Mathgamna XIV 87 
„ Mail Meana XIV 110 
„ Merchruim XIII 336 

„ Molain XIV 74 
„ Muiredaig XIV 80, 110 

„ Muiren XIV 88 

„ Naebain XIV 84 

„ Neill XIII 330 
„ Nemain XIII 334 

„ Nindeada XIV 106 

„ Notain XIV 74 
„ Riagain XIII 352 

„ Ronain XIII 358 

„ Ronchon XIV 74 

„ Rusa XIII 346 

„ Scara XIV 88 

„ Seuirri XIV 76 

„ Suanaig XIV 93 

„ Tacain XIV 76 
„ Taiti XIV 74 
„ Tindi XIII 352 
„ Trichim XIII 346 

„ Trena XIII 346 

„ Treimpel XIII 350 

„ NTuirtri XIII 340 

Umonain XIV 50 | ” 

Ulaid XIII 314, 316, 318, 320, 34, 
328, 330, XIV 46, 54, 60, 78, 
82, 84, 86, 101 

MAIGHREAD Nic. Dogs 

(M. E. Dosgs). 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 

I. Aiged! Eoin Baisti 7 Mirbuili a chind andso. 

YBL col. 849 ». 159. 

Bai ri aingid etrocair isin domun tair .i. Iruatı mac 
Aintepater 7 is les romarbad Eoin baisti 7 is I seo cüis 

farmarbad an fer ög amra oirrdrie iriseach sin .i. breithem 

maith robaı fo rigi Iruaith neoch do bered breatha fira 7 
donid sid cöir iterai? a huilib 7 da indiszd3 a ndiri 7 a 
ndliged doib .i. Pilip a ainm siden 7 ba mör a chair 7 a 

chonäch. Cathair Ardargais ainm na cathrach aroibe et tanic 

galar da indsaigi 7 ni fada rofurged dö co fuair bäs. Robai 

Übersetzung. 

Der Tod Johannes des Täufers und die Wunder 

seines Hauptes. 

Es war ein böser unbarmherziger König in der östlichen 

Welt, näml. Herodes, Antipaters Sohn, und durch ihn wurde 

Johannes der Täufer getötet, und dies hier ist die Ursache, 
um deretwillen dieser junge wunderbare gläubige Mensch ge- 

tötet wurde, nämlich: (es war) ein edler Richter, der unter 

des Herodes Regierung lebte, der einem jeden gerechtes Urteil 

zu sprechen pflegte und unter ihnen allen rechten Frieden 

stiftete und ihnen Recht und Gesetz zu verkünden pflegte; 

näml. Philipp war sein Name, und seine Gerechtigkeit und sein 

Erfolg war grofs. Der Name der Stadt, in der er lebte, war 

Ardargais‘. Da ergriff ihn eine Krankheit, und nicht lange, 

so starb er. Er hatte eine schöne, sehr wohlgestaltete Frau. 

1) aiged — aided. 2) über iter ist do geschrieben. °) — noindiged. 

*) In der von Atkinson (Passions a. Homilies S. 64.) herausgegebenen Lbr: 

Version: Ardais. Aradus in Phönizien? Erin IV 174: Arguais. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u. 2. 10 



ot 

10 

m [bi 8 

146 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

bean alaind ilchrothach aigöi 7 ba tere a letheid nä [a] mac- 

samla ar bith uili ar a maisigi 7 ar febus a delba 7 a denma 

7 ar a suilbiri 7 ar a saircerdaigi 7 tuc Iruath grad mör di 

in n-uair robai a fer fen beo .i. Pilip breitheam 7 minabeth 

tresi in fir ca raibi tanicfai a breith ar egin co menic uad. 

Cid tra acht amal rochualai ri na h-Ascoloine .i. Pilip mac 

Antipater .i. derbräthair Eruidius i. ben Pilip do beth an 

entuma tänic ar tindinas co sochraidi ar am«s in baili aroibi 

Eruidifas] 7 ruc les hi 7 robai aici ar feis leapta colaigdach 

re hathaid fada. Dochuaid ed adbulmor 7 aingidecht! edualaing 

a craidi?2 Iruaith ar son na hen-mnäa rob andsa les robai ar 

bit[h] do breith uada d’a derbräthair fen 7 nirleigid cumscugud 

dö le romet a grada les ce dabi (a)ca brathair 7 arsin tinöilis 

in ri sluag linmar 7 dochuaid isin n-Ascaloin maro adeachad 

ar cuairt rIg co tänic baili a dearbräthar 7 roerich Pilip an 

Kaum gab es ihresgleichen auf der ganzen Welt, was ihre 

Anmut und die Vollkommenheit ihrer Form und Gestalt, ihre 

Wohlberedsamkeit und Kunstfertigkeit betrifft. Und Herodes 

fühlte grofse Zuneigung zu ihr, als noch ihr Mann selbst lebte, 

näml. der Richter Philipp. Und wäre nicht der Mann, der 

sie hatte, so mächtig gewesen, würde er oft versucht haben, 

sie ihm mit Gewalt zu entführen. Was aber nun (geschah, 

war dies:) als der König von Askalon3, näml. Philipp, Anti- 

paters Sohn, näml. des Herodes Bruder, gehört hatte, dals die 
Herodias, d.i. das Weib Philipps, in Witwenabgeschiedenheit 

lebte, kam er eilig mit einer Gefolgschaft zu der Stadt, in 

in der Herodias war, nalım sie mit sich und hatte sie lange 
Zeit hindurch zum sündigen Beilager. In das Herz des Herodes 

schlich sich gewaltige heftige Eifersucht und unerträglicher 
Grimm, weil ihm das Weib, das er allein auf der Welt liebte, 

von seinem eigenen Bruder entrissen war, und er war nicht 
davon abzubringen, so grols war seine Liebe, obwohl sein 

Bruder sie besals.. Nunmehr sammelte der König ein zahl- 
reiches Gefolge und ging nach Askalon, geradeso als ob er 

sich auf einer königlichen Rundreise befand — bis er zur 

Stadt seines Bruders gelangte. Philipp erhob sich vor seinem 

!) Kuno Meyer, Cbb.: andgidecht. 2) LBr: cride. 2) In LBr: 
Asculon i tirib India. 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 147 

adaig! a dearbrathar 7 tuc pog do 7 dofer failti fris 7 tue 
teg leaptha do 7 docoirged co dingbala he 7 tuc biad 7 
deoch co leör d’Iruath. 7 (a)mar thairnig? les caithim do denam 
doerig co tairrseach, 7 moran da miledaib armtha eidigthi 
leis .i. dathegaisc roime doib 7 ränie roime3 fon samla sin 
ar cuairt ‚coruigi an tech aroibi Eruidils] 7 Pilip 7 niroibi 
do arm ac Iruath erit[hlige® (?)acht bocslat mör 7 mar ränie 
astech fon samla sin rosuighided he a cathair aird aibind 
aireagda co nem n-Oir ar a huaitnedaib 7 Pilip innti 7 Eruidis 
ar a gualaind. Fergaigter co mör Iruath 0 bond co bathais 
7 tocbaid a läm 7 tuc builli aniarmartach a mullach eind 
Pilip dont (s)lait robai aici 7 rotarra(i)ng asin chathazr amach 
he asa haithli [col. 850 p. 160«a1] 7 rotimsuig ar gualaind 
Eruidis 7 tuc pöc di 7 dodergad lebaid a brathar do 7 tue 

les bean a brathar inte 7 rochomnacht ria in agaid sin 7 ruc 
les’hı arna m[blärach d’a chathraig fen 7 dobai co gradach 

Bruder, gab ihm einen Kuls, hiefs ihn willkommen und wies 

ihm ein Haus mit Lagerstätten an. Er liefs ihn würdig unter- 

bringen und gab Herodes Speise und Trank, bis er genug hatte. 
Als nun die Tafelei zu Ende war, erhob er sich trauervoll 

und mit ihm eine Menge seiner Soldaten, gewaffnet und ge- 

rüstet. Er hatte ihnen nämlich Befehl gegeben. Er machte 

sich in diesem Aufzuge auf den Rundgang bis zum Hause, in 

dem Herodias und Philipp weilten. Und der (vor Wut) bebende 
Herodes hatte keine andre Waffe als eine grolse Bockspeitsche. 
Als er nun so hineintrat, setzte er sich in einen hohen schönen 

stattlichen Stuhl, der von goldnem Glanz (leuchtete) und auf 
seinen Säulen (ruhte). Philipp war dort und Herodias ihm 

zur Seite. Herodes wurde vom Fuls bis zum Scheitel von Zorn 
geschüttelt, erhob seine Hand und gab Philipp mit der Peitsche, 

die er bei sich hatte, einen unbarmherzigen Schlag über den 

Kopf. Dann rils er ihn aus dem Stuhl heraus, drängte sich 
an die Seite der Herodias und külste sie. Das Bett seines 
Bruders wurde ihm bereitet, und er nahm seines Bruders Weib 

mit sich und weilte die Nacht bei ihr. Am nächsten Morgen 
nahm er sie mit sich heim, und dann lebte er mit ihr und 

1), — i n-agaid (LBr). 2?) vgl. LBr: comtardaithnig. *) vgl. LBr: 

tanic fon samla sin. #) Ms. etitige. 
10% 

bi 

10 



148 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

aici da esi sin. Mar adchuala Eoin baisti mac Sacarias sin, 

rob ole lais in ben chuil do beth ac Iruath uair rop focus 

caradrag Eoin d’Iruath, .i. Casanntra ingen Goimer mathair 

Iruaith 7 Philip 7 Elisdabeth ingen Goimer! mäthair Koin 

baisti; 7 robai (a)e a forail fair in ben sin do legin 7 do 
thiged co minic d’a rad ris. Conad hi sin cetben chuil ro 

fuacrad riam isin domun. Ba he imorro int Eoin sin cet- 

mairtir 7 cetdithrumach 7 cetmanach 7 cetiriseach na cristai- 

gechta. Fäid iter na fäidib in fer sin 7 dithrebach iter na 

10 dithrebachaib 7 anmchara? iter na anmchairtib 7 Og iter na 

1 or 

h-ogaib 7 apstal iter na hapstalaid. Uair is air tuc an 

coimdi in tuarascbail mör dian ebert: “nirgenair isin domun 

mac® mna is mö na Eoir baisti.” — Tänie didww Iruath 7 

doronad fled mör aici inti. Dobädar di ingin ac Eruidis ji. ac 

mnai Iruaith .\. Sailiusa® 7 Neptis ananmanna in da ingen. 

liebte sie weiter. Als Johannes der Täufer, des Zacharias’ 

Sohn, das gehört hatte, fand er es schändlich, dafs das sünd- 

hafte Weib bei Herodes weilte. Denn zwischen Johannes dem 
Täufer und Herodes bestanden nahe Beziehungen. Nämlich 

Casanntra, Gomers Tochter, war die Mutter des Herodes und 
Philipp, und Gomers Tochter Elisabeth war die Mutter Johannes 

des Täufers. Und er gebot ihm, jenes Weib zu verlassen und 

pflegte oft zu kommen, um ihm das zu sagen. Und sie ist die 

erste Sünderin, die je in der Welt öffentlich verschrieen wurde. 
Er, Johannes, aber war der erste Märtyrer und erste Pilger, 

der erste Mönch und erste Rechtgläubige der Christenheit. 
Ein Prophet unter Propheten war jener Mann und ein Pilger 

unter Pilgern, ein Seelsorger® unter Seelsorgern, ein Reiner 
unter Reinen und Apostel unter Aposteln. Denn über ihn gab 

der Herr ein erhabenes Zeugnis, wenn er sagte: „Nicht wird 
in der Welt ein Sohn von einer Frau geboren, der grölser als 
Johannes der Täufer ist.“ — Herodes kam nun (nach Juda) und 
es wurde von ihm dort ein grolses Bankett veranstaltet. Herodias 
hatte zwei Töchter, näml. Sailiusa und Neptis, so hielsen beide. 

1) Siehe Isidor IX 2: Goimer, „Stammvater der Gallier. 2) LBr: 
anchara. °) Ms. ij. *) Ms. dorond. °) LBr: Saluisa. 9%) LBr = 
anchara: Anachorit. 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 149 

Ingen dib ag abran 7 ac fethchuisib 7 ac[cjantain chiuil 
examail .i. Neptis; an ingen aili imorro re cleasaigecht 7 ve 
lemnig 7 re hopairecht. Tuc Iruath isin tech iad da frithäilim! 
orro, elada do denam ar däig conderndais aibnis menman 7 
aicenta ar maithib 7 ar moruaislib in domain ineoch? do bai 
istig dib 7 adubradar na hingena nach dingnidis elad|na] no 
co tuctha a mbreik fen doib. 7 do gell an ri sin doib 7 

donaiscetar sin a briathar fair a fiadnaisi a roibi do maithib 

andsin im chomall doib na brethi doiarfaidis fair 7 tuc 

Iruath doib mar daordaigetar fen. Cid tra acht as a haithli 
sin dorönnadar elad(n)a ingantach co segmar saethrach 7 do 

moladar maithi in tigi co mör na heladna sin doronsad. Mar 
thairnie doib scur da n-ealadnaib täncadar mar a roibi a 
mäthair .i. ben Iruaith dia comairli ria c(i)a breik do berdais ar 
in rig. “Iarraig? cend Eoin baisti”, ar in rigan, “7 na gabaid 
coma ar bith acht se 7 a immurchur ar meli]s lethain chucaib.” 

Eine von beiden (verstand sich) auf Gesang und Pfeifen, auf 

den Vortrag ausgezeichneter Musik, näml. Neptis; die andre 

dagegen auf Kunststücke, Springen und Tanz. Herodes nahm 

sie zu sich, dals sie ihnen aufwarteten mit der Ausübung ihrer 

Kunst, auf dafs sie die Gemüter und Sinne der Edelleute und 

Fürsten des Reichs ergötzten, eines jeglichen im Hause. Die 

Mädchen sagten, sie würden keine Künste ausüben, wofern 

ihnen nicht zugebilligt würde, dafs sie selbst ihren Lohn be- 

stimmten. Das versprach ihnen der König, und sie verpflichteten 

ihn auf sein Wort in Zeugenschaft des anwesenden Adels, damit 

er ihnen die Forderung, die sie ihm auferlegten, auch erfüllte. 

Und Herodes willigte ein darin, wie sie selbst es befahlen. Nun 

aber geschah es, dafs sie wundervolle Kunststücke ausführten, 
ansehnlich und schwierig. Und die Edelleute des Hauses lobten 
jene Künste sehr, die sie betrieben. Als sie nun mit ihren Vor- 

führungen aufgehört hatten, gingen sie dorthin, wo sich ihre 

Mutter befand, näml. des Herodes Weib, um sich darüber Rat 

einzuholen, welche Forderung sie dem König stellen sollten. 

„Fordert das Haupt Johannes des Täufers“, sprach die Königin, 

„und nehmt keineswegs eine andre Bedingung an, als jene; und 

es werde zu euch hereingebracht auf einer breiten Schüssel!“ 

1) LBr.do erail eladan foru. 2?) = do neoch. ?°) — Iarraid. 



5 

10 

15 

150 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

Tancadar na hingena mar a roibi Iruaith 7 dochuind|ijgetar! 

cend Eoin fair. Rop ole le hIruath sin 7 adubert, as tüsca 

doberad an urraind?2 bud mö da rigi 7 da ferand doib “ina 

in cend iarthai.” 7 nirgabadar uada 7 © thuc a briathair rig 

fa chomull doib 7 rochetaig doib a cend do buain de Eoin 7 

do ditheheandad iarsin Eoin baisti 7 ro himarcet ar meis 

lethain in ceand ar mullach [e]ind mnä acu. 7 mas fir ni frith 
duine da dicheannad no cordichend Mog Ruith do Erindchaib 

ar a luach he iartain coro beih sin dobert fuacht 7 gorta 7 

galra ac Erindchaib seach cäch. Et ba brönach Iruath de sin 

ar dob eagail les in popal a cinaid Eoin do [col. 851 p. 160 b] 

dithehendad. Arsin tuccad d’Eruides in cend, 7 dochuindli]- 

getar descibalill Eoin an choland da hadnocol 7 tuccad doib hi. 
Dohadlaiced co honörach hi 7 dohadnaiced imorro ac Eruides 

in cend cen fis din deseibol 7 dona cairdib batar ac Eoin. 

Die Mädchen gingen wieder zum Herodes und forderten von 

ihm das Haupt Johannes des Täufers. Dies schien dem Herodes 

sehr übel. Er sagte, er würde ihnen lieber den gröfseren 

Teil seines Reiches und Landes geben, „als das Haupt, das du 

forderst.“ Und sie hätten es auch nicht von ihm bekommen; 

aber da er ihnen sein Königliches Wort verpfändet hatte, erlaubte 

er ihnen, dafs Johannes geköpft wurde. Und so ward Johannes 

der Täufer enthauptet.® Und sie haben ihnen das Haupt auf 

einer breiten Schüssel, die ein Weib auf ihrem Scheitel hielt, 

dargeboten. Und wenn es wahr ist, so wurde kein Mensch ge- 
funden, ihn zu enthaupten, bis ihn schliefslich Mog Ruith, der 

Irländer, für eine Belohnung köpfte. Und das ist's, was über 

alle Iren Kälte, Hungersnot und Krankheit brachte. Herodes 

aber war darob bekümmert, denn er fürchtete sich vor dem 
Volk wegen seines Verbrechens, den Johannes enthauptet zu 
haben. Darauf wurde das Haupt zu Herodias gebracht. Und 
die Jünger des Johannes baten um den Leib, dals sie ihn be- 
statteten. Er wurde ihnen übergeben. Er ward ehrenvoll be- 
graben.? Bei Herodias ward indessen der Kopf bestattet, ohne 
dafs die Jünger und Freunde, die Johannes hatte, darum wulsten. 

') LBr: euinnigset. ) LBr: in t-errandus. 3) LBr: in Acherunda 
(= Machaeras) in Arabia. *) LBr: in Sebasten, 



TEXTE ZUR MOg RUITH SAGE. 151 

Arsin täncadar da manach naemda daa hoirther in domain 
in araili aimser! iar cen mäir co hlarusalem do throsead an 
onöir in choimded. Tanie aingil? chucfeju for in sligid 7 
adubart friu: “Ata teg an Iarusalem 7 ata ceand Eoin baisti 
and 7 muinfid-sa duib-si int inad a fuil 7 tocbaid-si lib he as.” 
Rancadar na manfalig co hlarusalem 7 dochuadar coruigi in 
inad do müin int aingel döib 7 dotöcbad in cend leo 7 nir 
ferr a dath na delb intan robai ar in colaind inä ’sin n-uair 
sin 7 doeuretar a medon teigi? robai aco in cend ar daig a 

breth leo d’a thir duthaig fen. OÖ dochuadar na manaig ar 

sed do indsaigid an atharda, tarla araili fer ar sligid chucu 
.. cerd maith-sen, dofacaib a atlıarrda fen tre doma 7 tucsad 
na manaich in tiag dö ar a muin 7 cend Eoin innti. Do 

lotar na manaich sin coraili cathair dobi for sin sligid 7 

Nun kamen zwei heilige Mönche nach Jerusalem, aus dem Osten 
der Welt. Das war zu einer andern Periode, als lange Zeit 

verflossen war. Sie wollten zur Ehre des Herrn dort fasten. 
Unterwegs begegnete ihnen ein Engel und sprach zu ihnen: 

„Es gibt ein Haus in Jerusalem, und dort ist das Haupt Johannes 

des Täufers. Und ich will euch die Stelle zeigen, wo es ist. 
Nehmt es heraus und mit euch hinweg.“ Die Mönche waren 

nach Jerusalem gekommen und gingen zu dem Ort, den ihnen 

der Engel bezeichnet. Das Haupt wurde von ihnen heraus- 

gehoben. Und als das Haupt noch am Leibe war, hatte es 

nicht bessere Farbe oder Form gehabt, als zu jener Stunde.* 

Und sie taten es in den Sack hinein, den sie hatten, um 

es in ihr Heimatland mitzunehmen. Als sich die Mönche 
auf dem Wege nach ihrem Vaterland befanden, stiels unter- 

wegs ein andrer Mann zu ihnen, nämlich ein guter Schmiede- 

künstler, der seine eigene Heimat verliefs, weil er in Not 
geraten war. Die Mönche legten ihm den Sack, in dem das 

Haupt des Johannes steckte, auf den Nacken. Die Mönche 

kehrten in einer andern Stadt an, die auf dem Wege lag und 

1) leg. aimsir. 2) leg. aingel. °) teige, Gen. von tiag f. 

+) Guibert, Abbe de Nogent: Brief des Kaisers Alexis Comnenus an Robert 

Grafen von Flandern: „Der Kopf Johannes des Täufers sei so vollständig, 

als wenn er noch lebe.“ 

10 



5 

10 

152 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI. 

daanadar in agaid! sin inti. Tänic didiu Eoin baiste im 

agaid! sin us in cherda 7 adbert fris: “Misi Eoir 

baiste”, ar se, “7 as e@ mo chend fuil fort-su isin teig 7 

erich”, ar se, “7, facaib na manaich 7 ber let in cenn 7 

dogaba biad 7 edach.”? Do erich in cerd 7 do facaib na 

manchu. 7 ruc les in tiag 7 in ceann int. Ränic roime 

cosin cathraig dianad ainm Inshena? 7 dobai ac aitreb inti 

r& hed. 7 dobi onoir mor air .isin chathraig sin 7 dogradai- 

getar he 7 docretidar do hein. Dorindi in cerd iarsin sceran 

örda (i)mun cenn 7 glas 7 iadad 7 oslucxd uirre. Cid tra 

acht robo marb in cerd iarsin 7 rofäcaib a inad ac siair do 

\i. baintrebthach craibdech i-sen. Ba marb tra in banscal 7 

dofagaib in serin ac a comarba udachta. Dagab imorro fer 

alle diarbo ham ru in scrin nn in cenn 

blieben dort die Nacht In jener Nacht hr nun ne 

der Täufer dem Schmied und sprach zu ihm: „Ich bin Johannes 
der Täufer“, so sprach er, „und mein Haupt ist im Sack, 
der auf dir liest. Erhebe dich“, sprach er, „und verlafs 
die Mönche und nimm das Haupt mit. Und ich werde dir 

Nahrung und Kleidung geben.“ Der Schmied erhob sich, ver- 

liefs die Mönche und nahm den Sack mit, darin der Kopf 

steckte. Er gelangte zu einer Stadt, die Insena® genannt 

war. Und darin wohnte er lange Zeit. Und in jener Stadt 

gelangte er zu hoher Ehre, und man liebte ihn und glaubte 

ihm. Der Schmied fertigte nun einen goldenen Schrein an für 

den Kopf und machte Schlofs, Riegel und Verschlufs daran. 

Nun aber starb der Schmied danach und hinterliefs sein Ver- 
mögen seiner Schwester, einer gläubigen Witwe. Auch das 

Weib starb dann und hinterliefs den Schrein nach ihrem 

letzten Willen ihrem Erben. Nun aber bekam ein andrer Mann 

namens Bodraissinus® den Schrein, in dem das Haupt war. 

N) — adaig. 2) LBr: tremit. ®) LBr: Simissena; vgl. S. 18 

Emisena. Vgl. Act. Sanct. Jun. 24: „ein Töpfer aus Emissa stiehlt den 
Mönchen das Haupt und überläfst es nach seinem Tode, in einer Urne 

versteckt, seiner Schwester.“ *) Lbr: Etrosius. Vgl Act. Sanct. Junii: 
„ein Arianer versteckt das Haupt wieder.“ >) Anderwärts Emisena. 
LBr: Simissena. Vgl. Martyrologe (Adon, Eusebius, Hieröme): „in Emesa 
civitate Phoeniciae“, gegenüber anderen Texten „apud Edessam.“ Ebenso 
Felire, ®) LBr: Etrosius. 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 198 

7 donithea ferta imda 7 mirbailedha fair tre rath in chind do 
beih aiei 7 doslanaigthea gallra 7 tedmanna les isin popol. 
Dosilad ferta 7 mirbaileda Eoin baisti andsın. Ö dafes 
tra ar in fer sin in ni sin rohindarbad as an crich amach 
he. 7 tänic fer noem isin tech in aroibi se(i)n in a inad. 
Marsellus! ainm in fir sin 7 astig sin dobi cenn Eoin baiste 
a talam iarn a folach. Tänie Eoin i san aidchi co Mairsellus 
7 do indis dö in cend do beth a talam astig sin 7 do müin 
dö in cenn 7 adubairt ris in cend do thocbail. Ö-d’chuala 
Mairsellus doindis do Lubrabanu? .i. don Espog 7 as & sin 

fa cenn isin chathraig sin .i. Emisena®. Tänic sin 7 lucht na 

cathrach mailli fris 7 doradad cend Eoin isin n-uamuig leo 

amach 7 rocanad salmo 7 imonna leo an onoir Eoir 7 romolsad 

na huile he o-tchidis na huili mirbali donid cach lae cend na 

höigi 7 in mairtir .i. cend Eoi» baisti. Orait do mac Firbisich 
do scrib in lebar-sa dö fein 7 da mac na diaid. Finit. 

Und es geschahen darauf zahlreiche grofsartige Mirakel durch 
die Gnade des Hauptes, das er hatte. Es wurden damit im Volk 

Krankheiten und Seuchen geheilt. Alsdann wurden die Wunder 

und Mirakel Johannes des Täufers ruchbar. Als nun dies über 

den Mann bekannt wurde, ward er aus der Gegend vertrieben. 
Da kam ein Heiliger an seine Stelle ins Haus, in dem er ge- 

wesen war. Jener Mann hiefs Marsellus. Und drinnen war das 

Haupt Johannes des Täufers in der Erde versteckt. Johannes 

erschien in der Nacht dem Marsellus und verkündete ihm, dafs 

das Haupt in der Erde steckte und wies ihm (die Stelle) an, und 
sagte ihm, er solle es herausheben. Als Marsellus das ver- 

nommen hatte, berichtete er dem Lubrabanus davon, näml. dem 

Bischof. Jener war das Stadtoberhaupt dort in Emisena. Er 

kam, und zusammen mit ihm die Einwohnerschaft der Stadt, 

und durch sie wurde das Haupt des Johannes herausgenommen 

aus der Höhle und Psalmen und Hymnen zu Ehren Johannes 
gesungen. Und alle priesen ihn, da sie all die Wunder sahen, 

die das Haupt des Reinen und Märtyrers täglich tat, näml. das 

Haupt Johannes des Täufers. Ein Gebet für Me. Firbisich, der 

dies Buch selbst schrieb, und nach ihm sein Sohn. Ende. 

1) LBr: Marcellus; ebenso Act, Sanct. 2) LBr: Laurabanus. 

8) LBr: Simissena. 

10 

15 



10 

154 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

II. Imtheachta Moighi! Ruith andso. 

BB 265665 und YBL 190 a 10. 

Cacht ingen Catmaind? do Breat[h]naib [p. 2661| Manann® 

a mathair dobreth a mbroid tairis*. (cöica) ingen a lin roseailsid > 

fo Erinn. Tucad Cacht i teach® Ruith Mae Righuill? rig Erenn 

7 bai ie sirfoghail 7 ig sirfoghnam® and. Bai? eiceas lasin 

rig .i. Cuindeasg mac Fhirglain do sil!! Fergusa mac Rosa 

d’Ultaib!t. Bauair!? Cuindease in cumal corbo torrach uad 

hi. In adaig!? Jamnastair ind? Chacht, asbert!! in drui 

docluinfidear!t fo Erinn ainm in meic rogenair annocht!> 

7 bid än he. Atbert Roth: “Is & m-ainm-sea bias arr 16.” 

Is de sin tucad Mog Ruith fair. Rohailead didu lasin rig 

7 gabais eigsit! corbo sui. Bauair didiu teagosc!® alla nall 

7 lud co Scathaigh banfendig d’foglaim gaiscid corbo sul. 

Hier sind die Abenteuer des Mog Ruith. 

Cacht, die Tochter Catmands von den Briten der Insel Man. 

Ihre Mutter ward in Gefangenschaft hinüber geführt. Die An- 

zahl von 50 Mädchen wurde über Irland verteilt. Cacht wurde 

ins Haus des Roth Me. Righuill, des Königs von Irland, gebracht, 

und sie war dort in dauernder Dienstbarkeit und Knechtschaft. 

Ein Weiser hielt sich beim König auf, näml. Cuindeasg Mc. Fhir- 

glain vom Stamm des Fergus Mc. Rossa von Ulster. Cuindeasg 

bewirkte, dals die Sklavin durch ihn schwanger wurde. Die Nacht, 

als besagte Cacht niederkam, sagte der Druide, dals der Name 

des Sohnes, der in der Nacht geboren würde, über Irland gehört 

und berühmt sein würde. Roth sprach: „Mein Name ist’s, den 

er haben wird.“ Daher wurde ihm der Name Mog Ruith ge- 
geben. Er wurde nun beim König erzogen und beschäftigte 

sich mit der Wissenschaft und ward ein Weiser. Er fand die 
Belehrung drüben und ging zu Scathach, einem kriegerischen 

Weibe, um das Waffenhandwerk zu lernen, bis er ein Meister 

!) Moga YBL. ?) Catman, Jetzt kymr. Cadfan (Kuno Meyer). 
?) fehlt YBL. *) ambroit taris YBL. °) roscailset YBL. °) tech YBL. 
”) Rig-oll „mit dem mächtigen Arm“; rige „Handgelenk“ (Kuno Meyer). 
») ser- YBL. °) bui YBL. A DABTE, u) do Ultaib YBL. 
2) — fo-uair 3. Sg. Prt. zu fo-feraim. 1) agaig YBL. 14) at- YBL. 
»5) in YBL. 16) fair YBL. I) TeiesiY.DI7 18) dintechose YBL. 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 155 

Atbert didiu drui allanall fris: “Damad druideacht nogabtha 
aniu!, nobiadh t’ainm fo Erinn uili.” — “Gebad-sa ön”, ar 
Mog? Ruith. Gabais cor[bo] sai® Erenn. Iarsain luid co Simön 
druild] d’fhoghlaim lais 7 baracaib a mnai torraich in Darbrui! 
J. Dron ingen Oengusa meic Echach Lairen .i. Buan5 7 ba 5 
for Fearcorp ba torrach in bean. Tri bliadna trichad robai 

mailli$ ria Simon. Is andsin romeabaid’ a leth-shüil oc forba 
gamna ig sliabh Ealpa° i sneachta® mor 7 rodallad in leth- 

s[hluil ele ig!" fastad na grelilnett f»x dib laithib in Darbri 
con[djerna da laa dinn ooenlo!? conmebaid a leth-s[hjuil 10 
corbo dall. Tänic iarsin co hErinn co rocht co Dairbriu 7 gilla 

lais. Fechaid!? a cüil in tighi and. Rofiarfaid!! Mog Ruith: 

war. Ein Druide drüben sagte zu ihm: „Wenn es die Druiden- 

kunst wäre, die du heut erlerntest, würde dein Name über all 

Irland sein.“ — „Ich werde sie erlernen“, sprach Mog Ruith. 

Er erlernte sie, so dals er ein (berühmter) Weiser Irlands 

wurde. Danach ging er zum Druiden Simon, um von ihm zu 

lernen. Und er hatte sein Weib schwanger zurückgelassen 

in Darbrui, näml. Dron, die Tochter des Oengus Mc. Echach 

Lairen (und ihren Sohn,) näml. Buan, und es war an (ihrem 

Sohn) Fercorp, dafs sein Weib schwanger war. Dreiund- 

dreilsig Jahre verbrachte Mog Ruith bei Simon. Hierauf ver- 

stiimmelte er eins seiner Augen, als er ein Kalb in grofsem 

Schnee im Alpengebirge niederhieb.2° Und das andere Auge 

ward geblendet, als er die Sonne zwei Tage lang festhielt 

in Darbri, so dals er zwei Tage zu einem machte. Davon 

verstümmelte er eins seiner Augen (= das andere), so dafs 

er blind wurde. Darauf kam er nach Irland (und ging) bis er 

Dairbriu erreichte. Er (hatte) einen Burschen bei sich. (Der) 

blickte von der Rückseite des Hauses hinein. Mog Ruith fragte: 

1) indiu YBL. 2?) Mod YBL. ®) Ms.: corsai mit bo überschrieben. 

+) 7 a mac .i. Buan YBL. 5) Dairbriu YBL. 6) robui imailli YBL. 

7) mebaid YBL. 8) i sleb Elpa YBL. 9) snechta YBL. 10) je 

YBL. 11) greini YBL. ı2) din noenlo YBL. 13) — feccaid YBL. 
1) roiarfaid YBL. 15) ? s.d. Strophe über Mog Bwith auf 8.130, wo 

das bb auf die Wz. ben- hinweist. 



10 

156 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

“Cja cruth robai in bean.” — “Atä i! cathaır 7 oelach alaind 

na? fharrad 7 is maith etarru”, ar in gilla. *“Tabair cucam in 

tuag”, ar Mog Ruith. “Dober”, or in gilla, *eucat?* in tuaig 

intan rochadail? cäch” 7 ba do marbad a mac fen. Araide 

doronsad ainmne co cend tri la 7 tri n-aidchi. Rofhiarfaid* 

Mog Ruith an aidchi deidenach5: “Cindus ataid sund”, ol se. 

Atbert som riseom: “Tri bliadna dec ar [fiche]”, ar siad, “0 

luid ar n-athair uaind cosinnocht. Ni rochtar® som coemdach 

ri sin; misi 7 mo mäthair, ni deachaid si co fear 7 ni tucasa 

mnai.” Roscuch som docom na tenid la sodainr. Adnaid' in 
ben aithni fria chnamaib 7 dobeir ctach ime. Ba he som° 

prim-drul na Erenn wili? intan sin 7 is airet0 roiarfaided 0 

Fiachroig Muillethan mac Eogain 7 © maithib Muman dia 

belaib oc forbus Droma Damgaire. 

„Wie sah die Frau aus?“ — „Sie sitzt im Stuhl und ein 
schöner Jüngling bei ihr. Und sie sind freundlich miteinander“, 
sarte der Bursche. „Bringe mir die Axt“, sprach Mog Ruith. 

„Ich werde dir die Axt zuführen“, sagte der Bursche, „wenn 

jeder schläft.“ Er war (nahe daran,) seinen eignen Sohn zu 
töten. Indessen übten sie drei Tage und drei Nächte lang 

Geduld. In der letzten Nacht fragte Mog Ruith: „Wie seid 

ihr hier?“ fragte er. Er antwortete ihm: „Dreiunddreilsig 

Jahre (sind verflossen)“, sagen sie, „bis heute Nacht, seit 

unser Vater von uns ging. Nicht suchte er bis dahin (unsere) 
Gemeinschaft. Was mich und meine Mutter betrifft, so ging 

sie nie zu einem Mann, und ich nahm kein Weib.“ Er ging 
alsdann bis ans Feuer heran. Und das Weib erkannte ihn 

jetzt an seinen Gliedmafsen und tat ein Gewand um ihn. Er 

war der Hauptdruide von ganz Irland in jener Zeit, und des- 

wegen ist er von Fiachra Muillethan Mc. Eogain und dem 

Munstervolk um Rat gefragt worden bei der Belagerung von 
Drom Damgaire. 

') ata hi YBL. ?) ina YBL. ?*) Ms. cucai. ?°) rochodail YBL. 
+) rofhiarfaig YBL. 5) deideanach YBL. °) rochar YBL. ”) atnaid 
YBL. *) hesilo]m YBL. SulanıBır 10) as air YBL. 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE, 157 

III. Verse über Mog Ruith. 

LL 144450 (im Gedicht von Gilla-in-Chomded ua Cormaic). 

Re nöi rig dee diaid in diaid 

Saegul Moga Ruith ra gliaid, 

OÖ Ruth m. Rigo borr in blad 

co Cairpri lond Liphechar. 

Cro&ib eraind forbba! i Sleib Elpa 

do buaib Shimdir is tsneachta, 

ed robriss a lethrosce lör 

X mbkadna dö la Simön. 

# 

Die Zeit von neunzehn Königen nacheinander 

dauerte das Leben 

des Mog Ruith im Kampfe: 

Von Ruth me. Rigo — dessen Ruhm gewaltig — 

bis zum zornwütigen Cairpri Liphechar. 

Ein Baumast im Alpengebirge zum Nieder- 

hauen 

Für die Kühe des Simon im Schnee, 
das ist’s, was sein eines grolses Auge brach. 

Zehn Jahre brachte er bei Simon zu. 

1) Yyl. BB 265 665: oc forba gamna „beim Niederhauen“ (zur Wurzel 

ben ‘schlagen’ gehörig). * 



MD Iv, 186-391; Gunmad nett, 725-7. 

158 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

IV. Tlachtga. 

BB 406 ß. 

Tlachtga canas roainmniged? Ni ansa. Tlachtga ingen 

Moga Ruith meic Fergusa. fordaroebleingatar tri meic Simoin 

druad. doluid lie athair do foglaim druideachta in betha. Ar bith 

is i do righni do Thriun in Roth Ramach 7 in lia i Folrjearthu 7 

5 in Coirthi hi Cnamceaill. Tarlai iarım anair 7 in dede sin lei 

co toracht Tulach Tlachtgai. conid and roslamnad. 7 ruc tr 

maca .i. Doirb a quo Mag nDoirb 7 Cumma a quo Mag Cuma 

7 Muacha a quo Mag Muaich 7 co ndechsat na tri hanmanr 

sin indermat a hEre nistoraig digal echtrann. Unde Tlachtga 

10 deeitur.! 

Tlachtga tulach ordan uais 

Forbad mör righ corocruais 

ön cem rosgabh Tlachtga toic[h] 

ingen modha reil righ Roigh 

Tlachtga. 

Warum wurde Tlachtga so genannt? Nicht schwer. 
Tlachtga (war nämlich) die Tochter des Mog Ruith, Fergus’ 

Sohn. Drei Söhne des Zauberers Simon vergewaltigten sie. Sie 

war mit ihrem Vater mitgegangen, um die Zauberkunst der Welt 

zu erlernen. Denn sie war's, die für Triun das „Rollende Rad“ 

und den „Stein in Forcarthu“ und den „Pfeiler in Cnamchaill“ 

verfertigte. Sie kam wieder von Osten und brachte die beiden 

Dinge mit, bis sie den Hügel Tlachtga erreichte. Nämlich 

dort war’s, wo sie niederkam und drei Söhne gebar, nämlich 

Doirb, wovon die Ebene Doirb, und Cum(m)a, wovon die Ebene 
Cuma und Muach, von dem die Ebene Muach (ihre Namen 
tragen), und bis jene drei Namen in Irland in Vergessenheit 
geraten, wird es die Rache der Fremden nicht heimsuchen. 

Tlachtga Hügel, prächtig und hoch, 

Verderben eines grolsen strengen Königs, 

von dem Schritt, den Tlachtga — — — genommen, 
die Tochter des klugen Sklaven des Königs Roth, 

') Soweit auch Rennes Dindshenchas, Rev. Celt. XVI 61, 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 159 

Mog Roith mac Fergusa Fail 
meice Rosa righdha ronair. 

Cacht ingen Caitmind na cleas 
a mäthair daith-grind dhiles. 

Roth mac Riguill rohalt he 
de ba Mog Roth rogaide. 
Da meie Mogha: Buan is Corb 

sona dar sluagh ac saerord. 

ba hi mathair na mac mas 

Der-Droighen dür dron -amlınas 

7 mäthair cert Cairpri 

is becht romoblain Hüi-Bairdne. 

Inghen Moga milib sluag 

Tlachtga toga na r’thaebfuar — 

Luid le hathair ndimor ndil 

co Simon saer seacht-maisidh. 
Tri meic la Simon ba sam 
ba dimör an diabulbhagh 

Mog Roith, der Sohn von Fergus Fal, 

des königlichen sehr edlen Sohnes des Ross. 

Cacht, die Tochter des ränkevollen Catmend 

war seine farbenfrohe edle Mutter. 
Roth, der Sohn Rigolls, erzog ihn. 

Daher war „Mog Roth“ (als Name) gewälılt. 

Zwei Söhne des Mog: Buan und Corb, 

erfolgreich über Heerhaufen bei Befreiungstat. 

Sie war die Mutter der schönen Söhne, 
Der-Droighen, finster, fest und heftig 

und richtige Mutter des Cairpre. 

Sicher ist, er täuschte die Hüi-Bairdne!, 
Die Tochter des Mog ging mit tausend Scharen, 

Tlachtga — eine Auserwählte, nicht war sie gefühlskalt, 

in Begleitung ihres sehr grolsen, edlen Vaters 

zu Simon, dem edlen siebenfach herrlichen. 

Drei Söhne hatte Simon — es war angenehm — 

Grols war ihr zweifacher Kampf 

ı) Däl mBairdine? Ein aus Ulster nach Munster vertriebener Stamm 

der Erainn? Vgl. Pokorny, ZCP XLI 523. 

10 

15 



166 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

nero casrpeint! i su-etir? 
ba balegeint?® co mbeogletin® 
Doradsat na meic mo alle 
sere do Tlachtga trathaite 

cor silsat a b[rjoind® gan breig 
du chloind® comadais coimeid 

Tlachtga do Triun? nirbo thim 

dorigni in Roth ruad roigrnd 

moraen la Mog ndimör ndil 

is ra Simon seachtmaisigh 

hi durod le in fuighell fis 

forfägaib in roth roclis 
Lia foörbthi Forcarthain faind 

7 in Coirthi hi Cnämheaill. 

Dall gach n-aen nodn-aicefe sell, 

bodhur gach aen nod-chlunend 

marb risambenfai ni de 

— = = kraftvoll. 

es war ein mächtiges Geschlecht, heftig, widerstandsvoll. 

Es hegten die Söhne gemeinsam 
Leidenschaft für Tlachtga auf einmal, 

so dals sie ihr in den Leib flölsten — es ist nicht Lüge — 

angemessene schöne Nachkommenschaft. 

Tlachtga für Trian® — es war keine Ehre — 

schuf das rote sehr bewegliche Rad 

zusammen mit dem grolsen edlen Mog 
und mit Simon, dem siebenfach herrlichen. 
Mit brachte sie den weisen Spruch, 

sie hinterliels das sehr ränkevolle Rad, 
den vollendeten Stein vom Forcarthn — — — 
und den Pfeiler in Cnamheaill. 

Blind ein jeder, der den Anblick sehen wird, 
taub ein jeder, der ihn hört, 
tot ein jeder, den etwas davon schlagen wird, 

1) Binnenreim mit ®. 2) -eitir „vigour“? 2) Binnenreim mit \. 
+) gleitin a hard fight, an obstinate battle? 5) Binnenreim mit $, 
6) Binnenreim mit >. ?) oder triun? ®) oder: aus einem Drittel? 
(Macalister). 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE, 161 

dun roth gharbh grennacfh] grinne. 

Jar tuideacht anair don mnai 

ruc tri macca co morghnai, 
adbath diambreith in mer mend, 

scel mor gan chleith do chluinam. 

Anmand na mac — luadh nad creas — 

Muach is Cuma is Doirb diles. 

In tsloig o toraid rosteacht 

doib is comaid a cloisteacht 
h(i) cein bed os Banba bil 
anmand na mac i martain 

i scel fir fri silad sin 

na tie dibad dia dainib. 

In enoe in rohoilad uag 

do mnai na n-airer nad uar 
tar gach soghairm sui sana 

is dö is togairm Tul Tlachtga. 

Tlachtga. 

von dem rauhen stachligen Rd — — — 

Nachdem die Frau von Osten gekommen war, 

gebar sie drei Söhne mit schwerer Niederkunft. 

Es starb bei der Geburt die lichte, lebhafte. 
Eine grolse nicht verborgene Kunde ist das zu hören. 

Die Namen der Söhne — eine Kunde, die nicht gering — — 

Muach und Cuma und Doirb der edle. 

Die Shar — — — — 

für sie ist es passend, es zu hören, 
dafs, solang als da über dem stattlichen Banba' 

die Namen der drei Söhne bleiben werden 

als wahre Kund — — — — — 

kommt nicht Heimsuchung über seine Bewohner. 

Der Hügel, wo das Grab errichtet ward 
für die Frau aus Osten, die nicht unbedeutend; 

Jeden wohlklingenden Namen übertreifend, 

ist ihm der Name gegeben: Hügel Tlachtga. 

1) — Irland. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u. 2. 11 



162 KÄTE MÜLLER-LISOWSKI, 

V. Stammbäume. 

Rawl. B 502, 157 Z. 36. 

Mug Roith m. Fergusa a quo Fir Maigi Feine. Is e luid 

do fhoglaimm druidechta co Simon n-druid. 7 is maroen doronsat 

in roth ramach tic dar Eoraip riambrath hisin bliadan ria 

cathugud do Simon fri Pol 7 Peter. Ocus is aire chairigthir 

5 for Eoraip ar daig dalta cach gnee(?) robae moalle fr Simon 

i cathugud fri Peter. 
Cacht ingen Cathmind rig na mBretan mäthair Moga Ruith. 

Roth mae Riguill rodnalt. Is de asberar Mug Roith. 

Da meie Moga Ruith: Buan 7 Fercorb. 

10 Derdraigen mathair 2 mac Moga Ruith 7 mathair Chairpri 

Lificha‘r, di siair do Chorco Barddeine ö dun Chermna. 

Dron immorro ingen Lairine cetmuinter Moga Ruith. 
Ocus ingen do Mug Ruith Tlachtga tualudnert cho rustoirr- 

chitar 3 meic Simoin ria Zechtain anair 7 ruc tri macco doib 

Mug Roith, Sohn des Fergus, von dem die Männer von 

Mag Fene stammen. Er eing hin, um die Zauberei beim 

Druiden Simon zu lernen. Und mit ihm machte er das rollende 

Rad — das kommt über Europa vor dem (jüngsten) Gericht — 

im Jahre bevor Simon Streit mit Paul und Peter hatte. Und 

darum wird Europa gerichtet werden wegen des Zöglings 
aus jeder Rasse(?), der mit Simon war beim Kampf gegen 
Peter. 

Cacht, Tochter des Cathmand, Königs der Briten, war 
Mutter des Mog Ruith. 

Roth m. Riguill erzog ihn. Daher nennt man ihn Mug Roith. 
Zwei Söhne des Mog Ruith: Buan und Fercorb. 
Der-Draigen, Mutter der zwei Söhne des Mog Ruith und 

die Mutter des Cairpre Lifechar, zwei Schwestern aus dem 
Corco Barddeine von Dun Chermna. 

Dron indessen, die Tochter des Lairine, war die Frau des 
Mog Ruith. Und die Tochter von Mog Ruith war Tlachtga .. 
und es schwängerten sie die drei Söhne des Simon, bevor sie 
aus dem Osten zurückkehrte, und sie gebar ihnen drei Söhne. 



TEXTE ZUR MOG RUITH SAGE. 163 

7 hissi tue le Coirthi Cnamchaille! .i. fuidel ind roith 7 is 
e nodmbrisse. Dall cach n-oen nodnaiccfe, bodar cach oen 
nocluinfe, marb cach oen frisamben[f]a .. 

Clann Celtchair dano Eogan 7 Ailill, Sem 7 Fer Tlachtga, 
Cathnia 7 Huathnia 7 Druithnia a quo Muindruine? la Connachto. 5 

Clann Uathnia Huaithni Thire 7 Uaithni Cliach. Clann Cathnia 

na Coenruige ... Clann Filr] Tlachtga diataä Dal nUmain 7 
na da fortuaith Arad ... 

Genelach Sil Moga Ruith (Rawl. B 502, 158 a 38). 
Cu allaid m. Laisre m. Finain Bie m. Laithre m. Dathail 10 

m. Suire m. Saiglenn m. Dee m. Dere m. Labrada m. Caiss 
m. Buen m. Moga Ruith m. Fergusa vel ita Mug Roith m. Cuinisc 

m. Firthechet m. Firglainn m. Loga m. Mathlam m. Mathrai 

m. Magdoin m. Matheirm m. Alloit m. Noende et rel. Vel ita Mug 
Roith m. Ceithirn m. Fintain m. Ailella Nertlaim m. Trichim ete. 15 

Und sie brachte mit den Pfeiler von Cnämchaill näml. die 

Reste des Rades, und das ist’s, was zerbrach. Jeder ist blind, 

der es sehen wird, taub, der es hört, tot, auf den es fallen 

wird... 

VI. Notiz über Mog Ruith. 

BB 255 a 17. 

Mug Ruith .i. Roth mac Riguill rodnalt. Is de ba Mogh 16 

Ruith vel Mod3 Ruith .i. Magus Rotarum .i. is a rothaib do- 

nidh a taiscelad. 

Mog Ruith, nämlich Roth, Sohn des Rigoll, zog ihn auf. 

Deshalb hiefs er Mog Ruith, näml. Rad-Zauberer, nämlich mit 

Hilfe der Räder prophezeite er. 

1) Ms. Cnamchamchaille 2) Vgl. Däl mBuindruini CZ VIII 532, 31. 

a) AUR: A 

Oranienburg. KärtEe MÜLLER-LisowsK1. 

117 

> 

CL Mayer 

ed.zcr vi 

334-5. 



DIE LATEINISCHEN BEMERKUNGEN AUF DEN 

OGAMSTEINEN CAMP I UND CALDAY ISLAND. 

Macalister 2,24. 3,158. 

Auf dem oft besprochenen Stein Camp I steht neben der 

Ogaminschrift, transkribiertt CONUNETT MOQI CONURI, 

von oben nach unten in irischer mit römischen Kapitalen 

untermischter Minuskel die Buchstabenreihe Abb. a. Gaidoz 

(Bibl. de l’&c. d.h. &t. 35,128) hatte auf Grund einer 
schlechten Nachzeiehnung das vierte Zeichen für ein 

Monogramm der drei Buchstaben ITC angesehen 

und die Inschrift trotzdem in FECIT CUNURLI ab- 

geteilt. Nach Macalisters Pause ist jenes Zeichen 

nichts anderes als ein T. Das dritte sah auch 

Macalister für ein C an: “The first C in the in- 

scription has an appendage at the side making 

it like a T, but this I think is a flaw.” Meiner 

Meinung nach ist dies Zeichen ebenfalls ein T: 

wenn die Ausbuchtung links nur Klein ist, so er- 
klärt sich das — sogar die Handschriften bieten 

Beispiele in Fülle — einfach daraus, dals es sich 

um eine Stelle im Innern des Wortes handelte. 

Aufsergewöhnlich grofs erscheint die Ausbuchtung an dem 

nächsten T: dies steht aber zu Anfang des Wortes und sollte — 

wir werden noch sehen, warum — besonders deutlich hervor- 
gehoben werden. Das fünfte Zeichen hatte Gaidoz für ein U 
genommen; Macalister sah darin die beiden Buchstaben CV 
und las das Ganze FECT OVNVRI. Merkwürdig wie er an- 
nehmen Konnte, zuerst und in der Mitte des einen Worts 
trete das C als voll ausgewachsener Buchstabe, gleich danach 

e ENT AR] 



DIE LAT. BEMERKUNGEN AUF DEN OGAMSTEINEN USw. 165 

und ausgerechnet am Anfang des neuen Worts als armseliger 
kleiner Haken auf, zwischen dem T und dem vorhergehenden 
Buchstaben (angeblich C) in FECT liege ein übergrofses 
Spatium, zwischen dem ersten Worte und dem folgenden ein 
geringes und zwischen dem (angeblichen) C und dem V in 
CVNVRI überhaupt keines; auch habe hier das C dieselbe 
Form wie das V. Der Unvoreingenommene wird das zwischen 
T und N stehende Zeichen, wenn nicht mit Gaidoz schlechthin 
für ein U, dann gewils für ein VV nehmen, aber die ganze 

Inschrift, je nachdem er das dritte Zeichen als C oder T 

ansieht, entweder FEC oder FET TVVNVRI lesen. Ob er 
in dem ersten Wort eine Abkürzung für FECIT oder für 

FECERAT sieht, hängt von der Erläuterung ab, die er der 

Inschrift angedeihen lälst. Die beiden ge- 
nannten Gelehrten haben gar keinen oder 
einen falschen Sinn hineinzubringen ver- 
mocht: sperrt man die Augen auf, bietet sich 

der richtige sofort. Die in gewöhnlicher 
Schrift eingegrabenen Worte sind weiter 
nichts als eine Randbemerkung zu der 

Stelle der Ogaminschrift, die in Macalisters 
Pause wie in Abb. b aussieht. Der letzte (oberste) Finger 
des E (C) fällt stark ab, steht dagegen dem =E (0) nahe. An- 
genommen man rechnete ihn wirklich zu dem zweiten statt zu 

dem ersten Zeichen, so würde aus dem € (|) ein T (BE), aus 
dem O (=F) ein U ea aus dem ganzen Wort CONURI ein 
TUNURI! Es bestehen nun zwei Möglichkeiten. Entweder 
wollte der Glossator von dem Verfertiger der Ogaminschrift 
sagen “propositum habuerat conuri, FECIT TUNURL” Das 

wäre angesichts des Bildes, das die beiden fraglichen Buch- 
staben immerhin darbieten, kleinliche Nörgelei gewesen, aber 
erklären liefse sich diese einigermalsen, wenn der Leser sich 
überlange gequält hatte, ehe ihm die Erkenntnis aufgedämmert 
war, dals der Schreiber die ganze Inschrift mit verkehrter 
Orientierung geschrieben und die Konsonanten der ersten 

Gruppe mit links statt rechts, die der zweiten mit rechts 

statt links gerichteten Fingern bezeichnet hatte: wer statt 

sofort CONUNETT MOQI CONURI zu lesen sich lange 

mit der Buchstabenfolge SOQUQELLMONISOQURI herum- 

2 Mjes- n Miss 



166 G. SCHAAFFS, 

geschlagen hatte, dürfte und durfte einigermalsen wild ge- 

worden sein. Diese Erläuterung mülste akzeptiert werden 

für den Fall, dafs der Glossator die Ogaminschrift so vor- 

gefunden hätte, wie sie jetzt aussieht. Viel wahrscheinlicher 

aber ist, dafs sie ursprünglich so wie in Abb. c gestaltet ge- 

wesen war und der Glossator durch Verlängerung des ersten 

(untersten) Punktes zu einem Finger — das nötige Werkzeug 

hatte er in der Hand — aus der Silbe TU die Silbe CO 
gemacht, mit seiner Bemerkung FECERAT TUNURI von 

dem “Fehler” des Ogamschreibers Nachricht und von seiner 

eignen “Verbesserung” dieses Fehlers Rechenschaft gegeben 

hatte. Auf jeden Fall hat sich gezeigt, warum das vierte 

und fünfte Zeichen der Glosse so stark hervorgehoben wurden: 

sie waren ja doch die Buchstaben, die der Ogamschreiber in 

seiner Inschrift schlecht oder falsch gemacht hatte! Wenn 

diese Hervorhebung beim fünften auf ganz andere Art geschah 

als beim vierten (das einen mächtigen Querbalken erhielt), 

wenn statt eines ähnlich strammen V ein U oder VV ge- 
liefert wurde, so war dies wohlüberlegt: kam es doch darauf 

an, den Vokal ZFE als solehen unzweideutig zu transkribieren; 

mit dem einfachen römischen V wurde auch das semivokale |Z 
wiedergegeben, und da die beiden Zeichen einander ähnlich 

waren — wie oft gerieten die Finger so kurz und die Punkte 

so lang, dafs man nur aus dem Zusammenhange schlielsen 

konnte, was die betreffenden Zeichen vorstellen sollten —, so 

hätte die Behauptung FET TVNVRI ihrerseits falsch auf- 

gefalst und danach mit einem “nequaquam fecit tvnuri, fecit 

tvvnuri” bestritten werden können. Wo eine Verwechslung 

unmöglich, eine scharfe Scheidung unnötig war, durfte wie 

beim siebenten Zeichen der Glosse auch der Vokal ruhig durch 
einfaches V wiedergegeben werden. 

Es bleibt noch eine Frage übrig: War die Verbesserung, 
die der Glossator vorgenommen hatte und von der er so merk- 
würdig gewissenhaft Rechenschaft gab, wirklich eine Ver- 

besserung und nicht vielmehr eine Fälschung, war die richtige 
Lesart nicht doch TUNURI gewesen? Das letztere ist jeden- 
falls nicht ausgeschlossen, und die Entscheidung wird z. T. 
davon abhängen, ob man die Glosse viel oder wenig später 
als die Ogaminschrift anzusetzen hat, d.h. ob der Glossator 



DIE LAT. BEMERKUNGEN AUF DEN OGAMSTEINEN usw. 167 

die Richtigkeit der Inschrift zu beurteilen noch in der Lage 
war. Ich vermag dazu nur folgendes zu sagen. Macalister 
beginnt seinen Artikel mit der Bemerkung, der Stein liege in 
einem Felde am Fuls des Berges, der nach dem ihn krönenden 
alten Befestigungswerk Cathair Conrie heifse, und fügt nach- 
her hinzu, man könne schwerlich umhin, den “Curi” — übrigens 

eine willkürliche Form Macalisters: die richtige wird später 

Conuir gewesen sein — der Inschrift mit dem Namen in 

Cathair Conrie zu identifizieren. Ohne auf die Frage ein- 

zugehen, ob man die beiden Namen tatsächlich vergleichen 

darf: wird die Sachlage nicht so gewesen sein, dals der 

Glossator im Hinblick auf den Namen der die Gegend be- 

herrschenden Feste Conrie das TUNURI in CONURI “ver- 
bessert” hatte? Würde er sich überhaupt die Mühe gemacht 

haben, die Ogaminschrift zu ändern und die Bemerkung da- 

neben einzugraben, wenn er nicht ein Interesse daran gehabt 

hätte, zwischen dem Felsennest auf dem Berge und dem unter 

der mächtigen Säule ruhenden Manne einen Zusammenhang 

fest- oder herzustellen und zu überliefern? War dem so, 

dann ist es mir sehr wahrscheinlich, dals er sich für die 
eigentümlich umgekehrte Orientierung der Ogamzeichen die 

folgende bedeutsame Erklärung zurechtgelegt hatte: ‘Zwar 
mulste wie alle Inschriften so auch diese von unten nach 

oben laufen, aber die Tatsache, dafs der hier bestattete Mann 
bei seinen Lebzeiten dort oben gehaust hatte, wurde dadurch 

angedeutet, dals die Finger der Ogamzeichen so gerichtet 

worden waren als ob der Schreiber von oben herabgekommen 

und von oben nach unten blickend (also - statt |) ge- 

schrieben habe’ Man stelle sich einen Obelisken vor, der 

die Inschrift nicht wie in Abb. d, sondern wie in e zeigen 

würde, und vergleiche damit die Ogaminschrift, die nicht in 
der normalen Art f, sondern wie in g orientiert war: Abb. f 

entspricht genau d und g genau e; in der Ogaminschrift wird 

die Umkehrung nur darum nicht so augenfällig weil ihre 

Zeichen von oben genauso aussehen wie von unten. Den 

Abb. e und g gegenüber hat man zuerst die Empfindung, 

der Stein müsse auf den Kopf gestellt werden (h, i), danach: 

der Schreiber habe mit dem Kopf von oben herunterhängend 

zu sich heraufgeschrieben. Die erste Empfindung wird auch 



168 G. SCHAAFFS, 

denjenigen geleitet haben, der den Stein niederlegte — 

Macalister berichtet “which is lying prostrate in the field” — 

blieb er danach liegen, so kann seine Schwere daran Sehnid 

gewesen sein, wahrscheinlicher aber die nachträgliche Über- 

lezung, dafs, wenn er auf den Kopf gestellt worden wäre, 

ein Fehler durch einen anderen ersetzt sein würde, indem 

die Inschrift nunmehr gegen alles Herkommen — man denke 

sich den umgekehrten Fall bei uns — von oben nach unten 

gelaufen wäre, und dafs die horizontale Lage in jeder Hin- 

sicht die beste Lösung biete. Der anderen Empfindung folgte 

Nozg Zm+4-- V0OZ7F Zum. .oimzz2zon 

HL, ex: d 2 = 

der Glossator, indem er seine Bemerkung mit der Richtung 

von oben nach unten eingrub: er gab hiermit den Lesern der 

Ogaminschrift einen Wink wie sie sich zu drehen hätten, um 

sie ohne Schwierigkeit zu entziffern. Durch die Glosse selbst 
aber, d.h. durch ihr Vorhandensein, ihre Zugehörigkeit und 

ihren Inhalt, veranlafste er sie den Namen zu erfassen, der 

ihre Augen sofort zu der Höhe hinauf richtete, aus der Conuir 

zur Ruhe herniedergestiegen sei. Vielleicht war der Glossator 
einer der späteren Herren der Burg. Jedenfalls ist die Glosse 

noch viel jünger als die Inschrift: der späten Form des 

Vokals E(=X) und dem späten MOQI steht die Abbreviatur 
FEO oder FET gegenüber, die mir frühestens in Handschriften 
aus dem Ende des 13. Jahrhunderts begegnet ist. 

Um schliefslich wieder auf Macalister zu kommen, so 
übersetzt er — übrigens nach dem Vorgange andrer — seine 
Lesung FECT CUNURI mit “the grave of Curl” Da in 



DIE LAT. BEMERKUNGEN AUF DEN OGANSTEINEN usw, 169 

dem Grabe aber nicht *Curi” selbst, sondern Conneth, aus 
der Sippe des *Curi” liegen sollte, nimmt er, um seine 
Erklärung “the auxiliary inscription requires us to render the 
principal legend not as Irish syntax would naturally suggest ‘of 
Cu-Nett tribesman of Cu-Ri’, but ‘of Cu-Nett’s tribesman Cu-ri’, 
and it emphasises the ambiguity attending all Ogham in- 

scriptions in this formula” zu begründen, Gelegenheit zu einer 

langen Erörterung über die invertierte Genitivkonstruktion der 

Ogamsyntax. In diesen ohnehin dünnen Wein gielst unsere 

Erläuterung soviel Wasser, dals er ganz zu Wasser wird. 

Auch in rein technischen 
Fragen kann man nicht immer 

folgen. Wenn er zu der Inschrift vo 
von Camp bemerkt “It is clear — 

that the inseription was cut on 

the stone while it was in its 

= upright position, as the scribe 

= was unable to reach high enough 

o 
\ 

-— 

- 

MM o 
© 
o 
>) 

in order to cut the conchding @& 
ec letters vertically, and had to ; 

Q bring them horizontally across = 

SI the face of the stone”, so lälst Pe} 

EN sich an der Hand seiner Pause > 
IQ wenig dazu sagen, da er den 

Verlauf der Kante nicht an- 4, 
gedeutet hat. Um so sicherer 

ist in der Besprechung des Steins von Faunkill (3,47) die 

falsche Anschauung nachzuweisen: “It is evident that the 

inscription was added after the erection of the monument ... 

The seribe probably stood on a heap of stones, and cut the 

scores until he arrived at the N. He could not reach higlı 

enough to bring the digits of this letter up to the angle, 

but had to carry them over the face of the stone, much 

as his younger brother at Camp had to do. A few more 

stones were added to the heap to raise him high enough 

to cut the last few letters, but even then he was obliged 

to treat the S at the end in the same way.” Die be- 

treffende Partie der Inschrift sieht nach Macalister wie in 

Abb. k aus. Es ist mir unerfindlich, wie der Steinmetz 



170 G. SCHAAFFS, 

wenn er in seiner ersten Stellung bis dahin zu reichen ver- 

mochte, wo der oberste Finger des N steht, den untersten 

und die weiteren nicht hätte bis an die Kante heranbringen 

können. Um 7 zu erzielen, hätte er sich nicht mehr zu 

recken brauchen, als er bei % getan hat. Und ferner: als 

er N schrieb, wulste er, dals er die folgenden Zeichen von 

seinem jetzigen Piedestal aus nicht mehr werde schreiben 

können; hätte er sich da nicht gleich, um seinen Standpunkt 

zu erhöhen, ein paar neue Steine holen und von denen aus 

auch das N bei der Kante anfangend und wagerecht schreiben 

können? Macalisters Erklärung der abfälligen Striche Kann 

also nicht befriedigen. 

Was er über die andere hier zu 
besprechende Inschrift, auf dem Stein EC SINGNO OR 

von Calday Island befindlich (Abb. m), nz IN ILLAM 
ER NGSI ROGO 

zu sagen hat, darf fast ganz beiseite OMNIBUS AM 

gelassen werden. Der Autor dieser MULANTIBUS 

Inschrift war kein grofser Lateiner, IBI EXORENT 

aber einige seiner Fehler sind darauf PRO ANIMAE 

zurückzuführen, dafs er Lateinisch offen- CATUOCONI 
bar niemals gelesen, sondern immer nur m 

gehört hatte Wenn Macalister sagt 

“to me the monogram looks like EC, making with the 
initial S of the next word the preposition EX”, so muls 

er annehmen, dafs ein S vergessen worden sei. Aber der 

Schreiber wollte nicht mehr als EC haben: wenn ex signo 

gesprochen worden war, hatte er niemals ex signo, sondern 

immer nur exigno zu hören bekommen, was etwa an exanguis 

exilium u.a. erinnert und natürlich nicht in ex igno, sondern 

in ec signo zerlegt wurde. Exul würde er wahrscheinlich 

in ec sul zerlegt haben. Dals er schrieb wie er sprach, zeigt 

noch deutlicher das Wort signo selbst: das überflüssige n 
hatte er immer mitsprechen hören. Die Form ammulantibus 

verrät, wie er das u aussprach: ambvlantibus war ihm un- 

möglich, gleichwie der Römer das b verschluckte, sobald der 
folgende Laut kein Vokal war. 

Es ist im Vorstehenden angenommen worden, dals die 

Lesung EC SINGNO zutreffe: sollte das nicht der Fall sein 

und das Monogramm vielmehr wie FÜ aussehen, also HOC 



DIE LAT. BEMERKUNGEN AUF DEN OGAMSTEINEN usw. 171 

bedeuten, so würde sich an der inhaltlichen Bedeutung des 
Ganzen dennoch nichts ändern. Der Ire denkt daran, dafs 
Christus noch vom Kreuze herab zu andrer Gunsten Für- 
sprache eingelegt hatte und von dem zweiten Schächer, der 
die Verdammnis vor sich sah, gebeten worden war, seiner zu 

gedenken, wenn er in sein Reich komme. So will auch er 

wie jener Schächer um Fürsprache bitten, wenn auch nicht 

von einem wirklichen Kreuz herab, so doch ex signo crucis, 
das er über der Inschrift — noch deutlich sichtbar — ein- 
gegraben habe. Nicht ganz sicher bin ich, ob in illam fixi 
(= des an jenes Kreuz Geschlagenen) auf das Kreuz des 
Erlösers oder auf das des reuigen Schächers sich beziehe. 

In letzterem Falle läge darin das Bekenntnis der Gleich- 

wertigkeit mit dem Schächer angedeutet. Der Ausdruck 
ambulantibus ist sehr bezeichnend: mochten viele auch nur 
einmal des Weges kommen, da unten hörte man ein viel- 

fältiges Hin und Her. Ibi bedeutet “in jener Welt”. Natür- 
lich sollte der Bittende Catuoconos selbst sein. Da die 
Inschrift an der Stelle einer unkenntlich gemachten Ogam- 
inschrift steht, liegt die Vermutung nahe, dafs sie diese 
auch ersetzen sollte, wozu wiederum eine Ursache vorgelegen 
haben mülste: Catuoconos könnte wirklich ein sogenannter 
armer Sünder gewesen sein und als solcher auf dem Stein 
haben verewigt bleiben sollen, eine Absicht, durch die der 
christlich Meinende einen Strich gemacht hätte, einen Strich 

freilich, der nicht so dick ausfiel, dals der löbliche Zweck 
voll erreicht worden wäre. Denn die lateinische Inschrift 
ihrerseits geht davon aus, dals 1) unterschiedslos omnes 
ambulantes in den Himmel kommen und für C. zu bitten 
im Stande sein würden, was einen Schlufs darauf zulälst, 
wie schwer sein Schuldkonto belastet gewesen sein muls, 
2) dals C., obwohl er lange vor denen gelebt hat, die bei 

seinem Stein ambulieren, dennoch zu der Zeit, wo sie im 
Himmel sein werden, noch in der Verdammnis zu schmachten 

gewils ist. 
Unsere Deutung setzt natürlich voraus, dafs mit fingsi 

wirklich fixi gemeint war, ein Fehler, der nur äufserlich dem 

von singno entsprochen hätte, in Wirklichkeit aber auf den 

Einflufs des Wortes fingere zurückzuführen wäre, das die 



172 G. SCHAAFFS, DIE LAT. BEMERKUNGEN AUF DEN USW. 

augenblickliche Tätigkeit des Autors der Inschrift bezeichnete. 

Andernfalls mülste fingsi als finxi genommen werden, womit 

dem ganzen ersten Satz eine andere Bedeutung zuzusprechen 

wäre. Vielleicht begnügt man sich aber mit der hier dar- 

gelegten. 

Korrekturnote. — Seit Niederschrift vorstehenden Aufsatzes habe 

ich manches hinzugelernt. Meine Erklärung der Formen EC SINGNO 
FINGSI usw. muls aufgegeben werden, und zwar darum, weil die Inschrift 

ein Palindrom ist und die auffälligen Buchstaben die Bücklesung zu 

erleichteru bestimmt waren. Macalister hat geglaubt, es sei unnötig “to 

indicate by the use of different founts of type the odd farrago of capitals 

aud minuscules in which the original inscription is cut”: hätte er es 

dennoch getan, so würde die Lesung der xateorogauuevn wesentlich 

erleichtert worden sein. Ich werde sie bei Gelegenheit nachliefern und 
dann auch zeigen, woher die Kunst des Palindroms gekommen war. 

Greifswald. G. SCHAAFFS. 



EIRIU CO NUAILL CO NIDNAIB 

VON EOCHAID UA FLAINN. 

Die verwendeten Handschriften sind: Leinster S. 10 
(= Fassung A), Lecan fol.11” col.2 und Royal Irish Academy 

DV1 fol.q” col.2 (BT), ferner Ballymote 8.33 und Lecan 

fo]. 280” (C), endlich O Cleirigh in der Ausgabe von Macalister-- 

MacNeill S. 154, deren Strophenbezeichnung ich übernehme. 
Für alle Stellen des schwierigen Gedichtes die endgültige 

Übersetzung zu geben, malse ich mir nicht an. Wie das 
Gedicht vorliegt, sind einige Verse schlecht, so i: amhnais 

— ernmhais und gar k: drechach — (becdhai) — Etan. „Reime“ 
wie d: dligid — seirig — fobaid — Neimid, wo wir palatales b 

in fobaid erwarten, sind weniger gut, doch zulässig. Vielleicht 

stand in m: glerinn statt glerainn. Für a: warll — sluaigh 

vergl. Thurneysen, Handbuch $ 142; für c3: slam — cland 

ebd. $43 (O’Donovan S. 10 Anm.: dall usw.). i: felbas (vgl. 

feal *bad’ bei O’Reilly) mochte durch Anlehnung an fell ‘Betrug’ 

die Lenierung des Z zuweilen aufgeben. c3: demnarb diabarl 

— lengdwib wird ursprünglich dremnaib (e über d = dre) ge- 

lautet haben. Im Vergleich zu den übrigen Gedichten über 
die Tuatha tritt das Göttlich-Dämonische an ihnen noch stark 
hervor.!) Ö Cleirigh läfst e2 u.c3, ferner 12 fort, die ersteren 

wohl, weil sie die einheitliche Auffassung stören, der letztere 

schien ihm eine überflüssige Wiederholung. 

s 

1) Dürfen wir den T.D.D. von Anfang an eine menschliche Seite 

zuschreiben? Ich dächte an einen (mutterrechtlichen) Stamm der nicht- 

indogermanischen (‘japhetisierten’?) hellen Üro-Magnon-Rasse, aus Nor- 

wegen eingewandert, welcher (die Mondgöttin?) Donu mit ihren drei 

Söhnen als Stammutter verehrt. Vgl. u.a. Anthropos XII—XHI, S. 164 ff. 



174 GUSTAV LEHMACHER, 

Text. 

a Kirin co nuaill co nidnaib sinsit! sluaig fora senmaig? 

siar co fuin? roptar foglaig a* tuir® thoglaig® im? Themraig.® 

b Tricha bliadna! jar nGenann gabsat sluag”? siabra sonann® 

for tuaith mBolc buaibthe> barann tadall tuaithe DE Donann. 

c1 Dia do däim! eid dos’rimart? gabsat co ngräin co nglonnalt3 

na neilt ollchoiethe5 arracht® for sleib Conmaicne Connacht. 

Übersetzung. 

a Eiriu mit Stolz mit Waffen, Heere dehnten sich auf seinem 

alten Felde. Nach Westen bis zum Sonnenuntergang zogen 

plündernd ihre zerstörenden Scharen um Teamhair. 

b Dreilsig Jahre nach Geanann (König der Fir Bholg, 

- 2126 v.Chr.) stieg ein Gespensterheer bei schönem Wetter 

in die Luft (wörtlich: nahm schönes Wetter). Gegen die 
Fir Bholg, die Zornschnaubenden [die schnaubten, wie Kühe: 

bo— sed (fed)|, ging der Besuch der Tuatha De Donann. 

cl Genug der Schar — was hat sie getrieben? — es zogen 
abscheulich, frevelhafter Art die Wolken voll grofser Ge- 
spensterkämpfe auf den Berg von Conmhaiene in Connacht. 

Varianten. 

Q=— Treinsien a br Lecan I; R= Royal Irish Academy; B= Ballymote; 
L= Lecan II; O—= 0 Cläirigh; L= b, wenn kein Unterschied angegeben. 

a) 1 bR: snisit; BLC: mist 2 DR: senmuigh; C: senmoigh 
3a:finn 4L:o 5B:tu; L:thur 6 C: toghlai)ge 7 BL: o; 
C:in 8bR: temhr 

b) 1 C: bliadna; a: blan, sonst noch mehr gekürzt, aber siabra 
2 aB: sluaig; b: sluat 3 BL: sonenn 4aB:bole 5L: buaibthig; 
a hierzu: .i. buadaigthe 

ei) 1 B: dhardan 2a: dosrimit 3a: nglanalt; B: ngollalt; 
L: nglennfholt 4 a: neol; BC: nell 5 a: oleoichthe; B: eichi; 
L: ollchichi 6 fehlt bei L; a erklärt oleoichthe: uwile 



EIRIU CO NUAILL CO NIDNAIB VON EOCHAID UA FLAINN. 175 

c2 Cen dechla! dErinn? ergnaid® cen ethra® erim> nangbaid.® 
ni fessa? fir for fingail$S in do nim nö in do® thalmain. 

©ö Masso do! demnaib diabuil don longais? lengduib3 laidig. 
slam5 co srethaib co slögaib® cland Bhethaig” mas do dainib. 

d Do dainib a ndir! dligid in sairgein? dian sil Seraig® 
Bethach* Fianailen5 fobaid® mac dIarbonel mac Neimid. 

e Nit'teilcset? däil na dliged® im ined® Fäil c06 fuined’ 

ro'boi° daig® oeus debedh!® fot! deired!? i13 mmaig'* Thuired.!5 

c2 Ohne dafs es das weise Irland bemerkte (unterschied, 
Leinster), ohne Fahrzeuge, eine kühne Reise. Nicht wulste 

man von den verwandtenmörderischen Männern (sie gelten 

als Verwandte der Fir Bholg), ob sie vom Himmel oder 
von der Erde kamen. 

c3 Wenn sie von den Dämonen des Teufels sind, dann sind 

sie aus der Schar, die mit finsterm Schlage (Dinneen) die 

vielbesungene Verbannung traf, eine Flocke mit Reihen, mit 

Heeren; Kinder des Beathach, wenn sie von Menschen sind. 

d Menschen schuldet ihr Recht (Sohnespflicht) der edle Sprofs, 
dem Same die Serer sind. Beathach, eine Insel über (dem 
Meer der) Scharen, Sohn Iarbhoineals, Neimheads Enkel. 

e Sie beriefen keine Versammlung und erliefsen kein Gesetz 

über den Ort des Fälsteins (Irland), der im Westen liegt. 

Es war Brand und Streit zuletzt auf dem Tuireadhfelde. 

c2) 1 bR: cen ecla; B: cia dhecla; L: cia dech la; a hierzu: cen 

deligud 2 a: hErend derend; 5: derreng; RR: deirent; 5: dherinn; 

3 bR: dergnaib 4AbkR:ethro 5 a: herenn; b: erem 6 a: angbaid 

7 bR: ui fes a frith; BL: ni fes na fr 8a: for nim; bR: forind nim; 

B: fan fingail; Z: for findgil 9a: no do 

c8) 1 aB: mas do; b: maso; L: mas dona 2 B: loingis; L: 
longes 3 BL: leannduib 4 bRB: laigid 5 b: slain; B: sloind; 

L: slein 6 bR: sluagaib 7 B: beathadh 
de IE BInsdie; C: a2dıdr 2 L: nis deirgein 3 L: serie; a 

erklärt: luatha, no si no: no sin nomen? 4 L: beothach 5 bR: 

fianbanel; B: fiamhroger; L: fiamrogen; C: fianbunel; a erklärt: pro- 

prium 6 B: feabail; L: rebaich; a erklärt: fubthaid 
e) 1 BLC: nir 2 aB: theileset; bR: tairesit; C: thairceset 

3 b(nichtL)B: digd 4 L: in 5 a: med; BL: nis 6 BL:na 

7 a: fuiled; B: fhuinedh 8 a: robän 9 a: adaig 10 a: debech; 

bRB: debid; R: debadlhı Bl 2 win: 12 &RB: deridh se lzzar 

14 b: muig; B: moigh 15 PB: tuiridh 



176 GUSTAV LEHMACHER, 

f Tuatha De ba tole tröine im! thuaith mBole? bäigsit? rige 

ina cath co meit! uaille® at’bath cuaine c&t mile. 

Meicc! Eladan ®b idna? fri feralad® fl fodla 

Bress don? bruig’ belgaith Banba Dagda Delbzth is Ogma. 

h KEiriu eid rötbla roa Banba Fötla is Fea 
Nemuinn! na? forrann® fäthaig* Donann> mäthair na ndea. 

i Badb is Macha mäit! indmuis? Mörrigan® flatha* felbuiss® 

tindrema® ind? aga amnais® ingena äna Ernmais.’ 

IQ 

f Die Tuatha De, es war Kraftstolz, rühmten sich des König- 

tums über die Fir Bholg. In ihrer (der F.B.) Schlacht- 
reihe, der hochgemuten, fiel eine Meute von 100000. 

Die Söhne Ealadhas mit Wafienschönheit, auf Männer- 
verwundung gerichtet, Wölfe der Zerteilung, Breas von 

Banba, dem lippenweisen Lande [von bil (vgl. mil, meala, 

mealdha)], Daghdha, Dealbaeth und Oghma. 

h Eiriu, mag sie auch Stralsenruhm erlangen (obwohl sonst 
ein Land, berülımt durch Stralsen), Banba, Födla und Fea, 

Neamhuin mit Versen wie ein Weiser, Donu, die Mutter 
der Götter. 

i Badhbh und Macha, Grölse des Reichtums, Mörrigan aus 

dem Reich des Truges, Dienerinnnen (wörtl.: Dienste) harten 

Kampfes, die strahlenden Töchter des Earnmhas. 

Q 

+1 BRO: Mor; Bebaı "27a: hole 7 Bra haat Be mel: 
basat; CO: baichset 4 So a, sonst: met 5 BLC: muaille 

g) 1 5ER: eladain; B: elathan 2 a: Idna; B: sona; L: nidna 
3 a: fri feradoil feal fodla; bR: frisferatar fen fodla; BL: allath (L: 

alloth) fearamail ferrda; O: fri fael fer fogail fodla 4 DR: do; B: dian; 
L: don 5 aBLC: brug 

h) 1 BR: nemuin; C: nemanın D2a:nar; B:no 3a: fodaind; 

L: fagand; B: foghfond 4 DRBC: fathach 5 BL: danand 

i) 1 aBC: mät 2 a: indbais; dR: nindbais; BC: nindmais 

3 binichtL)R: morrigu 4 b: flatha; BC: fatha 5 BL: felmis 6a: 
indlema 7 bR ausgelassen 8 L: robind glan lan a lama; 2: robdar 
nidglana a lama 9 C: ernbais 



EIRIU CO NUAILL CO NIDNAIB VON EOCHAID UA FLAINN. 177 

J) Goibnenn! nirbo? bxth bruithne® Luichne‘ ser in cerd> 

Creidne 
Dianescht fri dul? röt roichthes Mac ind Öc? Lug mac Eithne. 

k Cridinbel! Bruinne? bladach B& Chuille® Dinannt drechach. 
Cassm&] co mbairdni5 becdai® Cairpre’ mac Etna is Etan.s 

11 Ui! in Dagdai diarbo threnfhonn? rannsat Banba na mbua- 

ball.3 
Flaithi febgarta® fegams tri meic Cermata Cualann. 

12 Cid Eiriu ilar! mile? rannsat a3 tir it treide 

airig uill® na neeht® nuaille mac cuill mac cecht mac gräine. 

J) Goibhneann, nicht war er einfältig, ein Schmelzer, Luichne, 
ein Zimmermann, der Weilsschmied Creidhne; Dianceacht, 

der gern gestreckte Wege ging, (Oenghus) Mac ind Og (wohl 

richtig; m. int O., der junge Sohn), Lugh, Sohn der Eithne. 

k Cridhinbhel, Bruinne der berühmte, Be Chuille, Dionann, 

die wohlgestaltete, Casmhael mit niedriger Bardenkunst 

(er war Schmähdichter), Cairbre, Sohn Eadans, und Eadan. 

11 Die Enkel des Daghdha, der starke Gier hatte, verteilten 

das büffelreiche Banba. Fürsten von wertem Ruhme sehn 

wir die Söhne des Cearmad von Cuala. 

12 Umfalst Eiriu auch viele Meilen, sie teilten ihr Land in 

drei Stücke, die grolsen Führer mit stolzen Heldentaten, der 
Sohn der Hasel, der Sohn des Pflugs, der Sohn der Sonne 

(die drei Enkel des Daghdha sollen die genannten Gegen- 

stände als Götter verehrt haben, vgl. OO]. bei Macalister etc. 

S. 167/168). 

j) 1 B: gaibuinend 2 aLB:nir 3a: bruinnde? L: a bruidne 
4 a: luichtene; ZB: luchraid; C: luichtni 5 a: searcherd 6 C: creithne 

7 B: fiadul 8 5R: roichte; L: tulroc roithre 9 B: in ogh 

k) 1 a: erichmbel; B: craidhmbel; C: Cridenbel 2 L: bruidnend; 

B: bruidne 3 L: bochuill 4 8o richtig C; a: dinand; bRB: danamn 

5 b: bairne 6 bR: mbecda; LB: mblechta; C: becta 7 a: corpre 

8 L: taitheach; B: eadna 
11) 1 a: huii; DR: höe; BL: hua 2 aR: threrand; BL: treorand 

3 a: buadall; a erklärt: alla buada 4 B: fedhbhgarta 5 a: adfiadam; 

L: feigaim; C: fedam 
12) 1 B:ilar 2 B: maine; Z:naidne 3 BL:in 4 L:in 

5 a: airich will; b: air igull; R: airig ull; L: aig rig auill 6 a: nech; 

B fehlt. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u.2. 19 



178 GUSTAV LEHMACHER. 

m Gl&tros’dibaid? dia nirinn® mac De donn? rigmaig® reidim® 

fri? gail® na ngnim® na nglerainn!" ni’filt! a sil for Erinn.!? 

n Eochaid cen! elbas? nidlann? delbas* deochair a° ndegrann 

fri fiss na fian dia fuiglem® cia’ dos’ruirmem$ nIs’adram. 

o Adraid! ainm? rig dob’rörand> fodlaid? cech fir ad’feidend 

ro'sern® each sin ar'sailem”? ro’delb tir noibeng® nErenn. 

m Es ist klar, sie vertilgte aus ihrem Lande der Sohn Gottes, 
aus dem glatten, stattlichen Königsfelde, ich gebe es zu. 

Trotz tapferer Taten in ihrem glänzenden Anteil ist ihr 

Same nicht in Irland. 
n Eochaidh ohne Menge (zu ealbh, ealbha, vgl. Machbain) an 

Kornspeichern gab den guten Versen über sie die mannig- 

fache Gestalt (wörtl.: bildete die Verschiedenheit ihrer 

guten Verse). Trotz des Wissens von den Scharen, über 

die wir unser Urteil abgeben: obgleich wir sie aufzählen, 

beten wir sie nicht an. 
o Betet Gott an, der euch ausmals (wie einen Bauplan), teilt 

jede Wahrheit aus, die er verkündet, er, der jedes Wetter 

losband, das wir erwarten, der Eiriu schuf, das Land von 
stattlichem Aussehen. 

m) 1 B: gleo 2 a: dosröibaid 3 db: diairrind (zweites i nach- 

getragen); B: ndirim; L: iar ndilind 4aLB:don 5a: rigmaig; bR: 

righmuigh; Z: righraidh; B: righraidh; CO: righmoigh 6 bR: reidshing; 

C: redhsing 7 RC: im; BL: fria 8 L:ngaill 9 BL: a ngnim; (C: 

a gnim 10 bR: congeraind; C: na gleroinn 11 a: ni fhil; DR: nach 

(L: ni); BL: ni fhuil; CO: nach fol 12 BL: a nerimn 

) ak Sog ne DS (ah 2 a: elmnas; dR: ebais; R: fealbais; B: 

ealbus; Z: ndelbas 3 B: indland; nach a = cen drochdan 4 BREBO: 

delbais 5DbRC:na 6 a: fuiglend; L: foglaim TDR:ce; BL: dia 

8 a: dosruirmend; DR: nostuirmem; B: rostuirmhem; ZL: naturnem; C: 
nostuirbem 

0) 1 B: adram; LC: adraim 2 a: ainmind; BL: don 3DR: 
doh’röraind; BL: adronam 4 b: faglaig; R: faglaidh; B: foglam; L: 
fodlam; C: faglaidı 5 b: adfeigim; AR: adfedhim; B: adfegheand; L: 
adfedaim 6 B: roseann; nach a = rosreth 7 bR: adsailim; BL: 
arsailenn; C: ar shaoilim 8a: noibeng; B: aibind, sonst naibinn. 

Bonn. Gustav LEHMACHER, 9. J. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY 
IRISH CHURCH. 

In the following pages an attempt is made to give a 
connected account of the views held by the early Irish Church 

with respect to the Other-World, particular stress being laid 

on the development of the purgatorial doctrine. Owing to the 

scarcity of matter bearing on the subject, and the uncertain 

dating of some of the documents at our disposal the task is 
not an easy one, so that some of the views here put forward 

are tentative, and may have to be modified when further 
material becomes available. Some use, t00, has been made of 

Anglo-Saxon theological literature for the purpose of elucida- 

tion and comparison. The writer has to record his indebtedness 

to Rev. Charles Plummer, M. A., to Mr. E. J. Gwynn, F.T.C.D., 
and to Miss Mary E. Byrne, B. A., for many useful suggestions 

and references. 
The Irish authorities consulted fall into three groups. The 

first consists of the /mrama, or Voyage-Tales. The oldest of 

these is the semi-Christian Voyage of Maeldwin, which is said 
to go back to the early Sth century at latest. Next comes 

the Voyage of the Sons of Ua Corra, which is thoroughly 
Christian in tone, the original of whieh is supposed to have 

been written in the 8th century; the extant version is con- 

sidered to be some five centuries later, though Dr. Whitley 
Stokes regards it as a work of te 11th century. "The Voyage 
of Snedgus and MacRiagla is variously assigned to the middle 

of the 7th or the 9th centuries. !) 

1) Maeldwin in Revue Üeltique, vols. IX and X; Ua Corra in ditto 

XIV. p.22; Snedgus in ditto IX. p.14. Trans. of first two in Joyce Old 

Celtic Romances (nd. ed.). Analyses of all three in Boswell An Irish 

Precursor of Dante (Grimm Library. London. 1908). Did similar tales 

exist in Anglo-Saxon? For in Kemble’s Salomon and Saturnus (Aelfrie 

Soe.) p. 199, mention is made of the island called Glidh, wherein rest the 

souls of holy men till Doom. 
12 



180 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

The second group consists of the Fisi, or Visions. 'The 

earliest of these, if indeed it can be classed as Irish, is the 

vision beheld by St. Fursa, at Burg Castle in Sufiolk, about 

633. Another vision is that of St. Laisren, possibly the Saint 

of that name who was Abbot of Leighlen, Co. Carlow, and 

who died in 638. This has been assigned to the early 10th 

or latter half of the 9th century. Unfortunately it is only a 

fragment.') 
Another of the same class, the Vision of Adamnan, requires 

more detailed treatment. It is considered by Dr. Whitley Stokes 

not to be older than the 11th century, while Mr. Nutt (Voyage 

of Bran, I. p. 219) holds that it cannot be older than the 

late Sth century, and may possibly be as late as the early 

11th century. Prof. Windisch (Ir. Texte, 1. p. 167) thinks that 

it was written in the 10th, or possibly in the 9th century. 

From its eschatology we would. venture to say that it was 

not earlier than the 10th century.?) 
So much for the dating. The work itself consists of 

35 sections or paragraphs. Mr. Boswell considers that in its 

present form it exhibits traces of composite design. He con- 

jeetures that sections 1-20, 31 (probably), and 32 represent 

the work which originally purported to contain the account 

of a vision seen and related by Adamnan; while sections 21-30 

inclusive, and perhaps 33-35 inclusive, form an addition made 

by some later writer in deference to popular taste. With this 

view we are in agreement, and accordingly shall allude to 
the two divisions into which the piece then falls as Adamnan TI. 

and Adamnan II. respectively. We are also of opinion that 

the first division (Adamnan I.) is also composite, as the follow- 
ing detailed analysis of it will show. 

1-2: Introduetory. 3: Soul leaves body, and is received 
by guardian angel. 4-5: They reach the Land of Saints, which 
is surrounded by a ceircle of fire. The people in that land 

!) Fursa in Bede H.E. III. cap. 19. Laisren has been ed. and trans. 
by Kuno Meyer in Otia Merseiana I. p. 113. 

?) Trans. by Dr. Whitley Stokes in F'rraser's Magazine for Feb. 1871, 
and in a limited ed. published at Simla in 1870; also by Boswell 0». cit. 
pp. 28-47. Irish text in two recensions, but without trans., in Windisch 
op. cit. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 181 

are distinet from the Heavenly Host; there is a portico between 
them, but no veil, so that they can see each other. There is, 
however, a veil between those in the Land of Saints and God, 
which will be taken away at Doom. 6-10: The Heavenly Host, 
and description of the Deity. 11-13: The City of God, with 
its seven walls and its inhabitants. 14: Sinful souls who wander 
in waste places, attended by guardian angels, until Judgment, 

when they shall receive their alotted places in the City of 
God. 15-18: The Seven Heavens, and the ascent of good and 

evil souls through them. 19: Reception by God of the righteous 
and of the sinner respectively. 20: Sinner cast into Hell. 
31: Adamnan brought back from Heaven to the land of Saints. 
32: Conclusion. 

Our first remark is, that sections 11-13 which deal with 
the City of God, may be removed without spoiling the sense 
of the piece. The same is even more true of sections 15-18, 

i. e., the episode of the Seven Heavens, the omission of which 

will not mar the run of the narrative. It is a separate piece 
which has been included for the sake of its beauty by an 
editor, or perhaps by the original writer. This view is supported 

by both internal and external evidence. For the first, the subject- 
matter is at variance with the remainder of Adamnan I. It 
recognises two classes, and two only, the good and the bad; 

it takes no account of the writer’s previous description of the 

almost perfect souls in the Land of Saints, nor of the not 

altogether evil who wander till Doomsday: and indeed it 

would be impossible for either of these classes to pass through 

the Seven Heavens, and yet reach the abodes mentioned in 

sections 4 and 14 respectively. The external evidence must 
be briefly dismissed. It seems certain that all such descrip- 

tions of the Seven Heavens in Irish literature must be derived 
from a lost apocryphon, a very corrupt fragment of which has 

been published in Revue Benedictine.') So, when sections 11-13 

and 15-18 are omitted, and a slight modification made in 

sections 19-20, we find that the document which we have 

1) Pub. by Dom D.de Bruyne in R. B. for 1907, p. 323, from a 

Reichenhau MS. Dr. M.R. James was the first to draw attention to the 

importance of this piece in Journal of Theological Studies, Oct. 1918, 

pp- 14-16. 



182 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

termed Adamnan I. presents us with a perfectly constructed 

scheme of late Celtic eschatology descriptive of the four-fold 

division of souls immediately after death. 

Something must now be said with respect to Adamnan II. 

The writer of Adamnan I. delights to treat of Heaven, and 

dismisses Hell in one brief telling paragraph. But, in order 

to suit popular taste, some other writer has tacked on a de- 

scription of the less pleasant side of the Other-World in that 

piece (sections 21-30) which we have referred to as Adamnan II. 

On examination it reveals some inconsistencies, due to the 

writer being under older eschatological influences, and not 

having thought out his subject with logical clearness. The 

visionary is first brought to an arid plain. Then he sees the 

bridge of souls, an obvious interpolation, as it is not in agree- 

ment with the treatment meted out to the souls later on. 

Then he is shown the torments suffered by seven classes of 

sinners, of whom two experience partial alleviation of pain, 

and will certainiy be saved at the Last Day. The ultimate 

destiny of the other five is not certain, but all are anxious 

for the Judgment in order that they may learn their fate. 
Apparently the “Land of Torment” in which they are is not 

Hell proper: mention is made of a fiery wall, wherein (i. e. in 

the region which it bounds, we presume!) none but demons 

dwell till Doomsday. In the latter half of section 30 there 

is a topograpical description of Hell. 

Last of all in this group there comes an important docu- 

ment, the Vision of Tundal.‘) "This was written in Latin at 
Ratisbon by an Irish monk named Marcus in 1149. Yet it 

must certainly be classed as Irish. 1. It contains two allusions 

to the pagan literature of Irelaud. 2. It makes use of Irish 

annals. 3. It mentions by name Irish bishops, saints, and 
kings. 4. In its description of the Other-World it shews in 
a marked degree the influence of kipdred Irish writings and 
conceptions. 5. Its eschatology is, with some slight modifica- 
tions, that of Adamnan 1. 

The third group consists of homilies, moral treatises, lives 
of Saints, and the like. The pieces we have consulted are 

') Latin text in Wagner Visio Tnugdali (Erlangen, 1882). 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 183 

as follows: — T’he Monastery of Tallaght,!) which can be dated 
between 831 and 840; a homily of the later Old-Irish period,2) 
perhaps circa 850; A Poem on the Day of Judgment,?) which 
is possibly of the 10th century; The Tidings of Doomsday,t) 
which belongs to the Early Middle-Irish period, and is perhaps 
not earlier than the 11th century; the Book of Lismore version 
of The Ever-New Tongue,) which belongs to the 10th or 11th 
century; The Tidings of the Resurrection,6) which belongs to 

the end of the I1th or beginning of the 12th century; The 

Two Sorrows of the Kingdom of Heaven,') a composite piece 
which may lie between ten and eleven hundred; The Fifteen 
Tokens of Doomsday,®) which is found widespread through 
Europe; T’he Dispute between the Soul and the Body,?) of which 
two Irish versions have been published, which differ widely 
from each other; Bernard and Atkinson’s edition of the Irish 

Liber Hymnorum; Dr. Whitley Stokes’s edition of Lives of 

Saints from the Book of Lismore, and Rev. Charles Plummer’s 
Vitae Sanctorum Hiberniae. 

The Anglo-Saxon authorities consulted are briefly as 

follows: — The Vision of Drithelm,'®) which is dated about 

696; the vision of the Monk of Wenlock,!!) dated about 717; 
the poems attributed to Caeomon;!?) the poems of Cynewulf,13) 

who may perhaps be identified with the Bishop of Lindisfarne 

!) Ed. Gwynn and Purton, Proceedings Royal Irish Academy, Vol. 

XXIX. Section C., No. 5. 

2), Erin Ip 1e 

3) Eriu II. p. 29. 

AERO EV, p. 245. 
5) Eriu I. p. 96. Other receusious are in R.C. XXIV. p. 365, and 

XXVII. p. 277. 
6) R.C. XXV. p. 232. 
?) R.C. XXT. p. 349. 
8) R.C. XXVII. p. 308. 
°) R.C. XXII. p.1; Atkinson Passions and Homilies from Leabhar 

Breac (Todd Lect. Series) pp. 266 and 507. 

10) Bede H.E. V.cap. 12; Latin text also in Migne P.L. CXLVI. 

col. 380. 
11) Latin text in Migne P. L. OXLVT. cols. 375-9; English trans. in 

Kylie English Correspondence of St. Boniface, p. 78. 

12) 0. W. Kennedy The Caedmon Poems (London, 1916). 

13) 0. W. Kennedy The Poems of O'ynewulf (London, 1910). 



184 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

who died in 783; the Blickling Homilies,') which were written 

in 971; the Homilies of Aelfrie,2) who is perhaps to be identified 

with him who was Archbishop of York 1023-1051, though others 

think that the Homilies were written circa 990; and certain 

Old-English Homilies of the 12th century.3) In addition we 

have used: — Waller Deering Anglo-Saxon Poets on Judgment 

Day (Halle, 1890); Soames’ Bampton Lectures (1830), which 

contain many quotations; a helpful article by C. F. Brown on 

Cynewulf and Alcuin in Pubs. of Mod. Lang. Ass. of America, 

new series, vol. XI, part 2; and certain passages in the writings 

of Bede (died 735), and of Alcuin (died 804), either taken direct 

from their works, or quoted by Deering, Soames, and Brown. 

Hell. 

Leaving aside for the present some conceptions of Hell 

which will more fittingly be considered under the heading of 

PURGATORY, the earliest description that we have come 
upon is to be found in the hymn Altus Prosator,t) written by 

St. Columba (521-597). 

“To no man seemeth it doubtful that Hell is in the lowest 
regions, 

Where are darkness, worms, and dread beasts, 
Where is fire of brimstone, blazing with devouring flames. 
Where is the erying of men, the weeping and gnashing of 

teeth, 
Where is the groaning of Gehenna, terrible and from of old, 
Where is the horrid fiery burning of thirst and hunger.” 

The vision of Fursa, as recorded by Bede, contains a very 

meagre description. The visionary sees nothing but rolling 
flames tenanted by souls and demons. That of St. Laisren is 
more satisfactory. The Saint approaches Hell through a cave 
or glen in the north. First he comes upon the people of Ire- 
land, who are not in Hell proper, nor do they appear to be 
in a purgatorial state: apparently it is the writer’s love of 
his countrymen that has urged him to put those of them that 

') ed. R. Morris (E.B. T. S. or. ser. Nos. 58, 63, 73). 
2) ed. Thorpe (Aelfrie Society). 

°) ed. R. Morris (E.E. T. S. or. ser. No. 53). 
‘) Bernard and Atkinson Irish Liber Hymnorum IL. p. 152. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 185 

are sinners in a position where they might experience the 
minimum of suffering. Then Laisren enters Hell itself. The 
description of it commences with a terse sentence, a vividly- 
drawn word-picture, in which the writer not only sees what 
he deseribes, but makes his readers see it too. The Saint 

beheld “a sea of fire with an unspeakable storm and un- 

speakable waves upon it. And he saw the souls aflame in 

that sea, and their heads all above it; and they wailing and 

lamenting, erying woe without ceasing throughout the ages.” 
Some souls had fiery nails (as in Adammnan II.) through their 
tongues, their ears and their eyes. The angel who acts as 

his guide commences to explain to him the nature of the 
punishments when the fragment breaks off. The discovery of 

a complete text is earnestly to be desired. 

In the homiletic and religious writings Hell is described 

in various ways. Demons torture the souls, and are themselves 

immune from torment, except in the unique case of the great 

monster, the prototype of Tundal’s Lucifer. In Hell are to be 

found darkness, intolerable stench, hunger and thirst, demonic 

beasts and reptiles, from some of which Ireland has always 

been proverbially free. Indeed the catalogue of the infernal 

fauna, with its grotesque details as given in St. Brendan’s 
vision of Hell, provokes a smile. The fire, which is seven 

times hotter than that of Doomsday, is so fierce that all the 
waters of the sky and earth could not avail to quench it, 
“for it is the wrath of God that seethes in the hells;” the 

cold is so intense that if only a breath of it were introduced 

into the world by the hole of a pipe it would kill every 

living creature. 

* Sometimes Hell is conceived of from a topographical point 

of view. Its arid soil is strewn with fiery flagstones. There 
are in it high mountainu and hard crags; deep glens; black 

swamps; stinking lakes and streams teeming with monsters. 

According to one authority there are four rivers in it, of fire, 

snow, poison, and black water respectively; while another 

writer substitutes rivers of toads and serpents for the first 

two. So tremendous is the depth of the glen or pit of Hell 

that a bird of the strongest flight (another writer says a mill- 

stone) could scarcely reach its bottom in a thousand years: 



186 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

the soul’s journey to its uttermost abysses takes thirty years, 

“as is the opinion of certain persons”. 

At other times rhetorical descriptions are given, in which 

the exuberant Celtie spirit finds a fitting outlet. Hell “is a 

cliff to restrain, it is a prison to keep, it is a flame to burn, 

it is a net to hold fast, it is a scourge to lash, it is smoke 
to stille”. Or again: — “It is a drowning, it is a plagueing, 

it is a breaking, it is a bruising, it is a pollution, it is an ex- 

haustion, it is a consuming, it is a hacking, it is a swallowing.” 

But in this aceumulation of physical horrors the ethical 

aspect is not ignored. The sinners therein “are in want of 

every good thing, and in fullness of every evil thing, in union 
with the disunion of the fiends and the household of Hell”. 

It is a place where there is not “honour, nor respect, nor a 

friend’s comforting, nor a gentle word”. So vast is the great- 

ness of despair that the lost are unable to utter the name of 

God for very grief and hopelessness through the immensity 

and multitude of the pains. One of the torments consists in 

the reiterated and altogether unprofitable confession of sins 

which were not confessed in this life. But the greatest punish- 

ment of all, “harder than all the crosses and many torments 

of Hell,” is eternal separation from God. The sinner is first 
brought to the Divine Presence in order that he may realize 

how much he has wilfully forfeited by his sinfulness, sentence 
is then pronounced upon him, and as he is bomme away he 

utters “one of the three cries of the world”. He is cast into 
Hell, and there experiences the consummation of all evil in 
the Devil’s presence, for as the redeemed in Heaven find their 
delight in the Beatific Vision, so the lost in Hell find their 
greatest misery in the continual contemplation of the Devil’s 
countenance. 

The conception in the Vision of Tundal difters widely from 
the above. Marcus describes Hell as a place entered by a 
square opening like that of a cistern. Tundal looks in fear- 

fully, and sees the Devil, who is described as a being human 
in shape, except that he has a tail and a thousand hands. 
Each hand is of the lenght of a hundred cubits and the 
thickness of ten; it has twenty fingers, each a hundred palms 
long and ten thick, and armed with long iron nails. His tail 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 187 

is long and thick, and covered with sharp spikes for the 
tormenting of souls. This dread Being lies chained on a 
gridiron, the flames underneath which are blown to white 
heat by a crowd of demons armed with bellows. As he lies 
there tossing in rage and agony he grasps the damned souls 
in his many hands, and squeezes them. Then, exhaling a deep 

breath, he blows the souls to different parts of Hell, and this 

causes a column of flame, in which are souls and devils 

mingled like sparks, to ascend out of the pit. When he draws 

in his breath all the souls fall back into his mouth. Those 
whom he cannot reach with his hands he lashes with his 

spiky tail, and so he lies ever, tormenting and being tormented. 
This description of the Devil’s personal appearance is 

based on a conception that runs through Irish literature, and 

no doubt has its ultimate origin in paganism. In the Voyage 

of the Ua Corra the eldest brother, Lochan, has a vision of 

Heaven and Hell, and in the latter places sees “a monstrous 

serpent with many heads and legs, at sight whereof, even if 

it were only a single glance, all the men of the world would 

drop dead of loathing and horror”. In the Tidings of Doomsday 

it is said that there is in Hell “the monster, conspicuous, awful, 

many-headed, with crowds of red glowing coals. Somewhat 

of his description, to wit, a hundred necks upon him and a 

hundred heads on each neck, and five hundred teeth in each 
head. A hundred hands upon him, and a hundred palms on 

each hand, and a hundred nails on every palm”. In a docu- 

ment in the Ziber Flavus Fergusiorum!) (II. p. 32 [42]) de- 
scriptive of the pains of Hell, possibly of the 11th. century, 

and as yet unpublished, the Monster is described as follows: 

— “Five hundred heads on it, and five hundred teeth in each 

of these heads, and a hundred hands on it feeding it, and a 

hundred palms on each hand, and a hundred fingers on each 

palm, and a hundred elaws on each finger to seize and hold 

each soul.” In the Fifteen Tokens he is described as having 

“five hundred heads, and five hundred fangs in each head, 

and a hundred feet, and a hundred toes on each foot, and a 

hundred nails on each toe”. The most extraordinary part in 

1) A manuscript in the Collection of the Royal Irish Academy. 



188 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

Tundal’s vision is, that the writer represents the Devil as 

suffering torments, in contrast to the other visions of Hell in 

whieh Satan and his satellites are described as enjoying im- 

munity from pains while inflieting them on the damned. This 

appears to be based on a passage in the Zidings of Doomsday 

— though brother Marcus has missed the ethical part — in 

which it is said that the Devil is punished in exact pro- 

portion to the amount of sin he has caused men to commit. 

“A curse from him (the Abbot of Hell, i.e. the Devil) on 

monks about him, to wit, on the sinners, since the greater is 

his own punishment for every evil they did through his seduc- 

tion of them, inciting to every evil.” 

Lucifer’s tail, spiky for the tormenting of hapless souls, 

reminds us of the angel’s thorn-rod in the modern recension 

of The Ever-New Tongue,t) each thorn of which has a hundred 
points and makes a hundred wounds on the face of each sinner. 

We are reminded too of a passage descriptive of a wheel of 

punishment in the Revue Benedictine fragment already alluded 

to. “A hundred sparks proceed from the wheel; each spark 

weighs a hundred pounds and burns a hundred souls.” 

A two-fold reason can be assigned for the treatment of 

Hell in the Vision of Tundal. In the first place its writer 
has modelled his description of that abode — and indeed his 

entire vision — on that given in the Anglo-Saxon vision of 
Drithelm. Furthermore he has done so because he is chiefly 

concerned to deal with the question of Purgatory, not Hell, 

which with him is of secondary importance; consequently he 
applies to the former state all the description of woes and 

pain with which the latter place was so liberally endowed 

by his literary predecessors in Ireland, though he agrees with 

some of them in making the presence of the Devil the centre 

and source of all misery, and in stating that eternel separa- 

tion from God’s presence is more unendurable than any suf- 
fering. 

The Anglo-Saxon descriptions of Hell contain little of 
importance except with respect to one question, the punish- 
ment meted out to the Devil, which has possibly had some 

1) R. C. XXVIIL. p. 297. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 189 

influence on the conception in Tundal and kindred Irish 
writings. In the Caedmonian poems Genesis and Christ and 
Satan the Devil is “fettered fast in fire and flame”, “racked 
with pangs of torment”. He complains: “Bands of iron crush 

me down, the bondage of my chains is heavy. Firmly are 

Hell’s fetters forged upon me.” As he bewails his lot his 

words fly up like sparks (cp. Tundal’s Lucifer). He is eursed 
and taunted by the evil spirits that fell with him and share 
his doom. In no less than five of the illustrations from the 

Junius MS., which have been reproduced as an appendix to 

Kennedy’s edition, Satan is represented as being bound hand 
and foot in flames, while in some of them he is also tormented 
by demons. The above refers to the period after the Fall of 

the Angels, though from a passage in Cynewulf’s Elene (p. 111) 

he is still conceived of as “fast in throes of torment, and 
fettered in anguish”.') 

Heaven. 

Some general conceptions of Heaven in Irish literature 

will now be briefiy dealt with. In Tundal’s vision a great 
tree is seen therein, in the branches of which are flocks of 

birds singing. In this tree there is a combination of ideas 

occurring in the Imrama and in non-Christian literature as 

well. Maelduin in his voyaging comes upon an island of 

beautiful birds in lofty trees, an island containing one enormous 

apple-tree, an island of speaking birds, and another whereon 

is an aged hermit surrounded by the bird-souls of his des- 

cendants. In the Voyage of the Ua Corra these conceptions 

are Christianised. The voyagers meet with flocks of birds 

!) Other instances of the Devil being tormented in Hell may be given 
here. In the vision of the boy William, circa 1143, the visionary sees 

Tartarus open and the Devil sitting in the midst of the flames in sex 

partes distentus. Does this mean that he was stretched bound in torments, 

as is Tundal’s vision? (Vincent of Beauvais Speculum Historiale. Venetüs, 

1591. lib. XXVIL. cap. 84.) J. Mew in his Traditional Aspects of Hell, 

p. 293, quotes a passage from Bunyan’s Last Remains deseribing Lueifer 

tormented on a burning throne. See also p. 296 of same work. An illustra- 

tion of this subject, evidently based on Tundal’s description, is in the 

Chantilly Book of Hours, and is reproduced in Jenner Christian Symbolism, 

p. 78. 



190 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

which are souls in torment, and also come on an island where 

is a diseiple of St. Andrew, whose sole companions are tlıe 

bird-souls of holy men awaiting the Day of Judgment. Snedgus 

and MacRiagla find an island-paradise wherein is a great tree 

full of birds, on the summit of which is perched a great bird 

who tells the others tales of the beginning of the world, of 

Christ’s life and death, and of Doom. A similar passage occurs 

in Section 33 of the Vision of Adamnan, and in the Two 

Sorrows of the Kingdom of Heaven, where Elijah takes the 

place of the great bird. The foregoing refer, not to the Other- 

World, but to a terrestrial paradise far off in the depths of 

Ocean. But the ideas were carried on into ecclesiastical vision- 

literature, as is well known, and influence the descriptions, 

not only of Heaven proper, but of the intermediate state of 

the almost perfect (boni non valde). In Adamman I. there is 

an allusion to “the bird-choirs of the heavenly folk making 
their minstrelsy” in Heaven, while three stately birds are 

perched before the Creator singing the canonical hours. In 

a passage in the Leabhar Breac it is said that there is in 

Heaven a beauteous bird-flock, with “one hundred wings on 

each bird, and one hundred melodies in each wine”. In a 

vision enshrined in an I/mram itself that of the Ua Corra, 

Lochan sees the Almighty on His throne, and angels in the 

shape of white birds singing before Him; pre-eminent amongst 

them is Michael the Archangel in the shape of a snow-white 

bird of dazzling brightness. 

The writer of Adamnan I. in his sublime description of 

Heaven represents the enthroned Deity as the centre of all; 

round His throne is the Host of Heaven “eircling it in bright- 
ness and bliss, their faces all towards God”. Here we have 

in essentials, as Mr. Boswell has happily remarked, the Celestial 

Rose of Dante’s Paradiso, Canto XXXI. The coneluding portion 
of Tundal’s vision, dealing with the Heaven of Heavens, re- 
sembles this to a certain extent, though the literary form is 
not so refined. 

In the ecclesiastical writings Heaven and its delights are 
variously described. A rhetorical passage in a Homily which 
may be dated about 850 speaks of it as “a fair bloom for its 
great purity, the course of an ocean for its great beauty, a 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 191 

harp for its melodiousness, a banquet for its abundance of 

wine”. In the Tidings of Doomsday the blest enjoy “feasting 

without interruption among nine ranks angels and of holy 

flocks of Heaven and holy assemblies of the most noble King 

IE in a kingdom high, noble, admirable, etc, in plains 

of Heaven, in delightful stations, in golden chairs, in glassen 

beds, in silvern stations wherein everyone shall be placed 

according to his own honour and right and well-doing”. In 

like strain runs a passage in the Zeabhar Breac,!) which is 

really a prose version of portion of the Saltair na Rann. 

“There are therein lawns of bloom, and they are ever-new 

with aromatic fruits of every kind. There is therein felieity 

without weariness and satiety ever-constant; light without 

waning and music without ceasing. There are therein many 
seats and many choirs and many melodies of every choir. 

There are therein also many wells of wine, precious stones, 

golden thrones, many royal streams, many large trees, much 

wondrous land.” In the foregoing and similar passages we 

cannot fail to see something of the raw material which the 

author of the Vision of Tundal has worked up into elaborately 

detailed descriptions of the various classes of the righteous. 

The Anglo-Saxon writings contain nothing which need be 

commented on here. 
Before dealing with the question of Purgatory, and the 

development of that doctrine as it appears in the documents 

at our disposal, it is first necessary to discuss two conceptions 

which run through our authorities, and are closely connected 

with it and each other, namely, the views held with respect 
to the division of souls after death, and the Fire of Doomsday. 

The Division of Souls. 

The Irish Church held, at all events in its later period, 
that after death the souls of men were divided into four 
classes, viz., the very good (boni valde), the not very good 

(boni non valde), the very bad (mali valde), and the not very 

bad (mali non valde). But it must be carefully borne in mind 

that the belief appears under two distinct forms, viz., that 

1) MacCarthy Codex Palatino-Vaticanus (Todd. Lect. Series) page 48. 



192 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

the division took place either (1) immediately after death, or 

(2) only at the Day of Judgment. 

For the first. This conception underlies the document 

termed Adamnan I., and becomes apparent when the sections 

already alluded to are exeised. In that vision the four classes 

then appear as follows: — those in the Land of Saints (who = 
the boni non valde); the Heavenly Host (= boni valde); those 

in marshy places and on hill-tops (= mali non valde); and, 

with a slight change of ideas and construction in section 20, 

those in Hell (mali valde). The same is true of the sinners 

in Adamnan II. who seem to represent the malı non valde, 

though of them a two-fold division is made. The bridge-episode 

belongs to a different conception. 

The Vision of Tundal belongs to this class, as the various 

states oceupied by the souls in it have all been reached im- 

mediately after death. But it has not been generally re- 

cognised that its author, brother Marcus, goes much further 

than his literary predecessors, and makes a six-fold division 

of the Other-World, viz., three states of punishment and three 

states of bliss. He expressly names two of these as mali 

non valde and boni non valde. His order is as follows: — 

1. Those in torment, who await the judgment of God. 
(Wagners’s Latin ed. pp. 12-32.) 

2. Those in Hell, who have been judged already. (Ibid. 
pp. 32, 39.) 

3. The mali non valde, who suffer disconfort for some 
years and then go to Heaven. (Ibid. pp. 39-40.) 

4. The boni non valde, who do not yet merit the pre- 
sence of the Saints; amongst them is one instance 
(the case of King Cormac) punishment is inflieted 
(ebid. pp. 41, 45). 

5. The married persons beyond the silver wall, who are 
apparently only in a paradisaical state, as they still 
look for that blessed hope (ibid. pp. 45-47). 

6. Heaven itself, which commences with a golden wall, 
and ends with the presence of the Deity (ibid. 
pp. 47-54). 

Now as to the belief that the division took place at the 
Judgment. In the Fifteen Tokens of Doomsday it is said that 
“the whole human race is arranged (at Doom) in four as- 
semblies, there in the presence of Christ, to wit, the good 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 193 

and the very good, the bad and the very bad”. This bald 
statement is elaborated in the Tidings of Doomsday. According 
to it four troops are made of the human race on the Day of 
Doom; viz.: — mali non valde, who go to Hell after the Day 
of Doom; mali valde, who go to Hell at once, without judg- 
ment; boni non valde, who go to Heaven after Judgment; 
boni valde, who go to Heaven at once, without judgment. 

Apparently the only advantage enjoyed by the first class over 

their worse compeers is that their supreme fate is postponed 
until after the thousand-year period of the Day of Doom. 

Yet the four-fold division does not hold the field ex- 
clusively. There is, too, a £hree-fold division, which is also 

conceived of as occurring (1) after death, or (2) at the Judg- 
ment. In Adamnan II. there is a bridge which must be 

crossed by the souls after death. The first company, who re- 

present the boni valde, find it of ample width; the third 

company, the mali valde, find it broad at first, but ever getting 

narrower and narrower, until at last they fall off; while the 

second company, who are a combination of the boni, et mali, 
non valde, find it narrow at first, but ever getting wider and 

wider, until they finally get across in safety. 

Again, in the Zwo Sorrows of the Kingdom of Heaven, 
Christ asks on the Day of Judgment if the good or the evil 

is the heavier in the case of each soul. If the former, the 

soul goes to Heaven; if the latter, it goes to Hell. There 

remains a third class, in which the good and evil are of equal 

weight. The Devil demands these as his due, but Christ 
refuses to surrender them, and brings them wit Him to 

Heaven. 
So in Irish eschatological literature the views held with 

respect to the state of souls in the Hereafter, immediate or 

ultimate, fall into four classes: 1. A four-fold division im- 

mediately after deatlı, of which Tundal’s vision is an elaborated 

example. 2. A four-fold division at the Day of Judgment. 

3. A three-fold division immediately after death. 4. A three- 

fold division at the Day of Judgment. 

Now of these No. 2 is almost certainly based on the 

writings of Haymo of Halberstadt, or on those Anglo-Saxon 

writers who depended on his works, as will be shewn here- 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, 1u.2. 13 



194 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

after. No. 3, which is represented by the bridge-episode in 

Adamman II. is hardly Celtic. The conception of a purgatorial 

bridge is said to have been introduced into Western descrip- 

tions of the Other-World by Pope Gregory the Great, and 

from that on became most popular, being found in almost 

every vision. No.4, which contains the conception of the 

weighing of souls, is most probably based on the Greek apo- 

cryphon known as the Testament of Abraham.) That this 

work was known in Ireland is supported by independent 

evidence. So it must not be imagined that Irish celerics en- 

deavoured to hold at one and tbe same time conflieting views 

with respect to the state of souls. On the other hand it 

would appear that Nos. 3 and 4, and possibly No. 2, owe their 

presence in Irish literature to the speculative tendencies of 
individual writers. 

There remains but No.1 to be considered. But before 
dealing with this it will be necessary to give Prof. Zimmer’s 

theory with respect to the origin of the four-fold state. Briefly, 

it runs as follows. The Christian writers of Adamnan, of 
The Tidings of Doomsday, etc., were familiar with the Happy 

Other-World of native legend: it was evidently not the paradise 

of Christian Scriptures, but why should it not be the resting- 

place of such as, unworthy to pass at once to heavenly beatitude, 

might yet look forward to entering after the Last Judgment 
upon the joys of eternel life. Room was thus found in the 

belief of Christian Ireland for this antique Elysium, to corre- 
spond to which a provisional Hell was also imagined, and the 

four-fold division of the human race after death was complete.) 
But this theory is open to critieism on several points. In 

the first place Zimmer does not take into account the dis- 

tinction between the four-fold division oceurring immediately 
after death, and that oceurring only at the Judgment, though 

it is obviously the first of these that he has in his mind. 

The latter portion of his theory seems somewhat forced. That 

it should be necessary to “imagine” a provisional Hell (which 

the state of the mal non valde after deatlı was certainly not) 

!) ed. Dr. M. R. James in Cambridge Texts and Studies; English trans. 
in Ante-Nicene Library (extra vol.). 

?) Meyer and Nutt Voyage of Braun I, p. 2%. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 195 

in order to square with the other three states seems a very 
forced and artificial process on the part of the original thinkers. 
We would prefer to re-state the theory as follows. In the 
pre-Christian literature of Ireland there were two states, the 
pagan Elysium, of which very fully-developed descriptions 
exist, and the less-developed, indeed almost embryonic, pagan 

Tartarus, which last is represented in the sagas by “seas and 

lakes haunted by terrible monsters, weird forests, and gloomy 
perilous glens”.t) 

The conception of these two states became gradually ab- 

sorbed into ecclesiastical literature through the medium of 

such Imrama as the Voyage of Maeldwn, the Voyage of the 

Ua Corra, etc. On their absorption they proceeded to colour 

the descriptions of Heaven and Hell to a considerable degree 

(ep. the bird-flocks and trees of the former place, and the topo- 

graphical descriptions of the other). But they must also have 

contributed largely towards the establishment of the belief in 

the two other states not so extreme, viz., those of the boni 

non valde and the mal: non valde. No doubt they coloured 

the actual descriptions of these too, but on this little can be 

said, for it must be borne in mind that in published Irish 

literature there exist (so far as the present writer is aware) 

only two detailed accounts of the condition of the boni non 

valde and the mali non valde immediately after death, i. e., 

in Adamnan I. and in Zundal. Indeed tlıe whole question as 

to the origin of this four-fold division after death is wrapped 

in obscurity. It makes its appearance, fully developed, in 

Anglo-Saxon vision-literature a couple of centuries earlier than 

it does in Irish. So whether the latter borrowed from the 

former, or vice versa; or whether each evolved it independently 
from pre-existing voyage-stories, is the problem which we cannot 

answer. At any rate it seems clear that in Ireland the Imrama 

had a marked influence on the belief as to tlie nature of the 

respective locations of the fairly good and the fairly bad souls 

after death, so that it may be assumed that this particular 

form of the four-fold division is the one that found most favour 

amongst Irish eccliasties, and exhibited elearest traces of Celtic 

colouring. 

2) Boswell op. cit. p. 130. 
13* 



196 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

The four-fold division immediately after death is found 

in Anglo-Saxon. In the vision of Drithelm, which is dated 

about 696, the souls are located as follows: — 1. Those in a 

deep valley, tormented by alternate fire and cold, who will 

be received into Heaven at the Judgment, but who may be 

freed before that time by prayers, alms, fasting, and masses. 

2. Those in Hell, who can never get out. 3. T'hose in a flowery 

mead, who are not sufficiently perfect to enter Heaven till 

the Judgment. 4. The just in Heaven. A similar conception 

underlies the vision of the Monk of Wenlock, which was beheld 

about 717. The divisions in it are as follows: — 1. Souls under 

the form of birds which hang for a moment on the edge of 
fiery pits, and then fall in. The momentary respite shews that 

they will enter into rest at the Last Day. 2. Those in Hell, 

to whom the mercy of God will never come. 3. Those in 

Paradise. 4. Those in Heaven. Here again we seem to move 

in & Celtic atmosphere. 

The four-fold division at Judgment is dealt with a little 

more fully by the Anglo-Saxon writers. In the Homilies of 

Aelfric (I. p. 397) it is stated that there will be four assem- 
blages at Doom: — 1. Apostles and their imitators, who will 

Judge, and not be judged. 2. Faithful men, who will be judged. 

3. Those who had knowledge of God, but did not cultivate 

their faith with God’s commandments; these are condemned. 

4. Heathen, who had no knowledge of God; also condemned. An 

almost identical passage occurs in the De Varietate Librorum,!) 

a work attributed to Haymo, Bishop of Halberstadt, who died 
in 853. In it there are two orders of elect:— 1. Those who 

do not come to judgment, but judge together with God (Matt. 

xıx. 28). 2. Those who come to judgment (Matt. xxv. 34-5). 
There are also two orders of damned:— 1. Those who, initiated 
into the mysteries of the Christian Faith, scorned to exercise 
the works of Faith (Matt. xxv. 41ff.): 2. Those who either 

never received the Faith, or else rejected it through apostacy 
(John zır. 18); these last are not brought to judgment. Now 
Aelfric knew and used the writings of Haymo, for he express- 

') Migne P. L. CXVIII. cols. 942, 943. A slightly different version is 
found in the 14th century Northumbrian poem Cursor Mundi, part IV. 
p- 1317 (ed. R. Morris, E.E. T. S. or. ser.). 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 197 

ly mentions him by name as one of his authorities. It seems 
highly probable, therefore, that this particular form of the 
four-fold division both in Irish and Anglo-Saxon religious 
literature is directly based on the De Varietate Librorum. 

In Anglo-Saxon eschatology the three-fold division is a 
most prominent feature, and almost always occurs in connec- 

tion with the Fire of Doom. In the concluding portion of 
Cynewulf’s Elene the belief is stated as follows. The righteous 
shall be uppermost in that flame, and suifer lightly; the sin- 

soiled shall be in the middle of the hot surging blaze; while 
the impious shall lie in the very bosom of the fire, fettered 
in flame, and from thence shall be cast into the pit of Hell. 

The first two classes will be shorn and freed from every evil 

by the fire, and then admitted to Heaven. Alcuin in his De 
Fidet) puts the three celasses as follows: — 1. Impii, who are 

cast from the torment of that fire into Hell. 2. Sancti, who 

pass through the fire unscathed, as the Three Children passed 
through the furnace. 3. Justi, who are cleansed from small 

sins, and then admitted to Heaven. Aelfrie’s view is the same 

(Hom. ır. 591). More will be said on the above under the 

heading of Purgatory. 
In one instance, however, the three-fold division im- 

mediately after deatlı is found. In au early eleventih-century 

homily (one of Wulfatan’s!) quoted by Soames (p. 360) it is 

said that “some men’s souls go to rest after their departure; 

and those of some go to punishments, and are alterwards 

released through alms deeds, and especially through the Mass; 

and some are condemned with the Devil to Hell”. 

The Fire of Doom. 

Passages illustrative of the belief in the Fire of Doom 

and its effects will now be given, though matter of earlier 

date dealing with this subject is much to be desired. In an 

Old-Irish metrical Rule,2) which is not later than 800, oecur 

the following passages. “Repentance with sluggishness (?) after 

being in great sin, small is its reward in Heaven, its trial in 

1) Migne P.L. CI. col. 53. 

2) Eriu I. p. 200. 



198 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

fire will be’ great'....... three hundred prostrations every 

day, and three at the canonical hours, thy soul will not be 

at the judgment of the King on the Day of Doom.” Here 

the “fire” must be understood as the cleansing Fire of Doom, 

as the following extract will show. 

In the Monastery of Tallaght (p. 130), which can be dated 

between 831 and 840, Dublitir extols his works at the ex- 

pense of those of Maelduain. The latter replies: “Any of my 

monks that shall hearken to me, and keep my Rule, shall 

not need to be cleansed by the fire of Doomsday, nor to come 
to judgment, because they shall be cleansed already. Thy 

monks, however, shall perchance have somewhat for the Fire 

of Doom to cleanse.” 

But in later writings the belief is found as follows. It 

is said in the Lismore Life of St. Brendan that as Noah lifted 
up the ark over the waves so he will raise up his monks and 

his household on high over the Fire of Doom, so that neither 
smoke nor mist nor spark will hurt them. The Tidings of 

the Resurrection declares that heaven and earth and all the 

elements will be dissolved and melted by the heat of the 

Fire of Doom, but that, after being purified by it, they will 
be re-cast into a form more beautiful by far than that which 

they formerly possessed. The Fire will possess vigour and 

strength like that into which the Three Children were cast 

by Nebuchadnezzar. As it burnt those who stood about the 

furnace, but did no harm to the Three, so it will burn the 

sinners and impious, and with respect to the bodies of the 

saints it will be like a soothing rain. In like strain runs a 
passage from the Leabhar Breac. “The whole world from the 

rising to the setting of the sun shall be in one fiery blaze. 
Sinners shall be weeping and erying, lamenting and grieving, 

throughout that flame, while it will not at all hurt the righteous.” 
Similarly the Fifteen Tokens of Doomsday states that the angels 
and the souls of the saints and the righteous will be saved, 
as a fisı in water, so that the Fire does not hurt them; 
while the lost will remain in it for a thousand years, “for 
that is the length and period of the Day of Judgment”, and 
then apparently go to Hell. In the Poem on the Day of Judg- 
ment it is stated that “one blaze will fill both Heaven and 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 199 

Earth”, and that the sinners will be cast into Hell “after being 
for a long space of time in the scorching Fire of Doom”; 
according to the Tidings of Doomsday they will be therein 
for a thousand years, that being the length of Doomsday, “as 
the commentators on the holy canon declare”. 

From the foregoing it would appear that in documents 
of the 9th century the Fire of Doom was considered to be of 

purgatorial efficacy for the cleansing of the light sins which 

defiled the bon‘ non valde, while the boni valde would avoid 
it and the Judgment altogether. In later documents this con- 

ception is lost sight of, and the Fire has no effect at all on 

the righteous, but is merely a preliminary state of punish- 

ment for the lost, in which they remain until the end of the 

thousand-year Day of Doom, after which they go to Hell. 

In Anglo-Saxon writings the Fire of Doom attains great 
prominence. Both poet and homilist love to treat of it and 

its manifold effects. A very full description is to be found 

in Cynewulf's Christ (p. 181ff.). Like Noah’s flood the flame 

will surge over the whole earth. Cities shall fall, mountains 

and clifis shall melt. The fire shall seize on every creature, 

bird and beast, and fishes of the sea. It shall devour “golden 

jewels, the olden treasure of the kings of the land”. Nothing 
will be hid from it, but it “shall burrow grimly, eagerly search 

out all the folds of the earth within and without, till the heat 

of its flame hathı burned away all the stains of the sins of 

the world in its billowing surge”. Aelfric (Hom. ı. 617) holds 

that the Fire will raise the dead, but that men who are alive 

at that time will be slain by the Fire’s breath, and immediately 

after re-quickened to eternity. With respect to human beings 

all authorities are agreed that it will have a purgative effect 

on the sins of the good, though with regard to details there 
is a slight difference of opinion. Cynewulf in his Klene holds 

that even the most perfect of men will suffer a little from 
the flame. Against this Alcuin,t) Aelfrie (1. 617; 11. 591), and 

Bede in his De. Temp. Rat.2) consider that the saints will not 

suffer at all. The Fire will be to them as sun-beams, and 

they will go through it as the Three Children passed through 

1) Migne P. L. CI. eol. 58. 
2) Miene P.L. XC. col. 576. 



200 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

the furnace in Babylon. A passage in Be Domes Daeg!) supports 

this. “Nor will the punishing flame forbear, Or towards any 

there act with favour: Unless he be here from filth cleansed, 

And then thither come thoroughly clean”. On the other hand 

it will punish the damned severely, but not cleanse them. 

Bede, however, in the De. Temp. Rat., does not altogether agree 

with this. He thinks that the lost, when raised from the dead, 

will not be caught up to meet the Lord in the air, on account 

of the weight of their sins, but will remain on earth, surrounded 

by the Fire of Doom. “But who will presume to decide before- 

hand if they will be burnt by it, since they are not to be 

chastized by it, but on the other hand are destined to eternal 

fire.” According to a 12th century Homily the wicked and 

unrepentant shall in that Fire become so black and horrible 

that they will be a hundred-fold more horrible than any 

night-darkness. 

In the vision of St. Fursa four fires are beheld by that 
visionary which will kindle and consume the whole world. 

They are symbolically explained as the fires of falsehood, 

covetousness, discord, and iniquity. These gradually increase 

and blend into one. Fursa dreads the approaching flame, but 

the angel who is acting as his guide bids him have no fear, 

saying, “That which you did not kindle shall not burn you; 

for though this appears to be a great and terrible fire yet it 

tries every man according to the merit of his works”. The 

above is evidently a reference to the Fire of Doom and its 
effects. 

Purgatory. 

Having thus cleared the way we can deal with the question 

of the development of the purgatorial idea from circa 800 to 
1149, even at the expense of some slight repetition of passages 
already quoted. Much information on the subject is contained 
in the Monastery of Tallaght. It is therein stated that vigils, 

abstinence, the vecitation of intercessory prayers, almsgiving, 
and the like, are beneficial to the souls of the departed, and 
in proof whereof it is said that Moedoc and his monks fasted 

') ed. Lumby (B.E.T.S. or. ser. No. 65) p. 11. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY TRISH CHURCH. 201 

for a full year on bread and water to obtain the release of 
the soul of Brandub mac Echach, king of Leinster. Similarly 
sons are encouraged to do penance for their deceased parents; 
and Maeldithruib used to live on bread and water every Lent 
for the good of his father’s soul. In the foregoing passages 
no indication is given as to the exact location in which these 

souls were conceived to be placed; but another story in the 

same document makes it clear that it is Hell, not Purgatory, 
which is meant. A certain layman living under “spiritual 

guidance” was murdered. Dublitir ordered that one of his 

sons should offer himself body and soul to God, and do penance 
for seven years on behalf of his father’s soul. At the end of 
that period .the dead man appeared to Dublitir, “and ....... 
was his comeliness, and he had glistering raiment about him”. 
He gave Dublitir a blessing for the help that had been given 

to him, and added, “In this night the Lord hat taken pity 
on me and hath brought me out of Hell (de inferno) to the 

Kingdom of Heaven”. 

That it was considered possible for souls to be brought 

out of Hell is proved by several passages in the lives of 

the Saints, both Irish and Latin. Those contained in the 

Book of Lismore!) in their present form date from about the 

12th century, but enshrine much older material. St. Ciaran 

of Clonmacnoise raises from the dead a young man named 

Cluain, “who is thankful to come from the many pains of 

Hell”. Contrariwise, an evil-doer named Failge, who tries to 

kill St. Patrick, dies, and his soul goes straight to Hell. Other 

instances will be found in the introduction. In each case the 

word for Hell is ‘fern, a loan from the Latin infernum. In 

another Irish piece?) it is related how on a Sunday a holy 

senior saw a man as black as a smith’s coal come in to him 

into his house. “Who are you?” asked the senior. “This is 

Sunday”, he replied, “and I am not tortured on it, nor am I 

prevented going everywhere I wish. But for the sake of the 

God Whom you serve intercede for me, and pray to the Lord 

to part me from Hell (hiffern), so that I may reach the 

heavenly reward”. The senior accordingly used to pray for 

1) pp. XX VII. 161, 271. 
2) 07. III. p. 38. 



202 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

him every honr till the end of twenty days. Every Sunday 

the soul would come and hold converse with him, and on 

each of his visits he appeared whiter and whiter, until finally 

on the third Sunday he sang a song of thankfulness for bring 

parted from Hell and for becoming pure white. 

In the Latin Lives as edited by Rev. Charles Plummer 
similar stories oceur. A monk asked another in the presence 

of St. Brendan the Navigator if the sins of the dead could be 

redeemed (redimi) by their living friends. In reply to which 

Brendan related an instance that occurred one night as they 

were in mid-ocean. The monk on the look-out saw a dense 
black cloud rolling up from the west. He thereupon woke 

Brendan who saw in it the form of a man as black as a 
coal, who asked him to pray for him for three days, and 

then disappeared. At the end of that period he appeared 

again in a hyacinthine body, asked their prayers for another 

three days and again disappeared. After seven days he came 

to them in a misty cloud and with a body resplendent as the 

sun, and said that owing to their intercessions he was now 

called into the heavenly mansion. In the above no indication 

is given as to the locality in which the soul was, but in the 

corresponding Irish Life the question is asked if souls can be 

freed from Hell (hifurn). A somewhat similar incident oceurs 

in the Life of St. Ita. Her uncle is gradually released ex 

poenis infernalibus, and finally freed at the end of three years, 

by his children giving food and raiment to the poor. Again, 
in the Life of St. Samthanne it is said that a certain noble- 
man named Fland had a great reverence for her, and used 

always to come for her blessing before going out to war. On 
one occasion he went against the Connaughtmen without her 

blessing and was killed. The Saint miraculously knew of this, 

called her nuns around her and bade them pray for him as 

his soul was being led off by demons to the place of punish- 
ment (ad penalia loca). Having so said, she fell into a trance, 
and awakening after a little, told them that, thanks to God 
and their prayers, his soul had been led from torments (formenta) 
to rest. Under the head of Saints being able to extort terms 
from the Almighty comes an extraordinary story from the 
Brussels Life of St. Ciaran of Saigir, cap. 30. A monk of 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 203 

Ciaran’s had committed homieide; and he (Ciaran) obtained 
te release of his soul from Hell (hifurn), saying that he 
would take the monk’s place in Hell if he were not released 
to him; and he was released!!) 

At other times the recitation of psalms and hymns is 
able to procure the release of souls. The Beatus, Psalm exix 
(exviii in Vulg.) was considered especially efficacious in this 

respect. 'Thus in the story of the two Clerical Students, which 

may belong to the 9th century, the dead man says to his 

friend, “Say the Beatus every day for my soul, for the mightiest 
Jadder and collar and chain to bring a man’s soul out of Hell 
(iffern) is the Beatus”. In the Book of Leinster (Fac. 285 b.) 
it is related how a nun violated her vow of chastity with a 

celerical student. She died in child-birth, and her body was 
buried in a swamp, while her soul went into Hell (fern). 
The student daily recited for her the Beati seven times, made 
a hundred-and-fifty genuflexions, and also recited each day 
the “three fifties”, i. e, all the Psalms. She subsequently ap- 
peared to him and told him she was all but released. “What 

mainly contributed to your release?” asked the student. “The 

Beati”, she replied. “When it is sung slowly and devoutly it 

is a precious form of worship. If it had been sung diligently 
for me I should not have been long in damnation (damnad).” 

Afterwards angels were seen hovering over the swamp where 

she was buried.?) In the Z. Breae preface to the hymn Altus 
Prosator it is said that many graces are attached to its re- 

petition, one of which is that he who repeats it frequently 

will not be in Hell (inferno) after the Day of Judgment even 

though he shall have done much evil. In the Latin Life of 

St. Canice demons are unable to carry off the soul of a certain 
rich man because, unknown to them, he had chanted three 
verses of St. Patrick’s hymn before his death. In the Monastery 
of Tallaght it is said that the lifting up of the Gospel (ap- 

parently in the literal sense of the word) is of assistance to 

the souls of those towards whom it is lifted up: its power 

travels quicker than the wink of an eye to the “pit of tor- 

1) Vitae SS. Hib. I. pp. OXXI. note 2; CLXXIX. note 2; pp. 126, 

148, 256. | j 

2) Miscellany Kuno Meyer p. 207f. and 02. IX. 239, 



204 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

ment” (a synonym for Hell in a passage in Anglo-Saxon litera- 

ture).!) 

From the foregoing passages it would appear that at one 

period, and certainly in the 9th century, the Celtic Church in 

Ireland conceived of Hell as a place which was not exclusively 

the abode of the lost, but from which souls could be released 

before the Judgment either by the direct action of a Saint, 

or by the pious deeds of the living. At the same time the 

Fire of Doom was credited with the power of cleansing at 

the Last Day the trivial stains that marred the perfection of 

the righteous. 
It is now necessary to examine a later group of the docu- 

ments at our disposal for traces of the purgatorial doctrine. 

In the second of the Seven Heavens of Adamnan I. there is 

a fiery river and a pleasant spring, both of which cleanse and 

purge the souls of the righteous on their upward journey until 

they. shine as the stars. But the whole piece is certainly an 

interpolation, and so of little use in our search. In the Voyage 

of the Ua Corra certain sinners who have not repented in life 

lie till Doomsday on fiery stones, “the flagstones of Hell”. The 

Ua Corra see other people in torment, but there is nothing to 

indicate if these are in an intermediate state or in Hell, or 

even if they are dead or alive. In only one instance a tor- 

mented being asks for the prayers of the voyagers, not that 

he may be released from his pains and taken to bliss, but 

only that they may be alleviated. In Adamnan I. certain 

souls after death pass a restless existence until Judgment on 

heights and hill-tops, and in marshıy places, attended by their 

guardian angels. These represent the mal non valde. 

Adamnan II. is (as we believe) almost exclusively concerned 

with the purgatorial question, though he has not thought out his 

subject clearly, and is too much influenced by the older (Hell- 

Purgatory) conception. He describes seven groups of souls in 

torment. Of these, two classes experience partial respite from 

their pains, from which it is known that they will ultimately 

be brought to Heaven. (Compare the momentary respite of 

souls in the vision of the Monk of Wenlock.) The other five 

') Lives of SS. from Book of Lismore, p.X.; Irish Lib. Hymn. II. 
p- 25; Monastery of Tallaght, pp. 162-3. 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 205 

classes long for the Day of Judgment in order that they may 
know if they will get any remission of their doom. Obviously 
the writer does not consider that their state is fixed for all 
eternity. 

In its purgatorial teaching the Vision of Tundal, which 
is dated 1149, follows the later group of documents, though 
it has expanded certain points. It deseribes two purgatorial 

states, topographically separated from each other by the pit 

of Hell, viz.: 1. Those grievous sinners who undergo various 

forms of punishment according to their deserts, and who await 

the Judgment (Wagner pp. 12-32), and 2. the expressly-named 
mali non valde, who sufter from the effects of rain and wind, 

hunger and thirst, but who are not deprived of light, and 

who go to rest after some years (Wagner pp. 39-40). In this 

two-fold division Marcus appears to follow the teaching of 

Adamnan II, with the slight difference that he does not keep 
the mali non valde in punishment until the Day of Judgment. 
Perhaps the most extraordinary eschatological feature of the 

vision is, that the writer admits the possibility of purgative 
punishment oceurring amongst the boni non valde, who are 

in a paradisaical state. King Cormac MacCarthy is plaeed 

among these; for twenty-one hours each day he enjoys the 

greatest bliss, while for the other three he is clad in sackeloth, 
and stands in a fire up to his waist, in expiation of two crimes. 

The author Marcus, like his predecessors in the second group, 

makes no use of the word “purgatory”, which is indeed said 

to be of late oceurrence in Irish literature. He is equally 

silent with respect to the efficacy of prayers, Masses, or alms- 

givings; all those souls not in Heaven or Hell (with the ex- 

ceptions already noted) must remain in their respective states 

until Judgment. So Tundal’s vision appears to represent the 

most formal statement, and the fulles development, of the 

purgatorial doctrine in the Irish Church up to the middle of 

the 12th century, to which lower date we have limited our 

researches. 

The Anglo-Saxon purgatorial teaching, as found in our 

authorities, falls into three groups and may be briefly dealt 

with. In the first come the visions of Drithelm and the Monk 

of Wenlock, which are separated from each other by a period 



206 st. JOHN D. SEYMOUR, 

of only twenty years, the latter being beheld circa 716. In 

both of these the four-fold division immediately after death 

oceurs, one of the divisions being devoted to the purgation of 

souls who will certainly be admitted to Heaven at the Last 

Day, though according to the former visionary they may be 

freed before that time by prayers and masses. The latter 

writer, in addition to this, causes the souls of the righteous 

to undergo the bridge-ordeal in order that their trivial faults 

may be purged away before they enter the Heavenly City. 

Neither say anything about the effects of the Fire of Doom. 

The second group conceives of the Fire of Doom as a 

Purgatory in connection with the three-fold division at Judg- 

ment, and apparently admits no other. This is the view of 

Bede in his De. Temp. Rat.; of Alcuin, of Cynowulf in his Elene 
and his Christ, of Aelfric (twice, in Hom. I. 617, and II. 591), 

and of Morris’s 12th century Homilies. There are slight dif- 
ferences of detail, but all the writers are generally agreed 

that the souls destined for Eternal Life must, at the Last Day, 
have any remnant of sin purged away by the Fire before 

they can enter the Kingdom of Heaven. 

But the more modern view also finds its advocates among 

Anglo-Saxon writers. The late Homilist quoted by Soames 

(p. 360) speaks of the three-fold division immediately after 

death, and then elaborates the position of the middle group 

as follows. “Light crimes and little sins are then purged 

through the penal fire ....... Some are there long, some a 

little while, according to what their friends do for them here 

in life, and according to what they earned before, in life...... 

and we may also intercede for those who are in punishments, 
and especially through the Mass, even as books tell us; but 

for those who are in Hell no intercession availeth.” Bede, 
commenting on the Psalmist’s words, O Lord, rebuke me not 
in Thy wrath, says “Venial sins must be burnt away in purga- 
torial fire, now, in the space intervening before the Day of 
Judgment”. He is speaking of those who build with wood, etc., 
as the foundation (I. Cor. iii. 12). But in another passage he 
seems less certain, and queries if the “fire” may not be the 
furnace of afflietion which tries men’s works here on earth.) 

!) Soames’ Bampton Lectures, p. 319. 



THE ESCHATOLOGY-OF THE EARLY IRISH CHURCH. 207 

Indeed his views on Purgatory seem to have been in a state 
of flux, for in his De. Temp. Rat. he believes in the cleansing 
power of the Fire of Doom, while in his History he includes 
Drithelm’s vision with its very different purgatorial teaching. 
Two stories may be included in this group. In the Blickling 
Homilies (p. 112) it is related that a rich man died. After 
an absence of many years a townsman of his returned home, 

and on learning of the other’s death began to live a most 

holy life, and so was successful in releasing the dead man 

from torment. Aelfric (II. 359) tells how a captive’s bonds 

were burst over and over again by the Masses which his 

brother, a priest, thinking him to be dead, offered for his soul. 
The prisoner thereupon said to his captors, “If I were now 

in the other world then were my soul released from torments 
through the holy Masses”. Both these stories may be taken 

as referring to a Purgatory in the intermediate state, the 

more so as an incident similar to the latter one is related by 

Pope Gregory. Yet they also resemble the Irish accounts of 

the release of souls from Hell. 

Of these the first group is Celtic in tone, presenting a 

close parallel to the second group of Irishı authorities. The 

third shews the influence of Pope Gregory’s writings. But 

the second is extremely interesting, as the belief in a three- 

fold division at Judgment, and a purgatorial cleansing by fire 

on that day, is derived from the views put forward by such 

Church Fathers as Lactantius, Hilary, Ambrose, Augustine, 
and Caesarius of Arles. ©. F. Brown, in his article on Uyne- 
wulf and Alcwin already alluded to, has collected a number 

of passages from Patristic writings which makes this clear. 

In conclusion we shall briefliy recapitulate tlıe main points 

in the development of the purgatorial doctrine in the early 

Irish Church as it appears in the authorities we have consulted. 

We find at the outset that it falls into two groups. In the 

earlier one no clear distinetion is drawn between Hell and 
Purgatory. The former place is endowed with some of tlıe 

qualities usually attributed to the latter; souls can be released 

from it either through the direet action of a Saint, or through 

what the living perform for that purpose on behalf of the 

dead, such as charitable deeds, fasting, penance, the recitation 



208 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

of prayers and psalms, and Masses. This eurious view certainly 

prevailed in the 9th century, and possibly much earlier. It 

will be noticed that in the stories quoted that sometimes the 

release is effeeted instantaneously, or almost so; at other times 

the soul is not freed until after the lapse of a considerable 

period. It may be that the latter view shews the influence 

of Pope Gregory’s writings on Irish eschatology. Apparently 

nothing to correspond to this conception of Hell is to be found 

in Anglo-Saxon literature. At the same period the Fire of 

Doom was also conceived of as acting purgatorially at tlıe 

Last Day, though it did not affect those sinners who were 

doomed to suffer the Hell-Purgatory torments, but rather those 

righteous persons who at the Day of Doom are found to have 

some slight defilements marring their perfeetion. This purga- 

torial action of the Fire of Doom attains great prominence 

in Anglo-Saxon writers from about the Sth century down. 

With regard to the origin of the belief in the possibility 

of souls being freed from Hell the present writer does not 

feel competent to dogmatize. It may have come from a too 

literal interpretation of certain passages in Scripture. Thus 

in the I. preface to that section of the Altus Prosator which 

deals with Hell there is quoted the verse from Psalm Ixxxv. 13 

(Vulg.): “Thou hast delivered my soul from the nethermost 

hell” (ex inferno inferiori). Or it may be derived from Oriental 

sources. Similar beliefs were held in the Eastern Church, to 
judge from passages in Nilles’ Calendarium. It is also worthy 

of note that views askin to the Irish were found in Jewish 

writings of various dates. Gehinnom was certainly looked 

upon as having purgatorial qualities. The fairly good descend 

into it for a period only, and so are refined as silver is refined. 

According to a certain Rabbi all descend into it and rise out 

again, except three classes of sinners. A three-fold division 

after deatlı is also found. According to another source the 

wicked will remain in Gehinnom till the Resurreetion, when 

David will pass through and redeem them. Good people, or 
prophets and patriarchs, are credited with the power of releasing 

souls. A story is told of the celebrated Rabbi Akiba which 
might well have come out of the Life of some Irish Saint. 
One day Akiba was walking in a churchyard when he met 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 209 

with a man, with his face as black as a coal, running with 
a load of wood on his shoulders. On interrogating him the 
Rabbi found that he was a damned soul who had each day 
to cut the wood which made the fire in which he was burnt. 
Akiba asked him if he had any hope, and he replied that he 
had been told that if his wife had borne a son, and if the 
latter would stand up in the congregation and cry “Bless ye 

the Lord Who is blessed for ever and ever”, he would be 

released from torment. After further questioning Akiba made 

his way to the man’s city. There he found that his memory, 
and that of his wife, was execrated. But the son was alive, 

but uneircumeised. So Akiba took him, eircumeised him, and 
after forty days brought him into the congregation and caused 

him to cry “Bless ye”, etc. And in that hour his father was 
released. Again, the recitation of certain prayers releases 
souls. A good son, by saying the prayer Kaddish in public, 
may redeem his father and mother from Hell. Thus Abraham 
delivered his father Terah. The man who pronounces distinetly 
each letter of the Shema (the Jewish creed) while reading it 

will have Hell cooled for him. Somewhat similar views pre- 
vailed among the Mohammedans, who probably borrowed them 

from Judaism.!) 
We must now deal with the second group. From about 

the 10th century on a marked change is to be noticed in Irish 

eschatology, due to the prominence given to the purgatorial 

doctrine in the West as a result of the influence exerted by 

the Dialogues of Pope Gregory, though it cannot be denied 

that his writings left their mark on the earlier group as well. 

Hell has now definitely become the abode of the lost, from 

which no souls can come forth. Purgatory is conceived of as 

a state distinet in itself, and not in any way to be connected 

with the Fire of Doom or Hell. Its exact position and nature 

varied. Sometimes it was mistily regarded as a place which 
could be reached by voyages on the ocean, a concept which 

had been influenced by pre-Christian literature. By other 

writers, more ecelesiastically-minded, it was one of four divisions 

1) Irish Lib. Hymn. L., p. 77; Nilles Calendarium Manuale utriusque 

Eeclesiae II., pp. 22, 322; J. Mew Traditional Aspects of Hell, pp. 188-208, 

378, 39. 

Zeitschrift f, celt. Philologie XIV, 1u,2. j4 



210 ST. JOHN D. SEYMOUR, 

into one or other of which the souls of men entered immediately 

after death. These were the mali non valde (not so expressiy 

named except in Tundal) who are too good for eternal de- 
struction, but not deemed perfect enough even to enter Paradise, 

the abode of the boni non valde. Adamnan Il. and Tundal 

make a two-fold division of this state. The word purgadoör 

(purgatorium) is not used. The most inexplicable feature of 

the second group is, that nothing at all is said with respect 

to relief or release by Masses, alms-givings, etc., as in the 

. earlier group; the souls enduring purgatorial pains, with the 

exception of the mali non valde in Tundal, must so suiier till 

Doom. In Anglo-Saxon writings a four-fold division, one state 

of which is purgatorial, is found from at least 696, and was 

apparently dropped in favour of the Fire of Doom as a means 

of cleansing light sins at Judgment. But in the later Irish 

group now under discussion the Fire of Doom has lost its 

purgatorial quality, and merely punishes sinners, but does not 

affect the righteous at all. The same oceurs in Anglo-Saxon, 

but with the difference that account is taken at the same 

time of a third group, whose sins are purged. This change 

in Irish eschatology is due to two causes:— 1. Purgatory 

has now emerged as a distinet state; and, 2., those almost 

perfeet souls (bon? non valde) who should have been cleansed 

in that Fire are now kept in a paradisaical waiting-place 

till Doom. Their abode, too, is conceived of either as an 
island or a distinet division of the Other-World. 

Finally, this change in the purgatorial conceptions must 

briefly be considered in connection with a phase of Irish 
Ecelesiastical History which has hitherto been almost ignored. 

In the valuable preface to his translation of St. Bernard’s 

Life of St. Malachy of Armagh,!) Dr. H. J. Lawlor has elearly 

pointed out that in the 12th century an important ecclesi- 
astical reformation, a change from the older organization to 
the newer, took place. He deals with it prineipally from the 
point of view of the remodelling of the hierarchy and its 
sphere of influence, but adds that changes were produced in 
other directions. He states, too, that before the 11th century 

!) Pub. 8. P.C. K. (London, 1920). 



THE ESCHATOLOGY OF THE EARLY IRISH CHURCH. 21l 

ended forces were at work in Ireland which prepared the 

way for the introduction of a new order, namely, the revival 

of learning, the restoration of communication between Ireland 

and the rest of Europe, and the congregating of scholars at 

special centres of learning in the 10th and especially the 

11th centuries. Now it is preeisely to this last period (with 

some slight uncertainties) those documents belong which de- 

scribe a definite purgatorial state, and which divest the Fire 
of Doom of its purgative qualities. Thus this newer eschato- 

logical view, more in accordance with the teaching of Western 

Christendom at that period, must have been one of the many 

causes which were gradually working to bring about that 

revolution in matters ecclesiastical which took place in Ire- 

land before the close of the 12th century. 

Tipperary, Ireland. St. JoHn D. SEYMoURr. 

14* 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER 

EACHTRA CONAILL GULBAN. 

Die Brüsseler Handschrift 6131—3 bringt fol. 74—76 eine 

Eachtra Conaill Gulban, die von der gewöhnlichen romanti- 

schen Fassung völlig abweicht. Nur um ‘geschichtliche’ Er- 
eignisse, wie die Niederlassung des Helden und seines Anhangs 
in Nordeonnaught und die Unterdrückung der früheren Be- 

wohner, sowie um die Erklärung von Ortsnamen ist es ihr zu 
tun. Unter dem Gewand älterer Schreibweise und Sprach- 
formen scheint sich ein nicht gerade hohes Alter zu verbergen. 

Mit wechselnder Schreibweise und Abkürzungen wird viel 

Spielerei getrieben. Ich ergänze die letzteren womöglich immer 
durch die älteste literarische Wortform, ohne selbstverständlich 

behaupten zu wollen, dafs der Schreiber die Worte ebenso 

ausgeschrieben hätte. Über die Herkunft des Stoffes muls das 
mir nicht zur Verfügung stehende Book of Fenagh (rev. by 

Hennessy and translated by Kelly 1875) einigen Aufschlufs 

bieten. Die Erzählung bricht mitten auf der Seite ab. Ich 
verdanke sie der Güte des Herrn Thurneysen, der sie photo- 

graphieren liefs. Die Schreibfehler verbessere ich im Text 
niemals. 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USw. 213 

Text. 

I. 1) Baoi ri amhra for Erind ed on Niall Naoighiallach 
mhac Eachdach Muighmedöin, maic Muireadhaigh Thirigh. 2) As 

i roba baincheile don righ sin, eth ön Rioghnach Roisceleathan 
cedammus corucc ceithre meie dhö ed on Laoghaire a sindsiur, 
Mäine, Fiachra, ocus Conall Cremhthain», amail as’bert an file: 

3) Ropa faoilidh Rioghnach reil, 
iar mbreith Laoghoire mic Neill 

Conall, Mäine, Fiachra de 

cland Rioghnaighe rosccgloine. 

4) Fos’fuair an caoimrioghan chumachtach sin bäs biothurlamh 

ocus ecce oband, ocus as 1 ba seitigh do Niall iar tain Indiu 

inghen Aengusa maic Aengusa Find maic Fergusa Duibdhe- 

taigh ocus rucc si Cairpre mac Neill dha cedtoirches conid 
de sidhe ba sindser Cairpre don cloind con’pert Indiu do 

Übersetzung. 

I. 1) Es war einst ein wundersamer König über Irland, Niall 

von den neun Geiseln, der Sohn des Eochaidh Muighmheadhön 
(in der Mitte wie ein Sklave), dessen Vater Muireadhach der 

Landreiche hiefs. 2) Dies war die erste Gemahlin jenes Königs, 
Rioghnach die Breitäugige, die ihm vier Söhne gebar: Loeg- 
haire hiefs der Älteste, die andern Mäine, Fiachra und Conall 
Creamhtainn, wie der Dichter sagte: 

3) Froh war Righnach, die Klare, 
als sie Loeghaire, Niall’s Sohn, geboren hatte, 

auch Conall, Mäine und Fiachra 
waren Kinder der glanzäugigen Rioghnach. 

4) Diese liebliche, mächtige Königin fiel plötzlich dem stets 
bereiten Tode zur Beute. Nach dem wurde Indiu, die Tochter 
des blonden Oenghus, dessen Vater Ferghus der Schwarzzähnige 

hiefs, Nialls Gattin. Aus ihrer ersten Schwangerschaft gebar 

diese Coirbre, Nialls Sohn, so dafs Coirbre das Alteste ihrer 



214 GUSTAV LEHMACHER, 

Niall. 5) Rofhas iarum cogadh mör eittir Niall oeus Laigniu 

iar marbhadh Laidhgind (file Neill) do Eochaid mac Fnda 

Cindselaigh conaidh and ro’forgill Niall na'gebhadh na fhilidh 

acht bas Eachdach ind, no Ere do fägbäil. 6) Ro’bhoi immurgu 
6d ocus imformad occ macaibh Moingfinde fri Niall iomon 

righe ocus do’chuir Niall techta ara aba dia indisin döibh 

Laigniu do eirghe ina aghidh la hEochaidk ar ba he Brian 

ba tuaircenech catha fri laim Neill do gres 0 ro'ghabh righe. 

7) At’bert Brian näro'chumaing congnamh la Niall ar med 

cogaidh a bhrathar fris. 8) Ara aoi tra dorrionail Niall maithe 
Erenn co Laighnibh, ocus luidh Indiu i nUltuib do thigh a 

hathar co Druim Foibne maic Neimed maic Agnamain ed on 

Druim Lighen indiü, ocus as amlaidh baoi an rigaen, ba 

torrach sidhe an tan sin, ocus con’bert da mac ocus inghen 

don toirrcheas sin ed on Conall ocus Eögan an da mac, ocus 

Kinder war, die Indiun dem Niall gebar. 5) Danach erwuchs 
ein grolser Krieg zwischen Niall und Laighin, nachdem Laedh- 
geann (Nialls Dichter), von Eochaidh, dem Sohne Eanda Ceinn- 

sealach’s (des Schmutzkopfs) getötet worden war. Damals 

verkündete Niall, er werde für seinen Dichter keine andere 

Sühne nehmen, als den Tod des Eochaidh, oder dafs er Irland 

verlasse. 6) Es waren aber die Söhne der Moingfhiond des 

Königtums wegen von Neid und grofser Eifersucht gegen Niall 

erfüllt. Gleichwohl sandte Niall Boten, ihnen zu sagen, Laighin 

erhebe sich mit Kochaidh gegen ihn, denn Brian |der älteste 

Sohn der M.] hatte dem Niall, seitdem er die Herrschaft an 
sich genommen hatte, beständig als Schlachtenführer zur Seite 
gestanden. 7) Brian liefs sagen, er könne Niall wegen des 

heftigen Krieges, den seine Brüder gegen ihn führten, nicht 

helfen. 8) Auf diese Mitteilung hin versammelte Niall die 

Grolsen von Irland zu einem Zuge nach Laighin; indes ging 

Indiu nach Ulaid zum Hause ihres Vaters zum Bergrücken 
des Foibhne, des Sohnes des Neimheadh und Enkels des Agh- 
nomhan, der heute Draim Lighean heilst, und in diesem Zu- 
stande war die Königin: sie war schwanger um diese Zeit 
und gebar zwei Söhne und eine Tochter aus jener Schwanger- 
schaft. Conall und Eöghan nannte man die beiden Söhne, 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 215 

Luchra an inghen. 9) Bretha fios an seceöil sin co rieh Erenn, 
ocus ba fö lais indsin. Dala ri Erenn benaidh eraic a fhiled 
do Laighnibh ocus indarban Eochaih a hEirind, ocus do’eni 
sıdh suthain friü. 10) Tiee Niall co Temraig co maithiph 
Eirenn imaille fris. 11) At iet na cöigedaig bätar for Birind 
i naimsir Neill ed on Core mhac Lnighdech for dä chüigedaib 
Mumar, Lugwid mac Luighdech, ocus Cathfad for airthiur 
Muman la siol Taidg maie Cein, Fiacha Figeint mac Däire 
Cirb for Feraibh More ocus Eochaid Liethän for Uibh Each- 
dach Muman ocus for Uibh Cathain. 12) Cland Cairbre Müsee 
ocus clandu Luighdech Laighdhe, ocus clanda Cöir for imeallaibh 
Jarmuman, ocus for deisciurt Deasmhuman. 13) Enna Ceinnselach 
cona cloind for Laigniu. 14) Luchta, Eöghan, ocus Fergus for 

airthiur Laigen, ocus Cathair mac Eöghain maie Nathi maic 

Rosa Failgi for uachtar Laigiun. Brian mac Eachdach Muigh- 
medhoin for cöigedh Connocht. 15) Fiacra mac Eachdach Muig- 
medoin for Thir Mecon, ocus. 

Luchra die Tochter. 9) Man brachte dem Könige von Irland die 

Nachricht dieser Begebenheit, und sie gefiel ihm wohl. 10) Was 

den König von Irland angeht, er zwang die Leute von Laighin 

zur Sühneleistung und vertrieb den Eochaidh aus Irland. Dann 

schlols er dauernden Frieden mit ihnen. 10) Niall kommt zu- 

gleich mit den Grofsen von Irland nach Teamhuir. 11) Dies 

sind die Fünftelkönige, die zur Zeit des Niall über Irland 

herrschten: Core, Sohn des Lughuidh über die zwei Landschaften 

von Mumhu, Lughuidh, Sohn des Lughuidh und Cathiadh über 

den Osten von Mumhu zusammen mit dem Samen des Cian, 

Fiacha Figheint, Sohn des Däire Cirb (D. vom Gemetzel) über die 
Fir Mhorca (Männer von Muirc) und Eochaidh Liathän (Alters- 
grau) über die Ui Eachdach (Enkel des Eochaidh) von Mumhu 

und über die Ui Chathäin (E. d. Cathän). 12) Die Kinder des 
Cairbre Müsce und die Kinder des Lughuidh Laighdhe und die 
Kinder des Ciar über die Grenzen von Westmumhu und über 

den Süden von Südmumhu. 13) Kanda Ceinnsealach mit seinen 

Kindern über Laighin. 14) Luchta, Eöghan und Fearghus über Ost- 

Laighin und Cathair Sohn Eöghans, Enkel Naithi’s und Urenkel 

des Rus Failghe (Rdelstein) über Ober-Laighin. 15) Brian, Sohn 

des Eochaidh Muighmheadön über Tir Meacon (Rübenland) und 



216 GUSTAV LEHMACHER, 

II. 1) ocus‘ for Möirthir na Gamanraide frisa’räiter 

Tir na nAmhalgaidh ocus for Ciarraighi Iarthair re'nabar 

lorrus, ocus ar Crossliab Cera, ocus ar Corca Moga mo Siuil (?) 

ocus ar Mucrama re nabar Muicromha co Clad Conachla ocus 

co Traigh Eöthaile ant Saoir. 2) Ailill mac Bachdach ocus 

Fergus na taoisechaibh teghlaigh ag Brian. 3) Eochaid Fer 

dä Ghiall for Tir Mäine, ocus for Sentuathaib Connacht ocus 

for Tuathaibh Taiden, eth ön 0 Dubglais Charadh co Grein. 

4) Echin mac Fiachra Tort maic Eachach maie Colla Uais for 

Uibh mac Uais ocus for Thir Liathmuine, ocus for Dub Coirpre 
ed on fond Coirpri mic Etaine, eth on Cianachta Glinde Geimin, 
ocus for Uibh Mac Cairthind Locha Feabhail. 5) Cana mac 
Luighdech Lamhfhada maic Eachdach meic Guairi maic Neach- 

tain maic Luighdech mic Aenghusa Find, maic Fergusa Duib- 

dedaigh,.maic Iomchada, mic Findchadha, maic Ogamain, maic 

Fiatach Find, ö'tta Däil Fiatach. We As & an Cana hisin 

IE. 1) und über Möirthir na Gamhanraidhe 6 (Grofsland der 
‘Kälberschar’), das man Tir na nAmhalghaidh (Land der A.) 

nennt, und über West-Ciarraighe, das man Iorrus (Bucht) 

heilst, ferner über den Kreuzberg von Ceara, über Corca 
Mogha mo Shitil und Mucramha, das Muicromha genannt wird 
bis zum Graben von Conachail und zum Strande Eöthaile’s, 

des Zimmermanns. 2) Ailill, Sohn des Eochaidh und Fearghus 
waren Vorgesetzte über Brians Haushalt. 3) Eochaidh, der 

Mann von zwei Geiseln, beherrschte das Land der Mäine, 

die Altstämme von Connachta und die Tüatha Toeden (Stämme 

der Scharen), d. h. von Dubhghlais Charadh (Schwarzbach? 

von Cara) bis Grian. 4) Eichin, Sohn des Fiachra Tort (der 

Brotlaibe?), Eochaid’s Sohn und Colla Uais Enkel über die 
Ui mac Uais? (Enkel der Söhne des Uas), über das Land 
von Liathmuine (Grauberg), über Öairbri d.h. das Land des 
Cairbre, Sohn der Kdaein, nämlich Ciannachta vom Pelztale 
und über Die Ui mac gain thinn (linkel der Söhne des Caer- 
theann) vom Feabhal-See. 5) Cana, Sohn des Lughuidh Lang- 
hand, der über Kochaidh, Güaire, Neachtan, Lughaidh, Oenghus 
den Blonden, Fearghus den Schwarzzähnigen, Iomchadh, Fiond- 
chadh, Oghamhan vom blonden Fiatach abstammte, von dem 
Däl Fhiatach (Stamm des F.) herkommt. 6) Dieser Cana ist's, 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 9217 

fu hardchöicethach i nUltaibh cona chloind eth ön Cisse ocus 
Cana Oecc, Seanach ocus Luguidh, Düiach ocus Eochaidh, Dubh- 
vara ocus Dubros. 7) Ba he a forba ed on Rinn Rämhann 
oeus Lochmagh fris’räiter Inis Eöghain, ocus an Rusach mhör 
ag Lugwidh ocus ac Eochaidh ocus ag Duach Gleand Seicheadh 
ocus Glend nGergi ocus Tir Ua nDuach ant Slebhe ed on 
fri Caimfersaitt Möir bhathtaidh ocus Garbros ocus Uachtar 

Thire ocus Crioch Cloindi Rosa, ocus Goll, ocus Iorgholl ac 

Cana Öce ocus ac Fiaca ocus ac Muirethach dä bräthair 
iaid sidhe do Cana Mör. 8) Magh mPBernasa ocus Iorrus 
Jarthair ag Dubrara ocus ag Dubrusa. 9) Tir Mhoör ocus 

Midhbolg ocus Magh Itha an indusa ed on © Drobhais co 

hEass Ruaidh ag Cissi, ocus ac Seanach. 10) Ulaid immurgu 
for Chaille Conaill Cernaigh ed on 6 Thuaigh Inbir co hIobhar 
Chind Choiche mae Nechtain Sceine ed on ac Aodh mac Failbe, 
maic Illainn, maic Fiachra, maic Mäine, maic Aenghusa, maic 

Cruind ba Dhraoi, ocus Eocha:d mac Dedhad, maic Rochada, 

der Hochfünftelkönig von Ulaidh war samt seinen Kindern, 
Cisse nämlich und Cana der Junge, Seanach und Lughuidh, 

Düach und Eochaidh, Dubhrara und Dubhros. 7) Dies war 

ihr Erbland: Rinn Rämhann (Rdamhann = Spitze) und Seefeld, 

das man Eöghan’s Eiland nennt, und Gross-Rusach besalsen 

Lughuidh und Eochaidh und Düach. Gleann Seicheadh (Tal 
der Felle), Gleann nGeirge, das Land der Düach vom Berge, 

das nördlich der krummen Landzunge Garbhros, Uachtar Tire 

(Oberland), das Land der Kinder des Rus, Goll und Iorgholl 

beherrschten Cana der ‚Junge, dazu Fiacha und Muireadhach, 

das waren zwei Brüder des Cana Mör (der Grolse). 8) Maghı 

mBearnasa (Feld der Kluft?) und Ost-Iorrus gehörten Dubh- 
rara und Dubhros. 9) Tir Mhör (Grolses Land) und Miodh- 

bholg und Magh Itha (Feld des Ith) waren so verteilt: Von 

Drobaeis bis Eass Ruaidh (Wasserfall des Roten) herrschten 
Cine und Seanach. 10) Die Leute von Ulaidh auf dem 
Lande Conalls des Siegreichen: von Tuagh Inbhir (Bogen der 

Mündung) bis Iobhar Chinn Choiche mac Neachtain Sceine 

(Eibe des Kopfes des Coiche der Söhne des Neachtan von 

Scein?) nämlich besals Aedh der Sohn Failbhes, der über 

Iollann, Fiachra, Mäine und Oenghus von Cronn dem 



218 GUSTAV LEHMACHER, 

maic Colla fo Chriaidh for Fedhaib Fernmhuige, ocus for 

Feraibh Dula, ocus for Dartraighi Coininsi, for Duibferond, ocus 

for Loch Eirne. 11) Cana feisin for Crich Carbraighi ed on 'Tır 

Aodha 6 Eirne bhudh tuaidh co Sliabh Cairn soir, ocus as and 

bui a dünärus ag Carn Aodha maie Lobradha Leisbrie mie Each- 

dhach Gairbh maic Duach Theimhin, maice Breis, maic Eathain. 

12) Fiachra tra mac Eachdach Muigmedoin baoi mac amhrae 

laisid&in ed On Dathi mac Fiachruch. 13) Luidh Fiachra ocus 

Dathi co Teamhraigh do chuinchidh altrandais for ricch Erenn 

ed on arogha dia cloind, ocus ro'gealladh döib indsin. 14) Lotar 

iaramh don tigh a mbädar na meic ocus ro’dechsat co diIchra 

iatt. 15) As imne baoi anti Conall, ocus briocht sorche ina gnuis 

sheal corera ocus äilgine adhbair airdrzgh ina faicsin, ocus 

ro’charsat co comhaentadhach &, ocws do’bertsatt leö fo chedoir 

ö Themhraigh co Räith Fiachra a fail Caillti Lughna &, Öir 

Druiden abstammte; Eochaid der Sohn des Deadha und 

Enkel des Rochadh, des Sohnes des Colann fo Chriaidh 
(Körper unter Lehm) über die Wälder von Fearmhagh und 

über die Fir Dhula (Männer von D.) und über Dartraighe 

Coininse (D. von der Hundsinsel), über Dubhfherann und den 
Eirne-See. 11) Cana selbst beherrschte das Gebiet der Car- 

braighe, d.h. das Land des Aedh vom Eirne im Norden zum 

Sliabh Cairn (Berg des Grabhügels) im Süden. Seine befestigte 

Wohnung befand sich am Steinhügel des Aedh, der über 

Labhradh Leisbhreac (Buntschenkel), Eochaidh den Rauhen, 

Düach den Dunkelgrauen und Breas von Eathan abstammte. 

12) Fiachra nun, der Sohn des Eochaidh Muighmedhöin, hatte 

einen wundersamen Sohn, Dathi mac Fiachrach. 13) Fiachra 

und Dathi gingen nach Teamhuir und baten den König von 

Irland um die Erlaubnis, eines von seinen Kindern zum Pflege- 
sohn wählen zu dürfen, und er sagte zu. 14) Drauf gingen 
sie zum Hause, wo sich die Söhne befanden, und schauten sie 

sorgfältig an. 15) So war nun oben erwähnter Conall: es lag ein 

heller Zauber auf seinem strahlenden, purpurfarbenen Antlitz 
und eine Milde in seinem Blick, die einem Hochkönige ange- 
standen hätte. Sie wurden drum beide in gleicher Weise von 
Liebe zu ihm erfüllt, und sie nahmen ihn gleich von Teamhuir 
zur Feste Fiachra’s in der Nähe der Lughna-Wälder mit, denn 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER KEACHTRA usw. 219 

Til. 1) öir do'rad Oilell mhac Eachdach forba do Fiachra 
ed om ö Re Ö Ffiachrach go Drobhaois. 2) Muiredhach Mend 
ri Calraighe Möire ed on 6 Loch Gile go Drobhaois ocus do 
Dail mBeccon dö ed on Muiredhach mac Düach maic Eachdach 
maic Aedha, maic Aimirgin, maic Deadad, maic Iomrusa, maic 
Näir, maie Fhichäin, maie Conaill, maic Beccon, maic Aenghusa, 
maie Corbmaic, maic Airt, maic Cuinn. 3) Do'thaott dano 

Muiredhach Mend co Fiachra, ocus euinchis an mac fair dia 

ollemwin. 4) Tiee Fiachra Conall dö, ocus do'bert Muiredhach 
lais € co Dün Muiredaigh fri fail Beinne Gulban, ocus ro'both 
ainn sidhe oca oileamhain hi cerdaibh clothamr& ed mn äine, 

alardhe, ocus erlabhra, gaois gart, ocus gaisscedh, tiodhlacadh 
sed ocus somhaoine. 5) Ba maith ämh ro’hoiledh an mac sin 
isna cerdaibh goile, ocus gaisceid robtar dior dhö d’foghlaim, 

ocus ba dona cerdaibh sin, cairthi cloiche baoi la taoibh na 

cathrach, do chuired a chül frisan ccairthi, ocus no'rethed co 
ruba na beinde, ocus äit i'nanadh an mac cedus iar ngabhäil 

III. 1) denn Aileall, Eochaid’s Sohn, hatte dem Fiachra 
ein Stück Land übertragen, das von Roe Ö bhFiachrach (Feld 

des Enkels des Fiachra) bis Drobhaes reichte. 2) Muireadhach 

der Klare war König von Grols-Calraighe. Sein Gebiet 

erstreckte sich vom See der Weilse bis zum Drobaes und Däl 
Meacon. Dieser Muireadhach stammte über Düach, Eochaidh, 

Aedh, Amhorghein, Deadha, Iomrus, När, Fiochän, Conall, 

Beccu, Oenghus, Cormae und Art von Conn ab. 3) Es kommt 

nun Muireadhach der Stammler zu Fiachra und bittet ihn, 
den Jüngling (Conall) erziehen zu dürfen. 4) Fiachra gab 

(tuee statt tice) ihm den Conall, und Muireadhach nahm ihn 

mit sich nach Dün Muireadhaigh (Feste des M.) in der Nähe 

des Beann Gulban (G.-Spitze), und dort erzog man ihn zu 

hehren Künsten: der Tonkunst, gutem Betragen und Reden, 

der Weisheit, Gastlichkeit und Tapferkeit und der Austeilung 

von Schätzen und Reichtümern. 5) Gut wahrlich wurde jener 

Knabe in den Künsten der Tapferkeit und des Heldentums 

erzogen, die ihm zu lernen gebührten, und eine dieser Künste 

war die: Es stand bei der Stadt ein steinerner Pfeiler. Gegen 

diesen setzte er seinen Rücken und lief bis zu einem Vorsprung 

des Berges, und wo der Bursche zuerst stehen blieb und Atem 



220 GUSTAV LEHMACHER, 

a anäla fris do‘chured a oide gac laoi comhartha isin maighin 

sin ocus rob eigen dö ara bhärach dol tairis. 6) Fa dheöidh 

tra no’reitheadh ceach naonlä go ruba na beinde ar ccengal 

a cuirp ina caitheidedh. 7) Do’thaot iar sin Brian Fiachr«a 

ocus Ailill co maithxb a muintire co teach Muiredhaig, ocus 

bätar mi ag Muiredach fo ghaoine freastail ocus friothalma, 

ocus do'gnidh Conall an cleas sin gach laoi, fiadh an laochraidh 

conadh edh at’beirtis na sluaigh as calma reithes Conall Gulban. 

8) At'bert Duach ardmhör taoisiuch teghlaigh Briain co'ndingned 

fein cleas Co»aill, ocus co'coimrethfed fris, ocus ro'lä a brat 

de, ocus ro'reth cusan mbein» nuccat, ocus ni'ränuice trian 

sliged an tan at’bath la tinnenus airm i'tä lecht Duach indit. 

9) Tig Brian dia tigh asa haithle, ocus tiomnais ceileabrad 

do Muiredhach, ocus dia dalta. 10) Fäsaidh cogadh anffoil 

eiter Connachtaibh, ocus Ultaibh amail roba minic leo do gres, 

ocus do gnithi foghla, ocus diberga iomdha etarra, 

schöpfte, an jenem Orte machte sein Erzieher täglich ein 

Zeichen, und am anderen Tage mulste er weiter gehen. 
6) Schliefslich lief er jeden Tag zum Vorsprung des Berges, 

nachdem er seinen Leib in sein Streitgewand gegürtet 
hatte. 7) Danach kamen Brian, Fiachra und Ailill mit den 
Vornehmen ihres Volkes zum Hause des Muireadhach; sie 

blieben einen Monat lang bei Muireadhach, wohl bedient und 

gewartet, und Conall vollführte jenes Kunststück alle Tage 

vor der Kriegerschar, so dals die Heere zu sagen pflegten: 
‘Tapfer rennt Conall vom Gulban.” 8) Da sagte der hohe 

Düach, der Vorsteher von Brians Haushalt, er wolle das Kunst- 

stück Conalls nachahmen und er wolle mit ihm um die Wette 
laufen. Er warf seinen Mantel von sich, aber er hatte nicht 

ein Drittel des Weges zurückgelegt, da starb er an einem 

Anfall da wo heute Leacht Düach (das Grab des D.) ist. 
9) Brian kehrte dann nach seinem Hause zurück, nachdem 
er von Muireadhach und seinem Zögling Abschied genommen 
hatte. 10) lüs erwächst ein unsanfter Krieg zwischen Con- 
nachta und Ulaid, was bei ihnen von jeher häufig vorkam, 
und es wurden viele Raub- und Rachezüge zwischen ihnen 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA Usw. 221 

IV. 1) etarra adiü ocus anall. 2) Teid Muiredach fecht 
and budh tuaidh ocus creachloiseeid erzoch Cairbrighe co leir, 
ocus soais dia thigh cen nach ffriothoreuin co nedalaidbh iomdha 
lais. 3) Do’toed Conall do thoigh a ardaide ed on Fiacra 
mhac Eachdach. 4) Iomthüsa Uladr d’aithle a nesbadh, tionoilitt 
a ccathsluagu ocus indsoighit Muireadach cona mhuintir. 5) lois- 
ceitt a dhün, ocus marbaitt & fein, ocus ereachaitt a erich 6 

Sliabh Tarsna, ocus © Traigh Eöthaile ocus 5 Druim Collchoille 
co fairrge sis. 6) Do’berutt a nairgne, ocus a nedäala co cos- 
cerach commaoidhmheach leo isin cüighedh. Räinice fios na 

sceel sin Conall, Fiachra ocus Dathi, ocus roptar dobrönaigh 
doimenmnaig ier naisneis däibh. 7) Dala Conaill immurghu 
do’thüairce, ocus ro'büail a bhasa, oeus do’hiachtt co hard 
acaointeach, ocus at'bert, do‘biur mo chubhais amh ar se gurab 

mairg damh i mbethaidh a haithli in ro'imbirsiut Ulaidh. 
8) Do’thar, ocus do'tharcusal do’dimhigin, ocus do’dhimiadh 
form, ed on mo oide do marbhadh ocus a dhün do orguin, 

IV. 1) zwischen ihnen dorthin und hierhin vollführt. 
2) Da geht Muireadhach einmal nach Norden und verheert 

das ganze Gebiet von Cairbreach. Dann wandte er sich ohne 

Verlust mit vieler Beute seinem Hause zu. 3) Conall kommt 

zum Hause seines Obererziehers Fiachra Mac Eochdhach. 
4) Was nun die Leute von Ulaidh nach ihren Niederlagen 
angeht, sie sammeln ihre Schlachtheere und greifen Muirea- 
dhach an. 5) Sie verbrennen seine Feste, töten ihn selber 

und plündern sein Land vom Tarsan-Berge und vom Strande 

des Eöthaile und vom Rücken des Haselwaldes bis zum Meere 

hinab. 6) Sie bringen ihren Raub siegreich und prahlend in 
ihre Landschaft. Die Nachricht hiervon gelangte zu Conall, 

Fiachra und Dathi, und sie waren traurig und trübsinnig, 
als man sie ihnen verkündete (na aisneis). [Handschrift: n 

(durchgestrichen) naisneis.| 7) Was aber Conall angeht, er 
schlug seine Hände zusammen und seufzte laut und kläglich 

und sprach: “Wahrhaftig, ich gebe meinen Eid,’ sprach er, ‘es 

tut mir leid, zu leben nach dem, was die Leute von Ulaidh 

zuwege gebracht haben. 8) Zur Schmach, zur Verachtung, 

zum Tadel und Ehrverlust gereicht es mir, dafs mein Erzieher 

getötet und seine Feste zerstört wurde, und dafs man in sein 



222 GUSTAV LEHMACHER, 

ocus a crioch do indriudh. 9) Mo nuar dano nach'rabha bu- 

dhein ind din Muiredaigh acc tocht d’Ultaibh dia fhobairt, 

ocus toingim fom breithir co’celuinfider co comheoitceann fo 

Erinn amasl dhigeölatt mh’oide ar Ultaidh, co'nebert. 

10) As truagh an sgel ro'chuala, farior nocha sgel buadha 

oidhidh Muireadhaig mhenmnaigh, fa hionmhoin le 

hinghenraidh. 

11) Ba ceann daghbhan is deöradh, mac Duach maie Eachdach 

eolaigh, ba cenn ceithern ocus cliar, ua Aonghusa an 

flaith firfhial. 

12) Tinoil a Fhiachra do sluaigh eider andes is atlaidh. 

condioghlam ar Chana cain, mar do'rinde Echt tabair. 

13) A Dhäthi tinöil co dian, do sluaigh anoir is anlar, 

gorisim an tir budh tüaidh, do dioghail 

an sgedil rofhruaigh. Truagh. 

Land einfie. 9) Ach, das ich nicht selber in der Feste 
Muireadhachs war, als die Ulaidh sie anzugreifen kamen, 

aber ich schwöre bei meinem Worte, dafs es jederman in 

Irland hören soll, wie ich meinen Pflegevater an den Ulaidh 
rächen werde; und er sprach: 

10) Trauer ist die Botschaft, die ich hörte, ach es ist keine 
Siegesbotschaft: 

Den Tod des hochsinnigen Muireadhach, der der Mädchen- 
schar lieb war. 

11) Vormund guter Frauen und Landflüchtiger war der kundige 
(für eolaigh lies £olach) Sohn Düachs, Eochaidh’s 
Enkel. 

Führer der Krieger und Dichter Oenghus’ Spröfsling, der 
der wahrhaft gastfreie Fürst. 

12) Sammle, o Fiachra, deine Scharen vom Süden wie vom 
Norden. 

Auf dafs wir an Cana, dem Schönen, Rache nehmen, da 
er eine Tat des Hochmuts verübt hat. 

13) O Dathi, sammle schnell deine Scharen von Ost und West, 
dafs ich das Land im Norden erreiche, zu rächen die 
Botschaft allzutraurig, Trauer. 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 293 

14) Ro’cinnedh comhairle iaromh la Conall, la Fiachra. ocus 
la Dathi ed on dul co Teamraigh dindisin ocus d’ecaoine ind 
imnidh ocus inn &ecomhnart do ri Rirend. 15) Do'thoet Oonall 
fa chettöir co Temraigh ocus robtar luaithi rängator techta 
Uladh. 16) Acht(?) chena ro’aisneidhsiut a sgela dib Iimaibh 
fiadh an righ, febh do’rrala ann 0 thäs co deiriudh. 17) Ro’clos 
Conall do beith foran ffaighthi, ocus ro’eirighsiut sluaigh na 

Temrach ina aghaidh do ferthain failti f»ö hadhbhar an aird- 
riogh, ar ba mör alladh, ocus erdarcus, äille, ocus caoimhe 

an ghille baoi and sin la feraibh Eirinn i coiteinde, ocus ba 
he aonghlör na sochraite, ocus maithe fear nFirenn 

Ir) nEirenn ar chena gurvo hadhbhar nuachair dEirinn 

anti Conall. 2) Ro’heirghetar fiidh na Temhrach hi coindiu 
Conaill, ocus ba dimbrigh leo inafiuarsett 6 nach naon oile i 
naithfegadh in ro’derlaic siumh doibh do ceach erndail ionnmhusa 

baoi lais. 3) Tängator daxo cland righ Eiriond hi naghaidh 
Conuill dia fhiadhuigiud ocus do fhertain failte fris, eth on 

14) Darauf beschlossen Conall, Fiachra und Dathi nach Team- 
huir zu gehen, um ihr Leid und ihre Schwäche dem Könige 

von Irland klagend kund zu tun. 15) Conall kam sofort nach 

Teamhuir, aber die Boten der Ulaidh kamen schneller. 

16) Gleichwohl, beide taten ihre Botschaft vor dem Könige 
von Irland kund, wie da alles geschehen war vom Anfang 

bis zum Ende. 17) Da hörte man, Conall befinde sich auf 
dem Felde, und die Scharen von Teamhuir erhoben sich ihm 

entgegen, den künftigen Hochkönig zu begrülsen, denn grofs 

war der Ruhm und Glanz, die Schönheit und Lieblichkeit des 

Burschen, der da kam, und es war der eine Ruf der Menge 

und der Edlen von Irland 

V. 1) Irland überdies, so dals besagter Conall der rechte 

Bräutigam für Irland war. 2) Es erhoben sich die Dichter 
von Teamhuir Conall entgegen, denn sie schätzten alles, was 

sie von sonst wem erhalten hatten, für nichts, in Rücksicht 

auf das, was er ihnen gegeben hatte von jeder Art Reichtum, 

den er besals. 3) Es kamen ferner die Kinder des Königs 

von Irland dem Conall entgegen, ihn in Augenschein zu nehmen 



224 GUSTAY LEHMACHER, 

Laoghoire, Mäine, Conall Cremhthainn ocus Fiachais. 4) Tangador 

and on mudh ccedna Eöghan, Coirpre, Enna, ocus Boghuine, ocus 

toirbretur do phöccad &, ocus robtar failtigh reimhe. 5) Ro’accaoin 

sinmh a imnedh ocus a ettlialang friü, ocus ro'thingheallsat dhö 

co'ttioefatais lais do aithe a anfalaidh for Ultoibh. 6) Nirvö 

cien döibh samlaidh co’ffacator an dIrim marcsluaigh dia sai- 

ehidh, ocus as iad bätar and ed on Fiachru ocus Dathi. 7) Ocus 

ro'thairblingsiut foran ffaichtiu i timchiull Conaill. 8) Rofaoidh- 

siut techta co Niall d’iarraidh sochraidiu fair ocus dia comh- 

airleceiudh dhoiph dul i naghid Uludh. 9) At’bert Niall na’ 

tiobradh &cin, ocus combadh ainffior flatha dö dia'ttardadh ind. 
10) Rachaitt a bräthri fein la Conall ar na techta ceni’chom- 

airleicch si dhoibh. 11) Ni'rachaitt eccin ar Niall, ocus saraighis 

Niall ara cloind gan dul le dicheill, nö le däsocht Conaill, ocus 

co'bfuigedh se a breath fein 6 Ultoidh ind eruic a oide. 12) A 

mbätor amhlaidh sin co'ffacatar an ceuire catharmach ocus na 

bruidhne bratchaomha don baile. 13) At iet bätor and sin 

und ihn zu begrüfsen: Loeghaire, Mäine, Conall Creamthainn 

und Fiachais. 4) Es kamen da auf gleiche Weise Eöghan, 

Cairbre, Enda und Boghaine, die boten ihm Küsse und waren 

freundlich gegen ihn. 5) Er klagte ihnen gegenüber sein 

Leid und sein unduldbares Weh, und sie versprachen ihm, sie 

würden mit ihm kommen, um sein Unglück an den Ulaidh zu 

rächen. 6) Es dauerte ihnen so nicht lange, da sahen sie 

eine Schar Reiter auf sich zu kommen, und die ists, die da 

waren: Fiachra und Dathi. 7) Sie sprangen rings um Conall 
auf das Feld. 8) Sie sandten Boten an Niall, die ihn um 

Hilfstruppen und die Genehmigung zu einem Zuge gegen Ulaidh 

bitten sollten. 9) Niall sagte, er gebe sie wahrhaftig nicht, 
und er würde als Fürst Unrecht tun, wenn er sie dafür gäbe. 
10) ‘Conalls eigne Brüder werden mit ihm gehen’, sagten die 
Boten, “wenn du es ihnen auch nicht erlaubst.” 11) ‘Sie 
werden gewils nicht gehen,’ sprach Niall, und Niall verbot 

seinen Kindern, mit der Umbesonnenheit und Tollkühnheit 

Conalls zu gehen, und sagte, er werde von den Ulaidh das 

Wergeld als Strafzahlung für seinen Erzieher bekommen. 
12) Da sahen sie eine schlachtbewafinete Menge und Scharen 
in schönen Mänteln sich dem Wohnsitz nähern. 13) Diese 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 295 

ed ön Cana cona chloind ocus co nUltoibh ar chena ocus iarna 
ttöjrecht sain do’deachattor a nardmhaithe do agolloimh righ 
Erinn hi Ttemraigh. 14) Nirbo cian döibh ier ttain co’ffacattar 
na bruidhne äille armörtha ina ndochum. 15) At iatt bätar 
hi suidhiu Brian mac Eachdach Muigmedoin co maithibh a 
chloinde ocus chöiccedh Connacht imaille fris ocus do’choidh 
Brian hi Temraigh do agollaim righ Erend, ocus at’bert fris 
gor mhör ceuid Fhiachra do chöiged Connacht ed @n an leath 
iartharthuaiscertach © cladh Connachla co Drobhaois, ocus 

eisiumh cona dhias dearbhbräthor, ocus gusna ceithri macuibh 
fichet bätar aige fein foran leath oile. 16) Ba mioscuis dano 
la Brian anti Conall, ar ba dearb lais combadh la Fiachra 
no’biadh ina agaidh. 17) Acht chena ni’chaomhnagair Niall 
siodhuccudh don chur sin eitir Brian ocus Fhiachra. 18) ITomthüsa 
righ Uladh as i comairle ro'chinn breath airdbhreatheamhan 
Erenn do tabairt do Conall i nneruic a aide, no breath ri 

Erenn ocus na ccöigedhach. 19) Räinice ant aithiusce sin co 
Conall, ocus ro'atheomairc siumh do Fhiachra ciodh do’ghenadh 

sind’s, die da waren: Cana mit seinen Kindern und den Ulaidh 

überdies, und hinter ihnen her kamen ihre Hochedeln. Die 
wollten in Teamhuir mit dem Könige reden. 14) Es dauerte 
ihnen nicht lange, da sahen sie schöne Scharen mit vergoldeten 
Waffen nahen. 15) Die waren dabei: Brian, Sohn des Eochaid, 
Muighmedhön, die Vornehmen aus seinen Kindern und der 
Landschaft Ulaidh mit ihm, und Brian ging nach Teamhuir, 
um mit dem König von Irland zu reden, und er sagte zu ihm, 
es falle ihm schwer, dafs Fiachra einen so grolsen Teil von 
Connachta besitze, nämlich die nordwestliche Hälfte d.h. am 
Graben von Conachaidh bis Dobhaes, während ihm mit seinen 

zwei Brüdern und 24 Söhnen die andere Hälfte gehöre. 

16) Ferner war ihm Conall verhalst, denn es war ihm aus- 

gemacht, dals der mit Fiachra gegen ihn hielt. 17) Gleich- 

wohl konnte Niall dieses Mal keinen Frieden zwischen Brian 
und Fiachra stiften. 18) Was den König von Ulaidh betrifft, 
dies ist der Vorschlag, den er machte, man werde dem Conall 

für seinen Erzieher die Sühne zahlen, die der Hochrichter 

von Irland oder der König und die Unterkönige bestimmten. 

19) Dieser Vorschlag kam zu Conall, und der fragte den 

Zeitschrift £. celt, Philologie XIV, 1u. 2. 15 



226 GUSTAV LEHMACHER, 

imon ccaingen sin. 20) Fris’ceart Fiachra ndö coro’fierfacht 

nde cia breath no'buathaighfedh fein isin ngniomh nucecat. dia’ 

ttarta a riar budh dhein dö. 21) At’bert som no'ghebadh a. 

VI. 1) a oite beö amail ro'baoi ocus öghaiseag gach neitlı 

ro'milled uime. 2) Ro’räidh Fiachra tiachair marbhtha thoide 

fil fort, ocus nifuil i naigniudh co'bfuighbhe an breth connaighe 

ö Ultaibh ocus bendacht uaim se fort a dhaltäin ionmwin 

närab gnäithbhes duit maoine, i’nat asgadha do ghabhäil hi 

coll theinigh. 3) Ro’räidh Conall iaromh frisna techtaibh do’bert 
an aithesce cuga nä’gebadh acht a breath fein, nO cogadh i 

ndigail a oide. 4) Rachmait ne let ar Enna, ocus ar Cairpre, 

öir ni maith scöladh cen sindsear bräthar. 5) Rachat sa and 

ar Maine. 6) Rachat sa and ar Laogaire, acht go'ttartar a 

löogh damh. 7) Carsat lögh ar Conall iasacht do tabhairt damh 

an tan iarfat ar Laoghaire. 8) Ac itir ar Fiachra, nı’bi an 

Fiachra, wie er sich gegenüber diesem Anerbieten verhalten 

solle. 20) Fiachra erwiderte ihm, indem er ihn fragte, welche 

Entscheidung er selbst wegen dieser Tat gäbe, wenn man 

ihm selbst den Richterspruch verstatte. 21) Er sagte, er 
würde seinen 

VI. 1) seinen Lehrer lebend zurückfordern, wie er vor 
seiner Tötung war, und als volle Vergütuung für jedes dabei 
zerstörte Ding. 2) Fiachra erwiderte: ‘Die Erbitterung wegen 

der Tötung deines Erziehers drückt dich, und es ist nicht in 

deiner Absicht, dafs du die schlaue Entscheidung von den 
Ulaidh annehmen wirst; und meinen Segen auf dich, mein 
lieber Pflegesohn, weil es nicht deine Gewohnheit ist, Schätze 
noch Geschenke zu nehmen für den Verlust deiner Ehre. 
3) Conall sagte darauf den Boten, welche ihren Vorschlag 
überbracht hatten, er nähme nichts, als was er selbst ent- 
scheide, d.h. Krieg zur Rache für seinen Pflegevater. 4) ‘Wir 
werden mit dir gehen, sprachen Eanda und Cairbre, “denn 
nicht gut ist man geführt ohne seinen ältesten Bruder.’ 
5) ‘Auch ich werde mitgehen,’ sprach Mäine. 6) ‘Auch ich 
gehe mit, sprach Loeghaire, wenn ich nur den Lohn dafür 
erhalte” 7) ‘Was wäre dein Lohn?’ fragte Conall. ‘Mir 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 9227 

righe acht ar iasacht. 9) To a oide, bar Oonall, gib & talamı 
i'mbiüsa budh liom a righe ocus a ordain. 10) As and sin 
rofagaibhset clan righ Erend an baile ed on Teamhair, ocus 
rangator römpa go suidhe Manänäin i tir mBecon re'nabarta 
Rae Ua Fiachrach i Coirprö mhodir Droma Cliabh andiü, ocus 

bätar tri lä, ocus teöra hoidhche an sin ag Ol ocus ag aoibhnius, 
ocus ag anmain le tinöl a sochraide. 11) Imthäsa righ Uladh 
co nUltoibh © nar'gabadh comha nä eraic uwathidh, tängator 

rompa go Crich Carbhraigi ös Eass Ruaidh ocus tinoilitt a 

sloigh, ocus a sochraitti ina ndochum as gach aird do cöigedh 

Uladh, ar ba dearb leo co'ttiobhradh Conall cona’'bfuighbedh 
do sochraitti lais amus forra an dü sin sainriudh. 12) Tiondilidh 
Conall a catha imo naireachaibh ed on im Fiachra, im Dath1, 
im Laogoire, im Eögan, im Carpre, im Mäine, im Enna, im 

Boghuine, ocus rängadar römpa fon reim sin co Magh nItha 

auf Borg zu geben, wann ich darum bitten werde, antwortete 

Loeghaire. 8) ‘Durchaus nicht,’ sprach Fiachra, ‘das König- 

tum ist nur geliehen [darf drum nicht weiter verliehen werden]. 
9) ‘Still, Pflegevater, in welchem Lande ich auch bin, dessen 
Königtum und Würden werden mir gehören.” 10) Nun ver- 

liefsen die Kinder des Königs von Irland das Heim, Teamhuir 

nämlich, und zogen voran zum Sitze des Manannän in Tir 
Meacon, das man heute die Ebene der Enkel Fiachras in 

Grols-Cairbre von Druim Cliabh (am Korbrücken?) nennt 
(abarthar?). Dort verweilten sie drei Tage und drei Nächte, 
während welcher sie lustig zechten und die Sammlung ihres 

Heeres erwarteten. 11) Was den König von Ulaidh mit den 
Ulaidh angeht, da weder Vertrag noch Entschädigung von 
ihnen angenommen wurde, zogen sie voran nach dem Gebiet 

von Carbraighe über den Wasserfall des Roten und sammeln 

ihre Heere und Scharen zu sich aus jeder Richtung der Land- 

schaft Ulaidh, denn es war ihnen ausgemacht, Conall werde 

mit allem, was er an Kriegsscharen mitbringen könne, einen 

Angriff gegen sie machen, und zwar gerade vor allem an diesem 

Ort. 12) Conall sammelt seine Schlachtheere um ihre Führer: 

Fiachra, Dathi, Loeghaire, Eöghan, Cairbre, Mäine, Kanda 

und Boghuine, und sie kamen so auf diesem Zuge nach Maglı 

15” 



228 GUSTAY LEHMACHER, 

an ind«sa ed on Magh Eine, ocus gabhsat longport and eineach 

i nionchwibh fri hUltaibh. 13) Tiaghaitt techta 6 Ultaxbh la 

comhadaibh go Conall, ocus do’rairngirset dö eneclann i noididh 

a oide ocus ie gach neith ro'milledh ime.cenmö'thä sin coleig. 

14) At’bert Conall nach’gebadh comha acht cath gemadh & a 

oidedh no'thiacht de go’ndiogladh for Ultoibh i’nderghensat 

d’indire fris. 15) Ro'coimheirgheatar clanda Neill ocus catha 

Conall. 16) Deich eced ar fichit c&d catharmach a lion. 17) As 
and sin ro'thiomairg Cana lion a sluaigh. 18) At jet anmanna 

na naireach catha ro’batar Uloidh ed on Cana budh dein ri 

Uladh ocus Aenghus mac Aenghusa Find mhic Duibhdhedaigh, 

ocus Echin mac Eachach maic Colla Uais, ocus ocht mie Cana, 

ocus elanda Cairbre 

VD. 1) Cairbri daim airceitt, ocus Eochaid armrüadh, 

ocus Aodh ocus Failbhe ed on celand righ Antrim airtheraigh 

d’Ultaibh. 2) Conchobhar, ocus Loingsiuch Lämfhada, ocus 

Iotha (Getreidefeld), d.h. Magh Eine und schlugen angesichts 

der Leute von Ulaidh ihr Lager auf. 13) Es gehen von den 
Ulaidh Boten mit Geschenken zu Conall und versprachen ihm 

Ehrenbulse für den Tod seines Pflegers und die Bezahlung 

von jedem Ding, das aulserdem um ihn zerstört worden war. 
14) Conall erwiderte, er nehme kein Geschenk aufser dem 

Kampfe, und sollte er auch dabei umkommen müssen, auf dafs 
er sich an den Ulaidh räche für das Böse, das sie ihm zu- 

gefügt hatten. 15) Da erhoben sich die Kinder Nialls und 
die Schlachtreihen Conalls. 16) 2100 Schlachtbewaffnete ihre 
Zahl. 17) Jetzt sammelte Cana sein ganzes Heer. 18) Das 
sind die Namen der Schlachtenführer von Ulaidh: Cana, der 
König von Ulaidh, selber; ferner Oenghus, Sohn Oenghus’ des 
Blonden und Enkel des Duibhdheadach, dann Eichin, Sohn 
des Eochaidh und Enkel des Colla Uais, die acht Söhne des 
Cana und die Kinder Cairbre’s 

VII. 1) Cairbre’s, des Silberochsen, Eochaidh der Waffen- 
rote, Aedh und Failbhe, die Söhne des Königs von Antram 
(wohl engl. Antrim, ursprünglich Oentraibh) im Osten von 
Ulaidh. 2) Conchobhur und Loingseach L. und Daigh aus der 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 299 

Daigh ö Räith Laoghaire. 3) Ocus ro‘aigill Cana iad, ocus 
as eadh ro'räidh. 4) Cuimnigidh a öcca ar se do clandaibh 
Cuinn a nanuabhar, ocus do cloinn Neill maie Eachdach a 
nainbhretha, ocus a,neasonöra ocus amail naro’fhuilngeattur 
bar riogha sa rotharcuisne, nö bar nuaisle esonöir, na’fuilngidh 
fein do Conall a chlaoinbretha, acht caithidh bur ccurpa do 
chosnamh bar nanma, bar nuaisli, ocus bar nathardha i nagidh 
an chüaine ainiarmarthaigh, ainbrethaigh uccat tegaitt dabar 
niondsaighidh. 5) Ro’erachtatar immurgu aighenta Ulad go 
brioghdha barannda la briatharbrosdugud, ocus la greasacht 
la äoidhedh Cana comhramaig. 6) Ro’hindlit iarumh laa naire- 
achaibh ina ecöirighthibh cengailte, ocus ina ccathaib curata, 
ocus ina mbruidhnibh borrfada, ed ön dä chath do däil Ffiatach 
im Cana cona cloind, ocus cona braitribh, ocus dä chath 
d’Fiorultaibk na hEamhna im Aodh mac Failbe maic Illainn, 
ocus da chath do clanda:b na Ccolla, im Eochaid mac Dea- 
dhadh maic Rochadha maic Colla fo Criaidh, ocus dä chath do 

Feste des Loegaire. 3) und Cana redete sie an, und das 
ist, was er sagte: 4) ‘Gedenkt Krieger’, sprach er, ‘den 
Kindern des Conn ihren Hochmut, und den Kindern des 
Niall, Sohns des Eochaidh, ihre harten Urteile und die Un- 
ehre, die sie euch antaten, und wie eure Könige keine Ver- 

‚achtung und eure Edeln keine Entehrung geduldet haben, so 

duldet die ungerechten Urteile Conalls’ nicht, sondern setzt 

eure Leiber ein, euer Leben, eure Edeln und euer Vatererbe 
gegen jene zerstörende, unrecht urteilende Meute, die heran- 

rückt, euch anzugreifen. 5) Es erhoben sich aber die Vor- 
kämpfer von Ulaidh kraftvoll und zornig auf diese aneifern- 

den Worte hin, mit denen der streitbare Cana sie reizte. 

6) Dann wurden sie von ihren Edeln in festgeschlossenen 
Ordnungen, tapfern Schlachtreihen und zornigen Scharen auf- 
gestellt, zwei Schlachthaufen nämlich vom Stamme des Fiatach 
um Cana und seine Kinder und Brüder, zwei Haufen von den 

echten Ulaidh von Eamhuin um Aedh, den Sprossen des Iollann- 

"sohnes Failbhe, zwei Reihen von den Kindern der Colla’s um 

Eochaidh, Sohn des Deadha, Enkel des Rochadh und Urenkel 

des Colla fo Chriaidh, und zwei Haufen vom Samen des Däire 



230 GUSTAV LEHMACHER, 

shiol Däire Barraigh maic Cathaoir mhöir. 7) Ro'töcebaitt 

leö aran lathair sin le beanda seacdha sesmacha säirneimhneacha 

slegh cona meirgedaibh maiseacha, muirneacha, maothsröil, ocus 

cona nonchonaibh dibela oslaicthe ös cendaib na ccaithmhiledh, 

gona nidnaibh aigh ocus iorghaile cenmo'thät. 8) Öt’conarc 

Conall Ulaidh arna nordugudh amlaidh sin, as eadh ro’räidh, 

a deca bar e siumh indsoigidh bar ninadha catha, ocus comhraiec, 

ocus cuimnighidh a’ttorchratur dabhar senaibh, ocus dabhar 

sinnsiuraibh 6 chein mhair anall la hUltaibh, oc«s nä’fuarator 

a dioghail nach a Aithe forra amail at'ruilliset a nainaidhe 

ocus a neccrattus doibh conach deacair, ocus nach iongnadh 

leo todhail crü fola shil Ughoine mhäir, in gach airm fo'gabatt 

aon diob i neadarbhaogu! nö i nuathadh sochaidhe febh 

ro’himirset tär ocus tarcusäl form sa eicein ed on marbadh 

mh’oide, ocus orgain a dhüine fair ocus indreth a chriche an 

tan fuairset i foill ocus i neislis gan me badein ina fochair, 

conadh aire sin ait'chim si sibh im chalma do denamh isin 
1lö sa indiü co'ndiglam a nainbhearta ocus a ne&ccöra riamh 

Barrach (D. mit dem Schopf) des Sohnes Cathaers des Grolsen. 
7) Sie erhoben auf der Stelle (le —= leis?) stattliche, feste, 
tötliche Lanzenspitzen. Da entfalteten sich ihre schönen, be- 
speerten Banner von sanfter Seide und die geöffneten Flaggen 

(darauf Wölfe) über den Häuptern der Schlachtenkrieger neben 

ihren Sieges- und Mordwaffen. 8) Als Conall die Ulaidh so 
geordnet war, sprach er dies: ‘Ihr Krieger, geht an euren 

Streitort, und gedenket all derer, die aus euern Vätern und 

Ahnen von grauer Vorzeit bis heute durch die Ulaidh fielen, 
und dafs sie dafür keine Strafe und Rache empfingen, wie sie 

es verdient haben; gedenkt ihres Unrechts und ihrer Feind- 
schaft; dals es sie nicht schwer noch ungewöhnlich deucht, 

das Blut des Samens des grolsen Ughuine zu vergielsen an 
jedem Orte, wo sie einen von ihnen in ungedeckter Stellung 
oder mit geringer Bedeckung finden, wie sie Schmach und 
Schande (: tarcusal, richtig .taceruisni?) auf mich gebracht 
haben, indem sie in das Land meines Pilegevaters einfielen, 
ihn töteten und seine Feste zerstörten, als sie ihn unbewacht 
fanden, da ich selber nicht bei ihm war. Darum ja seh ich 
euch bereit, heute eine tapfere Tat zu tun, auf dafs wir diesmal 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 231 

for Ulteib don chursa. 9) Ro’ghabh greim dho somh an 
gresachtlaididk sin do'bert fora bräthrib, fora oide, ocus fora 
chomhalta cona 

VIII. 1) cona sochraidi, ar ro'comdoirtset co dian deinm- 

nettach co hur na habha, ocus ro’hindsoigh eäch a cheile 
diobh aditi ocus anall coma'rala eatorra for lär atha crö ed m 

Ath Sluaigh ocus ro'fersat gliaidh nagairb naniarmarthaigh an. 

2) Ro'cuimhnigh eäch a senfolta, ocus a nuafolta di aroile. 
3) Ba hadhıbhar adhuata ocus urgrana. init ested re büir- 

fedaigh na fier, ocus re hiachtadh na miledh, re enet ocus 

re comhosnadaibh na ccuradh, re trethan, ocus re toraindehles 

na tirenfer re srenggail ocus re siangail na särlaoch frisna 

loireferstibh catha re neighligh na miledh frisna mörghonuibh 
re hosnadaigh na nög öna häladhaibh, ocus re fuirmeadh 

na bfeindid frisna forgamaibh. 4) Ro'gabhsat treöin ocus toisig 

na ccath ccechtardha a ffedhmanna catha forra iar tain. Luidh 

alle das Unrecht, das uns die Ulaidh angetan, rächen.’ 9) Diese 
aufreizende Mahnung hatte Erfolg bei seinen Brüdern, seinem 
Pflegevater und seinen Pflegebrüdern mit ihren 

VIII. 1) mit ihren Scharen, denn sie ergossen sich heftig 
und ungeduldig zum Rande des Flusses, und jeder rückte auf 

seinen Feind los, hinüber und herüber, hierhin und dorthin, so 
dafsihr Kampf in der Mitte von Ath Crö, d.h. von Äth Slüaigh 
(Blutfurt und Heerfurt) stattfand, und sie fochten da einen 
sehr rauhen und verderblichen Kampf (ann, nicht an!). 2) Ein 

jeder erinnerte sich der alten und neuen Anlässe zum Streit, 
die ihm der Gegner geboten. 3) Schrecken und Entsetzen 
konnte einen ergreifen, wenn man dem Brüllen der Männer 

gelauscht hätte, und dem Schreien der Krieger, dem Stöhnen 

der Helden, dem Stürmen und Tosen der Starken, dem 

Schnauben und Lärmen der Wackern die mit Speeren ge- 

troffen wurden, dem Blöken schwerverwundeter Kämpfer, dem 

Seufzen der Jungen unter Hieben und dem Zusammenbrechen 

der Kämpen unter Stöfsen. 4) Bald setzten die Starken und 

Führer beider Scharen all ihre Kräfte ein. Alsbald rückte 



232 GUSTAV LEHMACHER, 

Conall fona eathaibh i cedöir, ocus ba häiremh ar easburdh 

dUltaibh a iondsoigid fothaibh, ocus do’rala chuige Seanach 

mac Cana maic Luighdech Lämfada, mac airdrigh Uladh for 

lär Ätha Crö, ocus ro'congaibh Seanach go seitriuch fiorcalma 

a sciath fri Conall isin ccaithiorghail. 5) Acht chena roba 

dana däsachtach don churaidh nö don chaithmhilidh fos’füair 

ina mhenmain budh dhein tocht do thuargain a sceith for 

Conall airm i mbätar taisle cloinde Ir ocus Eriumhöin i 

naonionadh. 6) Cidh fil and trä acht tuairceis Conall Senach 

do bräthbuilledhaibh möra misgneacha ocus do bheimendazrbh 

trice teindesnacha, ocus do ghonaibh dhoimhne dileighis, ocus 

ro'ghabh acc timchelladh in chaithmhiledh conaro'scar lamha 

fris goro’eidirdelaigh acenn rea chüilmeidhe co'ttorchair amhlardh 

sin isin Ath. 7) Conidh uadh ro'gabh an tätlı ainmniughudh 

ed on Ath Senaigh. 8) Teecomnagair Cisse mac Cana maic Luigh- 

dech do Chonall isin cathläthair, ocus ro'bhaoi for menmw:n 

dö diga:l a derbhbhräthar for Conall dia ccaomacht, comraicesit 

na curaidh go coimdiochra, gonais cäch a cheile co hamhnus 

aniarridh. 9) Do’bert Conall coilecbheim foa commus do Chissi 

Conall auf die Schlachtreihen los, und dieser Angriff war für 

die Ulaidh ein Zählen, das Mangel zu Tage brachte. Da traf 
ihn Seanach, Cana’s Sohn, Lush Lämhfhadas Enkel, der Sohn 

des Hochkönigs von Ulaidh in der Mitte der Blutfurt, und 
Seanach hielt dem Conall im Getümmel seinen Schild brüllend 

und ausdauernden Mutes entgegen. 5) Kräftig und kühn im 

Herzen fürwahr war der Krieger, der den Mut fand, zu kommen 

und Conall seinen Schild entgegenzuwerfen an dem Orte, wo 

die Edeln der Kinder Ir’s und Ereamhön’s zusammentrafen. 
6) Indessen schlug Conall dem Seanach mit schweren, hals- 
erfüllten, tötlichen Hieben und geschickten, starken Schlägen 
tiefe, vernichtende Wunden. Er begann, den Schlachtenkrieger 
zu umgehen und zog die Hände nicht von ihm, bis er ihm den 
Kopf vom Halse trennte, und so fiel er in der Furt. 7) So nahm 
die Furt von ihm ihre Benennung: Ath Seanaigh. S) Dann be- 
gegnete Cise, der Sohn des Cana, des Sohnes des Lughaidh dem 
Conall am Schlechtenon, der hatte im Sinn, seinen Bruder an 
Conall zu rächen wegen ihrer Liebe. Die Helden stiefsen heftig; 
zusammen, und ein jeder verwundete den andern hart und zornig. 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 233 

gur'teig lamh na lainne dä lethtaoibh. 10) Teichis Cissi asin 
ceath ria Conall co Cnoc Carman ed ön Carman inghen Treoid 
ba marbh ann la hAonghus mac Echtaigh d’Feraibh Bolg. 
11) Rug tra Conall for Cissi aran cenoc nugatt goro dhichen- 
dadh lais, conadh uadh do’garar Sith Cissi andiü. 12) Iomthasa 
Cana luid side fona sluagw ocus as dichumaing a riomh nach 
a aisneis a ttorchair lais diobh, corräinice Cairpre mac Nech- 
taın isin ecath, ocus ro’comraicset co taile tulbhorb fri aroile 
co'ttard Cana fo dheöidh ar Cairbri luighe. 

IX. 1) Luighe for sceäth a sceeith. Ro’clos la Conall 
ag soadh dho tuargain na ttrenfher ocus ticc forin lathair, 
ocus fo'ghebh Cairbr isin ecein sin, ocus do'chuaidh fora 

bhelaibh, ocus ro'chongaibh, a sciath ara sccäth, ocus ro'comhraie 

bud dhein fri Cana. 2) Ba comrac dä thren eisidhe, ba luinne 
dä leomhan, ba mire dä mathghamain, ba borba na beimiunda, 

ba leattarthach na luathgona, ba niata näimhdidhe, ba 

9) Da versetzte Conall dem Cise einen Schwertschlag mit aller 

Macht, so dafs es bis zum Griff in seine Seite drang. 10) Da 
floh Cise vor Conall aus der Schlacht bis zum Cnoc Carman 
(Carman, Tochter des Tr&d wurde dort von Oenghus, Bachtachs 

Sohn aus den Fir Bholg getötet). 11) Conall ereilte den Cise auf 

jenem Hügel und schlug ihm das Haupt ab, so dafs man heute 

Siodh Cisi nach ihm nennt. 12) Was Cana angeht, der ging 
auf die Scharen los, und sehr schwer ist's, zu zählen und zu 

berichten, was alles durch ihn fiel, bis er Cairbre, Neachtans 

Sohn, im Kampfe traf. Da kämpften sie mutig, schnell und 

rauh, bis endlich Cana den Cairbre zu Boden warf. Der aber 

deckte sich mit seinem Schilde. 

IX. 1) Deckte sich mit seinem Schilde Conall, der 

dem Erschlagen der Helden nachging, hört das und kommt 

zur Stelle und findet Cairbre in dieser Not. Er eilt zu 
ihnen, hält seinen Schild zum Schutze über Cairbre und focht 

selbst gegen Cana. 2) Das war der Kampf zweier Starken, 

die Wildheit zweier Löwen, die Wut zweier Bären. Rauh 

waren die Hiebe, zerreilsend die schnellen Wunden, stark 

und hafserfüllt, zornig und heftig die Schläge, die ein jeder 



234 GUSTAV LEHMACHER, 

feargach frithir na füasmadha do’ratt cäch dhiobh fora chele, 

acht chena as et a cumair fortamhlighis is fo deöid Conall ar 

Chana isin ecomhrac gurro‘bhen a chean» don chaithmhilidh 

ar leic an Ätha. 3) Däla Dathi ocus Eogain mac Neill ro’ 

chromsat a ceinnu co coimhdhicera fona cathu, ocus tarla 

dhoibh Aodh mac Failbhe maic Illainn, ocus Eochaidh mac 

Cana, co ndibh ceödaibh imaille fria. 4) Marbhais Eöghan 

Eochaidh mac Cana cona ched laoch, ocus marbhais Dathi 

Aödh mac Failbe maic Dlainn gusan cc&d naile baoi ina 

farradh torchair Daigh 0 Räith Laoghairi la Fiachra mac 

Eachdach, torchair Eichin mac Fiachra Tort maie Eachdach 

maic Colla Uais ocus tr? lethcheat do feraibh Airghiall imaille 

fris la Laoghaire mac Neill. 5) Marbhaidh Enna mac Neil 
Dubhthach ocus a thri letheheat ocus torchair Midhna co ceet 

laech fris la Maine mhac Neill. 6) Muidedh an cath sin Ätha 

Crö fri Ultaxbh tria nert iomgona oc«s iombualta, ocus ro'bas 

i lurg an madma la clandaibh Neill, ocus beiris Conall for 

'Dhuach mac Cana i Cnoc Duach gurro'marbadh lais & isin 

dem andern versetzte. Indes, dies ist der kurze Bericht: zu- 

Jetzt besiegte Conall den Cana in diesem Streit und schnitt 

ihm auf dem Steine der Furt den Kopf ab. 3) Dathi aber und 
Eöghan, Niall’s Sohn stürmten mit gesenktem Haupte gleich 
heftig gegen die Scharen los. Da traten ihnen Aedh, Failbhe’s 

Sohn, der Enkel Iollans und Eochaidh, Sohn Canas mit zwei- 
hundert Kriegern entgegen. 4) Eöghan tötete Eochaidh, Canas 
Sohn mit hundert seiner Kämpfer, Dathi aber den Aedh, Failbhes 
Sohn, Iollans Enkel mit weitern hundert, die ihn begleiteten; 

Daigh von Räth Loeghaire (Loeghaire’s Feste) fiel von der 
Hand des Eochaidhsohnes Fiachra. Eichin, Sohn des Fiachra 

Tort, der durch seinen Vater Eochaid von Colla Uais ab- 
stammte, wurde von Loeghaire, Nialls Sohn, erschlagen, zu- 
gleich mit ihm drei Halbhundert von den Männern Airghiall’s. 
5) Handa, Nialls Sohn, tötet Dubhthach mit drei Halbhundert, 
und Midhna fiel mit hundert Helden durch Mäine, Nialls Sohn. 
6) Die Schlacht ging in Ath Crö den Ulaidh verloren, so 
schwer waren die Wunden und Schläge, die sie erlitten. Die 
Kinder Nialls verfolgten die Fliehenden. Conall holte Duach, 
Canas Sohn, auf dem Duachhügel ein und tötete ihn an jenem 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 2835 

maig?n sin conzdh adh ainmnighther. 7) Lotar rempa an sluagh 
Ultack ina maidhim go Glais na narm maighin inro’fagaibh 
Ulaidh a nairm, ocus do Cnoc na Fairceseana, ocus do Ard 
Sciath airm inro'fhagaibhset Ulaidh a sciethu, ocus hi Seiredh- 
maigh, ocus do Druim Fraoich maic Neasain, do Fhän na Cenämh 
do Maigh na Ttopur, do Glaisich na Brieci Balair, do Carn mac 

Ua mBuachalla. 8) Beiridh Dati ar Aonghaus mac Oengusa Find 

mazc Fergusa duibhdhedaigh sruthän Ceithlinne Craoisfhiaclaigi 
reräiter an Eidneach indiü, ocus ro'mharbh nönbhur dä muintir 

and sin, ocus do’leig Aengus ass ar Beith na Senathair ag 

Conall ocus ag Eöghan, ocus do’rala dhö ocus do Loeghaire 
go ttorechair (ed on Aengus) lais i nirt comlain» ocus cathaigthe. 
9) Iompois Conall cona chathslöghaibh 

X. 1) chathslöghaibh a haithle a ccoinghleac ocus a 

caithergal, a äithces, ocus a naird6cht iar mbuaidh ccosgair, 

Orte, der deshalb nach ihm benannt wird. 7) Die geschlagenen 

Ulaidh eilten weiter bis Glais na nArm (Bach der Waffen), 
wo die Ulaidh ihre Waffen zurückliefsen, und zum Cnoc na 

Fairgseana (Hügel der Ausschau); von da flohen sie nach 

Ard Sciath (Schildhöhe), wo die Ulaidh ihre Schilde zurück- 
liefsen, dann nach Seiredhmagh und Druim Fraeich (neue 

Schrift!) maic Neachtin (Rücken des Fraech m. N.; Neasain 
steht wohl für Neasain — Neachtain), endlich über Fän na 

gCnämh (Knochenhalde), Magh na dT'obur (Quellenfeld) und 

Glaiseach na Brice Balair (bunter Bach des Balar) zum Carı 
mac na mBuachalla (Hügel der Söhne der Buachalla). 8) Dathi 

überhölt den Oenghus, Sohn des Oenghus Find (blond), dessen 

Vater Fearghus der Schwarzzähnige hiels, am Strömlein der 
schlundzahnigen Ceithleann, das man heute Eidhneach (epheu- 

reich) nennt, und tötete dort neun von seinen Leuten. Den 

Oenghus liefs er entweichen, weil er Grofsvater von Conall 
und Eöghan war. Der aber stiels mit Loeghaire zusammen 
und fiel von seiner Hand in der Wucht von Kampf und Streit. 

9) Conall mit seinen Streitheeren 

X. 1) Streitheeren wandte sich nach dem Ringen und 

Morden, den scharfen Leiden den Grofstaten und der Sieges- 



236 GUSTAY LEHMACHER, 

ocus cecomhmaoidhmhe co dün Cana ed on Carn Aedha maıc 

Labhradha Lesbrie, ocus oirisit and an oidhche sin, ocus ro’ 

baoi in dün gona indmhus, ocus cona edäil gan cosnamh fora 

ccomus. 2) Ro erghettor co much ara bärach, ocus ro’airgset 

an dün ocus ro'loisgsett conarbo ler a shliocht for lar, tuccsat 

an bhantracht as leo, im Fhuinche im mnaoi Cana, ocus ima 

dhi ingein, edh ön Findsheng, ocus Aoife, ocus tangatar go hAth 

Crö do dhechsain an äir. 3) Rob imdha ilarda cwirp choema 

i faenligh im oraibh an Ätha, ocus araill (geschr. ar—aill) 
do’dheachwidh la sruth na senabann, i fudhomain an essa anmhin 

agairbh do'rala fuirri, edh m Eas Duin» maic Dubhain dia 
ngaror Eas Ruaidh andiü. 4) Ba forderg beös uisge na haba 

siar co fairrge do chrü na curadh arna ciorrbadh do reandarb 

ruadhfhaobhracha, ocus duighibh claidemh eluasleathan isin 
ceath sin Atha Cro ro'chuirsett cland Neill Naoighiallaig, ocus 

Ulaidh fri aroile. 5) Ro’hairmhit a nesbadha leö iarom, seacht 

cced ba sedh easbuöd Conaill cona cathaibh. 6) Deich cced 

freude der Feste Canas zu, die beim Grabhügel des Aedh, des 
Sohnes Leisbhreacs (hüftenbunt), lag; dort blieben sie die Nacht 

über, und die Feste samt ihrem Reichtum wurde ihnen ohne 
Kampf zur Beute. 2) Sie erhoben sich am nächsten Morgen in 

der Frühe, plünderten die Feste und verbrannten sie, so dafs 

man ihre Spur nicht mehr auf dem Boden sah; die Frauen 

nahmen sie mit fort; die vornehmsten unter diesen waren Fuinche, 

Canas Weib und seine zwei Töchter, Findsheang und Aefes. Dann 
zogen sie zur Blutfurt um das Gemetzel zu beschauen. 3) Zahl- 
reich lagen da schöne Leiber auf dem Rücken um die Ränder 

der Furt, andere(s) aber waren mit der Strömung des alten 
Flusses zur Tiefe des rauhen Wasserfalls gegangen, der 

sich darauf befindet, des Eass Duinn maic Dubhäin (W. 
des Donn, S. des Dubhän), den man heute Eass Rüaidh (Fall 
des Roten) nennt. 4) Ganz rot war ferner das Wasser des 
Stromes bis hinab zum Meere vom Blute der Helden, die da 
mit scharfen Spitzen zerfleischt waren, und mit den Stichen 
breitohriger Schwerter in jenem Kampfe von Äth Crö, den 
die Kinder Nialls von den neun Geilseln und die Ulaidh aus- 
gefochten hatten. 5) Jetzt zählten sie ihre Verluste. Sieben- 
hundert Mann hatte Conalls Schar eingebüfst. 6) Die Zahl 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 9237 

fhichet easbuwöd Ulad, ocus Laighen. 7) Ro’hadhnacht uaisle 
ocus airzgh Uladh asa haithle ed on Cana hi Carn Cana ar 
lethtaobh Shithi Aedha ocus Seanach for ur an Ätha ocus 
Cissi i SIth Cissi, ocus Dubthach i Carn Duib, Eichin, ocus 
Midna hi Cearn Midhna. 8) Täinicc Conall ocus clan Neill i 
llenmhain Uladh gorrängadur go Cruachan ocus go Leitri Marga, 

go thraigh Tuillscei ocus go Ros nGlanglais, ocus do'raladur 
drong do Ulltaib do’elaidh uadhaibh asin ccath doiph and sin, 
ocus fertar cath amhnus &ttrocar etorra ocus ro’sraoined 

XI. 1) sraoined for Ulltaib, torchair Dubrura mac Cana 
conadh uadh amnighther an feronr, ocus torchradur tri ched 

laoch imaille fris and. 2) Do’chuaidh Loeghaire co Temhraigh 

d’aithle an chatha sin, ocus Maine go Teaftha, ocus bean Chana 
lais ed on Fuinche inghen Echin maie Fiachra Tort, do’choidh 

tra Fiachra mhac Eachdach Mugmedon co Crüachain, ocus 

der gefallenen Ulaidh und Laighin (Leinsterleute) betrug 3000. 
7) Später wurden die Edeln der Ulaidh begraben: Cana in 
Carn (Grabhügel), Cana zur Seite von Sith Aedha (Feenhügel 

des Aedh), Seanach am Rande der Furt, Cise in Sith Cissi, 

Dubhach in Carn Duibh (Grabhügel des Dubh), Eichin und 

Miodhnoe in Carn Miodhna. 8) Conall und die Kinder Nialls 
kamen auf der Verfolgung der Ulaidh bis nach Cruachan und 
Leitri Marga (— Abhang von M.), ferner nach Träigh (Strand) 
Tuillsie und Ros Glanghlais (Waldabhang des reinen Baches). 

Hier stiefs auf sie eine Schar der Ulaidh, die ihnen im Kampf 

entronnen war. Dieser lieferten sie einen harten, unbarm- 

herzigen Kampf, in dem die Ulaidh besiegt wurden. 

XI. 1) besiegt wurden (auf S. XI steht nur, hart am 

oberen Rande, sraoin for Ullt). Hierbei fiel Dubhrura, Canas 
Sohn; Donn wird das Land nach ihm benannt (soll heilsen: 

ainmnighter). Zugleich mit ihm wurden dreihundert Krieger 

getötet. 2) Nach dem Kampfe ging Loeghaire nach Temhuir 

und Mäine nach Teabhtha, mit ihm Canas Gemahlin, Fuinche, 

die Tochter Eichin’s, des Sohnes des Fiachra Tort; Fiachra 

aber, Sohn des Eochaidh Muighmedhöin, begab sich nach 

Crüachain und führte Canas Tochter Findsheang mit sich fort; 



238 GUSTAV LEHMACHER, 

Findseng ingen Chana lais, ocus Dathi beös, ocus rucc Aoife 

ingen Cana lais. 3) Ba heiccen trä do Fiachra foltshnaithech 

ocus do Dathi soadh 6 Conall i Connachtaibh don chur sin ar 

ro‘bhatar meic Briain maic Eachdach ag milled an chüigidh 

ina nedhaid, ocus ro’aircesiot o Muaidh co Traigh Eöthuile an 

tSaoir. 4) Luidh Conall ocus FEöghan, Cairbre ocus Enna i 

ndiadh Uladh co Duibhghlenn Seiched oeus co Bealach nGola 

ed on Gola mac Deadadh as marb and tann la Caimgin 

Oongancneas mac Deadadh ocus as lasan Caimgin sin at'ro- 

chratar Ulaidh durmor coros’marbh Cealtchair mac Uitheachair 

ocus as uaidh at’berar Carn Caimgin, ocus Bealach nGola ö 

Gola ed on Bernus mör andiü. 5) Ro’tionvilset Ulaidh for 

cind Conaill cona shochraide isin conair imcumaing I Sin, ar 

ba döigh leo co'ndigheltais fair a'nderna forra isin bealach 

doraidh doimthechta bai fora chind. 6) Föbraitt Ulaidh go 
hamnus Conall goro'fhersat gliaid ngairbh. 7) Brister cath 
Bernais for Ultoibh and sin ocus ro'marbadh Muirchertach 

Dathi begleitete ihn und schleppte Canas andere Tochter, Oefe, 

mit. 3) Fiachra der Fadenhaarige und Dathi mulsten sich da 

von Conall abwenden und nach Connachta eilen, denn nach 
ihrem Abzug verheerten Brians Söhne die Landschaft und 

plünderten sie von der Müaidh bis zum Strande Eöthailes, 
des Zimmermanns. 4) Conall und Eöghan, Cairbre und Kanda 

verfolgten die Ulaidh bis Duibhghleann Seicheadh (Schwarztal 
der Felle) und Bealach (Weg) nGola, wo Gola, Deadha’s Sohn 

von Caimghiun (Krummund) Conganchneass (Hornhaut) getötet 

wurde (aa tan: hier ist tan überflüssig. Der Schreiber mochte 
an an tan sin denken). Durch diesen Caimghin fielen sehr 

viele (dermär?) Ulaidh, bis Cealltchair mac Uitheachair ihn 
tötete. Nach ihm wird Carn Caimghin (Steinhaufe des C.) be- 
nannt und Bealach nGola von Gola. Dies heilst heute Bearnus 
Mör (die grofse Schlucht). 5) Da sammelten sich die Ulaidh 

gegen Conall mit seiner Schar in jenem sehr engen Wege, 
denn sie hofiten, sich an ihm für das, was er ihnen angetan, 
rächen zu können, auf jenem schwierigen, ungangbaren Wege, 
der vor ihm lag. 6) Hart greifen die Ulaidh Conall an, und 
liefern ihm einen rauhen Kampf. 7) Da werden sie in 
der Schlacht von Bernas besiegt; der grofse Muircheartach, 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 239 

mör mac Luighdheach, bräthair sidhe do Chana, co ttribh 
cedaibh laoch imaille fris coro-fagbait ar fodaibh faonluige 
gan ondir adnaicti itir. 8) Luidh Conall cona bräthrib ocus 
cona wathadh co Gleand nGeirg maic Eabardail, maic Glais, 
maic Findeargnadha do fhior-Ultaibh, ocus i nGairbhthrian 
cloinde Urmhöir maie Airgettmhair budh tuaidh, ocus leanaid 
Conall iad do Mucnämha, do Gabhail gleand do Shliabh Cuire 
co’siacht Cuanglaisi. 9) At’corcatar aonchath aigmheil urchöidech 
indilte fora nionchaibh don leith tall do abhainn. 10) At iat 

bätor and sin ed on Dubroiss ocus Cana Öce. 11) Ro’ghabh 
taom eagla, ocus uamhain cath Conaill 

XII. 1) Conaill, ocus cland Nell ed on Eogan, Cairpre 
ocus Enna. 2) Ro’airigh Conall a ceridheanbhäs, ocus a ccor- 

raighe, ocus as ead ro'räidh, nä'gabad gädh na guasacht sibh 

a Occa bar eisiomh, Oir ni himat slüaigh brises cath acht med 

mhenman, ocus cruas cridhe, ocus tuigidh co seitreach in 

Lugaidh’s Sohn, Cana’s Bruder, ward getötet, zugleich mit 
ihm 300 Krieger. Diese blieben auf den Schollen liegen und 

entbehrten selbst der Ehre des Begräbnisses. 8) Conall be- 

gibt sich mit seinen Brüdern und seiner kleinen Schar nach 
Gleann des Gearg (rauh), der durch Eabhardhal und Glas 
(blau, grau) von Fiondergnaidh aus den echten Ulaidh ab- 

stammte-und dann in nördlicher Richtung nach Gairbhthrian 

(Rauhdrittel der Kinder Urmhör’s, des Sohnes des Airgedmhar. 
Weiter folgt er ihnen nach Mucnamha, zur Talgabelung und 

zum Sliabh Cuiri (Berg der Menge), bis er Ctanghlaise (Hafen- 
bach) erreichte. 9) Sie sahen eine riesige, schadendrohende, 
wohlgerüstete Kriegerschar von der anderen Seite des (don?) 
Wassers ihnen gegenüber. 10) Die sinds, die da waren: Dubhros 
und Jung-Cana. 11) Da befiel Furcht und Schrecken die 
Schar Conalls 

XI. 1) Conalls, und die Kinder Nialls, Eöghan, Oairbre 

und Kanda. 2) Conall bemerkte das plötzliche Stocken ihres 

Herzens und ihre Aufregung; da sagte er: „Lalst euch nicht 

von der Gefahr bewältigen, ihr Krieger, denn nicht die Stärke 

der Kriegsschar siegt, sondern die Grölse des Mutes und die 



240 GUSTAV LEHMACHER, 

seanfhocal ed ön as le gach aon a fhuigheall, ocus as cinnte 

gurab & fuigheall bar nairm si, ocus bar niolfhaobhair an 

fheadhan üd, ocus caithidh fein ferrda feramail bar bfuigeall. 

3) Ro‘ ordaigh Conall ier tan a ffedhmanna catha forna cura- 

daibh, ocus ro'chingset na treinfhir co tinnesnach isin caithior- 

ghail. 4) As and sin ro’ionnsoigh Eodgan mac Muireadaigh 

Meind fo chath Uladh do dhioghail a athar forru, ocus tarla 

do Dubhros mac Cana ina chertagidh, ocus ro’fearsat comhrac 

foirtren feramail i fiadhnaisi na ccath ccechtardha fri aroile. 
5) Acht atä ni cena do’chomthuiteattor na curaidh fri aroile 

isin comhrac sin. 6) Öt'chonnaire Conall a chomhalta do thuitim, 

tuc sIidhe sanntach särluath fona sluagaibh. 7) Ba leigen 

fercon dä heill a iondsoighe, ba slugadh mil möir for moirias- 

gaibh a mheiltchomairt, ba tregdadh rodba ar reamhar crannd 

gach ruathar rugustoir ag leödh lämh, ag coimtesgadh cos, ag 

ciorrbhadh ceann, ocus coland, co'räinice co hairm i'mboI Cana 

Ög isin cecath. 8) Ba fuileach forgomach an fiadhugudh ro’ 

Härte des Herzens, und begreift das Sprichwort: ‚Jeder 
spricht sich sein Urteil selber‘, und ganz gewils wird der 
Ausgang dieses Heereszugs von der Entscheidung eurer scharf- 

schneidigen Waffen abhängen, drum sprecht euer Urteil mit 
trefllichem Mannesmut.“ 3) Dann ordnete Conall die Kampf- 

aufgaben seiner Helden, und die Starken schritten hurtig ins 

Schlachtengetümmel. 4) Jetzt griff Eöghan, Sohn des Muire- 

dhach Meann, die Schlachtreihe der Ulaidh an, seinen Vater 

an ihnen zu rächen. Dubhros, Canas Sohn, kam ihm gerade 

entgegen. Sie lieferten einander angesichts beider Heere einen 

kräftigen, männlichen Kampf. 5) Aber der Ausgang war, dals 

beide Helden in diesem Kampfe einander erschlugen. 6) Als 
Conall seinen Pfiegebruder fallen sah, machte er einen heftigen, 
hurtigen Sturm auf die Scharen. 7) Sein Angriff glich dem eines 
Bluthundes, den man von der Leine lälst, sein Zermalmen 
war, wie wenn ein Wal grolse Fische schluckt, dem Eindringen 
der Säge in einen dicken Baum glich jeder Angriff, den er 
machte, indem er Hände abschlug und Fülse abhackte, Köpfe 
und Rümpfe verstümmelte, bis er den Ort erreichte, wo Jung- 
Cana kämpfte. 8) Blutig und stürmisch war die Jagd, die 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 241 

fersat cäch diobh fri aroile, ocus bätar fri re fota ag comthuar- 
gain a chele co'ttard Conall beim sech ciomhais a chaithsceith 
don churaidh gur thesg a chend don chaithmile. 9) Meabaidh 
d’Ultaib iar ndith a nairech, oc«s a haithe a neasbadha, conadh 
ona hairdechtoibh sin ainmnigther Ard Eöghain, ocus Dubros, 
ocus Ard Cana. 10) Täiniec Conall os cenn Röghain ocus boi 
ag tromachläan, ag twirsi, ocus ag truaighneimhele ös ceann a 
chomalta ocus as eadh ro’räidh. 11) As mör an dogra fuil 
forin 6 Ultachaibh daithle oidedha moide, ocus cosccair mo 

chomhalta do chur, ocus ni lugha as doghra dUltoibh oided 

a rIogh ocus a roflath, a nuachtaran ocus a naireach. 12) Budh 
he ainm an inbhir Ar Neimhidh mac Laidhgind maic Baircheda 
ed on Doghar. 

XII. 1) Ro’adhnaicset claina Neill a neasbada, ocus 
ro’lensat Ulaid asa haithle dar Goll, ocus Iargoll, dar crich 

Cloinne Rossa ocus dar crich Ua nDuach, ocus for Caimfersaitt 

jeder der Beiden auf den Gegner machte. Lange Zeit schlugen 

sie aufeinander bis Conall dem Helden am Schildrand vorbei 

einen Hieb versetzte, der dem Schlachtenkrieger den Kopf 

vom Rumpfe trennte. 9) Der Tod ihrer Edeln und ihre sonstigen 
Verluste führten die Niederlage der Ulaidh herbei; nach diesen 

Grofstaten sind Ard Eöghain, Dubhros und Ard Cana benannt 

(Eöghanhöhe, Schwarzwald, Canahöhe). 10) Conall beugte sich 

über Eöghan, seinen Pflegebruder beklagend und bejammernd, 

und das ist’s, was er sagte: 11) „Grols ist das Leid, das wir 

von den Ulaidh erdulden, denn sie haben meinen Pflegevater 

umgebracht und meinen Pflegebruder gemordet, aber nicht 

geringer ist das Leid der Ulaidh wegen des Untergangs ihrer 

Könige und Grofsfürsten, ihrer Führer und Edeln.“ 12) Das 
war der Name der Mündung: Är Neimhid mhaic Laedhghinn 
mhaic Bairchedha (Niederlage des Neimhead, Sohnes des Laedh- 
gheann, Sohnes des Bairchedh), d.h. (— oder, heute) Doghar 

(traurig, vgl. oben: doghra, Leid). 

XII. 1) Die Kinder Nialls begruben ihre Toten. Dann 

folgten sie den Ulaidh über Goll und Targholl (Westgoll), über 

das Gebiet der Kinder des Rus und das der Kinder des Düach; 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u.2, 16 



242 GUSTAV LEHMACHER, 

möir, ocus do Leitir Mana, ocus do Corcaigh Möir, ocus d’Ard 

Murchada, ocus do Rosaigh möir, ocus tre cean» Loch Magha 

go Loch Feabail maie Lottain, ocus beiritt for Güaire, ocus 

for Fräoch and sin. 2) Fiche cet laoch a lion, ocus tionoilit 

sidhe for ceind Conaill, ocus do’rattsat cath Locha Feabhail 

dö, ocus marbhthar Fraoch ocus Guaire and co när a muintire 

imaille friı. 3) Ba isin eath sin do’thuit Boghuine mac Neill 
Naighiallaigh, Aoibhind ingen Luigdech maic Oilella Flandbig, 

ingen ri Muman a mäthair. 4) Loter iarum co Dün Eoghain 

Echtaigh maic Ciolair Cedaigh a Lochmagh, ro'eirghe Eögan 

cona teghlach, ocus cona thionol co tinnesnach ar Faighthe 

Cairrge Eöghain ocus ro'feradh cath Cairrge Eöghuin eatarra, 

ocus ro'marbadh muinter Eöghuin isin cath sin, ocus do’thuit 

Eögan fein i comrac aonfir la hEöghan mac Neall ocus do’ 

hairgedh dün Eöghain co leir, ocus co lomardha, ocus do’bert 

Enda mac Neil Uichtgeal ingen Muircertaig maic Luigdech 

hierauf gelangten sie nach Caimfhersaid Mhör (grofse gebogene 
Landzunge), nach Leitir Mana und Grols-Corcach (Moorland) 
und weiter zur Höhe des Murchadh und Grols-Rosach. Dann 
ziehen sie durch das Ende des Loch Magha (Feldsee) zum 
See des Lodansohnes Feabhal und treffen da Güaire und 
Fraech (Heide). 2) Zwanzighundert Krieger ihre Zahl, und 

die sammeln sich gegen Conall und lieferten ihm die Schlacht 

von Loch Feabhail. Dort wurden Fraech und Güaire getötet, 
und unter ihren Mannen ward ein Gemetzel angerichtet. 3) In 
diesem Kampfe fiel Boghuine, Sohn Nialls von den neun Geiseln, 
dessen Mutter Oeibind Tochter eines Königs von Mumhu war, 

der Lughuidh hiels, Aillill Flandbegs (rot-klein) Sohn. 4) Daranı 
gingen sie zur Feste des Eöghan Echtach (Taten vollbringend) 
dessen Vater Cilar der Mantel aus Lochmhagh (Seefeld) war. 
Da erhob (ewrigh!) sich Eöghan mit seinem Gesinde und Auf- 
gebot auf Faidhehe Cairrge Koghain (Feld des Felsens des 
Eöghan). Da wurde die Schlacht von Carraig Eöghain zwischen 
ihnen geliefert; da fiel Eöghan selber im Zweikampf mit 
Eöghan, dem Sohne Nialls, und die ‚Eöghansburg wurde voll- 
ständig geplündert und geschören, Kanda, Sohn des Niall mit 
weilser Brust nahm die Tochter des Muircheartach, die Frau 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 243 

ben Eöghuin maie Ciolair cedaigh lais ocus ruce si triür mac 
dhö ed on Duban, Brenainn ocus Luguidh. 5) Iomthäsa Conaill 
ier norccain Düin Eögain räinie roimhe co Sruibh Broin, airm 
i'raibhe Dianghus mac Luigdech do cloind Eachdackh Gunnfad, 
ocus Niall Imleir (?), ocus Eochaid Echtach do dhäil Fiatach 
ocus ro'raidhsiut na'tiubradais gialla na eitire, umhla nä 

aititi do Chonall. 6) Ro’foccair Conall cath forra sum, ocus 
ro'feradh cath Sruibe Brain eatwrra, ocus ba staill nä&fuair 
Conall tennta catha maran ccath sin riamh öir do’crecht- 
naiged ocus do'treghdadh go mör, gurbo menmare laa muintir 

na ternaifedh ittir. 7) Ba leathmharbh Eoghan, ocus as € Cairpre 
ro’chongaibh, ocus ro‘chothaigkh — an cath a haithle Conaill 

do chrechtnugud. 8) Acht namä ro'sraoinedh an cath for ocus 

cäch (diese Worte sind unten von gleicher Hand nachgetragen) 
ocus cach — cath for Dail Ffiatach, ocus do'marbadh an triar 
treinfer batar lä claind Neill ed o» Dianghus Eochaidh Echtach 

XIV. 1) Echtach, ocus Niall Imleir. 2) Cred do'ghenam 
anois ar na maithe, Br do lenmhoin ar mel ocus B 

des eher Ceadach mit, und sie gebar he drei Söhne: 

Dubhän, Breanainn und Lughaidh. 5) Was Conall angeht, 

nach der Zerstörung der Eöghansburg kam er vorwärts nach 

Srubh Brain (Rabenstrom), wo sich Dianghus (Heftige Kraft), 

Sohn des Lughuidh von den Kindern des Eochaidh Gunnfa 

befand, und Niall Imleir, und Eochaidh von den Heldentaten 

aus dem Stamme des Fiata, und 'sie sagten, sie würden dem 

Conall weder Geifseln noch Bürgen, noch Huldigung, noch An- 

erkennung geben. 6) Conall sagte ihnen Kampf an, und es 

entspann sich die Schlacht am Rabenstrome zwischen ihnen, 

und kaum je war dem Conall in einem Kampfe so gewaltig 

zugesetzt worden, denn er wurde nicht wenig verwundet und 

zerstochen, so dafs seine Mannen dachten, er werde gar nicht 

entkommen. 7) Eöghan war halb tot, und Cairbre hielt die 

Schlacht aufrecht. 8) Gleichwohl unterlag der Stamm der 

Fiata, und seine drei stärksten Krieger wurden von den 

Kindern Nialls getötet: Dianghus nämlich, Eochaidh Kachtach 

XEV. 1) Fchtach und Niall der Ringsberühmte. 2) „Was 

sollen wir nun tun?“ fragten die Edeln? „Die Ulaidh ver- 

16* 



244 GUSTAV LEHMACHER, 

henirt athghaiti ilerechtach eisidhe ge do'rad an chomairli 

sin dia slog. 3) Ro’gluaisiuter iarom römpa, a ndes fri tir, 

ocus a cel& fri mhuir ed on do druim Forscair, do Druim 

Caoin, do Snämh Tairberta, do Druim Lighen, ocus do Cnoc 

mBoghuine re’räiter Crvwachän Droma Lighen. 4) Ocus as 

and sin baoi Ceallach, ocus Duach Find, ocuws Sedna do Mona- 

chaibh Uladh an triür sin ed on do shiol Däire Barraigh mare 

Cathaoir mhöir. 5) Fertar cath Cruachäin eatorra an sin. 

6) Ni baoi tra Conall ag tabhairt an catha sin, acht Fögan, 

Cairpre, ocus Enna. 7) Ro'ghabhsat ag ae ocus ag 

trenathehumma aroile fri re mäir gurro'muidh an cath for 

Eöghan, for Coirpre, ocus for Enna cona slögaibh, co’räinie 

an maidhm co hairm i’'mbaoi Conall ina eröilighe. 8) Ot'chuala 

Conall gäir an madhma ina dhochum, ro'eirigh asa othairlighe, 

gebhidh a erradh iomairg ocus a armo, ocus do'beir a ruathur 

miledh fo Monachaibh co'ttuce är fer, ocus feindid, ocus laoch 

folgen“, antwortete Conall, und er war entkräftet, wiederholt 

verwundet, als er seinem Heere diesen Rat gab. 3) Dann 

zogen sie weiter, ihre Rechte dem Lande und ihre Linke dem 

Meere zugewandt, nach Druim Forscair (Rücken des Forscar), 

nach Druim Caein (schöner Rücken), Snämh Tairbhearta 
(Schwimmplatz an der Halbinsel), zum Druim Lighean und 

zum Önoc Boghuine, den man Ortachän Droma Lighen (kleiner 
Haufe von Druim Lighean) nennt. 4) Und da waren Ceallach, 

Düach der Blonde und S6eadna. Diese drei gehörten zu den 

Monach von Ulaidh, nämlich zum Samen des Däire Barrach, 
des Sohnes Cathaers, des Grolsen. 5) Da wird zwischen ihnen 

die Schlacht bei Crüachan gekämpft. 6) Conall nun lieferte 
diese Schlacht nicht, sondern Eöghan, Cairbre und Kanda. 

7) Lange Zeit zerschnitten und entstellten sie einander, bis 
Eöghan, Cairbre und Kanda mit ihrem Heere geschlagen wurden 

und die Fliehenden an den Ort kamen, wo Conall in seinem 
Blute lag. 8) Als Conall den Schrei der Fliehenden sich 
nähern hörte, erhob er sich von seinem Lager, nahm sein 
Heldenstreitgewand und seine Waffen; dann machte er einen 
kriegerischen Sturm unter die Monach und richtete an jenem 
Orte unter ihren Männern, Kämpen und vollkühnen Helden 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 245 

länchalma aran lathair sin. 9) Do’rochair Duach Find, ocus 
Ceallach do laimh Conaill, ocus Sedna la hEnna, ocus tri ched 
le hEöghan, ocus dergär Monach läsna miledaibh ar chena. 
10) Iar ndigazl, ocus iar näithe a oide amlaidh sin do Conall, 
ocus na dimigne, ocus an dimiadha do’ratsat Ulaidh fair, ro’ 
dilaithrigh, ocus ro'dian’atchuir a ndo'ruaridh öna cathaip 
sin, d’Ultazdh (ö'tha Drobaois co Loch Fiabhail) asin ccrich 
wili conar'lämhsa? a haithtreabadk iarım. 11) Do‘choidh 
immurgw Conall iar ttrioll cona triar brathair ed on Eöghan, 
Cairpre, ocus Enna co Cnoc mBoguine ed on Cruachan Droma 
Lighen, ocus ro'chomroin® a chrioch ed on 6 Loch Feabhail 
go Traig nEöthuile ed ön a leath do fein, ocus a leath dä 
triar bräthar. 12) Feronn Eoghain ed on Rind Rämhand, 
ocus Lochmagh ed on © Sruibh Brain co Glais tSenchadha. 
13) Feron» Enna 6 Glais Seanchadha mar gabhais Caimfersat, 
ocus Glend na Monach, Sruthail, ocus Bernus Mör. 14) Ferond 
Cairpri © Dhrobhaois co Büill, ocus 

ein Blutvergielsen an. 9) Da fielen der blonde Düach und 
Seadna von der Hand des Conall, Seadna durch Eanda und 

dreihundert durch Eöghan; auch die übrigen Krieger richteten 
unter den Monach ein rotes Blutbad an. 10) Als Conall so 

seinen Pflegevater so bitter gerächt hatte und die Verachtung 

und Unehre, welche die Ulaidh über ihn gebracht, vertrieb 
er, was von den Ulaidh nach diesen Kämpfen zwischen Drobhaes 
und Loch Feabhail geblieben war, und jagte sie gewaltsam 

aus dem Lande, so dals sie hinfort nicht wagten, es zu be- 

wohnen. 11) Nachdem Conall mit seinen Brüdern Eöghan, 

Cairbre und Banda den Feldzug zum Cnoc Boghuini, den man 

Crüachän Droma Lighean nennt, beendet hatte, ging er hin 

und verteilte das gewonnene Land, das zwischen Loch Feabhail 
und Träigh nEöthaili liegt: die eine Hälfte nahm er selbst, 

die andere gab er seinen drei Brüdern. 12) Das Land Eöghans 
umfafst Rind Rämhann (Ruderspitze) und Lochmagh (Seefeld), 

das sich von Srubh Brain nach Glais tSeanchadha (Bach des 
Geschichtskenners) hinzieht. 13) Das Land des Eanda er- 
streckt sich von Glais tSenchadha über Caimfhersad, Monachstal, 

Sruthail und Grofsbernas. 14) Das Land des Cairbre reicht 

von Drohaes nach Bill und 



246 GUSTAV LEHMACHER, 

XV. 1) ocus co Träigh nEöthuile. 2) Ros’fagaib aicce 

fein ö inbir Locha Suiliecche co Drobhaois. 3) Conadh ı roind 

Conoill oeus a braithriuch fri aroile ind sin. 4) Ro'fhäs 

immurgu esaonta adhbal, ocus coccad mör eiter macaib Each- 

dach Muighmedhöin im righe Connacht ed on Brian ocus 

Fiachra. 5) Ro’eirghettor didiu Sen-Connachta, Partraighiu 

Sein-Cera, ocus Tuatha Taiden, ocus Fir Craidhi, ocus Garb- 

raighe Suca (ein c durchstrichen), ocus na Ciarraighe, ocus na 

Conmaicne i naghidk Fiachra ocus Dathi. 6) Ro’chuirset 

saidhe techta co Conall dia innisin dö an chaor chondailbe, 

ocus chomhaonta do’ronsat Connachtaigh ina naghidh. 7) Do’ 
rönadh forlongphort ag Fiachra, ocus og Dathi i nUIb Briuin 

Seöla ind oceus Conmaicne Chüile, ocus ro'indsoigh Brian co 

feroibh Connacht uwime an longphort, ocus ro'mheabhaidh 

maidhm for Fiachra, ocus for Dathi i nDamhchluain Ua 

mBriuin Seola, ocus ba i nört iomghona do’luidh Fiachra ocus 

Dathi ass. 8) Iomthüsa Conaill ro'thinöil ina mboı do shlögh 

XV. 1) und nach Träigh (Strand) nEöthaili. 2) Er liels 
sich selber das Land von der Mündung des Loch Suiliche bis 

Drobhaes. 3) So dafs das hier die Teilung des Conall und 
seiner Brüder ist. 4) Es erwuchs aber gewaltige Uneinigkeit 

und grolser Krieg (cogadh ist durchstrichen und durch coccad 

ersetzt) zwischen Brian und Fiachra, den Söhnen des Eochaid 
Muighmhedhöin um das Königtum vom Connachta. 5) Es er- 

hoben sich also die Alt-Connachta, die Partraighi von Alt- 
Ceara, die Stämme von Toedhen (= Scharen), die Männer von 
Craidhe, die Garbhraighe von Suca, die Ciarrighe und die 

Conmhaicne gegen Fiachra und Dathi. 6) Sie sandten Boten 

an Conall, ihm von der Zusammenballung der Liebe und 

Einigkeit zu berichten, die unter den Öonnachtern gegen ihn 

entbrannt war. 7) Dathi und Fiachra schlugen im Gebiete 
der Ui Briain Seöla, nicht weit von Conmhaice Chüile, ein 
starkes Lager auf. Brian griff mit den Männern von Connachta 
das Lager an, und Fiachra und Dathi wurden auf der Ochsen- 
wiese der Enkel des Brian Seöla besiegt. In der Kraft der 
Wunden (durch Wunden gezwungen) gingen Fiachra und 
Dathi davon. 8) Was Conall angeht, der sammelte, was an 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 247 

foru chommus, ocus do'choidh i Connachtoibh. 9) Ro’oirce, 
ocus ro‘indir Magh Luircc, ocus Magh Naoi, oceus ruce a 
ecreacha lais 6 Cruachain. 10) Dos’ficc Fiachra, ocus Dathi 
cusan mhaighin sin i cenn (erstes ce durchstrichen) Conaill, ocus 
tiegaitt arna bhärach co Caraidh. 11) Tionöilit Tuatha Tarden 
inng:dh im Dhäire im Commän, ocus im Chairpre. 12) Ferthar 
cath Caradh co hainiarmartuch etorra gorro'meabhaidh for 

Tuathaibh Taiden, ocus ro'marbadk na tri hairigh sin bätor 
leo. 13) Soaidh Fiachra ocus Dathi a Conmhaicne anair i 
nagidh Briain, ocus ro'gabadh longphort leö and. 14) Luidh 

Conall co Cera, ocus go Ciarraighi Iarthair re'räiter Iorrus 
Domhnann, ocus co Partraicche. 15) Tionoilit sidhe cona secht 
nairechaibh i nnagidh Conaill ed on Feochair Francän, ocus 
Tromad, Morann, Amhlaoibh, Bruadar, ocus Becct. 16) Fertar 
cath Droma Liag fri Loch Oirbsen athnaidh etarro co ferrdha 
frorchalma, ocus brister an cathı la Conall, ocus torchrator na 

seacht nairigh sin co när a muinntire immaille friü. 17) Do’ 

Scharen in seiner Macht war, und zog nach Connachta. 9) Er 
fiel in Magh Luirg (Spurfeld) und Maglı nAe ein, verwüstete 
das Land und nahm seine Beute mit nach Crüachain. 10) Fiachra 
und Dathi kommen nach diesem Orte, Conall aufzusuchen, und 

am andern Tage gehen sie nach Cara. 11) Die Stämme der 

Toeidhen (toeidhen — Schar) sammeln sich gegen sie (in« 

nagidh?) um Däire, Commän und Cairbre. 12) Die furchtbare 

Schlacht von Cara wird geschlagen; die Stämme der Toeidhen 
werden besiegt und ihre drei edeln Führer getötet. 13) Fiachra 
und Dathi wenden sich von Conmhaicne nach Westen gegen 

Brian. Dort schlugen sie ein Lager auf. 14) Conall zieht 

nach Ceara, Ciarraighe und Iorrus Domhnann (Bucht der D.) 
und nach Partraighe. 15) Die sammeln sich samt ihren sieben 

Edeln gegen Conall (ina nagidh, zweites » durchstrichen), 
nämlich Feochair, Francan (Fränklein?) und Tromhadh, Morann, 

Amhlaeibh (Olaf), Brüadar (auch ein Wikingname) und Beacü. 

16) Da ward zwischen ihnen die Schlacht von Druim Liag 

(Steinrücken) im Norden des Loch Oirbsen geschlagen, treftlich 

und wahrhaft kühn. Conall siegte im Streite, und die sieben 

Edeln fielen. Zugleich ward unter ihren Mannen ein Blutbad 

angerichtet. 17) Dann kommt Conall nach Mucramha; er 



248 GUSTAV LEHMACHER, 

thoet Conäll iar ttain co Mucroma, crechloisceid an cerich 

sin, ocus teit ais sidhe i Mäonmhuigh, ocus ro’hoirccedh ocus 

ro’hindredh lais 6, ocus gach conair triasa'ttudhchaidh ocus 

do'radadh är doer, ocus mogadh laa sloghuibh i Mäonmhuigh. 

XVl. 1) Dordeachaid Conall asa haithle tar Echtghi, ocus 

tar Grein bud dhes gor’airce ocus gor'ür an tir siar go 

Sionainn. 2) Tet fios an scceoil co Luguidh Meand mac 

Aonghusa Tirigh co Druim Coll Chaille, frisa’raiter Aine Cliach 

andiü. 3) At'bert in teachda do’deachaid laisna scelaibh. 4) NT 
hamhlaidh sin ar se raghait fir an tuaisceirt dia ttigibh, acht 

budh iomdha iolardha a niondmas, ocus a nedala, a ccethra, 

ocus a ccaoimhindill, ocus budh coseerach commaoidmheach & 

ceuartugudh, dir do aircesiut 6 Drobhaois co Luimniuch, ocus 

ö Eachtgha co Sionaind, ocus do'rönsat mnä broide dabhar 

mnäibh, ocus milidh marbha dobhar miledaibh. Cuich lasa 

ndernadh indsin ar Lugwidh Meand. 5) La mac airdriogh 

Erenn ar an se ed on ja Hau EnaRL mac Nell Naoi- 

Slindert und sengt das Hand und ziäht aus Em Habh Moe 

(Schatzfeld). Das ward von ihm geplündert, und jedes Land, 

durch das er seinen Weg nahm; auch richteten seine Scharen 

unter den Unfreien und Sklaven von Moenmhagh ein Ge- 

metzel an. 

XVI. 1) Es zog drauf Conall über Eachtgha und die 

Grian (Flufsboden) nach Süden. Er plünderte und sengte (ur?) 

das Land bis westlich zur Sionann hin. 2) Die Kunde kommt 

an Lughaidh Meann (Stammler), dem Sohne des Oenghus Tirech 

(die eine Kraft — landreich) zum Druim Collchaille, den man 

heute Aine (Binse) Cliach nennt. 3) Der Bote, der die Kunde 

brachte, sagte: 4) „Nicht so (wie sie kamen) werden die 
Männer des Nordens zu ihren Häusern gehen, sondern grols 
wird ihr Reichtum sein und ihre Beute, zahlreich ihre Vier- 
fülsler und ihr schönes Vieh, siegreich und prahlend ihr Um- 
zug, denn sie plünderten von Drobhaes bis Luimneach und 
von Bachtgha bis zur Sionann, und sie machten Sklavinnen 
aus euern Frauen und tote Krieger aus euern Kriegern.“ 
„Wer hat das getan?“ fragte Lughuidh Meann. 5) „Der Sohn 
des Hochkönigs von Ririn, nämlich Conall Gulban mac Neill 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USw. 9249 

ghiallaigh. 6) Ö rorchlos la Lugwidh indsin, ro’euir toghairm 
ocus tionöl co tinneasnach fora thoichestal, ocus ar ttocht 
döibh co haoinionadh, ro’asgna Luguidh cona mhaithibh imaille 

fris 1 ccomhdhäil Conaill go Grein gormsrothaigh, ocus ro’ 

feradh cath Greini etorra, ocus muidhed for Lughaidh ocus 

ro'marbadh sochwide mhör dia muintir, ocus at'rula fein ass 

hi maidhm, ocus hi micosgra. 7) Gabhaidh Conall sosadh ocus 

longphort an oidche sin hi nGrein, ocus do’choidh arna märach 

go Caol Eöghanachta an Indais, ocus oirisidh an oidche sin 

and. 8) Ro'teglaimset seincheineala Corca mo Dhruadh ed on 
clana Cuirc maic Fergusa. 9) Do’rattsatt amus longphuirt 

for Chonall gurro'marbhsatt triocha treinfer dia mhuintir. 
10) Ro’eirigh Conall ocus ro'raidh frisna slöghaibh an crzoch 

uille ina nuirthimchiall do chreachlosgudh ocus a muintir do 

dhiogail forra. 11) At’raighseat na sluaigh co hesccaidh 

urmaisnech, ocus ro’fägaibh siat Conall for Sliabh Roghamnach, 

frisa’räiter Dubarda. 12) Ro’airecset sluaighshirthe Conaill ö 
Slebh Cailge co hEchtg®, ocus go muir, ocus co Dumachaibh 

Noigiallaigh“, antwortete der Bote (ma sollte mac heilsen). 

6) Als Lughuidh das hörte, sandte er schnell einen Aufruf 

zum Sammeln an sein Heer, und als sie an einen Ort ge- 

kommen waren, zog Lughuidh mit seinen Edeln zum blau- 

durchstromten Grian Conall entgegen. Dort entspann sich 

zwischen ihnen die Schlacht an der Grian. Lughuidh wurde be- 

siegt und ein grolser Teil seiner Leute getötet. Er selber 
ging fliehend und ohne Erfolg davon. 7) Conall nimmt Ruhe in 
Grian und geht am nächsten Morgen nach Coel Eöghanachta in 

Ionnais (Enge vom Eöghanlande von Ionnas) und bleibt jene 

Nacht da. 8) Da sammelten sich die Altstämme von Corca 
mo Dhrüadh und die Kinder des Fearghussohnes Corc. 9) Sie 
machten einen Angriff auf Conalls Lager und töteten dreifsig 

Starke aus seinen Mannen. 10) Conall erhob sich und sagte 
den Scharen, sie sollten das ganze Land weit umher plündern 

und sengen und ihre Genossen an ihnen rächen. 11) Die 

Scharen erhoben sich unverdrossen und entschlossen und lielsen 

Conall auf dem Sliabh Roghamhnach, den man Dubhardha 

(schattig) nennt. 12) Die Streifscharen Conalls plünderten 

vom Sliabh Cailge (Stachelberg) bis Echtgh&, bis zum Meere, 



290 GUSTAV LEHMACHER, 

Duind. 13) Iomthüsa Oonaill iaına fagbhail i terce slöigh, 

ocus sgaoi/udh dia sgemheltaibh da gach leth de, nirbo cian 

baoi and an tan at'connaire an sluagh brodla barbarda cona 

ceöirighthibh catha 

XVII. 1) catha, ocus cona nonchonaibh öbelae oslaicthe 

ösa cceandaib, ocus cona modhaibh äigh, ocus iorghaili haistib 

oce dianasgnamh gach ndireach ina dochum. 2) It iat bätar 

and sin senchenelu Chorco Mo Dhrüadh cona tribh toisiochaibh 

ed on Mäine, ocus Duibfhear, ocus Osccar mac Conbhruic. 

3) Ro'lion eriothnugudh coimhecela munter Conoill ara uaite 

leö an lion ro’bäter i nagidh an anbforlain» do’riacht ina 

ceeand. 4) Ro’airigh Conall sin ocus as edh ro'räidh, na'luigedh 

tamhan nä imeccla oruibh ar se acht caithidh bar ffeadhmanna 

euredh ocus erü bar ecorp occam chosnamh sa ocus ogabar 

ccosnomh fein, ocus denaidh eirghe ocus ionnsoig:d bar nionadha 

catha, ocus bar nenach erdälta, öir as meinic do'cöirigidh sibh 

do chur chatha im fochair se, biodh agaibh gurab fior an 

und Dumhacha Duinn (Nebelfeld des Donn). 13) Was Conall 
angeht, als er mit wenig Truppen zurückgeblieben war und 

seine Späher und Streifscharen sich nach allen Seiten zer- 

streut hatten, dauerte es nicht lange, da sah er eine grimme 
(brothladh: intent on mischief: O Reilly), wilde Schar mit 
ihren Rüstungen des Kampfes 

XVII. 1) Kampfes, und mit ihren geöffneten Bannern 

über ihren Köpfen und mit ihren Kampf- und Streitwaffen 

(Vodnaıb) über ihnen, die rückten mit schnellem Schritte gerade 
‚auf ihn los. 2) Diese sind’s, die da waren: die Altstämme 
von Corca mo Dhrüadh mit ihren drei Führern: Mäine, Duibh- 
fhear (schwarzer Mann) und Oscar, Sohn des Coinbhreac (hunde- 
bunt). 3) Da erfüllte Zittern und grolse Furcht die Mannen 
Conalls, denn gering schien ihnen ihre Zahl gegen die grolse 
Macht, die ihnen die Spitze bot. 4) Conall merkte das, und 
dies ist's was er sagte: „Nicht soll Schrecken noch grofse 
Furcht auf euch sich legen, sondern wendet eure Anstrengungen 
und das Blut eurer Leiber an meine und eure Verteidigung; 
erhebt euch und geht an eure Kampfplätze und zieht euern 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 251 

briathar bunaidh at'berat an fhiledh feallsamanta, gurab buaine 
bladh na saogul, ocus gorab taisle eineach ina anam. 5) Ro‘ 
eirgeatar na curaidh don chaithiorgailla briathraibh comramacha 
Conaill, ocus ro'fersat iomaireg amhnus &ttröcar fri aroile, gurro’ 
leödhait lämha, ocus coro'tesccait taoibh, ocus coro'comtuairgit 
eind eatorra dib linaibA isin düirghleo sin. 6) Ba dichumhaing 
do neoch a aisneis nach a indisin a'torchratar la Conall isin 
ceumusce sin. 7) Acht namä do’rala chuige na tri haireacha 
ed on Mäine, Duibfher ocus Osgar. 8) Do’beir gach aon acca 
ina ttriür sadhadh dia chraoisigh go Conall, goro' coimhtheghdsat, 
oceus gurro'crechtnaighset € co mör. 9) Scuchais Conall fothaibh 
0 ro'eirrgh a fhergluinne lasna tromgonaibh do’bersat fair, 

ocus beanais a ceiunda dibh, acht Osccar at'rula ös & leathmarbh 
asin cath. 10) Cech aon t»@ näro'marbadh dia muintir do’ 

chuat«r i nionaibh ocus a nellaibh &»öir i näirde, ocus do’ 
rindedh gelta gionacha gnüisliatha graineamhla dibh. 11) Tuitis 

Conall hi eröilighe ar snidhe a fhola for lorg, ocus for fhoillecht 
na näladh do'ratsat na treimhilidh fair. 12) Ro’eirigh bhicc ina 

bestimmten Weg, denn oft rüstet ihr euch, in meiner Gegen- 

wart zu streiten. An euch werde das Sprichwort wahr, das 

man von dem philosophischen Dichter anführt, dals dauernder 

Ruhm ist als Leben, und höher Ehre als die Seele.“ 5) Auf 
die tatenfrohen Worte Conalls hin erhoben sich die Helden 
zum Streite. Sie streiten hart und erbarmungslos zusammen, 

so dals auf beiden Seiten Hände abgehauen, Seiten zerschnitten 

und Köpfe zusammengehauen wurden. 6) Unmöglich war’s, 

zu berichten, wie viele bei diesem Getümmel durch Conall 

fielen. 7) Aber da näherten sich ihm die drei Edeln: Mäine, 
Duibhfhear und Oscar. 8) All drei warfen gleichzeitig die 
Speere nach ihm, so dals sie ihn gehörig zerstachen und ver- 

wundeten. 9) Conall ging auf sie zu, denn sein Zorn war 

durch die schweren Wunden, die sie ihm beibrachten, ent- 
flammt. Er schlug ihnen die Köpfe ab; nur Oscar entkam, und 

auch er war halbtot nach dem Kampfe. 10) Alle nun aus ihren 

Mannen, die nicht getötet wurden, gingen in Wogen und Luft- 

wolken in die Höhe und wurden in gierige, graugesichtige, 

häfsliche Wahnsinnige verwandelt. 11) Da Conall infolge der 

Wunden, die ihm die drei starken Krieger beigebracht hatten, 



252 GUSTAV LEHMACHER, 

shuidhe asin lighe a'mbui, ocus ro'thöccaibh a roscca co hanfan, 

ocus vo'chuindigh dig uiscei forna höccwibh bätar na fharradh 

ocus bätar 

XVIII. 1) batar athgnoeiti iadseumh beos. 2) Ro'fhregair 

Neimhidh mac Laidgind maic Bairchedha € ed on a fhilidh 

budein, ocus do'ben cuach a cobhraidh a sceith ocus do’bert 

wisque don airdmhilidh. 3) Tomthüsa muintire Conoill, ro’'hüradh 

ocus vro’hairgedh led 5 Leim Chonculainn co Dubhghlais 

Delaighthi, ocus lenaitt da righ Corca Baiscind latt cusna 

Dumachaibh Duinn, ocus cuirther cath laochda länchalma 

etarra, ocus marbhthar dä righ Corca Baiseinn and ed on 

Enna ocus Aenghus. 4) Do’berat iaromh a eereacha go hairm 

a raibe Conall ina chrölighe, ocus ro'tögbhait iolghairthe 

accaointeacha attruagha Os aird ag caoinedh Chomaill, ocus 

marbhtha a muintire. 5) Anaitt athaidh and sin ag Conall 

nö gurbhö hinsiubal &. 6) A mbätar and iaromh con’acatur 

techta Dathi da niondsoighidh dia aisneis do Chonall goro 

viel Blut verlor, fiel er erschöpft zu Boden. 12) Er erhob 

sich (eirghe durchstrichen) ein wenig vom Liegen zum Sitzen. 

Voll Schwäche hob er die Augen und bat die Krieger, die 

bei ihm standen, um einen Trunk Wassers, und auch die waren 

XVIII. 1) waren mehrfach verwundet. 2) Da antwortete 
ihm Neimheadh, Laeidhgheanns Sohn und Enkel des Bairrchid, 

sein Dichter. Der machte einen Becher aus dem Buckel seines 
Schildes und gab dem Hochkrieger Wasser. 3) Was Conalls 

Mannen angeht, die sengten und plünderten von Lein Con 

Culainn (Sprung des Cü Chulainn) bis Dubhghlais Dealaighthe 

(verzweigter Schwarzbach), und die zwei Könige von Corca 
(Stamm) Baiscinn folgen ihnen bis zu den Dumhacha Duinn 
(Sandhügel des Donn). Da entspann sieh ein vollkühner Helden- 
kampf zwischen ihnen, und die zwei Könige von Corca Baiseinn, 
Eanda und Oenghus, wurden getötet. 4) Sie bringen dann 
ihren Raub zum Orte, wo Conall im Blute lag; dort erhob 
man viel klägliches,. trauriges Geschrei, Conall und den Tod 
der Genossen beklagend. 5) Sie bleiben eine Weile dort bis 
er wieder gehen konnte. 6) Als sie dort waren, sahen sie 
die Boten des Dathi herankommen, dem Conall zu melden, 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA UsSw. 958 

gabadh Fiachra, ocus goro'lethmarbadh Dathi la Brian mac 
Eachach Muigmedoin, ocus goro’cuiredh Fiachra i ngeimhiul 
Neill co Temraigh. 7) Roba dubach doimhenmnuch dona scelaibh 
sin, ocus ni'derna anadhı nä oirisemh geruo hanfann eintech 

ro'baoi an tan sin, go’räinig fen cona shlöghaibh co Gairbh 
Cinn Mara, ocus fuaradar Dathr an sin fora ceind, ocus ba 

sT comairle ro'cindsit do’reair tairchedail ocus fäisdine a ndruadh 
dhöibh ro'remhterchain sidhe doibh gombadh cosgrach Conall 
ön chogadh sin. 8) Tangator römpa ina r&imim imtheckta, 

ocus niro’'hanadh leö co'rängator co Damhchlüain äit i’raibe 
Brian. 9) Ocus nirbo cian an fhurnaidhe do’rönsatt an tan 

ro iondsoighet co digair dasachtach longphort Briain, ocus ro’ 
fighedh cath Damcluana eatarra co haindreanda aicher eccradach 

gerbo foceus a ffialus, ocus a fineachus fri aroile. 10) Ro'mebaidh 
an cat for Bhrian, ocus ro’cuiredh är a muintire, ocus at'rula 
fein asin cath co Tulchaibh Domnaig. 11) Ro'marbadh didiu la 
Criomhthann mac Enna Ceinnsealaigh & and sin, ocus do'berat 

Fiachra sei gefangen und Dathi von Brian, Sohn des Eochaidh 

Muighmedhöin, halb totgeschlagen. Den Fiachra habe man 
dem Niall nach Teamhuir als Gefangenen übersandt. 7) Conall 

ward bei dieser Kunde finster und traurig. Er blieb und 
rastete nicht, obgleich er damals schwach und kampfunfähig 

war; er selber kam mit seinen Scharen nach Gairbh Chinn 

Mara (G. vom Meeresende). Dort fanden sie Dathi vor sich, 

und dies war der Plan, zu dem sie sich entschieden gemäfs 

(reir; a unter e) der Weissagung und Prophezeiung ihres 

Druiden, der ihnen angekündigt hatte, Conall würde in jenem 

Kampfe siegen. 8) Sie zogen eilenden Laufes voran und 

machten nicht Halt, bis sie nach Damhchluain (Ochsenwiese) 
kamen, wo sich Brian befand. 9) Sie warteten nicht lange, 
sondern griffen Brians Lager eifrig (dgar) und kühn an. Da 

entspann sich zwischen ihnen die Schlacht bei Damchluain, 

rauh, scharf und hafserfüllt, obgleich ihre Verwandtschaft 

nahe war. 10) Brian verlor die Schlacht, und unter seinen 

Mannen wurde ein Blutbad angerichtet. Er selber entkam 

(at'rulla) aus der Schlacht bis Tulcha Domhnaigh (Höhen der 

Kirche). 11) Dort wurde er von Criomthann, dem Sohne des 

Kanda Ceinnsealach getötet, und seine Mannen bringen Brians 



254 GUSTAV LEHMACHER, 

a muinter corp Briain leö co Ros Chaim conadh and at’radhnacht. 

12) Luidh Conull ocus Dathi ier tain co Cruachain ocus ro’fuairset 

D&galach ocus Enna Amulchach ocus maithe Maighe hAoi ocus 

fri Suca fora cind. 13) Ro'feradh Cath Crächain etorra. 

XIX. 1) Rorgabadh Diegalach and, ocus ro’ marbadh Oriomh- 

thann mac Enna Cinsealaigh la hEnna Amhulchach mac Briain 

anddioghail a athar. 2) Acht as cronaigthi insin, hair at-beir 

reim rioghraidhe Laighen gurab la hEochaidh nGuineach mac 
Däire Barraig do'cher Criomhthann mac Enna Ceinnselaigh. 

3) Ro’asgna Conall iaromh tar Inbher nGlaisi ocus tre Shenmhagh 

Luirg an Däghdha, tar Büill, ocus co Coirrshliabh na Seaghsa. 

4) Amal ro'bätar ag mallnamh na conaire co Ceis Corainn 

Cruitire, at'concator lebenn sesmhach seicrighin sleagh, ocus erö 

catharmach ara ccomhair, ocus iondsoigidh Conall na cöirighthi 

ocus brisis cath en arna az 5) bla Oilell 

Leiche nach Ros Cham (schiefer Waldabhang), dort wurde er 

dann begraben. 12) Dann zogen Conall und Dathi nach 

Cruachu wo sie Daeghalach, Kanda den Bartlosen und die 

Edeln von Maglı Ae (Feld des Landes) und die Männer von 
Suca vor sich fand. 13) Die Schlacht von Crüachu (Cruachain) 

wurde zwischen ihnen geschlagen. 

XIX. 1) Dort ward Daeghalach gefangen. Criomhthann 
aber, der Sohn des Banda Ceinnsealach, wurde von Kanda 
dem Bartlosen, Brians Sohn, aus Rache m seinen Vater ge- 

tötet. 2) Aber dem wird widersprochen (das ist gehindert), 
denn die Liste der Könige von Laighin sagt, von der Hand 

Eochaidhs des Verwunders, Sohnes des Däire Barrach, sei 
Crimhthann, Banda Ceinnsealachs Sohn, gefallen. 3) Darauf 
zog Conall über Inbhear Glaise (Mündung eines Bächleins) 
und durch Seanmhagh Luirig in Daghdha (Altfeld der Nach- 

kommenschaft des Daghdha) über die Büill zum Rundberge 
von Seaghsa. 4) Als sie langsam nach Ceis Chorainn Chruitiri 

(Bach Coranns des Harfenspielers) zogen, sahen sie an einer 

Bergspitze (beinn) eine Fläche steifer, frostharter Speere und 
einen Ring Schlachtbewaffneter sich gegenüber. Conall greift 
die Ausgerüsteten an und schlägt die Kriegsscharen in der 
Schlacht bei Geis. 5) Dort wird Ailil, Sohn des Eochaidh 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 9255 

mac Eachdach Muigmedoin and, marbhthar fiche ar da ched 
dia muintir. 6) Tangatar asa haithle co Carn Fraoich Fhind 
mic Conaill Cruachna, ocus do'rala dhoibh Eochaidh, Aodıı 
Find, ocus Feidlimid. 7) Rofigedh cath Cairn Fraoich eturra, 
ocus ro'muidhedhit na tri hairm sin and. 8) Tri la ocus teöra 
hoidche dhöibh an dü sin co'ttairnie la Dathi tionöl ocus 
tiomsugudh a slöigh as gach aird ina chomhdhäil. 9) Do’thoet 
Conall ocus Dathi cona ttionol i nUmhall Iarthair bhail i' 
rabatur na tri Conaill ed on Conall Oirisen, Conall Coirtine, 
ocus Conall Glün. 10) At’bert Duach Find mac Muireadhaigh 
Meind ed on comhalta Conaill närbo cöir mac Briain do 
lenmhain nach do thograim i nditreabaibh Conracht. 11) Ara 

aoi rängatar co Cruaich Cainche, ed on Cainche Corcarglan 
mac Find frisa nabar Cruach Pätraicc, Cruachän Aighle a 

senainm. 12) Do’ratsat na tri Conaill cath dhoibh, ocus 
marbhthar Conall Coirtine and. 13) Bätar fri re mis an dü 

sin, ro'meabadh no7 ccatha ria Conall ocus ria nDathi frisin 

Muighmhedhön, gefangen, 220 seiner Leute getötet. 6) Dann 

kamen sie zum Grabhügel des blonden Fraech, des Sohnes 

Conall von Crtachu. Hier trafen sie Eochaidh Aedh den 
Blonden und Feidhlimidh. 7) Da ward die Schlacht von Carn 

Fraeich (Grabhügel des Fraech) zwischen ihnen gekämpft, und 

jene drei Heere wurden da geschlagen (maidhedh — maidhit). 
8) Drei Tage und drei Nächte weilten sie an jenem Orte, 
und es gelang dem Dathi, sein Heer aus allen Richtungen um 

sich zu sammeln. 9) Conall und Dathi kommen mit ihrem 

Aufgebote nach Westumhall wo sich die drei Conall befanden: 

Conall Oirisean, Conall Coirtine und Conall Glün. 10) Da 

sagte Düach der Blonde, Sohn Muireadhachs des Stammlers, 
Conalls Pflegebruder, es sei nicht recht, Brians Sohn zu folgen 

noch in den Einöden von Connachta zu suchen. 11) Trotzdem 
kamen sie zum Berge des Cainche, nämlich Cainche des purpur- 

reinen Findsohnes, zu dem Berge, den man heute Pädraigs- 

berg nennt; Crüachu Aighle ist sein alter Name. 12) Die 

drei Conall lieferten ihnen eine Schlacht, in der Conall Coirtine 

getötet wurde. 13) Sie weilten dort einen Monat lang, und 

während dieser Zeit wurden neun Schlachten von Conall und 

Dathi gewonnen, gegen Conall Glün (verschrieben!), gegen 



256 GUSTAV LEHMACHER, 

v6 sin ed on for Conall nGün, ocus for Muireadhach ocus for 

fhianaibh Cloinne Umhöir, ocus cath Aine, ocus cath Möna an 

Air for Conall Oirisen, ocus for thri toisechaibh Ciarraige, 

gurro’muidedkit na tri toisigh sin isin cath sin, ocus ro'figedh 

beos cath Findlocha Cera la Conall for Partraighe. 14) Rangatur 

tra na maithe sin i nAidhne, ocus ro'marbadh Cana mae Briain 

la Duach mac Muiredhaigh Meind. 15) As on Cana sin UI 

Chanannain i nUaithnibh. 16) Ro’meabhator na catha sin 

wile for cloind Briain. 17) Ocus ro'chuartaigh Conall 

XX. 1) Conall coiged Connacht don chur sin. 2) Ro’ 

righadh iaromh Dathi hi Cruachain, ocıs do'chuir Connachtachu 

foa chios, ocus foa chommus ed on 6 Büuill co Leim Con Culaind. 

3) Ro’baoi acc Conall 6 Büill ocus © Traigh nEöthuile co 

Loch Feabhail, ocus 6 Fidnach Muighe Rein co Sliabh Betha, 

ocus co Sliabh Truim ocus co Toraigh an Tuaiscirt. 4) Iar 
fforbhadh na ngniomh sin do Conall, ocus do Dhathi ba seadh 

ro'chindset dul co Teamhraigh das a ccaomtais fuaslugudh 

Muireadhach, gegen die Scharen der Kinder des Umhör, die 

Schlacht bei Aine, die Schlacht bei Möin ind Air (Moor der 

Niederlage), gegen Conall Oirisean und gegen die drei Führer 

von Ciarraighe. Die Führer wurden in jenem Kampfe ge- 

schlagen; ferner wurde die Schlacht bei Findloch Ce6ara (Weilser 
See von C.) durch Conall gegen die Partraighe geschlagen. 
14) Diese Edeln kamen nach Aidhne, und Cana, Brians Sohn, 

wurde von Düach, dem Sohne Muiredhachs des Stammlers, ge- 

tötet. 15) Von jenem Cana stammen die Ui Chanannäin in 

Uaithni. 16) In all diesen Kämpfen wurden die Kinder Brians 
geschlagen. 17) Und Conall durchzog 

XX. 1) durchzog bei dieser Gelegenheit die Landschaft 
Connachta. 2) Dann wurde Dathi in Crüachain zum Könige 
gemacht, und er brachte Oonnachta unter Zins und Gewalt, 
nämlich von der Büill bis Leim Con Culainn (Sprung des Cü 
Chulainn). 3) Von Träigh nEöthaile zum Loch Feabhail und 
von Fiodhnach Muighe Rein (Meerebene) bis zum Sliabh Beatha 
(B. d. Bioth), zum Sliabh Truim (Berg des Trom — schwer) und 
Torach in Tuaiseirt (T. des Nordens). 4) Als Conall und Dathi 
diese Taten vollbracht hatten, beschlossen sie, nach Teamhuir 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 257 

Fjachra, ocus siodhugudh frisin righ Niall. 5) Do‘thoet Niall 
da naccalloimh, ocus ba hainmin &ccennais friü cetus, ocus 
do’bert tromaithber dhöibh imo’ndeirghenset do mhighniomhaibh 
ocus im marbadh a derbräthar ed on Brian mac Eachdach. 
6) At’bertatar somh narbo hiad fein ro'marbh & acht Laighin 

ed on Criomhthan mac Enna Ceinnselaigh, conadh and at’bert 
Niall ag eccaoine Briain. 

7) Ole an gniomh do’righensaidh, marbadh Briain möir maie 

Eachach trvasan echt ro'chinnebair, budh iomdha gädh 
is grethlach. 

8) Branän cloinde Moingfhinde anam ingheine Fiodhaigh 

cele diles Doirinne, mac na mnä hImligh Iobhair. 

9) Cen»port cloinde hUgoine, Brian nachar lean do lochtaibh 

tosach uile is urbhoidhe, ni deiredh dobhar nolcaib. Ole 

zu gehen, um zu sehen, ob (in!) sie Fiachra freibekommen 

und mit dem Könige Niall ein friedliches Abkommen treffen 

könnten. 5) Niall kommt, sich mit ihnen zu unterreden, und 

erst war er unsanft und unfreundlich gegen sie, und er gab 
ihnen schweren Tadel wegen all der Übeltaten, die sie voll- 

führt hatten und wegen der Tötung seines Bruders Brian, 

Eochaidhs Sohn. 6) Sie sagten, nicht sie hätten ihn getötet, 

sondern die Laighin, nämlich Criomhthann, der Sohn des Kanda 

Ceinseilach, so dafs da Niall sagte, Brian beklagend: 

7) Bös die Tat, die ihr vollbrachtet, das Töten des grolsen 

Brian, des Sohnes Eochaidh’s. 

Durch den Mord, zu dem ihr euch entschlossen habt, wird 

es viel Gefahren und Geschrei geben. 

8) Der kleine Fürst der Kinder Moingfhionds war die Seele 
der Tochter des Fiodhach (Waldbesitzend). 

Er, der rechte Gatte der Doireann, der Sohn der Frau von 

Insleach Iubhuir (Eibenrode). 

9) Leiter der Kinder Ughuines war Brian, der keinen Fehlern 
nachging. 

Anfang des Übels und der Vernichtung, es gibt kein Ende 
für eure Übeltaten. Übel. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, 1u.2. 17 



258 GUSTAV LEHMACHER, 

Die folgenden Sätze von gleicher Hand auf dem Seiten- 

rande nachgetragen: 

10) Do’rat Conall ocus Dathi Duachgalach mac Briain, ro 

oabadh leo riasan tan sin do Niall, ocus do'bretha leath forba 

a athar conna maithibh dhö ocus rioghdhamhnacht Connacht. 

11) Leagar tra Fiachra mac Eachdach Muigmedoin a geimhiul 

Neill, ocus do'ratadh righe Connacht öna huaislbh sin dö. 

12) Ocus as € ba tuairgnidh catha fri läim Neill iar marbhadh 

Briain. 13) Do beror bheös braighde do Niall 0 Dathi ed on 

Fiachra Elga gurro'6ce iarumh i ngeimiul Neill, conadh hadlı 

Ui Fiachrach Cüile Fabhair i Midhe. Dala Conall ocus cäch. 

14) Dala Conall ro'fägarbh sidhe Teamair, ocus ba conair i' 

tudchaid ed om co fedhaibh Fernmuighe (Seltsamerweise erst 
Fermuige, dies durchstrichen). 15) Tinöilitt fir Fernmhaighe, 

ocus maithe Mughdorn ina docham, ocus do’ratsat anfäilti 

möir dö, ocus at’bertsat na'tiobratais feis na tomaltus na 

hoidhche sin do. 16) Do’luath’lonnaigh im Conall triasa 
haithesg« sin, coro'hairgedh Mughdorn ocus fon Fernmhaighe 

10) Conall und Dathi übergaben Duighalach (der Tapfere), 

Brians Sohn, den sie vor dem gefangen, dem Niall, und ihm 

wurde von den Vornehmen das halbe Land seines Vaters mit 

seinen Vornehmen und der Anspruch auf die Königswürde von 

Connachta übergeben. 11) Auch Fiachra, Sohn des Eochaidh 

Muighmeadhöin, wird dem Niall als Gefangenen überantwortet, 

und ihm wurde das Königreich Connachta von jenen Edeln ge- 

geben. 12) Und der ist's der an Conalls Seite statt des Brian 
Heerführer war, nachdem Brian getötet war. 13) Ferner werden 

dem Niall von Dathi Geifseln gegeben, nämlich Fiachra, der 

Edle, so dafs der später in Nialls Gefangenschaft starb, und 

von ihm stammen die Ui Fhiachrach von Cüil (Ecke) Fabhair 
in Midhe. Was Conall angeht, usw. 14) Was Conall angeht, er 

verliels Teamhuir, und das war der Weg, den er kam: nach den 

Wäldern von Fearnmhagh. 15) Die Männer von Fearnmhagh 

und die Edeln von Mughdhorn sammeln sich, ihm entgegen 
zu gehen und bewillkommneten ihn sehr schlecht, indem sie 
sagten, sie wollten ihm weder Fest noch Abendmahl geben. 
16) Conall geriet infolge dieser Erklärungen in jähen Zorn, 
so dals er Mughdhorn und das Land (fonn) von Fearnmhagh 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 259 

lais, ocus Fir na Ttri Magh co Sliabh Guaire. 17) Ferthar 
cath Sleibhe Güaire eitir Conall ocus clanda na Ceolla, ocus 
muidedh an cath ria Conall, ocus marbhthar Güaire becc mac 
Luighdech and, conadh uadha a’derar Sliabh Guaire. 18) Ro’ 
marbhaitt dano ceithri ched immaille fris isin cath sin. 19) Luidh 
Conall arna bhärach co Tulaigh möir. 20) Tionöilit Papraighe, 
ocus Dartraighe Choininsi ocus Meandraighe, ocus do’beratt 
catlı do Conall, torcair Bee ri Oirghiall and. 21) Aisidhe dhö 
co Tulaig na Ccarpat, ocus do'ratadh gleo guineach gräineamhail 
do an dü sin. 22) Do’cher Bee Dubh ri Mughdurn isin maighin 
sin. 23) Tiaghaitt aisin co Sliabh Beathadh 

XXI. 1) Beathad, ocus ro'gabhad fir Locha hErne na 
nurfoichill. 2) Fechthar cath Sleibhe Beathadh etorra, dü a’ 

torchair Corbmac mac Cairpri Daim Airgitt co sochwidibh 

imaille fris.. 3) Lotar iarumh co Raith Laogaire hi Celochar 
mac Lughna, do’ionalat clanda Fiachra Cassäan im Flaitmadh 

plünderte, dazu Fir na ttri Magh (Männer der drei Felder) 

bis zum Güaireberge. 17) Die Schlacht von Sliabh Güaire 
entspinnt sich zwischen Conall und den Kindern der Colla; 

Conall siegte, und Güaire der Kleine, Sohn des Luguidh, wird 
da getötet, so dals nach ihm (zadh) der Güaireberg benannt 

wird. 18) Auch wurden in jener Schlacht zugleich mit ihm 
400 getötet. 19) Am folgenden Morgen ging Conall nach 
Tulach mhör (grolse Anhöhe). 20) Da sammeln sich die 
Pabraighe, die Dartraighe Coininse (von der Hundsinsel) und 
die Meannraighe und liefern dem Conall eine Schlacht. Dort 

fiel Beag, der König von Oirghialla. 21) Von dort zog Conall 

nach Tulach na gCarbad (Anhöhe der Wagen), und dort ward 

ihm ein wundenreicher erbitterter Kampf geliefert. 22) Beag 

der Schwarze, König von Mughdhorn, fiel an jenem Orte 
23) Sie gehen von dort nach Sliabh Beathadh (Lebensberg), 

XXI. 1) Beathadh, und man fand die Männer vom Eirne- 

see auf der Hut gegen sie. 2) Der Kampf von Sliabh Beathadh 

wird zwischen ihnen gefochten, in dem Cormac, Sohn Cairbres, 

des Silberochsen, fiel; Scharen sanken mit ihm. 3) Darauf 

gingen sie nach Räth Loeghairi in Clochar mac Lughna (Stein- 

11° 



260 GUSTAVY LEHMACHER, 

mac Maonuigh Ri Ua Niallan, ocus na nairther, ocus im Fhogh- 

artaidh mac Neill ri Ua mBresail Mana. 4) At iett na hairigh 

chatha bator ag Conall ed on Caoldubh mac Neill Noigtallaig 

ocus Eochaid mac Daoil mac righ Muighe Bregh. 5) Fiachtar 

imaireg (e nachgetragen) aindrenda etorra, ocus solther ria 

Conall, ocus torchair Flaithniadh, ocus Foghartaidh lais budhı 

dein ar ghalaibh aoinfhir. 6) Do’cher tra Caoldubh mac Neil 

Noighiallaigh i frithguin an chatha sin. 7) Do’recclaimsiot 

Uibh Mac Cairthinn Locha Feabhail, ocus Uibh Fiachrach 

Arda Sratha fir Li ocus fir Lighen i naghidh Conaill co Sit 
Truim. 8) Baoi Conall ina shuidhe forind cenuic ag furnaidhe 

na slogh ccechtardha conadh de do’garar Suidhe Conaill hi 

Sıth Truim. 9) Iar rochtin dona slögaibh for ionchaibh aroile 

fertar gleö däna dürcroideach doietträna etorra. 10) Do’rochair 

Däire mac Eirc maic Colla Uais ed on ri Ua Mae Cairtinn 

feld der Söhne Lughnas). Da sammeln sich die Söhne des 
Fiachra Cassän (cassan = kraushaarig) um Flaithniadh (Fürsten- 

kämpe), der Sohn Moenachs (Schatzreich), den König der Ui 

Nialläin und der Ostländer, und um Foghartaidh, Nialls Sohn, 

den König der Ui Bhreasail Mana. 4) Dies sind die Schlachten- 

führer, welche Conall besals: Coeldubh (schlank-schwarz), Sohn 

des Niall von den neun Geilseln, und Eochaidh, Dael des 

Schwarzen Sohn und Enkel des Königs vom Breaghafelde. 

5) Es Kommt zwischen ihnen zu einem Zusammenstolse schweren 

Streites. Conall schlägt den Angriff ab. Flaithniadh fiel und 

Foghartaidh mit ihm in Einzelkämpfen. 6) Es fiel nun Coeldubh 

(dünn-schwarz), der Sohn Nialls von den neun Geilseln im 
dichten Kampfe (im Gegensto[s dieses Kampfes). 7) Schreiend 

zogen die Sprölslinge des Sohnes Caertheanns vom Feabhal- 

see und Spröfslinge des Fiachra von Ard Sratha (Talhöhe), 

die Männer von Li und die Männer von Lighin dem Conall 

bis Sidh Truim (Feensitz des Trom) entgegen. 8) Conall sals 
auf der Spitze eines Hügels und erwartete beide Heere, so 
dafs man davon Suidhe gConaill (Conalls Sitz) in Sidh Truim 
benennt. 9) Als die beiden Heere einander Aug in Aug gegen- 
überstanden, lieferten sie einander einen kühnen, hartherzigen, 
ausdauernden Kampf. 10) Da fiel Däire, Sohn des Eare und 
Enkel Collas des Edeln, des Königs der Ui Mac Caerthinn 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA Usw. 261 

Locha Feabail, ocus Siorlamh mae Eire toisiuch Ua Ffiachrach 
Arda Sratha, ocus Muiredhach mör toisech Muighe Lemna do 
laim Conaill, ocus trom’ghontar ocus crechtnaighther co moi 
€ budh dhein, meabhaidh an cath sin Sleibhe Trwim for clanda 
na Ccolla asa haithle iar cor a näir. 11) Desidh Conall aran 
cenuc a haithle a iorghaile tıair ba meirtnech ocus ba erechtach 
cröilinntech & semh iar gach nimneadh dä’ffuair isna cathaibh 
remh'epertmar. 12) A mbätar and co'nacator na meirgedha 
maothcorera, ocus na honchoin erghaile dä niondsoigedh. 
13) Gabtais uamhan Conall (döigh nirbo hinfhedhma an tan 
sin €) ag faicsin na ffeinnedh. 14) Ro’carbh for Neimidh, 
fora draoi, dul dia nagalloimh, ocus cath fo choimlion do 
cuinghid dö somh forra. 15) Do eirig Neimhid ina nagidh, 

ocus do'rad aithne forra, Dir as iatt batar and ed on Eöghan 
ocus Enna ag techt do chabair Conaill öt’chualator a bith i 

nanforlan». 16) Ro’failtig aignedh an fhiledh friü, ocus ro’ 

XXII. 1) ro'fear failte reampa. 2) Ro’fhiarfuwigh Eoghan, 

an beo Conall ar se. 3) As beo eigin ar Neimidh, ocus as 

vom Feabhalsee, Siorlamh (lange Hand), Sohn des Earc, Führer 

der Sprölslinge Fiachras von der Talhöhe und Muireadhach 

der Grolse, der Führer von Magh Leamhnai (Feld des Lemhn») 

von Conalls Hand, und er selber ward schwer verwundet. 

Dann aber wurden die Kinder der Colle besiegt, nachdem sie 
schwere Verluste erlitten hatten. 11) Nach seinem Kampfe 

sals Conall auf dem Hügel, denn er war müde, verwundet 
und blutüberströmt nach jedem Schaden, den er in den vorhin 

genannten Kämpfen erlitten. 12) Als sie dort waren, sahen 

sie zarte, purpurne Banner und Kampfesfahnen sich nähern. 

13) Conall befiel Furcht, als er die Kämpfer sah, denn er war 

ja damals keiner Anstrengung fähig. 14) Er hiels Neimheadh, 

seinen Druiden, sie anreden, und sie um einen Kampf in gleicher 

Zahl bitten. 15) Neimheadh erhob sich und ging ihnen ent- 

gegen und erkannte sie. Es waren Eoghan und Eand®, die 

kamen Conall zu Hilfe, denn sie hatten gehört, dafs er in 

Not war. 16) Der Dichter grülste sie herzlich und 

XXII. 1) und freudig. 2) „Lebt Conall“, fragte Köghan. 

3) „Gewils lebt er“, sprach Neimheadh, „und kaum ist dem 



262 GUSTAV LEHMACHER, 

ing ma ro'genair do siol Eremhoin, Eimhir na Ir aoinfher 

do’röine cuttroma cerödhachta fris. 4) Iompait ier sin co 

hEamhain, ocus üraid ocus airceit Ui Niallain, ocus Ui Bresail 

Mana co Sliabh Füaitt, co Gleand Righe, ocus co Daball. 

5) Do’berat a cerecha leö co Magh Mana, ocus anaitt an 

oidhehe sin and. 6) A mbätar and ara bärach con’acatar na 

sirthe siobhlacha slöigh dia soigidh. 7) As iad baoi and 

Diarmwit mac Luighdech maic Eachdach maie Guaire matc 

Colmäin maie Fiachra Cassain maic Colla fo Criaidh co lıon 

a sochraide ina fharradh. 8) Do’brücht döirt side a barann 

hi ccean» catha Chonaill co dighair dasachtach coma rainn 

comhthuargain eatarra. 9) Do’chuaidh Diarmwit fon ccath, 

ocus gebidh for slechtadh na slögh, ocus for län chombach 

na laochraide, go'ttarla Conall ina chertagaidh chuige. 10) Do’ 

berat an dias sin commaoin crecht ocus gonad for aroile. 

11) Acht as edh a cummair ro'dhicean» Conall Diarmoit, 

marbhthar, ocus muidther a mhuinter sechnon an muighe ina 

Samen des Eireamhön, des Eimher oder des Ior ein Mann ge- 

boren worden, der gleiche Tapferkeit zeigte, wie er“. 4) Darauf 

wenden sie sich Eamhuin zu und sengen und plündern das 

Land der Ui Nialläin, und der Ui Bhreasail von Man&, bis 

zum Füadberge, Gleann Righe und Dabhall. 5) Sie führen 

ihren Raub mit sich zum Manzfelde und bleiben die Nacht 
über dort. 6) Als sie dort waren, sahen sie am nächsten 

Morgen reisige Scharen auf sich zukommen. 7) Die waren 
da: Diarmuid, Lughaidh’s Sohn, der über Eochuidh, Güaire, 

Colmän (Täubchen) und Fiachra der kleine Gelockte, von 

Colainn fo Chriaidh abstammte, von einer Anzahl seiner Kriegs- 
mannen begleitet. 8) Er sprengte hervor und (ocus do: aus- 
gelassen) ergols sich aus Kampfeszorn heftig und kühn dem 
Conall entgegen, so dals ein Austeilen heftiger Schläge statt- 
fand. 9) Diarmuid ging zum Kampfe, und beginnt die Heere 
zu hauen und die Schar zu schlagen, bis ihm Conall gerade 
gegenüberstand. 10) Das Paar bringt einander einen Tausch 

von Wunden und Verletzungen. 11) Aber, um es kurz zu 
sagen, Conall enthauptete den Diarmuid; dessen Mannen wurden 
über das Feld ringsum getötet oder geschlagen (muidther mit 
Strich über dhth, richtig: matter, verwechselt mit moiter; viel- 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA USW. 9263 

ceuairt. 12) Lotar jarsan ccosgar sin co hArd Sailiuch, ocus do’ 
rala doibh Faolän mac Luighdech maic Echdach dearbbräthair 
Diarmoda, ocus feraidh gliaidh ngairbh fri Conall gurro‘'marbadh 
Faolän, ocus nocha mör terna dia muintir gan mudhugudh 
gan mörairlech. 13) Tiaghait iar ttain go Glean» Righi. 
14) Tionoilit Ulaidh ina nagidh, ocus ro'chuirset techta co 

Conall dia radh ris gan tocht ina cerich ni budh siriu. 15) Ni’ 
tard Conall i nöidh aithiusce na ttechtadh, acht ro'ling an 
gleann dia naimdheoin, ocus do’rad tiughära möra foraih. 

16) Dos’fice cona shlögh co hIobhar Chind Coiche meie Neachtain 
Sceine, ocus oirisitt and an oidche sin. 17) To'comlät ass arna 

bharach do Muigh Cobha, do Chraoibh Tulcha, do Dün na 

Macraidhe, ocus do Ollarba. 18) Ro’hairgedh, ocus ro’'hindred, 
ro’loiscced ocus ro’leir'sgriosadh leo gach maighen triasa’ 
ttudhcatar gan cedugudh do Ultoibh. 19) Acht chena ro’feradh 
cath amhnus ettröcar etorra ocus Ultaibh ocus ro'marbhadh 
Domhnoll mac Aedhu Leithdeirg ri Fer nArda do laimh 

leicht auch an mudhughudh gedacht?) 12) Sie gingen nach 

diesem Siege nach Ard Saileach (Weidenhöhe); dort begegnete 

ihnen Faelän (Wölfchen), der Sohn des Lughuidh und Enkel 

des Eochaidh, der Bruder des Diarmuid, und nicht viele von 

seinen Mannen entkamen, die meisten wurden zugrunde ge- 

richtet und niedergemetzelt. 13) Darauf gehen sie zum Gleann 

Righi. 14) Die Ulaidh sammeln sich ihnen entgegen und 

sandten Boten zu Conall, ihm zu sagen, er möge nicht länger 

in ihr Land kommen. 15) Conall achtete ihre Botschaft nicht, 

sondern durcheilte das Tal gegen ihren Willen und fügte 

ihnen grofsen Schaden zu. 16) Er kommt mit seinem Heere 

zur Eibe vom Kopf Coiches, des Sohnes Neachtains (erst 

Neachtain geschrieben, dann dies ausgestrichen) Sceine, und 

ruht dort die Nacht über. 17) Am anderen Morgen ziehen 

sie von dort zum Cuibhfelde, nach Croebh Tulcha (Verzweigung 
der Anhöhe) zur Feste der Knabenschar und nach Ollarbha. 
18) Jeder Ort, durch den sie ohne der Ulaidh Erlaubnis 

kamen, wurde angegriffen, geplündert, verbrannt und völlig 

zerstört. 19) Indessen wurde ein rauher, unbarmherziger 

Kampf zwischen ihnen und den Ulaidh ausgefochten. Hierbei 

fiel Domhnull, Sohn des Aedh Leithdherg (halbrot), König 

der Fir Arda (Männer vom Endpunkt) von der Hand 



264 GUSTAV LEHMACHER, 

XXIII. 1) läimh Eogain maiec Neill, Imchad, ocus Murchad, 

oeus Domanghart do läim Conaill co tribh cedaib laoch immaille 

frit i ccath Düine Sobairce. 2) Do’choidh Conall cona slögh 

iarum co Briais ocus do'cher Leathlobar mac Echdach lerlaithi 

ıı Däl nAraidhe la Conall. 3) Tucsat Fir Rois ocus Buidne 

Büaisi fiadugud ocus tomaltes doibh an ccein ro'ansat leo. 

4) Lotor asa haithle tar Banna, ocus tar Sliabh Fiondchadha 

maic Neill Niamglondaigh, ocus läm dhes re Sidh Foibne mazc 

Neimid, ocus do Dhubghlais, ocus do Srebän an Feinnedha 

ocus do Fhiodh na Cenan. 5) Ro’oirgset Clär Cianachta uile, 

ocus do'ratsat a cerecha leö co lärmedhön Muighe hEnaigh 

an oidhei sin, ocus do’radad cath dhöibh arna mhärach hi 

Fiannacus Muige hEnaigh, ocus marbhthar and Löch 0'ffuil 

Ard Löich, ocus Laoighsech mac Leandabhrach ed on dalta 

rIigh Cianachta, ocus Gola mac Gairbh ösan loch thuard, ocus 

Forbhrach ö bfuil Möin Fhorbhraigh la taobh an locha. 

XXIII. 1) Hand des Eöghan, des Sohnes Nialls, Iomchadh, 
Muchadh und Domhunghart (Weltruhm) von der Hand. des 

Conall mit dreihundert Helden zugleich in der Schlacht von 

Dün Sobhairche. 2) Darauf ging Conall mit seinem Heere 

zur Brias, und es fiel Leathlobhur (halbschwach), der Sohn 

des Eochuidh Jarlaithe, der König der Däl Araidhe durch 

Conall. 3) Die Männer von Ros (Waldabhang) und die Stämme 
an der Brias gewährten ihnen Jagd und Speise, solange sie 

bei ihnen blieben. 4) Dann gingen sie über die Banna, über 

den Berg des Fiondchadh, des Sohnes des Niall von den 

glänzenden Taten, dann rechter Hand vom Sidh (Feenhügel) 
des Neimheadhsohnes Foibhne, hierauf zum Schwarzbach, zum 
Strömlein des Kämpen und zum Walde der Häfen. 5) Sie 
plünderten die ganze Ebene von Ciannachta und brachten 
ihren Raub an jenem Abende mit sich zur Mitte (lär medhon 
getrennt geschrieben) von Magh Fanaigh (Moorfeld). Am 
folgenden Morgen lieferte man ihnen einen Kampf in Fiannagus 
auf dem Moorielde. Dort wird Löch getötet, von dem „Loch- 
höhe“ kommt, dazu Loeigseach, der Sohn des Leannabhuir, 
der des Königs von Ciannachta Pflegesohn war, ferner Gol«, 
der Sohn des Garbh (rauh) am Nordufer des Sees und Forbhrach 
von dem das Forbhrachmoor neben dem See kommt. 6) Nach- 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 265 

6) Do’thoet Oonall iar mbrisiud an chatha so läm dhes re 
Loch Feabhail, ocus ro’airccset Ui maic Chairthind loch» 
Feabhail ocus Ui Fiachrach Arda Sratha do ridhisi. 7) Lotar 
tar Ding, tar Find ocus tar Daoil ed on Doel ingen Geirg maic 
Ebardail ro'baided isin abhainz. 8) Teglamaitt Fir Li, ocus 
Fir Luirg Lighen, ocus Ui Fiachrach Arda Sratha, ocus Ui 
maie Cairthinn ina'terna uadhaibh an fecht riamh, ocus do’ 
beratt cath Daoile do Chonall cona sochraide, gurro'marbhadh 
thri ched diobh and. 9) Do’rönsat tir cloidhimh 0 Sith Truim 
co Toraigh, ocus ö Bhüill co Fhebhal. 10) Tangator na maithe 
sin dia ndüinibh, ocus ni fö aithis fomhela, no fomeabhail ro‘ 

saidhsiutt dia ccuairt neachtra«. 11) Iomthüsa Fiachra maic 
Echdach Muighmedöin ier ngabail rige Connacht dhö, ocus ier 
siodhugud fri cloind Briain maic Echdach Muigmedoin amail 
at'rubramar, do’choidh co mörslögh lais hi Mumhain co 
Caenraighe. 12) Fighitt fr Mumhan cath Caenraighe fri 

dem Conall diese Schlacht geschlagen, zog er links am Loch 
Feabhuil, und sie plünderten die Sprossen des Mac Caerthinn 

von Loch Feabhuil und die Sprossen des Fiachra von der 

Talhöhe zum zweiten Male. 7) Sie gingen über Dind Find 
(weilse Spitze) und Doel; Doel, die Tochter von Gearg, dem 

Sohne Eabhurdhäls, ist in dem Flusse ertrunken. 8) Da 
sammelten sich die Männer von Li, und die Männer von Lorg 

Lighean (Nachkommenschaft der Lighin), die Sprossen des 
Fiachra von der Talhöhe und die Nachkommen des Mac 
Cairthinn, denen er vorhin entkommen war, und liefern dem 

Conall mit seinem Heere die Schlacht an der Doel, bis ihrer 

dort 300 getötet wurden. 9) Sie verheerten das Land (machten 

Schwertland) von Sidh Truim bis Torach, und von dem Büill 

bis zum Feabhul. 10) Diese Edlen kamen zu ihren Festungen, 

und nicht unter dem Vorwurf der Feigheit und Schande safsen 

sie nieder von ihrem Rundgang und ihrem Feldzug. 11) Was 

Fiachra, Eochuidh Muigmheadoins Sohn angeht, nachdem er 

das Königtum von Connachta genommen und mit den Kindern 

des Brian, Sohn des Eochuidh Muighmheadhoin, Frieden ge- 

macht hatte, wie wir gesagt haben, ging er mit einem grolsen 

Heere nach Mumhu bis Caenraighe. 12) Die Männer von 

Mumhu fechten die Schlacht bei Caenraighe gegen Fiachra, 



266 GUSTAV LEHMACHER, 

Fiachra ocus gonais Maigi Meascörach do ermaibh Fiachra 

isin ccath sin. 13) Acht cena meabaidh in cath fo dheoidh 

ar Muimneachaibh, ocus gabthar angeill la Fiachra. 14) Soais 
iaromh co Temraigh cona giallaibh lais. 15) Fo'ghebh folmhaisi 

bhais i nUibh mac nUais Bregh, gurro'chuirset 

XXIV. 1) chuirset gialla Mumhan beo fo thalmhaine & 
conid edh at’beirtis na geill as ail ocus as forran for Maimn- 

eachaibh so conidh uadha at’beartor forrän andiü. 2) Tice 

Eochaidh mac Criomhthainn maic Fiodhaigh hi Connachtaib, 
ocus ro'chuinig for Ailill mac Eachdach Muigmedoin tocht dia 
agalloimh. 3) Do’taot Oilill ind, ocus gabais Eochardh &, ocus 

beris leis hi Mumwin, ocus as I comhairle do’röine guin ghalan 

ocus uball imreandach do denamh de ina tigh fein. 4) Ro’ 
haisneidedh do Chonall airm i'mboi sccela Oilella ocus a bhas 

und ihn verwundete Maighe Measchörach (von gerechter 

Schätzung) von den Truppen des Fiachra in jener Schlacht. 

13) Indes wurden schliefslich die Leute von Mumhu geschlagen, 

und von Fiachra wurden ihre Geiseln genommen. 14) Dann 

wandte er sich mit seinen Geiseln nach Teamhuir. 15) Er 

findet sein Todesschicksal bei den Spröfslingen der Söhne des 

Uas von Breagha, so dals sie die Geiseln von Mumhu lebend 

unter die Erde legten (& zu streichen, die Geiseln werden mit 
dem Toten begraben), so dafs die Geiseln (= andere Geiseln) 
zu sagen pflegten: 

XXIV. 1) „Das ist Schande und Vergewaltigung gegen 

die Leute von Mumhu, so dafs man heute nach ihnen Forrän 

(Vergewaltigung) nennt.“ 2) Eochaidh, Sohn des Criomthann 

und Enkel ‘des Fiodhach (Einsiedler) kommt nach Connachta, 
und verlangte von Ailill, dem Sohne des Eochaidh Muigh- 

meadhön, er möge kommen, sich mit ihm zu besprechen. 

3) Aillill kommt dahin, und Eochaidh nahm ihn gefangen und 
brachte ihn mit sich nach Mumhu, und dies der Plan, den er 
ausführte: einen mächtigen Streich versetzte er ihm und einen 
rings durchspeerten Apfel machte er aus ihm in seinem eigenen 
(des Eochaidh) Hause. 4) Conall hörte, wo er war, die Nach- 
richt von Ailill und seinem Tode, wie gemeldet, und er begann 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER EACHTRA usw. 267 

amladh sin, ocus ro'gabh ocea eccaoine co mör conadh edh 
do’röine a crioch do fagbail for commus Eöghain, ocus tice 
fein ocus Dati co lion a ttindil i Connachtu ocus fagbais 
Dathı i rige Connacht, ocus do’toet fein i Mumwin, deich ced 

ba sedh a lion. 5) Tionoiled% Luigid Mend mac Aengusa 
Tirirgh, ocus Aenghus Tirech, ocus Corca Baisginn, ocus dä 

Corca mo Dhruadh lion a ttoicestaz? co Luimnerh hi coinde 
Conaill. 6) Ar ttocht doibh do dibh leitibR co haonläthair, 
ro’figedh eat Luimnig co laindioera etorra. 7) Fa dheöidh 

trä ro'meabaidh for Muimnechaibh tria nert imbualta, ocus 

marbthar Aonghus Tirech isin chathı sin ocus at'rula Lughaidh 
hi nirt iomghona ass, ocus marbhthar maithe Corca Baiseind, 
ocus Chorco mo Drüad, ocus batar athaidk i Lluimneach oce 

öl, ocus oc aireg tuile coro‘caithedh leo fleadha ocus fuirega 
an bhaile. 8) Luidh Conall co hAine Cliach, ocus ro'aircesiut 
Aine ocus Long Cliach ocus an erzoch co comhchoitchen» ina 

niomthacmhang dä gach aird. 9) Do’rala doibh and sin Brian 

ihn heftig zu beklagen. Und dies tat er: er liels sein Land 

in der Macht des Eöghan und kommt selber mit Dathi und 

ihrem ganzen Aufgebot nach Connachta. Er liefs Dathi in 

der Herrschaft über Connachta und geht selber nach Mumhu. 

Zehn Hundert, das war seine Zahl. 5) Da versammelten sich 

Luguidh der Stammler, Sohn Oenghus’ des Landreichen, Oenghus 

der Landreiche selbst, der Stamm des Baiscenn und die zwei 

Stämme des Mo Dhrui (mein Druide) mit ihrem ganzen Heere 
nach Luimneach gegen Conall. 6) Als sie von beiden Seiten 
an einen Platz kamen, wurde die Schlacht bei Luimneach mit 

voller Heftigkeit zwischen ihnen gefochten. 7) Schliefslich 

wurden die Leute von Mumhu in kräftigem Schlage besiegt. 
In diesem Kampfe wurde Oenghus Tireach getötet. Lughuidh 

aber entkam schwer verwundet. Die Edeln von Corca Baiseinn 

und Corca Mo Dhrüadh wurden getötet. Darauf verweilten 

sie (Conalls Heer) eine Weile in Luimneach. Dort hielten sie 
Trinkversammlungen, bis sie Speisen und Trank der Stadt 

bei ihren Gelagen aufgebraucht hatten. 8) Darauf zog Conall 

nach Äine Cliach. Sie plünderten Aine, Long Cliach (Long 

— eingeschlossener Platz) und das ganze Land, das sie in 

ihrer Umgebung nach (do) jeder Richtung erreichten. 9) Hier 



268 GUSTAV LEHMACHER, 

mac Figheint, ocus Däire Dubh mac Däiri Chirb coxa sochraide, 
ocus ro'feradh cath Aine etarra ocus Conall ocus sraointer for 
Mhuimhneachazbh, ocus marbhthar Däiri Dubh, ocus sochrazte 

oile do daghdhaoinibh cenmo’thä somh. 10) Fosaighit an 
oidhehi sin in Äine. 11) Ro'ghabhsat iaromh for orgain ocus 
indradh an tire co'raängator Luachair nDeadhadh. 12) Täiniec 

Eochaidh mac Criomhthain» maic Fiodhaigh, ocus rI Corca 
Duibne cona slögaibh a ccoinne Conaill, ocus ro'marbadh lais 

Eochaidh mac Criomthain», ocus toiseach Corca Duibne, ocus 
secht cat do mhaitaibh a muintiri immaille friü, ocus ro’'benadh 

a ttengtha, ocus a suili, ocus a ceridhe estibh a ndioguil 

marbtha Oilella mac Eachdach Muigmedöin. 13) Ro’loiscesit 

ier tain co Dün Ccaoin, ocus co 

XXV. 1) ocus co Baoi B£irre, ocus co Carn UI Neid. 
2) Tängatar dano Fir Maighe na ccoinne, ocus do'ratsatt 

braighde do Conall. 3) Lotar iaromh co Sliabh Cläire, ocus 

stiefsen auf sie Brian, Sohn Fighents, Däire der Schwarze, 
Däire Cearls (Däire der Niederhauer) Sohn, mit ihrem Heere; 

da wurde die Schlacht bei Aine zwischen ihnen und Conall 

gefochten, in der die Leute von Mumhu besiegt wurden. In 

dieser wurde der schwarze Däire mit einer Schar anderer 

guter Männer erschlagen. 10) Sie ruhen die Nacht über in 

Äine. 11) Dann begannen sie das Land zu verwüsten und zu 

verheeren, bis sie nach Lüachuir Deadhadh (Binsen des D.) 
kamen. 13) Eochaidh, Criomhthainns Sohn und Fiodhachs 

Enkel und der König des Stammes Duibhnes zogen mit ihren 
Heeren Conall entgegen. Der aber tötete Eochaidh Mae 

Criomhthainn, den Führer der Corca Duibhni und 600 von 

den Edeln ihres Volkes zugleich mit ihnen. Man schnitt 

ihnen Zunge, Augen und Herzen aus als Rache für die Tötung 

des Ailill mac Eachdhach Muighmheadhöin. 13) Dann sengten 
sie das Land bis Dün gCaen (Schöne Feste) und bis 

XXV. 1) und bis Bae Beirre (Tod von Beirre) und Carn 
Ui Neid (Grabhügel des Enkels des Nead). 2) Nun kamen 
ihnen die Fir Maighe (Männer von Magh, Feld) entgegen und 
gaben dem Conall Geiseln. 3) Darauf zogen sie zum Sliabh 



EINE BRÜSSELER HANDSCHRIFT DER KACHTRA USW. 269 

eirghit Ui Liathäin, ocus Ui Fighint, ocus Ui Fiachrach an 
tSleibhe ina naghidh. 4) Ferthar cath catorra and sin, dü 
inro'marbadh Core mac Fachdach Liathain ocus aroile soer- 
clanda cenmo'thä som, ocus ro'commaoidh Conall an cath sin. 
5) Räinice roimhe iarumh co Sliabh Caoin budhdheas fri Siür, 
ocus do'radsat na Deisi cath dO and sin, ocus ro'marbadh ri 
na nDeisi la Conall, ocus creachloiscther an chrioch ina comh- 
foccus laa slögaibh. 6) Anaidh adhaig longphort ar Muig 
Femin. 7) Ro’faoidhitt iaromh techta 0 Chonull co Corc 
di arraigid erca a oide, ocus Oilella ed on Fiachra mac Echdach 
Muigmedoin ocus Oilella maic Eachdach. 8) Ba si fregra do’ 
bert forna techtaibh nach’rachadh ass do chathaip Conaill 
acht a'mberadh coin ina ccorpaib ocus edin ina ccrobazb, ocus 
fir ina narmaib, ocus foitt fo thalmhain. 9) Ro’aisneidset na 

teachta na haithescca sin Cuirc do Chonall. 10) Öt’chualaidh 

Conall an comhrädh sin, ros'lion ferg ocus luine anffoill e, 

gCläir (Cläirberg). Da erhoben sich die Nachkommen des 

Liathän, des Figheant und des Fiachra vom Berge und eilten 

ihnen entgegen. 4) Da kommt es zwischen ihnen zum Streite, 

in dem Core, Sohn des Eochaidh Liathän und andere edle 

Sprossen aulser ihm getötet wurden, und Conall rühmte sich 

des Sieges im Streite. 5) Dann zog er nach Süden zum Sliabh 

gCaen an der Siür. Dort boten ihm die Deise (Stämme) eine 
Schlacht an, in welcher der König der Deise von Conall ge- 
tötet wurde. Dann verheerte dieser das Land in seiner Nähe 
mit seinen Scharen. 6) Eine Nacht bleibt das Lager in Magh 

fFeamhuin (Feld der Seepflanzen). 7) Dann sandte Conall 

Boten an Core um Wehrgeld für seinen Pflegevater und den 

des Ailill zu fordern. Dies waren Fiachra, Sohn des Eochaidh 
Muighmeadhöin und Ailill, Sohn des Eochaidh. 8) Dies war 

die Antwort, die Core den Boten gab, aus den Kämpfen des 

Conall werde nichts entkommen, aulser was Wölfe in ihren 

Leibern, Vögel in ihren Klauen, Männer an ihren Waffen und 

Schollen unter die Erde trügen. 9) Die Boten verkündeten 

dem Conall diesen Bescheid des Corc. 10) Als Conall diese 

Rede hörte, erfüllte ihn Zorn und plötzliche Wut, [Ende.| 

Bonn. Gustav LEHMACHER, 9. J. 



DA- IN IRISCHEN ORTSNAMEN. 

Während in gewissen Fällen das Zahlwort da in Orts- 

namen seine volle Berechtigung besitzt, so in Glenn Da Locha 

‘Glendalough’, das nach seinen zwei Seen benannt ist oder 

Inis Da Barr ‘Inishdavar’, einer nach ihren zwei Erhöhungen 

benannten Insel, gibt es zahllose Fälle, wo d« ‘zwei’ völlig 
sinnlos erscheint. Was soll man zu Mag Da Cheo ‘Feld der 

zwei Nebel’ oder Ath Da Ferta ‘Furt der zwei Tugenden’ 
sagen? Und was bedeuten die so häufigen ‘zwei’ Tiere, wie 

in Sndm Da En ‘Furt der zwei Vögel’, Oluain Da Laeg “Wiese 
der zwei Kälber’, usw.? Joyce (Ir. Names of Places II 261) 

ist ganz ratlos. Eine religiöse oder folkloristische Deutung 

läfst sich absolut nicht finden. 
Ich bin deshalb der Meinung, dals es sich nur um eine 

irrtümliche Volksetymologie handeln kann und dafs in den 

meisten Fällen das da mit da ‘zwei’ nicht das geringste zu 
tun hat. 

Gewisse Lautgesetze, wie das des Schwunds des Anlauts 
proklitischer Worte haben zu verschiedenen Sprachperioden 

immer von neuem gewirkt, so z.B. air. na für inna (Artikel) 
und später neuir. der ‘sagt’ für adeir, usw. Der Artikel 

lautete aber im Gen. Plur. vor der altir. Zeit inda (CZ. III 53) 
und wenn air. inna zu na gekürzt wurde, so kann ebensogut 

früher inda zu da gekürzt worden sein. Als inda zu inna 

geworden war, verstand man die Form da nicht mehr und 
falste sie fälschlich als dd ‘zwei’ auf, weshalb dann auch der 
folgende Anlaut dementsprechend beeinflufst wurde. 

Für die Richtigkeit meiner Auffassung sprechen eine Reihe 
von Momenten: In dem ältesten Beispiel (L. Arm. 17a 2) heifst 
es: co Descenn Inda Cor a Sescunn Da Cor. Ist es wirklich 
wahrscheinlich, dafs dasselbe Wort gleich hintereinander erst 



DA- IN IRISCHEN ORTSNAMEN. a7ı 

mit und dann ohne Artikel gebraucht wurde? Und ist es 
wahrscheinlich, dafs gerade zweimal hintereinander das Aspira- 
tionszeichen über Cor aus Versehen ausgelassen wurde oder 
verblafst sei? Haben wir nicht vielmehr Cor mit eklipsiertem 
C zu lesen und weist das Nebeneinander von Inda und Da 
nicht eher darauf hin, dafs in beiden Fällen nur der Artikel 
in voller und gekürzter Form vorliegt? Nebenbei möchte ich 

auch bemerken, dafs die ältesten Formen stets kurzes a zeigen 

(oben und 12b 1), was allerdings nicht beweisend ist. 

Für meine Auffassung spricht ferner, dafs wir später 

Formen mit da und Formen mit dem Artikel in gleicher 
Bildungsweise vorfinden. 

So Dün Da n-Othar neben Dün na n-Othar, COlüain Da 

Chaillech neben Cltain na Caillech, Oluain Da Dam neben 

Clüain na n-Dam, Loch Da En neben Loch na n-En, Loch 

Da Gabar neben Loch na n-Gabar, USW. 

Ferner läfst sich auch die Eklipse hinter da- anführen, 

die man allerdings nicht blofs als archaischen Überrest, sondern 

auch als jüngere Analogie zum Artikel auffassen könnte. Immer- 

hin ist bemerkenswert, dafs sich die Eklipse in einigen Fällen 

bis auf heute erhalten hat, was sehr auffällig ist, da doch im 

Neuirischen die Aspiration hinter allen Formen von da ‘zwei’ 

restlos durchgeführt ist. So haben wir noch heute Cloondanagh 

‘Oluain Da n-Each’, Rosdanean ‘Ros Da n-Ean’; nur aus älterer 

Zeit sind überliefert Dün Da n-Othar, Lettir Da m-Brüach 

(Fianaigecht 10, $ 2) usw. 
Der Artikel gibt in allen Fällen einen klaren Sinn und 

macht auch formell keine Schwierigkeiten. 
Ähnlich ist ja auch in Eigennamen infolge von Volks- 

etymologie ein da ‘zwei’ fälschlich eingesetzt worden, und 
zwar hier an Stelle von do ‘dein’, das vortonig regelrecht zu 

da geworden war, eine Form, die fast nur in Koseformen von 

Eigennamen bewahrt geblieben ist; in Marstranders Dietionary 

sucht man allerdings vergeblich danach. 

Berlin. J. POKoRNY. 



KELTISCH - BASKISCHES. 

In der Festschrift für Braune hat Kuno Meyer auch den 

Namen der schottischen Insel Arran besprochen, der ein in- 
deklinables gälisches Arann mit anlautendem kurzem a wider- 

gibt. Seinen Belegen kann ich noch den Gen. Sg. Arann (: anam), 

Rawl B.502, 86b hinzufügen. Der nur zweimal überlieferte 

Nom. Ara stellt gewils blofs eine jüngere Analogiebildung dar. 

K.M. vermutete, dals der gleiche Name in dem bekannten 

Bergnamen in Wales, Aran und seinem Deminutiv Arenig vor- 
liege und dafs es sich vielleicht um einen aus der Sprache 

der Urbewohner übernommenen Namen handle, wodurch sich 

dessen indeklinables Verhalten erklären lielse. 
Die Tatsache, dals arann nur in wenigen isolierten Lokal- 

namen vorkommt und sich weder aus den keltischen Sprachen, 

noch sonst idg. erklären lälst, spricht sehr für die Richtigkeit 

obiger Vermutung. Sie wird beinahe zur Gewilsheit, wenn 

wir das gleiche Wort im Baskischen aran ‘Tal’ vorfinden, und 
zwar in sämtlichen Mundarten; der Bedeutungswandel von ‘Tal’ 

zu ‘Berg’ hat weiter nichts ungewöhnliches an sich, die Grund- 
bedeutung war etwa ‘Gebirgstal, Hochebene’. 

Das baskische aran hat Schuchardt (Rev. Intern. des Et. 
Basques 3, 243) im iberischen Personennamen Arran-es und 
in dem in den Hochpyrenäen gelegenen Valle de Aran nach- 
gewiesen und schon damals auf das kymr. aran aufmerksam 
gemacht. Er hat nur darin geirrt, dafs er den Namen auch 
‘verschiedenen Hügeln in Irland’ zugeschrieben hat, während 
er dort überhaupt nicht vorkommt. 

Ich trage kein Bedenken, beide Worte zu identifizieren; 
das nn im Schottisch-Gälischen ist nur durch das vorher- 
gehende r hervorgerufen. 



KELTISCH - BASKISCHES. Do 

Das häufige irische Arann (jünger Aru) hat damit nichts 
zu tun und gehört vielmehr zu dru (älter *arann) ‘Niere’, 
dirne ‘Schlehe’, an. akarn ‘Eichel’, wie ich KZ. XL 46f. ge- 
zeigt habe. 

Auf eine andere interessante keltisch-baskische Gleichung 

hat schon Schuchardt (CZ. IX 300 Anm.) und vor ihm Diefen- 

bach (Origines Europaeae 218) hingewiesen. Auch ich bin 
überzeugt, dals ir. adarc und bask. adar ‘Horn’ das gleiche 
Wort wiedergeben. 

Die genannten Übereinstimmungen können sich so er- 

klären, dafs die Kelten schon bei ihrem Aufenthalt in West- 

gallien das iberische adar .. übernahmen und mit ihrem -%o- 

Suffix versahen, wofür auch der gallo-lat. Pflanzenname adarca 

spricht; das Wort aran.. werden sie dagegen erst in Wales 
vorgefunden haben, da es nur in isolierten Lokalnamen er- 

scheint. 
Einem weitverbreiteten Irrtum zufolge soll das bask. iratze 

‘Farnkraut’ ein Lehnwort aus gall. ratis sein, wie man nicht 
nur bei Stokes (Sprachsch. 226), sondern auch noch bei Pedersen 

(Vgl. Gramm. I 21) lesen kann. Doch hat Luchaire (Les Origines 
Linguistiques de l’Aquitaine) schon längst (1877) festgestellt, 

dafs bei Entlehnungen ins Baskische anlautendes r als hartes vr 

erscheint, so in errege ‘König’ aus rege, errio ‘Fluls’ aus rio 
oder arribera ‘Fluls’ aus ribera. Man würde also *rratze er- 

warten. Aufserdem ist hier -ize das Suffix und der Stamm ira-, 
wie die Nebenformen ri, ira, iraurgi usw. beweisen. 

Berlin. J. POKORNY. 

Zeitschrift f. celt. Philologie X1V,1u. 2. 18 



SÜDDEUTSCHE ORTS- UND FLUSSNAMEN 

AUS KELTISCHER ZEIT. 

(Fortsetzung von 8. 35.) 

5. Nochmals die Rednitz. 

Wenn ich XIII S. 39 zur Erklärung von Radantia aus 

*Rodantia von ir. ro-n-d ausging, so könnten Zweifel an 
der Berechtigung dieser Etymologie entstehen, weil diesem 

ir. Wort die idg. Wurzel *r&dh zugrunde liest. Dals « zur 

Zeit, als sich die Germanen an der Rednitz festsetzten, zu ö 

weiter entwickelt gewesen wäre, wie ich l.c. annahm, möchte 
manchem vielleicht deshalb als eine unsichere Hypothese er- 

scheinen, weil im Gallischen idg. @ meist erhalten blieb. 

Aber abgesehen davon, dals wir von vornherein bei dem uns 
unbekannten Dialekt der Rednitzkelten mit verschiedenen 
Möglichkeiten rechnen müssen und zu diesen Möglichkeiten 

der Wandel &@ zu ö gehören kann, sprechen, wenn wir uns 

trotzdem nach den im Gallischen herrschenden Lautverhält- 
nissen richten wollen, mehrfache Anzeichen dafür, dafs das & 
hier offen ausgesprochen wurde (s. Peders., Gramm. I S. 360 

und 532), weshalb denn auch gelegentlich « in o übergeht; 

man denke z. B. nur an Dobno u. ähnl. auf Silbermünzen der 
Häduer.!) Wenn ferner in dem Namen eines galatischen 

Tetrarchen: Domnilaus (Caes. bell. eiv. III, 4,5; vgl. Strabo 

! o statt u finden wir auch in dem nicht eben weit von der Rednitz 

entfernten Sorvioduro (jetzt Straubing an der Donau), das freilich erst 

auf der Tab. Peuting. genannt ist; nach meiner Ansicht gehört nämlich 

Sorvios zu it. sorb ‘schmutzig, trüb, Laster’ aus *suruos oder *surbos, 

sorbaim ‘ich beflecke’ (wegen der Bedeutung vergleiche etwa den 

griechischen Eigennamen Aioxoov). An den auf stadtrömischen 
Inschriften überlieferten Personennamen Survius oder Surbius, der 

vielleicht etruskischer Herkunft ist, wird man schwerlich denken dürfen. 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. 275 

12, 3,6 Aduerögıs 6 Aouvexisiov ... viog) zur Zeit Caesars 
w in o übergegangen war, so konnte der eleiche Laut- 
übergang ungefähr zur selben Zeit auch bei den Rednitz- 
kelten sich vollzogen haben. Aber ich denke, diese Annahme 
ist nicht einmal nötig. Wir kommen mit dem Ansatz eines 
offen gesprochenen keltischen u vollkommen aus. Denn 
es ist durchaus möglich, dals die Germanen dieses x in 
ihre Sprache als o herübergenommen haben; ist doch 
bekanntlich die Unterscheidung von « und o selbst für ein 
geschultes Ohr mitunter gar nicht leicht. Sprachen aber die 

Germanen zunächst Rodantia, so mulste daraus um Christi 
Geburt Radantia werden (l. c. S. 42). 

6. Zusam. 

Literaturnachweise: 

Bacmeister, Alemannische Wanderungen (1867) S. 125. 

Buck, Vordeutsche Fluls- u. Ortsnamen in Schwaben (Zeitschr. d. hist. 

Ver. f. Schwaben u. Neuburg VII [1880]); über die Zusam S. 36. 

—, Alemannia XII (1884) S. 285. 

K. Gruber, Vordeutsche Ortsnamen im südlichen Bayern (Phil.u. volkskundl. 

Arbeiten ... K. Vollmöller .... dargebracht, Erlangen 1908) 8. 311. 
Holder, Altceltischer Sprachschatz. 

Fr. Pfaff, Alemannia N. F.$ (1907) 8. 181. 
Steichele, Das Bisthum Augsburg, I, 114. 

Die Zusam ist ein rechter Nebenflufs der Donau im 

bayerischen Schwaben. Zuerst tritt sie uns in dem Namen 
des an ihr gelegenen Marktes Zusmarshausen entgegen, 
das a° 892 als Zusemarohuson (Dümge, Regesta Badensia 82, 

Original!) überliefert ist (gegen Ende des 12. Jahrh. Zuse- 

marhusen in Vita S. Hildegundis Virg. [Acta Sanct. Boll. 
April 2,785], a° 1239 Zusemerhusen Monum. Boica VI, 524 ete.). 
Bacmeister glaubt zwar, dals dieser Ortsname, den er als 

„Häuser des Zusemar“ deutet, nur zufällig an den Flulsnamen 
anklinge, ebenso Gruber, der sich, wie auch Pfaff, auf die 

ihm offenbar aus Oesterley, Hist.-geogr. Wb., bekannte Form 

Susmorahusen (so!) beruft, ohne zu sehen, dals diese in einer 

fehlerhaften späten Abschrift!) der oben angeführten Original- 

1) Sie findet sich in Gallus Oheim’s Chronik von Reichenau, die Ende 

des 15. Jahrh. entstand. 

18* 



276 JOSEPH SCHNETZ. 

urkunde vom Jahre 892 (nicht 889!) steht, also wertlos ist. 

Während Gruber an einen Personennamen denkt, ist bei 

Steichele Zusemar als der an der Zusam Wohnende oder 

Begüterte erklärt, was nur insofern korrigiert werden muls, 

als Zusemaro Genit. Plural, nicht Singular ist. Zweifellos 

haben wir eine mit ahd. *Kostinzare (überliefert ist der Genit. 

Pl. kostinzero) — Einwohner von Konstanz, *Waldkirichare 

— Einwohner von Waldkirch identische Bildung vor uns, 

worin ahd. -äre aus -wäre durch lautgesetzlichen Schwund 

des -w- hervorgegangen ist (s. Kluge, Nomin. Stammbild. 

$ 33). Die Namen anderer an der Zusam gelegener und 

nach ihr benannter Orte (wie Dorf Zusum bei Donauwörth, 

13. Jahrh. Zuseme, bei Steichele III, 843) bieten nichts 

Neues. Der Flufs selbst heilst a° 1219 Zusma (Original, bei 
Steichele III, 845), a° 1268 ebenso (Regesta boica III, 317), 

a° 1269 Zusem (Reg. bo. III, 335). — Die bisherigen Etymo- 

logien sind ganz unbefriedigend. Mit nur einmaliger Aus- 

nahme wird das Wort auf *Togisama(-mum) zurück- 

geführt. In dem ersten Teil sieht man nach Bacmeisters 

Vorgang gäl. toigh ‘angenehm’ (über dieses umstrittene 

Wort s. jetzt Pedersen, Gramm. II, 666), bezüglich des übrigen 

erinnert man an die österreichische Traisen (Trigisamum 

Tab. Peut., Treis()ma im 9., 10. Jahrh.) und an die badische 

Dreisam (a° 864 Dreisima) und verweist zur Erläuterung 

entweder in unklarer Weise auf das „Suffix -äm, -Em, -Im“ 

im Flufsnamen Anemo (Plinius), Animo (Tab. Peut.) (so 
Buck, Alem.) und (wie Gruber will) Metama (s. hierzu 

Foerstemann, Ortsnam. II, 283) oder betrachtet -()sama als 

Endung, in der Holder einen Superlativausgang sehen 
wollte. 

Gegen diese Etymologie ist zunächst zu sagen, dafs nicht 
einzusehen ist, wie aus Zogi ahd. zü werden soll. Buck, 
Zeitschr. hist. Ver., kommt von Togi- über Tugi-, Tuji- auf 
Tüsama. Ich halte solche Lautveränderungen schon im 
Keltischen für sehr unglaubwürdig. Im Altalemannischen 
sind sie überhaupt nicht möglich; besonders auch hätte 
Tüsama zu Zausama geführt. Buck (l.c.) konstruiert noch 
ein *Duvisama, das zu ir. dubh ‘schwarz’ gehören und — 
noch von den Kelten — zu Düsma weiter entwickelt worden 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KEULT. ZEIT. a7 

sein soll(?). Die Deutschen hätten dann D zu T und in der 
ahd. Periode endlich zu Z verschoben (das ist ein schwerer 
Fehler, denn die Verschiebung ? zu z ist voralthochdeutsch )) 

Nach meiner Ansicht ist Zusam aus kelt. *Su-sama 
hervorgegangen: su Präfix, säma zu gäl. samh ‘still’, ir. sam(e) 
‘Ruhe’. Sie ist mithin als „recht (sehr) ruhig“ bezeichnet, 
was für den in vielen Windungen langsam dahinfliefsenden 
Fluls eine durchaus zutreffende Benennung ist.!) Dals -a- 
kurz wurde und in e überging, erklärt sich aus der energischen 
germanischen Anfangsbetonung. Zu Z- aus *S- bemerke ich, 

dals ein solcher Wandel im Schwäbischen öfters belegt ist;?) 
in unserem Falle erklärt er sich sehr einfach als Dissimilation, 
veranlafst durch das zweite s. 

*. Kissingen, Kinzig, König i. Odenwald. 

Über diese Namen hat eine fleilsige, aber in Methode 

und Ergebnis verfehlte Abhandlung J. Schmidkontz>) (Orts- 

kunde und Ortsnamenforschung im Dienste der Sprachwissen- 

!) Vgl. G. Mader, Unser Zusamtäle (Augsburg o. J.) 8.37: Wir 

hant a rüehbigs, sanft’s Flü[sle (rüehbig — mhd. ruowie ‘ruhig’). 

?2) Eine Reihe von Beispielen bei Thbeod. Thele, Der Name des 

Berges Hohenzoller, Progr. Hechingen (3. Teil) 1883, $.5. Bei dieser 

Gelegenheit ein kurzes Wort über „Zollern“ (11., 12. Jahrh. Zolre u. ähnl.)! 

Cramer vertritt (Lit. germ. u. rom. Phil. 41 8.307) von neuem die alte 
Ableitung von einem angeblich keltischen *lol-, das heben bedeuten soll 

(das von Cramer beigezogene lat. tol-Io hat damit jedenfalls unmittelbar 
nichts zu tun, da dies aus *t!no). Darauf ist zu erwidern: Ein solches 
kelt. *tol- ist nicht nachzuweisen; aus Ortsnamen wie Tullum (= Toul) 

läfst es sich nicht erschliefsen, da der Sinn von Tullum unbekannt ist 

und nur Hypothesen darüber existieren. Ferner, was ist -re? Eine 
Etymologie kann doch nur dann befriedigen, wenn sie dem ganzen 

Wort gerecht wird. Endlich: Es ist bedenklich, Etymologien auf einer 
so späten Form aufzubauen; der Name des 11./12. Jahrh. kann ja früher 
in einem entscheidenden Punkte ganz anders gelautet haben (oder etwa 

nicht?). Zweifellos ist also Cramers Versuch, meine Identifikation des 

beim Geographen von Ravenna (7. Jahrh.) überlieferten verderbten Solist, 

aus dem sich paläographisch einwandfrei Solire herstellen läfst, mit dem 

späteren Zolre (Rechtsrhein. Alamannenorte d. Geogr. v. Rav. [Archiv hist. 

Ver. v. Unterfranken LX] 8.75) auf etymologischem Wege zu be- 

kämpfen, ein methodischer Fehler. 
3) Im folgenden abgekürzt Schm. 



278 JOSEPH SCHNETZ, 

sehaft u. Gesch. I. Untersuchungen über deutsche Ortsnamen 

i. Anschlufs an d. Deutung des Namens Kissingen. Halle 1895) 

verfafst. Eine Korrektur seiner Darlegungen ist um so nötiger, 

als sie heute noch in unverdientem Ansehen stehen. 
Zunächst seien die wichtigsten älteren Formen des Namens 

Kissingen (=K.) mitgeteilt! 
Chizziche a° 801 u. öfter, Kizziche 823. — Chizzicha 823, 

Kizzicha 864 und (Original!) 953. — Chizzichi 841. — Kizze- 

hero marcu 9. Jahrh. — Chizichi 804.1) 
Ch- ist gleichwertig dem X- (s. Franck, Altfränk. Gr. 

$115,1u.9). Das i des Stammes ist nach Ausweis der 
späteren Entwicklung und der heutigen mundartlichen Aus- 

sprache (Kisge) kurz. zz ist in den älteren Urkunden häufiger 

als 2; es ist, wie spätere Schreibungen (z. B. 1342 Kyssyh,?) 

1377 Kiszzige) und die heutige Aussprache lehren, Spirans, 

nicht Affrikata (wenngleich eine solche manchmal in den 

Urkunden als ungenaue Schreibung begegnet). Das -ch- der 

älteren Schreibungen ist die im 9. Jahrh. herrschend ge- 
wordene Bezeichnung für die aus intervokalischem %k ver- 

schobene Spirans. Später (z. B. 1279 Kyzege) tritt g dafür 

auf. Das alte Suffix wird später in der Schriftsprache durch 
das neuere -ingen ersetzt. 

Die älteren Etymologien von K. findet man bei Schm. 3 

und 45 zusammengestellt.3) Erwähnenswert halte ich davon 
nur die aus dem Slavischen, weil sie auf die Salzquellen, 
durch die K. Weltberühmtheit erlangt hat, Bezug nimmt 

und darum in sachlicher Hinsicht sehr zu befriedigen scheint. 
Sie knüpft an slavische Wörter an, die den Begriff sauer 
bezw. brausen, wallen enthalten (z. B. russ. kismut’ 

‘säuern, versäuern', Cech. Aysnout: ‘sauer werden’, serb.- 

kroat. kosati ‘gären, wallen, sieden’, akirchsl. kysels ‘sauer’, 
sorb. kisaty ‘sauer’) und so übersetzt Vikt. Hehn (Das Salz, 

') Die meisten Stellen aus Dronke, cod. diplom. Fuldensis. 
?) Diese und die zwei nächstfolgenden Stellen aus den Monumenta 

Boica. 
°) Dazu kommt noch A. Schumm, Unterfränk. Ortsnamenb. (1901) 

S8.69f.: „Ort am Kitzenwasser“ (mhd. kiz = Kitze, Rehkalb, ic = Kollektiv- 
suffix, a—= aha Wasser). Eine dilettantische Erklärung; denn K. enthält 
nicht die Affrikata z, das ahd. Kollektivsuffix heifst -ahi, nicht -ic. 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KEULT. ZEIT. 279 

Berl. 1873, S. 51) „sauere, brausende Quelle“.!) Darüber 
weiter unten! 

Schm. vereinigt nach Ablehnung der früheren Erklärungen 
zunächst die Namen K. (Kizzicha) und Kinzig (Nebenfluls des 
Maines: a° 815 Chinzicha, 900 Kinzicha, 1158 Kintziche, und 
ein daran, in der Nähe von Schlüchtern, gelegener, später 

verschwundener Ort: a° 806 Chinzi[c)ha, ca. 850 Chinzichen, 

907 [Orig.| Kizicha, 923 in Kinzichero marcu)? und stützt 
sich dabei auf vier Urkunden, von denen zwei für K. eine 
Form mit n (a° 816 Kincihe, Dr[onke] Nr. 323; a° 820 Chin- 
zicha, Dr. Nr. 392), zwei für Kinzig eine Form ohne » (815 
Chizziche, Dr. Nr. 307; a° 907 Kizicha, Reimer Nr. 37) bieten. 

Daraus schlielst er, dals die beiden Namen in ihrem Ursprung 
identisch sind und nur verschieden sich entwickelt haben, in 

der Weise, dafs bei K. -inz- durch -iz2- „ersetzt“ wurde, 
während beim anderen Namen das » blieb. Dieser Schlufs 
ist schon deshalb hinfällig, weil er sich auf einem mangel- 
haften textkritischen Verfahren aufbaut. Schm. legt grofses 
Gewicht auf die Urkunde Dr. Nr. 323; darin kommt zwei- 

mal Kincihe vor, von denen er eines für K. hält. Allein er 

merkt gar nicht, dals diese Urkunde eine durchsichtige 
Fälschung ist, deren echte. Vorlage (vom Jahr 815 März 27) 

wir kennen (abgedruckt Wirtemb. Urk. I, 408); in dieser Vor- 

lage aber steht nur einmal Kinzzihhiu und darin haben wir 

der Stelle zufolge, die das Wort mitten unter den anderen 
aufgezählten Orten einnimmt, sicher das abgegangene Kinzig 
am gleichnamigen Flusse zu sehen. Umgekehrt denkt Schm. 

in Urkunde Dr. Nr. 307 beim Ausdruck in pago Salageuue in 
villa Chizziche an Kinzig, allein die Ortsangabe ist so un- 

bestimmt, dafs die Identifikation von Schm. zum mindesten 
unsicher, wenn nicht überhaupt falsch ist. Anders verhält 

es sich mit Dr. Nr. 653 vom Jahr 907 = Reimer Nr. 37: hier 

) Nach F.A. Balling, Die Heilquellen und Bäder zu Kissingen, 

4. Auflage, 1855, 8. 57, soll Schmeller (wo?) den Namen in Kissik + alsa 

zerlegt und sauere Quelle übersetzt haben. Hier ist alsa ganz un- 

verständlich; vielleicht ist aha zu schreiben und anzunehmen, dals Is 

schlimme Verlesung eines handschriftlichen undeutlich geschriebenen 

h ist. 
2) Die Stellen aus Reimer, Hess. Urk. II. 



280 JOSEPH SCHNETZ, 

ist unter Kizicha zweifellos Kinzicha zu verstehen. Indessen, 

da der Ort sowohl früher wie später immer mit » erscheint, 

so kann dies eine Mal nur ein Schreibfehler vorliegen; das 

Fehlen des n beweist also für den Namen des Kinzigdorfes 

gar nichts und noch weniger darf man, wie Schm. es tut 

(der nicht einmal die Affrikata z von der Spirans z(z) scharf 

zu trennen versteht [s. S. 14 seiner Schrift!]), irgend etwas 

für den Namen K. daraus folgern. So bleibt nur noch Dr. 

Nr. 392; hier tritt allerdings Chinzicha für K. auf; es kann 
nichts anderes damit gemeint sein, da der Ort mitten zwischen 

Euerdorf und Elfershausen genannt wird. Indessen kann die 

Form keine besondere Glaubwürdigkeit beanspruchen, da die 

betreffende Urkunde aus Pistorius (Rerum Germanicarum 

veteres ... scriptores, Frankfurt 1607) geschöpft ist, der die 
Eigennamen in den ihm vorliegenden Handschriften oft sehr 

ungenau und fehlerhaft wiedergegeben hat. Aber selbst wenn 

Pistorius richtig gelesen haben sollte, wird der fraglichen 

Form doch jede Bedeutung dadurch geraubt, dals K. schon 
vor 820 Chizziche heilst, so dals Chinzicha für K. nur als 

irrtümliche Schreibung (vielleicht als eine Verwechslung mit 

dem Ort an der Kinzig) aufgefalst werden kann. 

So hält also Schmidkontz’s Theorie schon vor der Text- 
kritik nicht stand, indem diese zeigt, dafs sein Material un- 
zuverlässig, ja zum Teil nachweisbar unecht oder fehlerhaft 

ist. Ganz und gar aber wird seine Hypothese durch die 

Linguistik zu Fall gebracht. Schm. glaubt nämlich, dafs in 

dem alten Namen von K. Kinz- durch Kizz- „ersetzt“ worden 
sei. Was er mit dem Wort „ersetzt“ meint (n-Ausfall? 

Assimilation?) sagt er nicht; jedenfalls aber ist ein Über- 

gang von n + Affirikata z zu Spirans zz lautlich un- 
möglich und ohne Analogie. 

Schm. begeht nun den weiteren Fehler, dals er mit K. 

und dem Flufsnamenwort Kinzig (so heilst aulser dem er- 
wähnten Nebenflufs des Mains ein bekannter Fluls im Schwarz- 
wald und ein Nebenflülschen der sich in den Main ergiefsenden 
Mümling im Odenwald) noch Qwintieha, wie a° 820 und 822 
das jetzige Dorf König!) im Odenwald «enannt wird, 

') 820 und 822 Quinticha (cod. Lauresh. III 8. 159), 9. Jahrh. Cun- 
ttche (Dr. Nr. 341), 1113 Quinteca (Orig., Simon, Gesch. d. Dynasten ... 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KEULT. ZEIT. 281 

vereinigt. Bezeichnend ist, wie er dazu kommt. Er sagt 
(32f.), Quinticha — König sei an der Mündung der (Oden- 
walder) Kinzig und habe seinen Namen von diesem Wasser, 
an dem es liege. Das ist falsch! In Wahrheit liegt König 
ca. 2,5 km südlich von der Mündung des Kinziger Baches 
am Ende des Kimbachtales. Die weitere Folge dieser durch 
Obertlächlichkeit veranlafsten Identifikation von Kinzig und 
König (aus Quinticha) ist, dafs Schm. auch K. (Kizzicha) aus 
älterem *Quinticha ableiten zu müssen glaubt. Damit setzt 
er sich mit der Grammatik in Widerspruch. Er nimmt ja 

Schwund des « nach K-Laut ohne irgendwelche Be- 
einflussung des folgenden Vokals an. Derartiges kommt 

aber erst spätalthochdeutsch vor und zwar speziell im 

alemannischen Dialekt (Braune, Ahd. Gr. $ 107 A.2); in den 
übrigen Mundarten ist ein eventueller Ausfall des « in der 
Regel von dem Übergang eines folgenden i zu u begleitet 
(wie bei Quinticha, das zu Ounticha wurde), zudem gewöhnlich 
nur in späten Quellen (Braune l. c., Schatz, Altbair. Gr. 888 b). 
Dafs im besonderen für das Flulsnamenwort Kinzig kein 

altes Qu- vorausgesetzt werden darf, geht aus der Tatsache 
hervor, dafs sowohl der Mainnebenfluls wie der Schwaırz- 
wälder Flufs nie mit Kun- anlauten.!) 

Schm. bespricht auch den Namen des Dorfes Kimbach, 

das in dem Tale gelegen ist, an dessen Ausgang König 

(= Kunticha) liegt. Unrichtig ist aber seine Behauptung, die 

Dorfbenennung müsse aus ahd. *Quwintbach hervorgegangen 

sein. In Wirklichkeit heilst der Ort a° 1424 Kuntebuch 

(Simon, l.e. Urk. Nr. 200), 1432 Kuntbuch und Küntbuch 
(Simon, Urk. Nr. 232), 1551 Kintpuch, 1602 Kympach (Simon, 
1. Teil 8. 227). -bach ist also eine sehr späte Entstellung 

zu Erbach, Urk. Nr. 1), 1323 Cuntiche (Schannat, Ülient. Fuld. Prob.), 

1349 Künnich, wie es noch jetzt im Volksmund heilst (Simon, 8. 134). 

!) Auch nicht der Kinziger Bach im Odenwald, nach dem drei Dörfer 

den Namen haben. ao 945 in pago Monahgowe ... in Cinecheru (ver- 

schrieben für Cincecheru) marca (Wenck, Hess. Landesgesch. II Nr. 21); 

a0 1408 Obernkinzige (Simon, l.c. Urk. Nr. 159), 1478 Kintzig = Mittel- 

kinzig, 1454 Nyder-Kintzig (Simon, I 8.231f.). Mit diesen Formen lälst 

sich Obernkuntbich (1445, Simon, I $.231) nicht vereinigen und muls 

irgend einen Fehler enthalten. 



282 JOSEPH SCHNEITZ, 

aus -buch; aus dem -“- vom Jahre 1432 und dem -i- der 

späteren Zeit ist zu schlielsen, dafs das Bestimmungswort 

ein i in zweiter Silbe gehabt haben mufs. Ich erkläre das 

Wort als altes *Cunti(ch)buch, d.h. das Dorf, das in dem zu 

Cuntich(a) — König gehörigen Buch(wald) liegt. Der Bach, 

der bei König mündet, heifst allerdings Kimbach wie das 
Dorf; doch mufs sein Name einen anderen Ursprung haben; 

wohl aus *Cunti(ch)bach (urkundliche Formen kenne ich nicht). 

Nachdem wir die Unhaltbarkeit der von Schm. auf- 
gestellten Namengleichungen und seinen verkehrten für Kinzig 

und Kissingen angenommenen Ansatz *Quint- kennen gelernt 

haben, können wir darauf verzichten, auf seine etymologischen 

Ausführungen über sein *qwint- einzugehen (*quint- zu schwed. 

kvända ‘zünden’, kvinsel *Zündholz’, anord. kynda *entzünden, 

anbrennen’, bayer. könten, kenten ‘brennen’, Kindofen, Kintofen 

“Brennofen’!) etc.; für ursprünglich hält er ein grammatischen 

Wechsel zeigendes Verbum *quindan, wozu ein durch Formen- 

ausgleich entstandenes *quintan gehören soll; *quind |*quint| 
— Brunn [dies zu „brennen“], Quelle). Ich bemerke nur noch, 

dafs er sich über das -z, das in dem nach seiner Ansicht 

hierhergehörigen Kinzig und anderen von ihm beigezogenen 

Namen erscheint, etwas leicht hinwegsetzt; er hilft sich damit, 

dals er dieses bei ursprünglichem quind schwer erklärbare z 

der Sonderentwicklung eines unverständlich gewordenen 
Eigennamens zuschreibt (S. 55 £.); wie schlecht diese Auskunft 
ist, ergibt sich schon daraus, dafs er eine solche Ausnahme- 

entwicklung gleich für vier Namen anzunehmen gezwungen ist. 

Auch bezüglich des Ausgangs -icha weils Schm. nichts 
Haltbares vorzubringen: er denkt an Entstellung teils aus 
ah(h)a ‘Wasser’, teils aus dem Kollektivsuffix -ahi, was beides 
unglaubwürdig ist und in so früher Zeit ohne Analogie 
dasteht. 

Wenn wir nun von neuem die in den behandelten Namen 
enthaltenen Probleme erörtern, so trennen wir König =älterem 
Quwinticha (und Kimbach) mit anlautendem Qu- von Kinzig 

‘) Dieses Kindofen sehe ich in dem von Jellinghaus (Foerstemann, 
Ortsnamen, 1,1674) gewils falsch beurteilten ON Chindhoven (ao 1178), 
jetzt Kindhofen, ein Weiler im Bez.-A. Mühldorf, Oberbayern, worin das 
h von hoven auf einem Milsverständnis beruht. 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. 283 

und Kissingen, für die nach unseren Darlegungen älteres X- 
anzunehmen ist. 

Quinticha begreift sich sehr einfach als *Quintiaca 1) 
(zum Personennamen Quintius) und ist als einstige kelto- 
romanische Ansiedlung zu betrachten; ich möchte vermuten, 
dafs hier die alte welsche Bevölkerung auch nach der Er- 
oberung des Landes durch die Germanen sitzen blieb und 

sich längere Zeit behauptete, wodurch sich unschwer erklären 

würde, warum in dem Namen die hochdeutsche Verschiebung 
von ? zu z unterblieb. 

Kinzig (Chinzicha) lälst sich auf *Kintika zurückführen. 
Den kelt. Stamm kant- (z. B. in gall. Cantobennicus), der an- 

geblich „weils, glänzend“ bedeutet, darin sehen zu wollen,?) 

geht schon wegen des Vokales nicht. Der Heranziehung von 

xevreivd) — „stechen“ steht die Bedeutung und der Mangel 

einer echt kelt. Entsprechung im Wege. Ich weils nichts 

anderes zur Erklärung beizubringen als ir. eei-, gall. eintu- 

‘zuerst’. Man erwartet dann freilich « als vorsuffixalen Vokal, 

doch Kann auf analogischem Wege für -wka das häufigere 
-ıka eingetreten sein. Zur k-Ableitung von einem Wort mit 

superlativischem Sinn vergleiche z. B. ky. pendefig < *gqtenno- 
tmmikjo- ‘Häuptling’ (Peders., Gramm. 1,492). Wie *Cintu- 
figernos > Schott. Kentegernus ‘erster Herr’ bedeutet, so hielse 

*Cintica ‘erster, wichtigster (Fluls im Gebiet eines Stammes 

oder einer bestimmten Gegend)’. Bei der kleinen Odenwalder 

Kinzig scheint diese Bedeutung im Gegensatz zu den beiden 

anderen Kinzigflüssen nicht zu passen, aber hier könnte eine 

Übertragung vorliegen, wie sie ja nicht selten bei Flulsnamen 

vorkommt. 
Kissingen = Chizzicha vermag ich aus dem Germa- 

nischen nicht zu deuten,*) dagegen lälst es sich als laut- 

!) Quintiacum finde ich bereits bei Windhaus, Führer durch den 

Odenwald S. 118 angesetzt. 
2) Buck, Oberdeutsches Flurnamenbuch S. 130. 
3) Kellner, ON des Kreises Hanau (1871) 8. 27. 

+) Man könnte höchstens an die mittels k-Ableitung gebildete Kose- 

form eines männlichen PN denken, aber ein Kizzo (mit spirantischem z!) 

ist unbekannt und das Maskulin verlangt die Endung -icho. Zudem wäre 

der Gebrauch eines reinen PN als ON sehr auffällig. 



284 JOSEPH SCHNEITZ, 

gerechte Entwicklung aus *Kit-iäca verstehen. Da dıe -Acus- 

Namen in ihrer ganz überwiegenden Mehrheit, nach Ansicht 

mancher sogar durchweg mit PN zusammengesetzt sind, haben 

wir auch in Xit- einen PN zu sehen. Ein Name COitus ist 

aus den Ableitungen Oitata und Citulia zu erschlielsen und 

scheint auch in CIL III, 3943 (Ci[t]us) vorzuliegen. Vielleicht 
ist mit Kissingen Cisai-St.-Aubin (älter Ciseium, Cyseium) im 

Dep. Orne identisch, doch läfst sich dies nicht mit voller Be- 
stimmtheit sagen, da der Name bei dem Mangel ganz früher 

Formen auch auf Orsiacum (Cisius CIL X, 8056, 92) zurück- 

geführt werden kann. 
Man wird gegen diese Etymologie einwenden können, 

dafs ein kelt. ON jenseits des Limes sehr befremdet. Das ist 

unzweifelhaft richtig, aber immerhin nicht so auffällig als 

wenn Much (Hoops, Reallex. d. germ. Altertumsk. III S. 26) 
Eisenach in Thüringen (ahd. Isinacha, Ysenache) als Keltisch 
anspricht. Wir brauchen die Gründung Kissingens gar nicht 

in die frühe Zeit vor der Einwanderung der Germanen in 

die Saalegegend zu verlegen. Während der Römerherrschaft 

rechts des Rheines hat ja keltoromanischer Einfluls gewils 
auch über die Reichsgrenze gereicht; nichts hindert an- 

zunehmen, dafs in friedlichen Zeiten zerstreute Nieder- 

lassungen von „Walchen“, wie sie die Germanen nannten, 
auch in Gebieten erfolgten, die von den Römern nicht be- 

setzt waren. Schon Behaghel hat (Gesch. d. deutschen 
Sprache3 [1911] S. 12) eine Walchensiedelung in Unterfranken, 
noch entfernter als K., — unter Vorbehalt — vermutet: in 

Walchenfeld, Bez. A. Königshofen.‘) Willy Kaspers, Die 
-acum-ON des Rheinlandes S.20f., leugnet zwar nicht die 
Existenz (vereinzelter) keltischer ON überhaupt rechts des 
Rheines und des Limes, bestreitet aber im Gegensatz zu 
Cramer, dafs dort acum-Namen vorkommen. Die Etymologie 
wird darüber entscheiden müssen, ob er ganz im Recht ist. 

Lehnt man die Herleitung aus dem Keltischen als zu 
kühn ab, so dürfte nur noch eine Erklärung aus dem 

!) Freilich scheint es mir zweifelhaft, ob der Name wirklich etwas 
mit den Welschen zu tun hat, da er im Lehenbuch des Bischofs Andreas 
von Würzburg (geschrieben 1303 ff.) Walkenvelt lautet. Es könnte auch 
ein PN darin stecken, 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. 285 a 

Slavischen in Frage kommen. Und hier wäre an die oben 
S. 278 zitierten Wörter anzuknüpfen, mit denen man den 
Namen Kissingen in Verbindung gebracht hat, ohne indessen 
eine sprachliche Rechtfertigung zu versuchen. Eine solche 
ist aber tatsächlich nicht leicht zu geben, ja die Deutung 

Schmeller’s und Hehn’s macht zunächst den Eindruck, als ob 
sie unhaltbar wäre. Die einschlägigen slavischen Wörter 
gehen nämlich auf die Wurzel *gat-s- zurück (Berneker, Slav. 

WB. S. 678), woraus /kys- entstand; weil aber dieses kys- erst 
in späten Jahrhunderten, und da nicht einmal in allen 

slavischen Sprachen sich in Ais- gewandelt hat, scheint es 

dem ON Kissingen, der von Anfang an i nach K- zeigt, un- 

möglich zugrunde gelegt werden zu können. Vielleicht be- 

greift sich aber doch die Form Kizs- als Abkömmling eines 
slav. Kys- unter der Annahme von Lautsubstitutionen: 
Ein ö-Laut entwickelte sich im Deutschen (als Umlaut von «) 

verhältnismälsig erst spät (ist erst im späteren Ahd. in Spuren 
nachzuweisen: Braune, Ahd. Gr. $ 32 A.4); es ist daher 

denkbar, dals die Deutschen das slav. y durch i ersetzten; 
freilich überrascht, da y urslav. lang war, in Anbetracht der 
frühen Zeit der Übernahme des ON die Kürze des i. Da- 
gegen ist der Ersatz des slav. s durch die Spirans zz wohl 

verständlich: der slav. stimmlosen Fortis s stand die deutsche 
harte Spirans z(z) näher als das deutsche s, das bis zum 
14. Jahrh. ein s-ähnlicher Laut war) (vgl. Braune, l.c. $ 168). 
-icha ist auf dem Boden der slavischen Deutung als das alte 
slavische, besonders in Flulsnamen beliebte, Suffix -ika (mit 
palatalem %) zu erklären, das in der altkirchenslavischen 
Literatur statt % durchweg schon -c- (= ts) zeigt, in öster- 

reichischen Flulsnamen aber noch mit % erhalten ist (Lessiak. 
Germ. Rom. Monatsschrift 1910 8.287) und diesen nach zu 
schliefsen vielleicht erst im 8. Jahrh. in -ica überging. Ist 
diese Erklärung von -icha richtig, dann hätte slav. k die Ver- 
schiebung zu hochdeutsch ch mitgemacht, ebenso wie ver- 
schiedene österreichische Flulsnamen. Da diese Verschiebung 

bereits vor der Zeit der ältesten Denkmäler abgeschlossen 

1) Zu z(z) für slav.s vergleiche Primizlastorf ao 1111, zum slav. PN 

Premyslaw; Lazzenstorf a0 1343, jetzt Lassersdorf (beide in Oberösterreich; 

E. Schwarz in: Bayer. Hefte für Volkskunde IX, 89). 

ZER XV, pP: 



286 JOSEPH SCHNETZ, 

war, dürfte unser Ort nicht später als im 6. oder 7. Jahrh. 

seinen slavischen Namen erhalten haben. Dieser würde als 

eine Ableitung vom Stamme Akys- etwa in der von Schmeller 

und Hehn angegebenen Weise zu übersetzen sein. Ist also 

eine slavische Ableitung nicht ausgeschlossen, so ist doch 

zu bedenken, dafs eine so weit nach Westen vorge- 

schobene slavische Siedelung (wohl von „Main- oder Rednitz- 

wenden“) vom historischen Standpunkt aus immerhin merk- 

würdig wäre. 

8. Die mit -zeum gebildeten Ortsnamen in Bayern. 

Ich berücksichtige zuerst die durch die antike Über- 

lieferung bekannten Orte. Von diesen beruhen Septemiaci 

T(ab.) P(eut.), wenn es überhaupt in Bayern (man vermutete 

u.a. bei Marktoffingen, BA Nördlingen) und nicht vielmehr 

in Württemberg, etwa zwischen Wössingen und Sechtenhausen 

an der Secht,!) zu suchen ist, ferner wahrscheinlich Cassil- 

acum Not. dign. oc. 35,19 bei Memmingen auf lateinischen 

PN. Jenes ist eine deutliche Ableitung von dem lat. Septe- 
mius, dieses hat wegen des Doppel-s kaum etwas mit dem 

*Kasilos, Gen. Kasiloi, auf einer Goldmünze der Salasser oder 

mit Casillus CIL III, 4743 zu tun, sondern gehört zu Cassilius 

CIL XL, 1714, ein Name, der wohl von lat. Cassius weiter- 
gebildet ist.2) Beispiele von der Verwendung dieses PN in 

Frankreich bei Kaspers, Etym. Unters. über die mit -äcum .... 

gebildeten nordfranz. Ortsnamen, 1918, S. 46. — Die anderen 

‘) v. Hertlein, Festschr. Stuttgart 1912 8. 72 möchte Sectemiaci her- 
stellen. Aufserst fraglich. 

2) In die Gruppe dieser teils mit einem, teils mit zwei s auftretenden 
Namen reihe ich auch den bisher rätselhaft gebliebenen und bei Kaspers, 

Die -äcum-Ortsnamen des Rheinlandes, 1921, fehlenden ON Casloaca 

ao 762 — Casleuca a0 772, jetzt Kesslingen b. Brück, Kr. Adenau. Das 

o bezw. u in dem Namen scheint mir auf das einstige Vorhandensein 
eines « hinzuweisen. Ich glaube von einer Ableitung auf -avos, wie 
solche in keltoromanischer Zeit nicht gerade selten waren, ausgehen 
und einen PN *Cas(s)il-avo-s ansetzen zu müssen. Aus dem überlangen 
*Cas(s)ilavo-aca entstand in ganz natürlicher Weise *Caslauäca (vgl. 
Domnilaus aus *Domnilavo-s), was teils zu *Casl[a]uaca > Casloaca, 
teils zu *Caslau[a]ea > *Caslouca (Färbung durch «!) > Casleuca führte. 



SÜDDEUTSCHE ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KEULT. ZEIT. 987 

(alt überlieferten!) ON sind von keltischen PN abgeleitet. 
Ich gehe bei ihrer Aufzählung von den zugrunde liegenden 
PN aus. 

ABUDIUS. 4Bovdıazor Ptol., Auodiaco u. Abodiaco TP, 
Abuzaco Itin. Anton., jetzt Epfach am Lech, BA Schongau. 

*COVELIUS, in Coveliacas TP, zwischen Epfach und 
Partenkirchen. Der ON hat natürlich nichts mit dem Berg- 
namen Kofel zu tun. Wie *Covelius deutet auch *Covinius 
(zu erschliefsen aus Couvigny, Dep. Calvados), auf einen zu- 
grunde liegenden PN Covius (wahrscheinlich enthalten in ON 

Couvey, Dep. Meurthe-et-Moselle; vgl. auch Coviacense castrum 
bei Holder). Das Vorkommen dieser Namensippe speziell auf 

keltoromanischem Boden macht es wahrscheinlich, dafs es 

neben dem etruskisch-lat. Covius (Schulze, Eigennamen 155 

und 168) auch einen gleichlautenden keltischen gegeben hat. 
*ICINIUS in Ieiniaco TP; wurde gern, auch von Kaspers, 

l.c. 258 A. 2, mit Itzing, BA Donauwörth, identifiziert, was 

sprachlich falsch ist, da zu der Zeit, als die Römer den 

rätischen Limes aufgaben und sich zur Donau zurückzogen, 
d.i. ca. 233, ce noch nicht den Lautwert z hatte; vielleicht 

bei Theilenhofen, BA Gunzenhausen, zu suchen. Der PN ist 
eine Weiterbildung von /cius, das Holder als Variante des 

echt kelt. Iccius ansieht. 
VIGIUS? Zwischen Augsburg und Vemania (dieses wohl = 

Burkwang, 2 km westlich Isny, OA Wangen, Württemberg) 

verzeichnet die Tab. Peut. Viaca. Wenn kein Fehler der 

Überlieferung vorliegt (manche identifizieren den Namen mit 
dem von Ptol. 2, 13,3 erwähnten Viana), so möchte ich Viaca 

als die vulgärlateinische Form eines ursprünglichen Vigiaca 

ansehen (über -igi- zu -i- s. z. B. Schuchardt, Vokalismus des 
Vulgärlateins II, 508f.); vgl. Vigy in Lothringen aus Vigi- 

acum a° 691. 
Für eine sehr zweifelhafte Form halte ich Bedaxor (von 

Ptol. 2, 13,3 als Ort in Norikum angeführt), da das Itin. Anton. 

dreimal Bidaio, die Tab. Peut. Bedaio (jetzt Seebruck, BA 

Traunstein) hat und dieses -ai- auch durch den mehrmals 

inschriftlich überlieferten Namen des in der dortigen Gegend 

verehrten Gottes Bedaius (nach den Ausführungen von 

Maver, Einflufs d. vorchristl. Kulte auf d. Toponomastik 



288 93. SCHNETZ, SÜDD. ORTS- U. FLUSSNAMEN AUS KELT. ZEIT. 

Frankreichs I S.7f£., wohl soviel als „Gott von Bedaium“) 

sicher gestellt wird. 
Aus später überlieferten Namensformen können noch 

zwei -äcum-Orte (unter Nichtbeachtung ganz unsicherer 

Namen) erschlossen werden. 
ALBIUS !(@PASKkoRL Die init 2 ame rend: 

südfranz. Ortsnamen S. 49 und Kaspers 19f). Auf ein 
* Albiaca führe ich Alpicha a° 808 (p aus b ist altbayerisch!), 
jetzt Albaching, BA Wasserburg, zurück. Man vermutet 

eine Römerstralse, die von Rosenheim in nördlicher Richtung 
in die Gegend von Landshut führte; an ihr oder in ihrer 

Nähe mülste Alpicha gewesen sein. 

SIMILIUS (Skok 135; Kaspers 165). Als *Similiaca 

deutete ich ZCOP 13, 369 Simplicha a° 890, jetzt Simmling, 
‘BA Deggendorf. 

München. JOSEPH SCHNETZ. 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

Maighread Ni C. Dobs (M. E.Dobbs), Sidelights on the 
Täin Age and other Stories. Dundalk 1917 (Wm. Tempest). 

86 8.80. 2. 6d. 

Verschiedene Studien zur ältesten Geschichte Irlands, die auch als 

Materialsammlungen recht nützlich sind, sind hier zu einem Buche ver- 

einigt. Die ersten beiden Aufsätze behandeln die Stammgeschichte der 
Erainn und bringen alle erreichbaren Belege über die Clanna Dedad und 

Coemgen Conganchness, darunter auch interessante Stellen aus Mac Firbis, 

wobei nur zu bedauern ist, dals die Transskription der Vf. einige Mängel 

aufweist. Das beigebrachte Material scheint die von mir aufgestellte 

Theorie über die ursprüngliche Heimat der Erainn in Ulster noch zu be- 
stätigen; Frl. Dobbs macht mich auch darauf aufmerksam, dals Caher Conree 

in Kerry nicht die geringsten Spuren ehemaliger Befestigung zeigt, was 
sich durch die erst später erfolgte Verlegung des Sitzes von Cü Röi an 
diese Stelle ohne weiteres erklärt; auch die rasende Fahrt der trunkenen 

Ulter (in Mesce Ulad) würde bei dem Endziel Ballymena (nur 26 Meilen) 
weitaus verständlicher erscheinen. Ein weiterer Aufsatz vereinigt alle 

Nachrichten über Celtchair Mac Uithechair, dann wird gezeigt, dals Eochu 
Mae Luchta ursprünglich Herrscher von Nord-Munster war, und auf die 

Sammlung der Belegstellen über die Sagengestalten der verschiedenen 

Etars folgt eine gelungene literarische Studie über Cöir Anmann, in der 

ausgeführt wird, dals dieser Text ursprünglich um 700 in Munster ent- 
stand, im 9. Jahrh. durch einen Anhänger der Ui Neill fortgesetzt, infolge 

der Wikingereinfälle unvollendet gelassen wurde und dann im 12. Jahrh. 

in Connaught eine erweiterte neue Bearbeitung erfuhr; aus dieser stammt 

die kürzere alphabetische Rezension. Wichtig ist auch der Nachweis, dals 

die längere Rezension nicht chronologisch, sondern streng nach genea- 

logischen Grundsätzen angeordnet war. Die beiden letzten Aufsätze sind 

unserer Zeitschrift entnommen (VIII, 278f. und 339f.). 

Aine de Paor (Anny Power). The Common Authorship of 

the LL versions of Tain Bö Cuailgne, Mesca Ulad, and 

Cath Ruis na Righ. Auszng aus der Doktor-Diss. Bonn 

1921 (C. Georgi). 168. 8°. 

Die Verfasserin hat in dieser Arbeit einen Gedanken ihres Lehrers 

Thurneysen ausgeführt und durch genaue Beobachtung und Vergleichung 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 1u.2. 19 



290 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

des literarischen Stiles des Redaktors der LL Version der Täin mit dem 

der gleichen Version von Cath Ruis na Righ und Mesca Ulad, die be- 

sonders durch den fragmentarischen Zustand des letzteren Textes erschwert 

war, den Beweis geliefert, dafs alle drei Texte auf den gleichen Redaktor 

zurückgehen müssen. 

Sigmund Feist, Indogermanen und Germanen. 2. vermehrte 

Auflage. Halle a. S. 1919 (M. Niemeyer), 1058. 8°. 

5,25 M. 
Der Vf. vertritt hier mit Energie seine schon von früher her be- 

kannte These vom nichtidg. Ursprung der Germanen. Diese hätten viel- 
mehr erst durch ein untergegangenes idg. Volk, das wiederum sprachlich 

von einer alpinen Bevölkerung stark beeinflulst gewesen sei, idg. Sprache 

und Kultur erhalten. Die näheren Ausführungen des Vf. bringen vieles 
Interessante zur idg. Altertumskunde und Urgeschichte; so versucht er 

den Nachweis, dals die Indogermanen in ihren Stammsitzen das Meer 

nicht gekannt hätten, dals ihre Rasse keinesfalls unvermischt und ein- 

heitlich gewesen sei und dals die nachweisliche grolse Bedeutung des 

Pferdes für das idg. Urvolk aus zoologischen Gründen eine mittel- und 
nordeuropäische Urheimat ausschlie/se und deutlich nach Osteuropa und 

Zentralasien weise; eben dorthin weise das Vaterrecht und die nahen Be- 

ziehungen zum Finnisch-Ugrischen. Den Gedanken, dals die Germanen 

durch die Kelten „indogermanisiert“ worden seien, hat der Vf. mit Recht 

völlig aufgegeben. Die Beziehungen zum Keltischen nehmen aber in 

seiner Schrift naturgemäls einen wichtigen Platz ein und machen sie 
daher auch für den Keltologen lesenswert; wie bei den meisten Indo- 
germanisten sind aber anch hier einige Irrtümer zu beanstanden: Die 

Bemerkung auf S. 34, wonach von den idg. aspirierten Medien 5 schon im 

Urkeltischen, d und g z. T. im Uririschen spirantisch gesprochen worden 

wären, ist falsch: die spirantische Aussprache der Medien des Irischen 

hängt nur von der intervokalischen Stellung ab, ohne Rücksicht auf deren 

idg. Herkunft; ob Urkeltisch die idg. aspirierten Medien einstmals alle 

spirantisch gesprochen wurden, wie Walde wahrscheinlich gemacht hat, 

ist eine andere Frage. Die Gegenüberstellung (S. 37) von kelt. novios 

(älter nevios!) und eymr. newydd (irrig newyad!) ist verfehlt, da newydd 

erst durch Umlaut aus novijos entstanden ist. Ebenso ist es unrichtig, 
dals das Suffix -tüti- nur Lateinisch und Germanisch sei (8. 88); es ist 
im Keltischen sehr häufig belegt. 8.40 lies: fid-ne(i)med. Die beliebte 
Zusammenstellung von air. liaig und got. lekeis ‘Arzt’ (8. 41) ist lautlich 

unhaltbar. 8.59 lies: Fergus mac Roig, statt Chrutni lies Cruithni 

(= Pikten). Ir. glain ‘Glas’ (S. 61) hat mit glass *bläulich’ nichts zu tun. 

Die erste Beigabe über den Namen „Germani“ ist völlig verfehlt und 

durch Much (s. oben XIII, 393) schlagend widerlegt worden; der Name ist 
gewils nicht keltisch, sondern germanisch. In der Beigabe über die 
Tocharer versucht er den Nachweis, dafs ihr Herrscherstamm, die Arsi schon 
im 2. Jahrh. v. Chr. als Jüe-t$i an der Westgrenze Chinas bezeugt seien. 
Wenn er aber daraus den Schlufs zieht, von einer europäischen Herkunft 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 291 

der Tocharer könne keine Rede sein, und die Lösung des Indogermanen- 
problems sei nur auf dem Boden Innerasiens zu suchen, so ist dieser 
Schlufs sichtlich falsch, da ich seither (Mitteilg. des Instit. für Osten u. 
Orient in Wien, Bd. III) die europäische Herkunft der Tocharer und ihre 
Zugehörigkeit zu den Thrako-Phrygern wahrscheinlich gemacht zu haben 
glaube. 

Die Hauptthese seines Buches, dafs die Indogermanisierung der 
Germanen durch Einfluls eines untergegangenen Volkes, das mit alpinen 
Elementen (denen auch die Lautverschiebungen und die Anfangsbetonung 
zu verdanken seien) durchsetzt gewesen sei, erfolgt sei, scheitert aber 

daran, dals man sich in vorliterarischer Zeit einen solchen Einfluss ohne 

starke Einwanderung nicht vorstellen kann, und dafs für eine solche nicht 

die geringsten Anhaltspunkte vorliegen. Ob nicht des Rätsels Lösung bei 
einer blonden, nichtidg. Cro-Magnon-Rasse (oben XIII, 394) liegt? 

Wilhelm Kaspers, Etymologische Untersuchungen über die 

mit -äcum, -änum, -ascum und -uscum gebildeten nord- 

französischen Ortsnamen. Halle a. S. (M. Niemeyer). 
VII, 34338. 8°. 30M. 

Eine äulserst gewissenhafte und sorgfältige Arbeit, die jeden ein- 

zelnen Ortsnamen in seiner Entwicklung bis zur Neuzeit verfolgt und 

dabei manche Ergänzungen und Verbesserungen zu Holders Sammlung 

beibringt. Der Vf. stellt fest, dals -anum in Ortsnamen im Norden über- 
haupt nieht vorkommt und dals -Zcum als ersten Bestandteil nur Personen- 

namen enthält, woraus folgt, dals dieses Suffix das Besitzverhältnis des 

Besitzers zu seinem Eigentum zur Geltuug brachte; es tritt an lateinische, 

keltische und germanische Namen an, in letzterem Falle wird es sich aber 

nur um Besitzungen germanischer Veteranen handeln, die im römischen 

Heere vor der fränkischen Landnahme dienten. Interessant sind auch die 
gegenseitigen Beeinflussungen von -(i)äcum und deutsch -inghem, -ingen. 
Der einzige Vorwurf, den man dem Vf. machen muls, ist der, dals er 

Holders keltische Etymologien, die oft falsch sind, kritiklos übernommen 

hat. Ein ejigenartiger Irrtum ist ihm dabei $ 492 unterlaufen, wo 

*Arpagius „vielleicht zu arp-, arpa ‘dunkel’* gestellt wird. Ein Wort 

arpa ‘dunkel’ hat aber nie existiert und bei Holder (I, 219) steht nur 

„zu arpa ‘dunkel’?“, was deutlich ein Druckfehler ist statt „zu arpa (?); 

dunkel“. $ 522 lies kelt. *dvenos statt *duonus. 8 607 Danius kann 
nicht ein nichtexistierendes danno- ‘audax’ enthalten. $ 608 Darius 

gehört zum ir. PN Däfi)re. 8 652 urkelt. Glastincü existiert nicht, sondern 

nur ein kompos. Glasti + kon. 

Andere Irrtümer sind: 8459 Abundius ist nicht keltisch. $ 537 lies 

Bügius (Druckfehler). $ 565 Caunus wird eher Allegro-Form zu Cavannus 

sein, wie $ 565 Caurus für Cavarus. $ 654 ist die Grundform Gurdo. 

8684 Laurus wird Allegro-Form zu Laverus, Lavarus sein; ein gall. 

*Louros ist undenkbar. $ 738, 739 Pugius, Puttacum sind nicht Keltisch, 

da hier ein pu- lautlich unmöglich ist. $ 763 lies CUNOPENNIUS. 

1gE 



292 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

8810: Die Grundform ist Turnos; « erscheint oft als o, der umgekehrte 

Fall ist sehr selten. 

Wilhelm Kaspers, Die -acum-Ortsnamen des Rheinlandes. 

Halle a. S. 1918 (M. Niemeyer). VI, 418. 8°. 

Hier wird mit viel Glück eine siedlungsgeschichtliche Einreihung 

der -acum-Namen des Rheinlandes versucht. Dabei ergibt sich, dals diese 

Namen Bezeichnungen für keltische Einzelsiedlungen und rechtsrheinisch 

nur innerhalb des Limes anzutreffen sind; erst während der Römer- 

herrschaft sind die (jetzt noch bestehenden) -acum-Orte des Rheinlandes 

zu gröfseren Ansiedlungen geworden, vor allem infolge ihrer Lage an 

den Römerstrafsen. Die -ingen, -weiler und -hofen-Orte der Rheinprovinz 

sind sprachlich meist rein deutsche Bildungen, doch setzen sie oft siedlungs- 

geschichtlich vorgermanische Ansiedlungen fort. Auch diese Arbeit des 

Vf. zeichnet sich durch die oben erwähnten Vorzüge aus. 824 Burginus 
ist nicht keltisch. 865 Lubarus ist wohl germanisch (vgl. Much, Der 

Name Germanen, S.30). 883 Pescennius ist nicht keltisch. $114 zu 
Colladius wird ir. Collait verglichen, dessen Suffix jedoch ganz ver- 

schieden ist. 

Hermann Güntert, Kalypso. Bedeutungsgeschichtliche 

Untersuchungen auf dem Gebiet der indogermanischen 
Sprachen. Halle a. S. 1919 (M. Niemeyer). XV, 306 8. 
8%, 27 M., geb. 33 M. 

Die von Meringer eingeführte Methode in der Sprachwissenschaft, 

die historische Bedeutungslehre neben der lautlichen Seite entsprechend 
zu berücksichtigen und die von ihm und seiner Schule bisher ausschliefslich 

bei Sachen angewandt worden war, wird hier zum ersten Male bei Er- 

forschung der geistigen Schöpfungen und Vorstellungen in Anwendung 

gebracht, und zwar bei dem Problem, den Bedeutungswandel von „ver- 

bergen, verhüllen“ zu „töten“, von „verborgen, verhüllt werden“ zu 

„sterben“ darzustellen, ein Problem, dals unlösbar verknüpft schien mit 

einer homerischen Frage, nämlich der nach dem Weseu der Nymphe 

Kalypso und der Stellung dieser Episode im Gefüge der Odyssee. G. weist 

nach, dals x«@Avunto nicht nur in griechischer, sondern schon in idg. Zeit 
vom Bestatten der Toten gebraucht wurde, und dafs der Sinn „in der 

Erde verbergen“ älter ist als der allgemeinere „verhüllen“, dals von der- 
selben Wurzel kel- „in der Erde verbergen“ idg. und voridg. * Koljo- 
‘Todesdämon’, aisl. Hel, Frau Holle und die altgerm. Aludana, sowie die 
Huldren, „die Verhüllten“ abzuleiten seien. Der gleiche Bedeutungs- 
wandel lasse sich bei synonymen Wurzeln, so in lat. Lärva, Lares, griech. 
Anto, lat. Latona (zu lat. lateo), in lat. Consus (zu condeo), in Orcus (zu 
arceo), in germ. Hagen, nhd. Hexe (zu hegen), in ai. Yamah ‘Tod’ (zu 
ydechati) und norw. gjeger ‘Hexe’ (zu ai. gühati) nachweisen. 

Er zeigt also, dafs Kalypso eine alte Todesgöttin und keine Er- 
findung des Dichters ist, nichts als eine „Hypostase“ der Apgosirn uskante, 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 293 

und dafs, wie bei Freya, Frau Holle und Frau Venus die Todesgottheit 
oft als Liebesgöttin und umgekehrt aufgefafst wird. 

Der Hauptthese schliefsen sich drei Beilagen an. In der ersten wird 
die Bedeutungsentwicklung von oluos „Weg, Bahn, Streifen“ zu „Lied- 
weise, Lied“ nachgewiesen, in der zweiten der Glaube an den Seelen- 
schmetterling und andere als Dämonen gefalste Insekten bei den ver- 
schiedenen idg. Völker verfolgt und schliefslich die Entwicklung der 
Schicksalsgottheiten (Parze, Fätum), zu gütigen, lichten Feen dargestellt. 

G.s Buch ist für den Philologen und Sagenforscher gleich bedeutsam, 
als eine der wenigen Arbeiten, die die exakte sprachwissenschaftliche 
Methode auf sagengeschichtliche Probleme angewandt haben. Alle idg. 

Völker werden zum Vergleich herangezogen und die Fülle der hoch- 

interessanten Probleme, die dabei angeschnitten werden, ist fast un- 

übersehbar. Sie auch nur im Ausschnitt vorzuführen, ginge über den 

Rahmen dieser Besprechung hinaus. Nur die sprachliche Behandlung des 

Keltischen läfst zu wünschen übrig. 8.35 lies: luwid ar chel. 8.69 lies: 
Mor(r)igain; der Name erscheint noch heute im Volksmunde als Morra 

(mit kurzem 0). 8.87: Der Name der ir. Side ‘Feen’ kann nicht auf 

*sveidjo- zurückgeführt und mit lit. svid« ‘glänzen’ zusammengebracht 

werden. Erstens hätte urkelt. *sveidjo- altirisch Se(i)de ergeben. Ferner 

kommt das Wort in air. Zeit nur in der Bedeutung „Wohnsitz der Elfen“ 

vor, z.B. in des Side ‘Elfen’ — „Volk, Bewohner des Sid“. Sid geht 
also auf idg. *sedos zurück und gehört gewils zu lat. sedes usw. 8.88: 

Ein ir. Wort banside ‘weilse Side’ gibt es nicht, der erste Bestandteil ge- 
hört zu ben, neuir. bean ‘Frau’; aus älterer Zeit kenne ich nur das 

Wort ban-sidech ‘fairy roman’ (Rawl. B 502,136a41; LL23b). 8.119: 

Gallisch dusius ‘Dämon’ ist (Schuchardt, Rey. Int. d. Et. Basques 1914, 

8.15) ins Baskische (tusuri ‘Teufel’) gedrungen und im engad. dischöl 
‘Alp’, lothr. dusien erhalten, also wohl auch im Germ. Lehnwort. S. 146, 
Z.2 lies Tir na n-ög. Über die Fomori vgl. Thurneysen, Die air. Helden- 

sage, S.64. Die Bedeutung „die Unterseeischen“ ist jedenfalls unrichtig. 
S. 151 lies Mag Mell. S.226 Anm. 4 lies anam De, feileacdn, dalan De, 

peidhleacdan. 8.236: Air. derg-nat ‘Floh’ heilst „die kleine Rote“ und 
hat nichts mit „Zwerg“ zu tun. Aber auch sonst schielst der Vf. in 

stürmischem Angriff manchmal über sein Ziel hinaus in die Irre. So 
scheinen mir viele der S. 45 f. angeführten idg.-finno-ugrischen Gleichungen 
nicht unbedenklich. Es heifst z. B. S. 49, dals ungar. jeg, ostjak. jevk usw. 

‘Eis’ mit idg. *eg- (ir. aig, aisl. jaki usw.) eine gemeinsame Grundform 

aufweise. Ein flüchtiger Blick in Szinnyei’s Finnisch-ugrische Sprach- 

wissenschaft (8.43) zeigt jedoch, dals eine finno-ugrische Grundform jer 

anzusetzen ist, usw. Ohne Rekonstruktion solcher Urformen wird man 

sich nicht an derartige Probleme heranwagen dürfen. Eine mangelnde 

Vertrautheit mit der vergleichenden Mythenforschung zeigt die Bemerkung 

auf S. 67, die die Blindheit des Hoör und die Einäugigkeit Odins auf rein 

sprachliche Weise zu deuten versucht. Blindheit und Einäugigkeit ‚sind 

jedoch für diese Mythengestalten so wesentlich, dafs eine solche mechanische 

Erklärung gewifs falsch ist. Dafs der hohle Rücken und die verwesende 



294 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

Kehrseite gewisser Dämonen (8. 72£.) ursprünglich die verwesende Leiche 

selbst darstellten, halte ich ebenfalls für unrichtig. Bekanntlich beginnt 

die Verwesung vorn am Bauche und von einem hohlen Rücken der Leichen 

kann man ebenfalls nicht reden. 

Im allgemeinen läfst sich sagen, dafs der Vf. mit viel zu grolser 

Zuversicht und Bestimmtheit vorgeht und im flüchtigen Leser leicht ein 

allzu grofses Vertrauen in seine Ausführungen hervorzurufen droht. Es 

ist natürlich, dafs er bei der Verfolgung seines Themas leicht dazu ge- 

raten konnte, auch manchmal dort Todesdämonen zu vermuten, wo sie 

ursprünglich nicht vorhanden waren. So wenn er S.85 gerade die gute 

Traumfrau Gisli’s mit Hel identifiziert, obgleich die Unrichtigkeit seiner 

Behauptung gerade aus den vor den von ihm zitierten Strophen liegenden 

Zeilen deutlich hervorgeht. Ebensowenig lälst sich daraus, dals Vrtra die 

Wasser und{Wolkenkühe im Felsen „verhüllt“, doch keine Folgerung auf 

seine Identität mit Kalypso ziehen. 

Auch schöpft der Vf. nicht immer direkt aus den Quellen, wie der 

Schein vermuten lielse; wenn z.B. S.80 Anm.2 Baldrs draumar zitiert 

wird und es gleich darauf heilst, dals „ein Metbecher der Hel auch 

Vegtamskvida 7 genannt“ werde, so können beide Zitate unmöglich den 

Quellen entnommen sein, da Baldrs draumar und die Vegtamskvida be- 

kanntlich identisch sind.!) 

The Celtic Who’s Who. Names and Adresses of Workers 

who contribute to Celtic Literature, Music or other 

Cultural Activities. Kirkcaldy 1921 (Fifeshire Adver- 
tiser). 1718. 8° 

Dies ist der erste Versuch, ein Adrefsbuch aller bedeutenden Autoren 

und Künstler auf keltischem Gebiete zusammen zu stellen, eine Arbeit, 
deren Nützlichkeit bei den oft weit hin verstreuten Mitarbeitern auf 

diesem Gebiete ohne weiteres einleuchtet. Jeder Freund der keltischen 
Nationen sollte dieses Büchlein besitzen und es zeigt auch dem Aulsen- 

stehenden, wie grols die Zahl der Mitarbeiter auf diesem Gebiete ist und 
gibt ein gutes Bild von der Bedeutung der keltischen Kultur. Wenn 
man eine Reihe bedeutender Namen aus Irland schmerzlich vermilst, so 
liegt die Ursache in den unglücklichen politischen Verhältnissen der Jahre 

1920/21; hoffentlich wird die Versäumnis in der nächsten Auflage nach- 
geholt werden. 8.120 lies: O’Conaire. 8.132, Z. 28 lies: Revue Celtique 

vol. 33; Zeitschrift £. celt. Philologie vols. 8, 9, 10, 11, 12, 18. 8.133, Z. 20 
lies: Declan. 

Alf Sommerfelt, De en Italo-Celtique. Christiania 1920 
(Jacob Dybwad). XII, 2958. 40, 
Der Vf., der uns bereits durch seine grammatischen Arbeiten in der 

Rey. Celt. bekannt ist, tritt hier zum ersten Male mit einem grölseren 

!) Auf die letzten beiden Stellen machte mich Yolf- ee N e mich erst Herr Dr. Wolf 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 295 

Werke an die Offentlichkeit. In äufserst gewissenhafter und eingehender 
Weise versucht er, die Ursachen aller sprachlichen Veränderungen, die 
sich an de knüpfen, aufzuspüren und zu zeigen, welche von ihnen der 
ganzen Gruppe gemeinsam und welche auf parallele Entwicklung zurück- 
zuführen sind. Der Hauptsache nach verfolgt er die Entwicklungslinien, 
die d& auf seinem Wege von der idg. Ursprache bis ins Spätlateinische 
und Neuirische hinein beschritten hat. Er stellt fest, dals die Ursprache 

weder Präpositionen, noch Präverbia, sonderu nur selbständige Adverbia 

kannte, die ursprünglich nicht nur zu Verben, sondern auch zu einem 

Nomen gehören oder auch als Prädikate fungieren konnten. Infolge der 

Autonomie des einzelnen Wortes konnte ursprünglich von einer wirklichen 
Subordination keine Rede sein; auch die Relativsätze mit *je/. waren 
vorerst nur Appositionen. Erst später entwickelten sich einzelne Adverbia 

zu Präpositionen und Präverbien; am Vollständigsten ist die Autonomie 

des Wortes im Inselkeltischen beseitigt worden, wie namentlich aus den 
starr gewordenen Sandhi-Regeln hervorgeht. Mit bewunderungswürdigem 
Fleilse trägt der Vf. in fast vollständiger Zahl alle wesentlichen Beispiele 

des Präverbiums und der Präposition d& sowie der Nominalkomposita mit 

de zusammen und stellt schliefslich fest, dafs die Schicksale von d& im 

Italischen und Keltischen fast durchwegs auf paralleler Einzelentwicklung 
beruhen und nur in einer ganz geringen Zahl von Fällen auf gemeinsame 
Entwicklung zurückgeführt werden können. 

Im Verhältnis zum Umfange des Werkes sind die Irrtümer äufserst 

gering an Zahl. 8.27: air.nu, no, muls, wie das Cymrische zeigt, auf 
idg. *ne-ve oder *nevo zurückgehen. 8.28: air. dano entspricht nicht lat. 

de-nuo, sondern geht nach Thurneysen eher auf *di-an-siu zurück. 8. 64: 

osnad kann nicht auf *od-ess-an- zurückgehen, da dies *oitsenad ergeben 

hätte. 8.82: con-rualae heilst nicht „est alle“, sondern „s’est l&ve“. 
S.113: cöima gehört nicht zu con-eim, sondern zu coimaid. 8.139: Die 
Stelle Thes. II 290.5 enthält die Präp. do und nicht di! S8.152,6: de 

enthält hier kein suff. Pronomen, sondern ist die adverbial gebrauchte, 

einfache Präposition; desgleichen S. 156, 5. 

Der Vf. sendet uns folgende weitere Corrigenda: P.47, 1.27 lies: 

diangyssant. P.88, 1.8 lies: 31. 24; 1.27 lies: watholweh. P. 95 —96 lies: 

ro-cluinethar. P. 96, 1.35 lies: yg glyn. P. 125, 1.27 lies: cael; 1.28 lies: 

cheffwch ... „vous n’aurez pas...“. P. 182, 1.33 lies: ny dywawt. P. 141, 
1. 34 lies: nyt oed dim. P.142, 1.24 lies: ymdanaw. P. 143, 1.16 lies: 

17,1—2. P.161, 1.24 lies: alwissen. P.163, 1.13 lies: lundein. P. 176, 

29. 32 lies: ystauell. P.182, 1.29 lies: mwinid. 

Alf Sommerfelt, Le breton parle a Saint-Pol-de-Leon. 
Phonetique et morphologie. Paris 1921 (H. Champion). 

246 8. 89, 
Dieses Buch füllt eine schmerzlich empfundene Lücke aus, da es 

zum ersten Male die vollständige phonetische und grammatische Dar- 

stellung eines der Hauptdialekte des Neubretonischen bietet; bisher konnte 

man sich über die bretonische Phonetik nur mühsam und mangelhaft aus 



296 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

verstreuten Aufsätzen in den Annales de Bretagne und der Revue Celtique 

unterrichten. Die oben lobend hervorgehobenen Eigenschaften des Vf., 

in dem wir einen der aussichtsreichsten Jünger unserer Wissenschaft be- 

grüfsen, treten auch hier aufs vorteilhafteste hervor. Alles ist klar und 

übersichtlich gehalten und auch der Index läfst nichts zu wünschen übrig. 

Der Vf. sendet uns die folgenden Corrigenda: P.26 lies: f@nten. P.65 

lies: pilu, piyu „chiffons“. P.103 lies: „la queue de la jument“. P.108 

lies: ne fr&s ket „il ne decheri pas“. P. 115 lies: varni „le nuin“. P. 165 

lies: Pres. d’hab ... „on n’est pas“. P.200 lies: „Quand la neige est sur 

la terre“. 

Michael F. Moloney, Irish Ethno-Botany and the evolution 
of Medicine in Ireland. Dublin 1919 (Gill & Son). 96 8. 

80. 48. 6d. 

Da Hogans “Luibhleabhran” längst vergriffen ist und aufserdem 
wissenschaftlichen Ansprüchen nicht genügte, ist das Erscheinen des vor- 

liegenden Büchleins mit Freude zu begrülsen. Es bringt die einzelnen 
Pflanzen in naturwissenschaftlicher Reihenfolge, zuerst deren lateinischen, 

dann deren englischen und irischen Namen. Vollständige Indices machen 

das Auffinden der einzelnen Artikel sehr leicht. Soweit ich beurteilen 

kann, ist das Buch zuverlässig und gewissenhaft gearbeitet und wird der 
Wissenschaft gute Dienste leisten. Ein bedauerlicher Mangel scheint mir 

nur, dafs der Vf. nirgends über seine Quellen Aufschluls gibt, so dals wir 

nicht wissen können, ob sich seine Arbeit nur auf bestimmte Distrikte 

bezieht, wie man vermuten könnte, und dals wir gar nichts über die 

Grundsätze erfahren, nach denen er bei Sammlung des Materials vor- 

gegangen ist. Für Clubhan ‘Flachskraut’ (S. 34) würde man eher clam- 

han erwarten, wie die alten Hss. haben; vgl. süg clamain lin Med. Mss. 

Oragdn ‘Majoran’ (S. 37) entspricht wohl älterem orcdn. Die Bachbunge 

(S. 36) hiels früher auch Biolar loca (bei Hogan 8. 6 irrig B. Oige!), der 

Wacholder (8. 41) Ibar craigi (Rev. Celt. IX,234), das Laich kraut ($. 45) 
Liach Roide usw. Andere Ergänzungen lassen sich natürlich schwer 

geben, solange man nichts näheres über den Arbeitsplan des Vf. weils. 

Von seinem Abrils der Geschichte der Medizin in Irland scheint mir 
namentlich der erste Abschnitt sehr verbesserungsbedürftig; so darf man 

den Namen der Druiden nicht mit dem der Eiche zusammenbringen; ein 
Gott der Medizin namens Rictenus, dem eine Pflanze Belinimica geheiligt 
war, ist mir ganz unbekannt; meint der Vf. vielleicht Belenus und 
Belinuntia? Und woher hat er seine Theorie vom Zölibat der Druidinnen 
bezogen? Hier ist viel phantastisches und unsicheres vereint. 

Leopold Adametz, Herkunft und Wanderungen der Hamiten, 
erschlossen aus ihren Haustierrassen. Wien 1920 (Instit. 
f. Osten u. Orient). III, 107 S. mit 24 Tafeln. 8°. 30 M. 
Das Studium der Haustierrassen wird sich noch als eines der wert- 

vollsten Hilfsmittel bei der Erforschung der Urgeschichte der einzelnen 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 297 

Völker erwiesen, da ihre Wanderungen, die ja ohne ihre Züchter nicht 
denkbar sind, einen untrüglichen Anhaltspunkt für Völkerbewegungen 
bieten, über ie uns die Geschichte wenig oder nichts zu sagen hat. Der 
erste he Versuch, die Wanderungen der Haustiere in diesem 
Sinne der historischen Horthans nutzbar zu machen, liegt nun hier vor 
uns. Der Vf. hat sich seit 20 Jahren mit diesem Thema beschäftigt und 
ist durch zahlreiche, mübsame Einzeluntersuchungen seiner Schüler in die 
Lage versetzt worden, ein gewaltiges Material seinen Forschungen zu- 
grunde zu legen. Für uns ist besonders interessant die Geschichte des 

Rindes der Hamiten. Der Vf. weist nach, dals das älteste ägyptische 
Rind, das Langhorn-Rind, auf afrikanischem Boden spätestens im Neo- 

lithikum gezähmt worden sein mufs und dafs die afrikanische Rinderrasse 
in vorgeschichtlicher Zeit über Spanien nach den britischen Inseln ge- 
langte, da die walisische Rinderrasse, das Devon-Rind und das schottische 
Hochlandsvieh genau mit dem andalusischen Rinde übereinstimmen. Ich 

arbeite schon seit langem an einem Werke, in dem ich auch’sprachliche 
Zusammenhänge zwischen Afrika und der vorkeltischen Urbevölkerung 
Irlands und Englands nachzuweisen hoffe, die aufs beste zu den hier vor- 

getragenen Ergebnissen stimmen. Auch die irisch-schottischen Windhunde 
und das schwarze Cornwall-Schwein führt der Vf. auf entsprechende süd- 
spanische Rassen zurück. An der Hand der Schaf- und Ziegenrassen 
kommt der Vf. zu dem Schluls, dafs die Vorhamiten aus Awghanistan 
und dem nordwestlichen Indien nach Afrika gekommen sein müssen. Die 

in der zweiten Hälfte des 2. Jahrtausends v. Chr. in Ägypten erfolgte Ein- 
wanderung von Kurzhorn-Rindern hängt mit der Einwanderung kauka- 
sischer Völker zusammen, die sich mit ihren Rindern über den ganzen 
Nordrand Afrikas ausbreiteten. Die westlichen Hamiten zähmten in 
Spanien ein dort heimisches wildes Pferd, dessen Nachkommen der heutige 
andalusisch-berberische Typus Südspaniens sind, während die östlichen 

Hamiten das bereits gezähmte Pferd erst spät aus Asien erhielten. 
Bedauerlich ist, dafs dem Vf. kein Material aus Irland zu Gebote 

stand, das gewils seine Schlüsse bestätigt haben würde. Eine Aulserung 

irischer Zoologen hierüber wäre äulserst erwünscht. Wenn wir an dem 

Buche einiges tadeln müssen, so ist es vor allem die Art, in der das 

historische und anthropologische Material behandelt wird. Es fehlt durch- 
wegs an Quellenangaben und Belegstellen; bei der Behandlung der Ur- 

geschichte Afrikas scheint sich der Vf. meist an Stublmann zu halten; 
eine Auseinandersetzung mit der entgegengesetzten Meinung von Reinisch 

wäre zum Mindesten nützlich gewesen. Manche der vorgebrachten histo- 
rischen Behauptungen sind anfechtbar, besonders da sie oft in allzu be- 

stimmten Form vorgebracht werden. Auch der Begriff „Hamiten“ ist 

nicht scharf genug umgrenzt und könnte zu mancherlei Angriffen Anlals 

geben. Das schlielst natürlich nicht aus, das wir hier ein hochbedeut- 

sames, in seinen Folgen noch nicht ganz übersehbares Werk vor uns 

haben. Kritiker mögen bedenken, dafs hier eben ein erster Pionier- 

versuch vorliegt; mögen weitere recht bald folgen. 



298 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

Max Förster, Keltisches Wortgut im Englischen (Texte und 

Forschnugen zur englischen Kulturgeschichte, Festgabe 

für Felix Liebermann, 8. 119—242). Halle a. S. 1921 

(M. Niemeyer). 

Der Vf., der schon früher gelegentlich kleinere Streifzüge ins keltische 

Gebiet unternommen hatte, tritt nun zum ersten Male mit einer grölseren 

Arbeit an die Öffentlichkeit. Es ist aulserordentlich erfreulich, dafs es 

endlich ein deutscher Anglist der Mühe wert gefunden hat, sich mit dem 

Keltischen ernstlich zu befassen. Der Vf. hat sich auch nicht mit einer 

oberflächlichen Kenntnis begnügt, sondern, wie man deutlich ersehen kann, 

sich selbständig in die ihm neue Materie eingearbeitet, und zwar mit 

ziemlich viel Glück. Die Frage der keltischen Lehnworte im Englischen 

rief ja schon lange nach einem sachverständigen Bearbeiter und wir haben 

allen Grund, dem Vf. für seine Mühe dankbar zu sein. 

Auf die Behandlung der britischen und der an Zahl bedeutend ge- 

ringeren altirischen Lehnwörter folgt eine kritische Sichtung der unhalt- 

baren und bedenklichen Ableitungen und schliefslich die ergiebigste Quelle 

von Entlehnungen, die Personennamen, denen sich eine kurze, allgemeine 

Erörterung über keltische Ortsnamen in England anschlielst. Hier weist 
der Vf. mit Recht darauf hin, dals man auch da streng zwischen dem 

Brittischen und dem Irischen unterscheiden müsse; so dürfe der Name 

London nicht zu air. lond ‘wild’ gestellt werden, da kymr. Llundain eine 

Wurzel mit langem d voraussetze; vielleicht liege ein vorkeltisches 
Wort zugrunde. 

Anbei einige Corrigenda: $. 123 unten: nir. bainne wird vielmehr 

bNäne gesprochen. 8.137f. wird ae. mattoc ‘Hacke’ als Entlehnung aus 

akymr. *mattoc, das wieder aus air. *mattoc entlehnt wäre, zu deuten ver- 

sucht. Die Erklärungsversuche des Vf. scheitern jedoch an air. matan 

(= madän) ‘Keule’, das kein echt-keltisches Wort sein kann; somit sind 

auch nir. matög, gael. matag, madog, nkymr. matog als Fremdworte im 

Keltischen aufzufassen, wodurch sich auch das Schwanken des Mittel- 
konsonanten am besten erklärt. S.140f.: Auch ae. gafeluck kann kein 
keltisches Lehnwort sein, da die britischen Formen eine Grundform *gabl- 
verlangen; das gallo-lat. gabalus hat infolge Sonderentwicklung ein a vor 
dem !; vgl. C.2.11,542. Zur Erklärung von ae. cursian ‘fluchen’ als 

 Lehnwort aus air. cürsaigim ($. 151f.) wäre C.Z. XII,412 zu berück- 
sichtigen; trotzdem sehe ich keine rechte Möglichkeit, das Wort aus dem 
Keltischen zu deuten. 8.175: Die air. Namensform Orinode ist sehr wohl 
belegt. Demma gehört sicher zu Diarmait. 8.191 Anm.1: ir. Eogan 
gehört wohl zu eo ‘Eibe’; als Urform zu akymr. Euguein könnte höchstens 
noch *Esu-genios angesetzt werden. 

Jap: 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 299 

Rudolf Thurneysen, Die irische Helden- und Königsage 
bis zum siebzehnten Jahrhundert, Teil I u.Il. Verlag 
von Max Niemeyer, Halle a.S. 1921. X, 708 S. 
Das Buch wendet sich an die Keltisten, indem es in die irische 

Sagenwelt vom literargeschichtlichen Standpunkte aus Ordnung zu bringen 

sucht, und an die Sagenforscher, indem es den Inhalt der einzelnen Sagen 
ausführlich wieder gibt. 

Der I. Teil behandelt „Allgemeines“ (8. 1— 86) zur Überlieferung und 

besonders zur Textgeschichte der irischen Sagen; der II. Teil umfafst „Die 

Ultersage“ und den Sagenkreis von Etäin und Conaire (8. 87—670). Ver- 

zeichnisse der Namen, Texte, Sagentitel und Handschriften schliefsen den 

vorliegenden Band ab; er soll, hoffentlich recht bald, in drei weiteren 

Teilen fortgesetzt werden: III. Teil „Die Finn-Sage und die Schiffahrt- 
sagen“, IV. Teil „Der mythologische Sagenkreis, die Königsage und (wirk- 

lich) historische Texte“, V. Teil „Auswärtige Stoffe (Bearbeitungen und 

Übersetzungen)“. Am wenigsten leuchtet dabei des IV. Teiles Titel, 

Gliederung und Stellung im ganzen ein. Nach S. 62ff., wo Thurneysen 

einiges über die in den Sagen vorkommenden überirdischen Wesen zu- 
sammenfalst, scheint er als mythologische Sagen die Geschichten von den 

Alben (Elfen), Zaubertieren, Riesen, Zwergen usw. zu betrachten. Er 

gebraucht also Mythologie im Sinne von niederer Dämonologie, eine Auf- 

fassung, die weder zu empfehlen noch die vorherrschende ist. Auch die 

gesamte Heldensage schöpft aus dem Mythos, und der Stoff, mit dem sich 

Thurneysen beschäftigt, ist alles fast ausnahmslos mythologisch, nur dals 

er oft schon dem Mythos recht ferne steht, etwa so ferne wie ein Eichen- 

schrank dem Baume, aus dem er gezimmert wurde, dessen Eigenart aber 

doch auch in ihm noch bestimmend zum Ausdrucke kommt. Bezeichnet 

man aber bestimmte Sagen als eigentlich mythologisch im Gegensatze zu 

allen anderen, weil in ihnen dämonische Wesen vorkommen, so verkennt 

man das Verhältnis zwischen Mythos und Sage, und das ist in einem 

gerade auch für Sagenforscher berechneten Werke wohl ein beklagens- 

werter Mangel. 
Der Mythos liegt freilich lange vor jener Zeit, mit welcher die 

irischen Handschriften einsetzen; und er verläuft in breitem, stolz 

rauschendem Strome neben dieser Literatur, in der er fortwährend mächtig 
hinein brandet. Neben den Klöstern und der gelehrten Dichtung gab es 
auch bei den Iren immer eine lebendige, volkstümliche Überlieferung, in 
welche zwar hier und da auch Etliches aus der Kunstdichtung ein- 

gedrungen ist, die aber ihrerseits schon lange vorher immer wieder der 

unerschöpfliche Kwickborn dieser Kunstdichtung war. Die Literatur ist 
eine Randerscheinung, der Strom der mündlichen Überlieferung wirft seine 

Wellen an ihre Ufer. Freilich wissen wir von ihm selber aus den Einzel- 

überlieferungen heraus nur wenig, aber doch genug und zusehends immer 

mehr, wenn wir nur die selbstverständlichen und notwendigen Schlüsse 

aus den Wellenbrechungen am literarischen Ufer ziehen und die Ge- 

schichte der Erzählungsstoffe selbst im Rahmen der arischen Gesamt- 



300 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

überlieferung vergleichend verfolgen. Es ist kein Anlals anzunehmen, 

dals die Iren, und überhaupt die Kelten, sagen- und mythenärmer ge- 

wesen seien als die übrigen arischen Völker, und dafs sich bei ihnen die 

Überlieferung dieses Gutes im lebendigen Volkstume, aufserhalb des 

Schrifttumes, vor und neben ihm, in wesentlich anderen Formen abgespielt 

habe als sonstwo. Mit diesen Verhältnissen rechnen, sie im einzelnen 

immer klarer darstellen und dadurch einen Überblick über die Stoffe selbst 

und ihre Geschichte, einen Einblick in ihr inneres Wesen und ihre Ver- 

wurzelung in der arischen Überlieferung finden, das eigentlich ist Sagen- 

forschung, und das ist wohl auch eine Einstellung, die der Keltist auf 

Schritt und Tritt nötig hat. Über das Überlieferte hinauf zu gehen, lag 

aber nicht in Thurneysens Plane (S. 11), und auch die in der Neuzeit 

irischen und schottischen Erzählern abgelauschten Sagen, die, wie er sich 

ausdrückt, schon dem „papierenen Zeitalter“ angehören, weil die Erzähler 

sie nicht mehr aus Pergamenten, sondern aus Papierabschriften der alten 

Sagen schöpfen, die sich jetzt rascher im Volke verbreiten, überläfst er 

neidlos den einheimischen Sammlern zur Erforschung (S. 74). Er spricht 

es aber aus, dals sie lediglich Umgestaltungen später literarischer Ver- 

arbeitungen der alten Sagentexte sind, nur vermischt mit allgemeinen 

europäischen Märchenmotiven (ebd.), und weist auch die Annahme un- 

bekannter Mittelglieder in der Sagenforschung als allzu nebelhaft zurück 

(S.9£.). Dennoch rechnet auch er, wo es gar nicht anders geht, mit 

mündlicher Überlieferung. Die Täin wurde in der ersten Hälfte des 

8. Jahrhunderts zu einer längeren Erzählung ausgestattet; sie pflanzte 

sich dann wesentlich mündlich fort. Zwei stark abweichende Fassungen 

(I und II) wurden im 9. Jahrhundert aufgezeichnet und durch Abschriften 

überliefert, in welche die Einschübe weiter erfolgten (8. 112). So schleppt 

sich bei Thurneysen die mündliche Überlieferung stets nur an der Krücke 

der schriftlichen weiter. Die irischen Sagen sind ihm nur Literatur und 

da er diese Literatur auch lediglich als solche heran zieht und ins Auge 

falst, liefert sie ihm lauter Scheinbestätigungen der Einseitigkeit seiner 
Einstellung. 

„Die Sprachform der Erzählungen war in der ältesten Zeit durchaus 
die Prosa (S.53). Erst in der späteren Zeit hat sich „das erzählende 

Gedicht, die Ballade“ voll entwickelt (S. 58). Nur manche junge Finn- 

balladen dürften durch ältere, mündlich überlieferte, angeregt sein (8. 73).“ 
Das sind Sätze, aus denen wir erkennen, dafs dem V£. die Untersuchungen 
über Spiel, Tanz, Mimus, Ballade usw. als Urformen mythischer Dar- 
stellung bei den arischen Völkern, z.B. Leopold v. Schroeders Mysterium 
und Mimus im Rigveda, leider nicht bekannt zu sein scheinen. Erst die 
„literarische“ Ballade ist ein erzählendes Gedicht, die volkstümliche aber 
ein dramatischer Tanz, in welchem dem Reigen (Chore) die Erzählung, 
richtiger die Darstellung der fortschreitenden Handlung, den Einzeltänzern 
oder Einzelspielern aber Rede und Gegenrede zufällt. Stellt nun Thurn- 
eysen fest, dals schon in die älteren Prosasagen Stücke in poetischer Form 
oder gehobener Rede, eingestreut sind (8.54), so haben wir also hier 
dasselbe Bild wie bei anderen arischen Völkern, wo die Prosaauflösung 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 301 

der alten dramatischen Tänze und Lieder ganz dieselben Erscheinungen 
gezeitigt hat. Besonders die retories werden in den Sagen sehr häufig 
in Weissagungen und poetischen Enthüllungen verwendet und sind weit 
weniger aus „der strukturlosen, dunklen Rede der Verzückten und Wahr- 
sagenden“ (8.55) zu erklären, als mit den Kenningar der nordischen 
Dichtung zu vergleichen; sie sind auch immer als gesprochen oder ge- 
sungen gedacht. Auch in den Märchen haben die Verse ihre festen Stellen 
(Mitra Sp. 316 und 336), und ein Gleiches läfst sich hinsichtlich der Reden 

und Gegenreden in den auf alter Überlieferung fulsenden dichterischen 
Gestaltungen der Heldensage beobachten, bei den Germanen ebenso wie 
bei den anderen arischen Völkern, und wie wir jetzt sehen, auch bei den 

Iren. Es kann natürlich gar keine Rede davon sein, dals hier „eine 

Tradition erst mit der Niederschrift der Sagen einsetze“ (8.59). Eher 
könnte man sagen, dals die alte Tradition hier aufhöre und nur noch 
mühsam in einer neuen Überlieferungsrichtung nachwirke. Die ältesten 
Sagentexte sind in abgerissenen, kurzen Sätzen gehalten; denn sie sind 
Prosa-Auszüge, und die „Ruhepunkte in diesen vorwärtsstürzenden, sprung- 

haften Erzählungen“ bilden die Gespräche, eben die Rede und Gegen- 
rede des alten dramatischen Spieles, das in den Sagenstoffen nachklingt. 

Wie lauteten nun diese Sagenstoffe? Eine solche Frage stellt sich 
Thurneysen gar nicht und kann sie sich gar nicht stellen; denn sie lälst 

sich rein literargeschichtlich gar nicht beantworten. Und doch mülste die 

Kenntnis dieser Sagenstoffe der eigentliche Schlüssel zum Verständnisse 

ihrer literarischen Niederschläge sein. Hin und wieder hat Thurneysen 

freilich Hinweise in dieser Richtung zu geben versucht. So verweist er 

S. 139 auf Bellerophontes bei Ploutarchos (Moralia 248B de mulierum 
virtute) zum Vergleiche mit Cüchulainn, aber völlig ohne der hierdurch 

nahe gelegten Frage, ob nicht engerer Zusammenhang der Sagenstoffe 

vorliege, nachzugehen. Selten beschränkt sich solch auffallende Über- 
einstimmung auf ein einziges Motiv, und wenn Bellerophontes, nachdem 

er den Eber (= Chimaira) und andere Gegner besiegt hat, die Lykier 

wegen ihres Undankes (Hinterhaltes usw.) mit einer „Flut“ heimsucht, 

aber vor den Weibern, die ihm mit entblölster Scham entgegentreten, zu- 
gleich mit dieser zurückweicht, so fällt bei CüChulainn doch erst infolge 

dieses Vergleiches auf, dals er vom „See der Abenteuer“, nachdem er die 

drei Söhne der Nechta Scene erschlagen hat, mit deren Köpfen, dem 

wilden Sumpf-Hirsche (= Eber) hinter und den flatternden Vögeln über 
dem Wagen in höchstem Zorne nach Emain zurückkehrt, ohne dals der 

Grund dieses Zornes klar würde; hat man ihn also in sein Verderben 

schicken wollen? Bei Cüchulainn entsprechen der Flut des Bellerophontes 

die vor seiner Hitze berstenden Fässer; auch sonst sind die Gewässer der 

Flut heils. Es könnte also sein, dafs solche Vergleiche doch ganz Wesent- 

liches über die Sagenstoffe selbst lehren. S. 268 verweist Thurneysen auf 

das Märchen vom Bärensohne und die germanische Sage von Sigfrid, um 

zu zeigen, dafs CüChulainn nicht blofs gelegentlich zum Schmiede kommen, 

sondern, dafs dieser sein Ziehvater sein solle. Das ist wohl die einzige 

Stelle im ganzen Buche, an welcher der Verfasser doch einmal auch vom 



302 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

Inhalte auf das Alter der Überlieferung schlielst. S. 403 vergleicht Thurn- 

eysen zu CüChulainns Zweikampfe mit seinem Sohne Hildebrand und 

Hadubrand, auch Rostahm und Sohrab; er hält dieses Motiv für erst im 

8. Jahrhundert nach Irland gedrungen, obgleich es auch in der Finn -Sage 

mit weniger tragischem Ausgange vorliegt (III. Teil). Hier leidet sein 

Urteil wieder an seiner literarischen Einstellung. Wenn auch CüChulainn, 

der jung gestorbene Held, gewils nicht der rechte greise Vater ist, so 

mufs diese Sage bei den Kelten doch stammhaft gewesen sein. Auch noch 

im „Tode von Aifes Einzigem“ klingt sonst schier nirgends erhaltener, 

alter, echter Bestand nach; das dem Sohne ursprünglich wohl nicht vom 

Vater, sondern vom Ziehvater auferlegte dreifache geis, sich von keinem 

Einzelnen vom Wege abbringen zu lassen, sich keinem Einzelnen zu 

nennen und keinem Einzelnen den Kampf zu verweigern, ist vortreffliche 

Überlieferung. Das belegt die Sage von Ruodlieb, die ich schon ge- 

legentlich meiner Besprechung von Macalister (©. Z. XIII, 398) mit dem 

Odysseus-Hildebrandstoffe und verwandtem Keltischem zusammen gebracht 

habe. In diesem Stoffe stehen an Stelle der drei gessa die drei Ratschläge; 

sie gelten für den Heimkehrenden, und einer darunter verbietet ihm, sich 

vom graden Wege ablenken zu lassen. Etwas ganz Besonderes aber ist 

in der irischen Sage die Ankunft des Sohnes zu Schiffe. Dafür lälst sich 

blofs Telegonos vergleichen, und das allein reicht wohl aus, die irische 

Überlieferung gegen den Verdacht einfacher nachträglicher Entlehnung 

von den Germanen zu feien. Aber die Abneigung, der Überlieferung ihr 

eigenes Recht zu lassen, treibt Thurneysen gelegentlich auf die Spitze: 

S. 256 erhalten Zimmer, d’Arbois und Windisch gemeinsam Unrecht, weil 

sie „Die Wanderung der schweren Schar“ mit Flanns Gedichte von den 

„Leuten der lästigen Schar“ zusammen gebracht haben. „Am ehesten ist 

es die lästige Schar der Elfen“, also möchten wir fortfahren, die wilde 

Jagd, die auch als Schar der kleinen, fahrenden Leute, der Zwerge (vgl. 

Goethes: Wir singen und sagen vom Grafen so gern) usw. auftreten kann 

und hier zur Schar der „Dichter“ geworden ist. Wie viel Junges herein 

kam, das darf uns nicht über das Alte in Anlage und Rührung des Ganzen 

hinweg täuschen; S.261 stehen zu zwei Rätseln des Kalchas und des 

Heidrekr die keltischen Gegenstücke: das Mutterschwein mit den neun 

ungeborenen Ferkeln und das Bier aus den 27 Ähren des einen Kornes — 
im Altnordischen ist aber das Schwein selbst das „Bierfals“. Dafs man 

diese „lästigen Gäste“ durch Stellen einer unlösbaren Aufgabe bannen 

kann, wenn man zuvor ihren schwer erfüllbaren Bedingungen nach- 

gekommen ist, stimmt mit der Überlieferung bei anderen arischen Völkern 
genau überein und blofs die Zuspitzung, dals diese Frage die Täin be- 
troffen habe, ist jung. 

Andrerseits ist Thurneysen rasch zur Hand, die irischen Schreiber 
und Kompilatoren mit höchster Erfindergabe auszustatten. Ursprünglich 
begann die Täin ohne Einleitung, aber (S. 242f.) „der Bearbeiter C, der 
ein abgerundetes Ganzes bieten wollte, hat das ergänzt, und wir werden 
gestehen müssen, dafs er dabei keine üble Erfindergabe zeigt. Aber man 
sollte sich hüten, in dieser humoristischen Einleitung des 12. Jahrhunderts, 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 308 

bei der die Königin Medb schlecht wegkommt, Uraltes zu schen“ (nach 
Zimmer den Zusammensto[s von Mutterrecht und Vaterrecht). Aber die 
Rechtsvorstellung vom „Manne auf Weibergut“ enthält diese Geschichte 
eben doch, und es ist offenbar eine alte Vorstellung, und auch sonst ist 
der Streit der beiden Gatten um ihren Vorrang ein altes Motiv, das sich 
fortsetzt in die Frage hinein, wer oben oder unten liegen soll, ob mehr 
Tote oder Lebende sind, wer mehr Lust an der Begattung habe, ob der 
Mann oder das Weib schöner sei usw. Hier wiegt ein einziger Stier alle 
übrigen Herden, die Kühe, auf; das Kopfkissengespräch wird also trotz 
seiner jungen Niederschrift inhaltlich Altes enthalten. Die Einseitigkeit 
der blols literargeschichtlichen Betrachtung, welche alle Erfinderkraft, die 
in der Sage zu Tage tritt, auf ein Spiel von Glossen und Interpolationen, 
Kompilationen und Redaktionen gedankenarmer Mönche und vertrockneter 
Abschreiberhirne zurück führen möchte, tritt um so deutlicher hervor, je 

mythenhaltiger der Stoff ist, der auf diese traurige Art in seiner Ent- 

stehung erklärt werden soll. Einiges darüber habe ich schon 1914 im 
Mitra Sp. 263 ff. in einer Besprechung von Thurneysens Abhandlung „Die 

Sage von CuRoi“ (in Zschr. f. celt. Philol. IX, 189—234 und ebd. 8.6, 
336 Nachträge) ausgeführt. Auch im vorliegenden Buche (1921) hat Thurn- 

eysen in Kap. 39—42, S. 431—443 die CuRoi-Sage völlig im selben Sinne 

behandelt, so dals ich mich hier damit begnügen kann, auf die Gegen- 

anschauungen, die ich dort an Hand des zugehörigen Stoffes entwickelt 
habe, zu verweisen. Es ist nicht gleichgültig, dals die Blapnat („Blüm- 
chen“), die Tochter des Puill (S. 441) dem Namen und der Gestalt nach 
der Blodeuwedd („Blütenantlitz“) des Mabinogion wesensgleich ist und 

dals es auch ein Mabinogion von Pwyll gibt. Der Totenherrscher Arawn, 

der graue Reiter auf dem grauen Rosse (Schimmelreiter), der mit Pwyll 

die Gestalt tauscht und ihm Burg und Frau (= Tochter) auf ein Jahr 

überläfst,' ist der „Graumantel“ CuRoi, und auch Gwydion-Wodan ist 
„Vater“ der Blodeuwedd, die er mit Maths Hilfe aus den dreierlei Blüten 
bildet. Der wahre Gehalt der keltischen Überlieferung und ihr Wert für 
die Erkenntnis keltisch-arischer Beziehungen wird auf blols literar- 
geschichtlichem Wege nie klar gestellt werden, ja dieses Verfahren wird 
den Blick von der Hauptsache immer wieder ablenken. 

Sogar einzelne, wichtige Motive werden leicht übersehen und bleiben 

daher in den Sagenauszügen weg, wenn man sich über die Sage selbst 

noch nicht vergleichend im klaren ist. Das widerfuhr Thurneysen z. B. 

in der Geschichte vom „Tode des Fergus mac Roig“ (Kap. 67, 8. 575). 

Hier liefs er in seinem Auszuge weg, dals am See von Mag Ai „ein 
grolses Lager mit Spielen und Jahrmarktvergnügungen“ war. Das ist 

ein Zug von entscheidender Bedeutung; denn der Speerwurf des blinden 

Lugaid auf Fergus ist dem des Hgör auf Baldr zu vergleichen, und eine 

Fülle mythologischer Parallelen gehört hinzu (vgl. Mitra Sp. 49f. und 

162 #f.). Den Baldr trifft aber der Mistelzweig gelegentlich von Kampf- 

spielen, die an einer Friedensstätte abgehalten werden; es ist also wichtig, 

dafs auch das keltische Gegenstück die Spiele und den Jahrmarkt erwähnt. 

Thurneysen freilich geht völlig andere Wege: „Die dürftige Erzählung ist 



304 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

auf Longas mac n-Uislenn (Kap. 25) mit aus Tain bo Fraich (Kap. 16) 

entlehnten Motiven aufgebaut“. Aber Longas mac n-Uislenn enthält blols 

die Vorgeschichte der Verbannung des Fergus in Connaught bei Ailill 

und Medb, und schon Lugaid dall @ces, „der blinde Dichter“ als Bruder 

des Ailill geht darüber hinaus und ist eine höchst kernhafte Gestalt. 

Hat man das einmal erkannt und die Beziehung zu Baldr eingesehen, 

dann kann man nicht mehr den „Tod des Fergus mac Roig“ aus der 

„Täin bo Fraich“ ‘erklären’; vielmehr ist diese Tain blols die abgeblalste 

Erweiterung einer Sage, die auch dem Tode des Fergus zugrunde liegt, 

und zwar auch dem des Fergus mac Lete (Kap. 62, S. 541 ff.); denn beide 

sind dieselbe Gestalt. Als Fergus mac Roig ins Wasser geht, kommt 

Sand empor; als Fergus mac Lete ins Wasser geht, schwimmt der Sand 

bald oben auf, bald wird das Meer weils, bald bedeckt es sich mit blutigem 

Schaume; diese drei Farben stehen auch wieder bei Fraech: der weilse 

Jüngling, die rotbeerigen Zweige, das schwarze Wasser — sie dünken 

Finnabair unvergleichlich schön. Bei Fergus mac Roig aber sagt Ailill: 

Schön ist, was der Hirsch und die Hinde im Wasser treiben. Das ist 

nur &in Beispiel, wie der alte Vorstellungsbestand in den abweichenden 

Schilderungen noch nachwirkt und gerade im Begriffe steht, völlig zu 

zerfallen und unter zu sinken. Und Beobachtungen solcher Art mülsten 

nun einmal an keltischem Stoffe nachdrücklich angestellt werden, und 

zwar in bewulstem Gegensatze zur literargeschichtlichen Methode und zu 

dem Zwecke, sie zu ergänzen und zu berichtigen. Wir wissen noch zu 
wenig Bescheid, in welchen Spielbereichen in diesem Überlieferungsgebiete 

die Motive sich zu halten pflegen, wir müssen hier erst richtig schauen 

lernen. Wie die irische Zierkunst in ihren eigenartig wilden Ver- 

schlingungen die Linien des tierischen und menschlichen Leibes oft schier 

bis zur Unkenntlichkeit umgestaltet und voneinander getrennt verwendet, 

so auch diese Dichtung die Motive des in sich ehdem fest zusammen 

hängenden Mythos; hier gilt es das Auge schulen, um zu merken, was 

überhaupt „möglich“ ist. Auch hierfür ein Beispiel aus obiger Sage: 

Ailill schleudert seinen Speer nach Finnabair und trifft nur ihre Haar- 

flechte, während Fraech ihn so geschickt zurück schleudert, dals er 

Ailills Ober- und Untergewand durchsticht. In der Tain bo Cualnge 

ist es nun Cüchulainn, der Finnabairs Ober- und Untergewand mit 

einem Steinpfeiler durchsticht und ihr beide Haarflechten abschneidet 

(8.237). Auch hier handelt es sich dabei um einen Wurf nach einem 

Steinpfeiler oder einem Narren oder anderen Stellvertreter Ailills, der 
dessen Diadem trägt, aber alles ist bis zur Unkenntlichkeit verderbt. Und 
doch ist es wichtig, gerade solche Übereinstimmungen zu erkennen. Diese 
Erkenntnisse mülsten vor allem in beigesetzten Motivnamen zum Aus- 
drucke kommen. Thurmeysen hat nichts in dieser Hinsicht geboten und 
hätte dafür wohl auch keinen Blick gehabt. Aber wie aufklärend wäre 
es, wenn Z. B. hinter Cüchulainns Versprechen an Caulann, sein Hund zu 
sein, in Klammern stünde: Dienstbarkeit! Denn Cüchulainn, der den 
Hund getötet hat, entspricht Apollon, der den Puthon getötet hat und 
dem Admetos dienstbar wird. 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 305 

Gerade ein Werk wie das Thurneysens erweckt den Wunsch, dafs 
die reichhaltige, in vielen Einzelheiten besonders urtümlich erhaltene 
keltische Überlieferung endlich ihren verdienten Anschlufs an die anderen 
arischen Überlieferungen finde und dadurch selbst aus sich heraus und 
infolge der Vergleichung mit den verwandten Stoffen der anderen arischen 
Völker deutlicher und verständlicher werde. Thurneysens Buch ist eine 
aulserordentlich mühsame und sorgfältige Leistung, voll ruhiger Zu- 
verlässigkeit in allen Einzelheiten und wertvoll als Beleg, wie weit man 

auf diesem Wege überhaupt kommen kann. Es ist gut und nützlich, dafs 
er beschritten und bis an ein vorläufiges Ende durchmessen wurde, und 

das Verdienst dieses unentwegten, scharfsinnigen Fleilses wird noch deut- 

licher zu Tage treten, wenn das abgeschlossene Werk in allen seinen 

Teilen einen vollständigen Überblick über die irische Überlieferung bieten 
wird. Der „Rückblick“ (Kap. 85, S. 667), mit dem Thurneysen schlielst, 

und iu dem er alle seine literargeschichtlichen Hypothesen zusammen falst, 

gibt freilich bei weitem nicht das richtige und vor allem nicht das voll- 
ständige Bild „von der Entwicklung der irischen Sagen nach Inhalt und 

Stil“; denn es rechnet schier in nichts mit dem, was nicht in den Hand- 

schriften steht und von dem wir trotzdem sehr viel wissen können und 
auch wissen. 

Obige Kritik, die sich nur gegen die vergleichend-literarische Seite 

dieses Buches richtet, will natürlich dessen ungemein hohem philologischen 
Werte keinen Abbruch tun. In dieser Beziehung hat Th. ein Buch ge- 

schaffen, dals sich seinem Handbuch des Altirischen würdig zur Seite 

stellt. Es bringt Ordnung in das Chaos der Überlieferung, bietet feste, 

chronologische Anhaltspunkte zur Datierung der Sagen, stellt das Ab- 

hängigkeitsverhältnis der meisten Hss. zum ersten Male richtig fest, kurz, 

es ist ein monumentales Werk, das jedem keltischen Philologen unent- 

behrlich sein wird. Wenn wir dann noch etwas rühmlich hervorheben 

wollten, so ist es die Tatsache, dafs die (damals von England noch nicht 

anerkannte und mit allen Mitteln bekämpfte) irische Regierung in ihrem 

Kampf auf Leben und Tod noch Zeit und Mittel gefunden hat, die Druck- 

legung des Werkes zu finanzieren; wo fände sich wohl noch ein Volk, 

dals mitten im schwersten Kampf für derartige kulturelle Aufgaben Ver- 

ständnis und Unterstützung aufgebracht haben würde? 

Wien. Wolfgang Schultz. 

An diese Besprechung meines Buches, auf deren prinzipielle Aus- 

stellungen ich vielleicht ein andermal eingehe, möchte ich einige Nach- 

träge und Besserungen anschlielsen. 

S.11 A.1. Von dem Katalog der irischen Handschriften in Trinity 

College, Dublin ist jetzt die von Abbot begonnene, von E. J. Gwynn 

vollendete 2. Auflage 1921 erschienen. Daraus (S. 201) ergibt sich, dals 

die aus dem Buch von Druim Snechta stammenden Abschnitte der Hand- 

schrift H. 4. 22 = 1363 (s. bei mir $. 17) jetzt richtig gebunden sind, und 

dafs die Sagen Il 14, I und II 71,2 dazu gehören. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XTV, 1u. 2. % 



306 ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

8.32. Nach Flower, Eriu IX 62, steht in Egerton 1782 nicht das 

Datum 1419, sondern 1519. 

8,38. Bei MacRaith ua Paain war auf Gwynn, Metr. Dindsh. III 518. 

zu verweisen. 

S.48. Über eine andere Rezension von Acallam na Senorach orientiert 

jetzt D. Hyde, RC 38, 289. — Über Cöir Anmann hat Frl. M. Dobbs, Side- 

lights on the Täin age etc. (1917) gehandelt (mir nicht vorliegend, s. o. 5. 289). 

S.50. Best schreibt mir, dafs die Zahlzeichen MCCC in D.4. 2 von 
späterer Hand eingetragen sind und die Handschrift nicht älter als das 

15. Jh. ist. Mein Datum ‘c. 1300’ ist also durchgehends zu verbessern. 

S.90. Statt Dün Delgäfi)n ist hier und weiterhin D. Delgan 

mit & zu schreiben nach Bergin, Studies X 644. 
S. 126. Der Interpolator von LU hat die meic Iraird meie Anchinne 

dem Dinnsenchas von Ath Gabla (8. 247 f.) entnommen. 

8.249 2.26. Statt ‘Kap. 16’ lies ‘Kap. 22. 

8.252 A.4. Zum Culmen(n) vgl. jetzt Ö Mäille, Eriu IX 71 ff. 

S.282 A.2. Im Lebor Gabala LL 10a ist ein Corp(re) Crom als 

Vater von Siugmall, dem El£ von Sid Nenta genannt; der ist wohl vom 

Schreiber gemeint. 
S.294 A.3. Für a er chro ist a casail chro ‘im Blutkleid’ 

zu lesen, 3. ZOP 13, 342, 
S. 300 Kap. 18. 3 Grund unseres Textes berihtet über Coer 

Abarboeth ingen Etail Anbuail die von O’Curry, Lectures on the 

Ms. Materials 682f. nach Lebor Brece 242 b herausgegebene Geschichte, 
die den Namen Loch Bel Sed — Loch Bel Dracon erklären soll. — In 

Airne Fingein 88 (Anecd. II 5£.) wird die verschiedene Farbe, die der 
Loch Riach jeweils zeigt, daraus erklärt, dafs Caoer Abarbaeth a 

Sidh Feadail Ambaid das vielfarbige cetach (Festgewand) von Mae in 
Öig darin gewaschen habe. 

3.369 Z.2. Statt “Recartaig Dedad’ lies ‘Clanna Dedad’ (s. Bergin, 
Studies X 644). 

8.413. Best schreibt mir, dafs auch LU dobarlechraid (l über & 

geschrieben), nicht dobairde eruaid (Faks.) liest; es ist also kein Zweifel 
mehr, dals es die Quelle der andern Hs. (H. 4. 22) ist. 

5.490 Kap. 49. Der Zwerg, der in dem berühmten ‘Grab des Zwergs’ 
(lige ind abaic) in Temair begraben liegt, wird in einem Caoilte mac 
Ronain zugeschriebenen Gedicht, das Petrie, Hist. a. Antiquities of Tara 
Hill, S. 180 aus Trin. Coll. H.1. 15, 8. 88 herausgegeben hat, mit unserm 
Senbec Seaghsa ua Eibrie identifiziert. 

5.498 A.2. Harl. 5280 enthält das ganze Gedicht (gedruckt 
To): 

3.499 2.22ff. Das höchst künstliche Gedicht kann nicht die Quelle 
der Prosa sein, sondern ist hinzugedichtet. 

8.501 Kap. 521. Hier war anzumerken, dals das Gedicht über 
Druim n-Asail auf dem von Mae Liac über Carn Conaill (8. 492, vgl. Metr. 
Dindsh. III 444,27) fulst. Nur macht der Dichter aus dem Pikten Asail, 
dem Begleiter von Oengus mac Umöir, einen Fomorach Assal mac Ümbir, 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 307 

S.505 Kap. 53. Ich habe leider übersehen, dafs eine Episode von 
Cath Etair in dem Gedicht über Benn Etair wiedergegeben ist, das in 
der einzigen Handschrift LL 161a1 gewils mit Recht Cin&d ua h-Arta- 
cain (7 975) zugeschrieben ist (hgg. von Gwynn, Metr. Dindsh. III 104, 
Zeile 53ff.). Der Text war also schon im 10. Jahrhundert vorhanden, 
somit auch der von Kap. 35 (Aided Derbforgaill), wie dessen Heransgeber 
Marstrander richtig annahm. Cinxd ist übrigens mit der Erzählung 
ziemlich frei umgegangen; er läfst Aithirne aus Leinster 700 weilse Kühe 
mit roten Ohren erbeuten, was sonst das Aussehen von Feen-Kühen ist; 

die Gegner der Ulter sind die maic Ruada Rossa; Messdia (= Mes-Dead 

im Prosatext) wird durch Find den Fili beim Trinken ertränkt und die 

verfolgenden Ulter trinken die ganze Boyne aus. 

5.506 Z2.17ff. Der Tod von Mes-Dead durch Mess-Gegra os Allaind 
Etwir ist auch bei Fland m. M&1-Madoe (+ 979) erwähnt, s. ZCP 8, 117,15. 

8.523. Nach dem Katalog von Abbot-Gwynn findet sich die Ge- 

schichte von Nede und Caier (Caiar) auch in Trin. Coll. 1363 
= H.4. 22), S. 38. 

8.527 Kap. 58. Der Text ist jetzt unter dem Titel Cath Leitreach 

Ruibhe von Frl. M. Dob(b)s in der Rey. Celt. 39, 1ff. herausgegeben nach 
einer bisher nicht verzeichneten Handschrift, R. Ir. Ac., C. 1. 2 (etwa 15. Jh.) 

und zugleich nach den jüngeren. Es zeigt sich, dafs diese, zu denen die 
mir einzig bekannte Eg. 106 gehört, eine grofse Lücke haben, so dafs die 

Hauptschilderung der Schlacht und damit der Name des Schlachtfeldes aus- 
gefallen ist. Ferner lassen sie die zahlreichen Bemerkungen über die Her- 

kunft der Ortsnamen weg. Der ursprüngliche Text steht so stilistisch dem 

von Kap. 59 (Cocad Fergusa & Conchobair) viel näher als mir schien. Es 

fragt sich also doch, ob sie nicht beide von demselben Verfasser herrühren. 

8.527 A.2. Laud 610 gedruckt ZCP 8, 325,18, vgl. 13, 316, 15. 
S.540 2.13. Statt den Wagen ins Meer zu ziehen lies ihn aus 

dem Wagen ins Meer zu tragen. 
S.549 Z.25. Lugaid mac tri con auch im Schlufsgedicht von Scel 

mucce Maic Dathö 8 21, 28. 
S.557 8.19. Sieben Maine i Sleib in Ohon sind im Schlufsgedicht 

von Tochmare Emire ZCP 3, 262 = LU 127b anscheinend als Söhne Con- 

chobors erwähnt. 
S.578 Z.1. Statt Cet lies Conall. 
S.562 Z.13ff. Die drei Ruadchind do Laigneib als Mörder Conaire’s 

erwähnt auch Fland m. M&l-Madoc (ZCP 8, 117, 11). 
S. 618. Statt ‘ist’ lies ‘hat’. 
S.622. Das eigentliche Dublin reicht nicht so weit südöstlich als 

die bruiden des Ua Derga lag. Statt Döthair ‘Dodder’ ist vielleicht 

besser Dothra zu lesen nach Hogan, Onomasticon Goedelicum 354 f. 
S. 662 Z.3. Lies: Togail bruidne Da-Derga. 

S.681b. Vor Ethne ist einzuschieben: Ethier (Eithiar) Mör und 

Bec 597, vgl. Feithen. E 

S.693a. Vor Ath Tamuin: Ath Taiten 140. 

S. 694 b letzte Zeile: Cuinche 146. R. Th. 

; 20% 



Corrigenda zu Band XIII. 

S. 110, Z. 9 lies: -cuimeid. 

S. 194, Überschrift, lies: 3. 

S. 259, Z. 33—37 sind zu tilgen. 

S. 312, Z.19: für 16 lies: 328. Z.20: für 12 lies: 324. Z. 22: für 52 

lies: 358. Z. 24 lies: p. 63 at p. 73 (C.Z. XIV). 
.315, Anm. 9 lies: p. 333, note 6. 

316, Anm. 28 lies: to. 

317, 2.1, 3,6, 8, 1Orliesz'slew. 

317, Anm. 7 lies: Tara, Temair Bay. 

319, Z. 9 lies: Fearceartne. 

321, Anm. 9 lies: pp. 325, 339. 
322, Z.9 lies: m’agaid. Z. 11 lies: misi. Z.17 lies: rosaig nem. 
323, 2.1 lies: It was... sang. Anm. 2 lies: may. 

324, 2.6 lies: uile. 
325, Z. 7 lies: Fergaili. 2.8 lies: KM... also IT... 

326, 2.1, 6 lies: didiu. Z.15 lies: dearg. 
330, 2.183 lies: didiu. 
331, 2.2 lies: Eochacan. Anm.3 lies: slain. 

334, 2.8 lies: fria a derbrathair. 
338, Z.8 lies: didin. 
839, Anm. 11 lies: Bansenchus. 

340, Anm. 14 lies: LL version has. 

346, 2.3, 15 lies: Trichim. Z.9, 14 lies: didiw. 

347, Z.2 lies: Trichem. Z.3 lies: Trena. Anm. 4 lies: Briüin. 

348, Z.12 lies: Cromtaineine Guineach, Enda Rogailneach. Ali 
dieunt seacht, ete. 

.349, Z.9 lies: wherever. Z.11 lies: Cromtaineine G., Enda R. 
Others say, Cathbad had, ete. 

8.353, Z. 12 lies: pedigree of Bethuill. Anm. 7 lies: likely. 
8.883, Z. 3 lies: Kelleher. 

S. 386, Z. 24 lies: aimsire. 

8. 388, 2.16: für than lies: them. 
8.389, 2. 39/40 lies: ... bekam, ich bin also... Auch Herr Prof. 

Thurneysen hat keine Korrekturen erhalten. 
S. 391, Z. 26 lies: marquera. 

nDunnnnmnununnunnnnunmn 

un 

Druck von Karras, Kröber & Nietschmann, Halle (Saale) 



HIBERNICA. 

1. The Irish Negative Prefix neph-, neb-. 

This negative prefix which is peculiar to Irish and which 

is found both before nouns and Adjectives, to express simple 

negation of the idea conveyed by the following form, has so 

far met with only two explanations, both however extremely 
doubtful. Pedersen, Gramm. II, 9, sees in it the Indogermanie 

Negative ne- with some form of the verb ‘to be’, which he 
does not further define. 

Thurneysen, Grammar p. 496, says it certainly contains 

the Indogermanice negative particle ne- but that what follows 
is not clear. He suggests however comparison with the -g- 

of Lat. negotium, negare, therefore assuming that the second 

element -b is from Indogermanic g“. These forms however, 
though rather doubtful seem to come from an Indogermanic 

aspirated guttural, to judge by the Sanskrit naht, Greek ovyl, 
wijgı. In Celtic however the Indogermanic voiced aspirated 
gutturals become g, the only guttural which becomes b being gt. 
At any rate it is clear that in the first element we have to 

deal with the Indogermanie Negative Prefix ne-. As regards 

the second element, I venture here to ofier an explanation 
which radically differs from the two above mentioned. 

In the first place I believe we have to start, not from 

the form neb- but from the form neph-. As a matter of fact 

both MI. and Sg. have only neph- in every position, as well 

before vowels and voiced consonants as before voiceless con- 

sonants. Wb. has only neb- before vowels and voiced consonants 

and both forms neb- and neph- before voiceless consonants. 

Whereas the Wb. neb- before vowels and voiced consonants 

can be explained by the tendency exhibited by voiceless 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 3. 1 



310 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

Auslaut consonants to become voiced in Sandhi before voiced 

sounds (vowels and Voiced consonants), this explanation does 

not hold for the Ml. and Sg. form neph- before vowels and 

voiced consonants, especially as -ph- between vowels in Irish 

is extremely rare. 

The state of affairs represented in Ml. and Sg. can only 

be explained on the assumption that neph- is the phonetically 

correct form before vowels, and naturally also before voiceless 

consonants. Both Ml. and Sg. have then generalised the form 

neph- in all positions, whereas Wb. has the correct Sandhi form 

neb- before vowels and voiced consonants, and before voiceless 
consonants hesitates between the tendency to generalise the 
form neb- or use the phonetically correct form neph-. In later 

Irish, as voiced sounds are on the whole more frequent than 

voiceless ones, the form neb- ousted neph-, a change which 

was finally completed when the -b of neb-, owing to the in- 

fluence of the Nasal Anlaut became -m. 
Inlaut -pk- f) in Irish can have only two sources. It 

must go back to either Indogermanic -sv- or -sp-. The latter 

combination I think we may safely leave out, as it was 
extremely rare. So» on the contrary was an extremely 

frequent combination and especially so in Adjectives. In Indo- 

germanic and Celtic an Adjective could be formed from any 
Noun by means of the Prefix s«-. Of. the huge number of such 

adjectival formations in Sanskrit with s«-, in Greek with &v. 
In Celtic sw- was specially frequent and has remained pro- 

ductive as an adjectival prefix in both Irish and Welsh down 
to the present day. 

Before forms with vocalice Anlaut, su- would regularly 
appear in Celtic as sv-, just as the Indogermanic prefixed 

preposition *upo-, after the loss of p became uo- and then 
vo-, Irish fo-, Welsh gwo-, go-. Everywhere the tendency 
was however to restore the full forms Irish su-, so-, Welsh hy- 
from other forms in which they were correctly preserved. 
Thus it comes about that only very rarely have forms with 
original sv- Irish s- been preserved. Such a form is doubtless 
Irish saidbir, formed with this prefix from the noun adbar. 

To such forms with Anlaut sw- the Negative would be 
in *nesu- giving regularly in Irish neph-. From its position 



HIBERNICA. Sn 

before adjectives with vocalic Anlaut in which it was originally 
Justified it spread to other adjectives with consonantal Anlaut 
no doubt helped by the fact that it provided a handy and 
distinet negative prefix, whereas the old negative Prefix *- 
owing to its various phonetical developments was not so useful. 
Later in this prefix also, the form an- (the regular form before 
vowels) was generalised thus suffering the same fate as the 
prefix neph-. 

2. Old-Irish os me, os se, ote, &e. 

These peeuliar forms which occur several times in the glosses 

and which later on are very frequently used especially in the 

Sagas have never to my knowledge been correctly explained. 

Both Thurneysen and Pedersen have overlooked the exact 

force of these particles, the latter translating them merely by 

‘selbst’ and the former by ‘ich, was mich betrifft, &e.’ 

A glance at some examples shoes that their real use is 

as Windisch notes ‘bei Zufügung einer wichtigeren prädi- 
kativen Bestimmung’ (Windisch, Wörterbuch sv. is 2). 

This use is particularly clear in the saga texts but also 

in the Glosses. I give a few examples from Middle-Irish texts. 

Compert Conch. ed. Thurneysen 6) ba mor a melachta 

lee techt cusin fer i n-imdai ossi alacht — she being pregnant. 

Ibid. 1) 7 a ingen Deichtine osst macdacht. 
LU. 65240. gabais hie möir foraiss do thecht darsin musce, 

dochorastar in glaiss for culu osse con a lüc for a thawrr. 

Thes. II, 294. soilsidir bid hi lugbort 
ose cen udnucht nimbi. 

Wb. 11a14. Sed castigo corpus meum, et in servitutem 
redigo ne forte cum aliis praedicaverim, ipse reprobus efficiar 

GL. osme. 
Ibid. 8a 20. ut quemadmodum scriptum est, Qui gloriatur 

in Domine glorietur gl. ase (in marg) in Heremia vel in libro hoc. 

SC. 33, 26. is si alaind illanach. 
TE. 3 Eg. leine — impe issi cotalslemun do sita uainidi. 

In all the above examples the meaning is clearly seen 

to be ‘I, he, she &c., being’ while the translations ‘selbst, 

was mich betrifft, &e.’ are not at all sufficient. 

21* 



312 

I give 

ML T-C 1. 

100411. 

106 3° 2. 

1554 

1378 ©. 

Aaram6s 

43 a18. 

47 b12. 

AIG: 

5le28. 

HLC. 

DIACHLO! 

son 3 

68 ec 16. 

69c 4. 

92 a14. 

ganz 

103b 1. 

118a 6. 

118p11. 
119b 4. 

112 b 14. 

123b 4. 

127 ec 21. 

131 b 10. 

ISomr 3} 

141ib 1. 

MICHEÄL Ö BRIAIN, 

here a fairly complete list of examples from MI. 

matutinus gratificator misericordiam proeparabo 

tuam. matutinus gl. isme. 

benignus gl. sta. 
tü inquit, consulatus es gl. is Zussu. 

nos amantes gl. isninni carthaig. 

horum, inquit, omnium memor in nostrum tandem 

consurge adiutorium. memor gl. istu. 

quoe multi hominum ita penitus ignoramus gl. os 

nt ih. 

ipse gl. cid ostü. ade. 

ipse gl. ostu ade. 

num quoe vivans neglexi potero mortuus exsoluere. 

mortuus gl. osme marb. 

uel ipsa firmitas elimenti gl. hössi insin sonartae 

nime. 

dobertis cech nole 7 fochaid form osmese octaircitul 

cech maith doibsom. 

spectabis ipse securus gl. ostu. 

offensus gl. osme frithortae (translated ‘even I 

offended’ should be —= I being offended). 
ipse sedulus ... accepi gl. osme. 

amicus gl. os he. 

arbiter gl. ostu a d& (translation should be ‘thou 

OÖ God’ being ‘arbiter’ not merely ‘Thou, O God’). 
securus gl. osm(e). 

neglegentes me ipse quoque deserui gl. osme. 
matutinus ultor obtabam gl. osme. 

merens gl. os me dubach. 

homo gl. os me. 

peccatoribus disimilis gl. oshe. 
captivus gl. oshe. 
quod laboranti pro tuis legibus nihil opis ipse 
deferes gl. ostu .. a de. 

omnibus proestitis laeti gratiarum habeamus 
officia gl. osni failti. 

sed ut onusti ... sentiemus gl. osnö erig. 
quasi qui non potuasses eripere populum tuum 
gl. os tu. 



HIBERNICA. ale 

Ml. 77e 1. matutinus gratificator misericordiam proeparabo 
tuam gl. is me (translated wrongly ‘it is I). 

783 1. hoec.... fecisti pro nobis, quos delegi a te... 
gl. isisni. 

19115. osni credentes in Christo. 
26v 1. osni Latini. 

180a 3. cid isnaib nephanmandaib suaccobraib logmaraib 
.i. delb anmandae foraib othe marbdai calleic. 

Sg. 201b20. 21. tute gl. ost«, tutemet gl. osti. 

77a 8. quae neutram habent significationem id est nec 

activam nec pasiuam absolute dieta gl. ote .i. 

mani techtat inda airdigtha lit. — They being 

‘absolute dieta’ if they do not possess. 

The examples above quoted show clearly that these forms 

are used exactly in the same way and with the same meaning 

as Modern Irish agus me, agus tu &c. The origin of agus 

in mod. Irish is quite clear. In middle Irish, the conjunction 

ocus had in certain positions become is, as and so as regards 

sound was not distinguishable from the os in os me &c. It 
then began to be felt that in these forms the os, is represented 

ocus and hence the the reintroduction into these constructions 

of the conjunction. 

As regards the origin of the forms various theories have 
been advancdd. none of which are satisfactory. 

Vendryes completely misunderstands the use of these forms 

when (Grammar p. 285) he describes the form os, as an 
adverb ‘qui joue exactement & l’egard des pronoms absolus le 

möme röle qu’une particule renforcante, avec cette difference 

quwil se place toujours devant eux.’” He does not however try 

even to explain how the Adverb os in the 3rd pl. becomes ot. 
Thurneysen very tentatively suggests they may contain 

the particle o, @a (Handbuch, p. 502) but this particle is 

always long even when unaccented, and it is all the more 

unlikely that it would be shortened when contracted with 

the anlauting vowels of the Copula forms :s, it. 

Thurneysen’s suggestion again falls foul of the fact IR 

the use of third person Singular forms of the Copula with 

first and second Persons of the Pronouns when tlıe Predicate 



314 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

is a noun or Adjective is absolutely impossible in Old Irish. 

Instead of osme one would rather in this case expect *ömm, 

*öt, &c. Such forms are non-existent. Any assumption of the 

existence of finite forms of the Copula in these forms falls 

foul of the presence of osme, ostu, ossi beside 3rd pl. ote. Osni, 

represents the tendency, completely exercised later on, of 

using the form with -s- with all persons. 

Pedersen I, 275 gives another possible explanation when 

he says ‘Es liegt zwar sehr nahe das vor Pronomen stehende 

os, as, is als aus ocus entstanden zu betrachten. Zweifel 

erregen aber die pluralischen Formen ate LL.72b28, .te 

LL. 248 a17, die an is = ‘ist’ denken lassen.” The objections 

to his theory are many. Firstly Ocus is not contracted to 

is, as in the Old Irish period and secondly if the formula 

were merely — ‘and he, and she, &c.’ one would expect the 

predication to be in the Dative as in he som triuss, at least 

in the Old Irish period. 

Several of the examples quoted above are seen clearly 

to be followed by the Nominative Thus: MI. 133d7. nos 
amantes gl. isninni carthaig. 43ab. os ni ili. 5925. os me 

frithortae. 131b10. os ni failt. 135&a3. sed ut onusti .. 

sentiemus gl. osni erig. 130 a3. othe marbdai. 
To understand the real origin we have to consider the 

earliest forms, namely a Singular os and a Plural ot, and also 

the meaning, namely ‘being’. That os-, ot- are the older forms 

is fairly obvious and not the other forms as-, at- or is-, it-, 
for it is easy to explain as-, at- or is-, it- as later proelitie 

developments from os-, ot- whereas an explanation proceeding 
in the opposite direction is impossible. Bearing these in 
mind I think the forms can best be explained as proclitic 
developments of the Present Participle of the Verb *es — 
‘to be’. The Singular *sonts would regularly become os 
whereas the Plural *sontes with loss of palatilisation usual 
in proclitics would become ot. That the Present Partieiple 
of *es was sonis is seen from the forms in the other Indo- 
european languages. Of. Skr. sant-, Greek övr, Old Bulg. sy, 
sqsta and possibly Lat. sons, insons. 

They have not however shared the full development of 
proclitics, which would cause them both to be reduced to the 



HIBERNICA. 35) 

forms *us-, *at-, which forms as may be seen from the 
examples above, actually do occur even in the glosses, cf. 
WB.8a20. The preservation in Ml. and elsewhere of forms 
with o- may possibly be due to a connection being felt with 
the particle ö, or owing to their forming a fully accented 
unit after being finally contracted with the pronouns. 

3. The Irish Present Indicative Relative forms. 

The whole system of expressing relativity in the Celtic 

language is extremely obscure, and especially so in Irish, where 

several completely independent systems are found in use side 

by side. These are 1) Relative nasal infix, 2) Relative In- 
fixed particle which causes aspiration, 3) an infixed Particle 

-ıd- originally Adverbial in character, and finally 4) special 

Relative verbal forms. Of these latter the simplest and clearest 

are the Present Indicative forms and of these I propose to 

attempt an explanation here. 

The forms to be explained are the well known ones: 

beres, berdae, bermae and those of the Copula as, Pl. ata. 

It is generally assumed that the 3rd pl. Relative form 

berdae is formed from the non-relative Indicative form + a 

relative Particle, which with Thurneysen and Pedersen, may 

be taken as the stereotyped Indogermanic Relative Neuter 

Pronoun *jod. The 3rd pl. of the Copula ata is similarly 
explained as being from *senti + the same particle. So far 
this is clear, but corresponding to the 3rd pl. ata we should 

expect a Singular *asa from *esti +jod and in the Verb berim, 

a 3rd sg. Relative form *beirthe < *bhereti + jod. Sarauw has 

suggested that the form beres is due to the analogy of the 

Copula form as. But this leaves the latter unexplained. 
Pedersen, Grammar II, 234 sq., explains the -s of beres as 

having crept in from forms like maso, beso and gives a very un- 
likely and complicated account of the origin of the latter forms. 

The explanation I give furnishes a very simple account 

of all there four forms and possibly also of the only definite 

British Relative forms, Welsh yssy and Middle Breton so. 

In the preceding article I have attempted to show the 

derivation from Present Partieipial forms of os, ot in the 



316 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

forms osme &e. Similar partieipial forms seem to me to lie 

at the base of the relative forms under discussion. Such a 

development from participial to Relative meaning seems likely, 

when we consider that a phrase such as ‘vir ferens scutum’ 

is practically identical in meaning with fer beres sciath. 

The partieipial form *bherontes has already been invoked 
by Thurneysen, Gramm. p.349, as an explanation of the 3rd pl. 

Imperfect Indicative in -tis, but as he himself points out, the 
Passive meaning of the form agrees badly with such an 

explanation. 
In Indogermanic the Present Partieiple was formed with 

the Suffix -nt-, -ent- or -ont-. In the separate languages one 
or other of these was generalised. Thus Latin has only -ext, 

cf. ferens, ferentem &c. Greek only the -ont form. In Celtie 
just as the Past Participle Passive forms in -to came to be 

regarded as finite members of the verbal system, we may 

regard it as very probable that the same fate overtook the 

Present Participle forms. On the analogy of the Singulars 
*bheresi, *bhereti, in the Singular the form *bherent- was 
generalised while in the Plural which had largely the -o- 

vocalism the form *bheront- was similarly generalised. Once 
they were regarded as finite forms there was no reason for 

not using them in conjunction with a relative Particle to 
express relativity, hence when *bherens in a phrase such as 

*viros bherens skoitom became a finite form there was nothing 

to prevent the further addition of the particle *jod to the 
verbal form, and so to express the Relativity more definitely. 

This *jod was added at a time when it had already in 
Celtic become *o as already assumed by Pedersen, Grammar 
11,235. *Bherents +0 would give regularly Irish beres, while 
the Plural *bherontes + o gives berdae. 

The forms of the Copula owing to their being proclitics 
show special but none the less regular developments. *sonts+ o 
would with the regular loss of initial s, loss of palatilisation 
and change of all vowels into a give quite regularly Irish as, 
while the Plural sontes + o would no less regularly give ata. 

In British, just as the particle *dhe which in Irish 
follows the verbal form (cf. mad, cid &e.) in British precedes 
(Welsh ydıyf), the Relative Particle must be assumed to 



HIBERNICA. 317 

have preceded the Verb, and here we get *o + sonts giving 
Middle Breton a so, and possibly also Middle Welsh yssy (the 
form yssyd is possibly due to the analogy of bydd. 

As in Participles there was only a distinetion of number 
but no distinetion of Person, this participial origin of the 

Celtic Relative forms may be the starting point of the rule 
that in all the Celtic languages only 3rd person relative 

forms are found (with the exception of the form bermae to 

be discussed lower down). Compare the Irish Passive Preterite, 
in which owing to its Partieipial origin only 3rd Singular 
and 3rd Plural forms are found, as they are also the only 
forms possible Compare also the lack of distinetion of Persons 

in the Russian Preterite, originally an Adjectival Verbal form. 

The above mentioned relative forms have been the starting 

point for the development of others. For the Ist and 2nd 

persons Singular the form bherents o would naturally be used, 

giving Irish me beres, tu beres. For the 1st and 2nd persons 

Plural, similarly the Plural form *bherontes o would be used 
indiscriminately. In the 1st Person Plural however *berdae 

alongside Non-relative bermmai was too strong a contrast and 

the new Relative form bermae arose, with the -mm- of the 

1st Person Plural personal ending but with the Vocalism of 

the Relative form. 

4. Etymological. 

a) Middle Irish örrd@ir, Modern Irish areör. 

I have not collected many instances of this interesting 

form, but the following examples are sufficient to show that 

the early Middle Irish form was örrair. The first vowel 

varies between : and a, and was obviously unaccented, the 
stress, as in the Modern form, being on the second syllable. 

LU. 58b11. nirbo sam doib irrair lasın smechtu. 
TBC. Wind. Ed. 1.809. mad mo död no doccair döib andas 

ind aidchi se arrdir. 

Ibid. 1. 1703. ar nemchotlud na aidchi arrdir ic slarde 

ocus ic dirdbe in tsluaig a oenur. 

A Middle Irish form irrair would not ordinarily become 

Modern Irish areir, therefore the latter form must be due to 



318 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

the working of some analogical influence. Such an influence is 

not hard to seek. The presence of the word of similar meaning 

and form indd— ‘yesterday’, also accented on the last syllable, 

is sufficient to account for the change of irrair into areır. 

As to irrdir itself, no attempt has been made to find 

an etymology. Pedersen, for instance, makes no mention of 

the form in his Vergleichende Grammatik. 

Cormac 605 has a word fair explained as follows .. 

turgbail na greine i matain, ab eo quod est iubar .. dellradh 

undi dixit Colum Cille Dia lim fri fuin, Dia lim fri fair ii. 

fri turcbail. Here we obviously have the Accusative of a 
Feminine #-Stem far, in the sense of ‘sunrise, dawn’, and 
exactly corresponding to the Welsh gwawr also Feminine, and 

with the same meaning. 

The Dative Singular of {his word is obviously the second 

component of irradir. As regards the first part of the form, 
there are two possibilities. We have either a Compound of 

the Preposition ir ‘in front of, before’ + far, giving irrar, 

of course accented on the first syllable but with the Accent 

shifted to the second syllable later to bring the form into 

line with inde, indiu, innocht. Or we have a compound of 

the Preposition (p)ro + far giving rar, to which then the i» 
in the forms inde, was prefixed. In either case the original 

meaning was approximately ‘the time before the dawn”. 

Another compound of the same word is camadir — ‘Day 

break, dawn’. The entry in Km. Contributions should be camar. 

Camair is Dative Singular. That -«i- is not a diphthong is 
shown by the rhyme camair | ldin. 

b) Modern Irish meadal. 

Middle Irish mant = ‘chin’, Mod. Ir. mannt, manntachan &e. 
has long been recognised as a Loanword from Welsh mant 
= ‘chin’, which goes back to a form *mnto- cognate with 
Latin mentum. They are both probably derivatives from a 
root men seen in mons, eminere &c. the original meaning 
being ‘projecting out, projecting part of the face’ (cf. Walde, 
p. 477 sv. mentum). The existence of the Welsh word makes 
it highly probable that a similar derivative may exist in Irish. 
Such a word is the Modern Irish meudal = ‘paunch, fat belly’ 



HIBERNICA. 319 

Feminine, which goes back to a form *mntola, a derivative 
from the same root and originally meaning, ‘projecting paunch’. 
The word exactly corresponds to the Latin mentula ‘pars 
genitalis virorum’ from *mntola, and the original meaning of 
the Irish and Latin words seems to have been ‘projecting 
part of the body’. (Wrongly Marstrander CZ VII 363.) 

c) Irish Es = ‘Foot-mark, Track’. 

The form es occurs in Fiace's hymn Thesaurus Palae- 
hibernicus II, 310. 

Forruim a choss forsind leicc 
maraith a 6&s, ni bronna. 

Here es clearly — mark of the foot, and is the Nominative of 

the word which in its Dative form eis occurs so frequently 
in the forms dia eis, tareis, &c. I would equate this es (a 
Fem. @-stem) with Latin pansa — broadfooted, which according 

to Walde p.560 is a Participle *pandta from the Verb pando. 

d) tuwirend, eruithnecht = ‘Wheat’. tarathar — ‘Auger’. 

The word Crwithnecht seems to me to be a compound, 

namely of cruth —'shape, form’ and the Adjective recht, which 

is really the Past Participle of the Verb nigim = ‘I wash’. 

The Adjective necht is glossed by glan in Cormae’s Glossary 

8 247, in H. 3.18, 73, in O’Dav. 1286, and as Kuno Meyer has 
pointed out Nuadu Necht is explained as fer gel in LL. 378b 38. 

That necht, or rather its prehistoric form, *nikto- was used in 

connection with the preparation of corn, probably in the sense 
of ‘winnow, purify’, may be inferred from the Welsh words 
nithio — ‘to winnow, sift’, nithlen —= ‘winnowing sheet, nithod 

— ‘sifted snow’, these forms being derivatives from a ground- 

form *nith from *niktos. 
In the older Irish word for wheat ‘tuirend, F.’ we have 

certainly a derivative from the Indogermanic base *lerei-. 
Compare from this base the Latin forms tr, trilus and 

especially irzticum — ‘wheat’. Tuwirend would go back to 

*torina. Alongside the base *ierei- there was also an Indo- 

germanic base *tera- (cf. Hirt, Der indogermanische Vokalismus, 

p.190sq.). To a derivative from this base goes back Irish 



320 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

tarathar from *lerotron. Regularly of course one would expect 

Irish *terathar. The -a- is obviously due to the analogy of 

the word of cognate meaning and formation arathar, ‘plough’ 

regularly developed from *aratron. 

e) Old Irish co nömad näu. 

Thurneysen has devoted a long article to this technical 

phrase in the previous volume of this Zeitschrift, p.2. In 

this he critieises Stokes’ division of the word nau into n-au. 
Stokes had translated O’Dav. 547—itir clainn ocus geinelach 

cusin nömad nö ‘both children and posterity to the ninth 
descendant”. Both Thurneysen and Meyer object to Stokes 

division into n-6, and Meyer (Illinois Studies, p. 35) objects 

to the translation, preferring the rendering ‘to the nine times 

ninth (degree). Pokorny also accepts this meaning (0Z 
XIII 41sq.). The examples of the occurrence of the phrase 
collected by Thurneysen leave no doubt that the meaning 

was ‘to the ninth generation’, a figure of speech taken from 

Biblical Literature, in which punishment and privileges 

are often represented as extending to various numbers of 

generations. The oldest form of the phrase is obviously co 
nömad nau. What is nau? Thurneysen (CZ XI85 and 104 

8 38) regarded it as —= noe ‘man’, a word which only occurs 
in Glossaries, and which seems to me to be nothing but an 

abstract from this very phrase. In CZ XIV4 he regards it 
as a newly formed Genitive to no: = ‘nine”. 

The explanation seems however far simpler, ndu is simply 
n-au (later n-6), not however with da —= ‘younger’ but with aue, 

later ö, da = ‘Grandson, descendant’ cognate with Lat. avus. 
That this is the correct explanation is seen from the Modern 
Irish phrases exactly parallel to the form co nömad nö, 
ta siad ar a dd 6 — ‘they are second cousins’, literally ‘they 
are in the second generation”. T« siad in 6 amhain —= ‘they 
are first cousins’ (cf. Dineen sv. 0). 

f) Modern Irish sonuachair — ‘Spouse’. 

This word which occurs commonly in the phrase sonuachair 
mhaith dhuit is commonly analysed as a compound of so and 
nuachair. 



HIBERNICA. 321 

Against this however is the pronunciation as snuachair 
and the constant use of maith with the word, which would 
not be expected if the word were really a compound of so 
and nuachair. 

I believe the correct form of the word is snuachair. 
Unfortunately I have no examples from the older language. 

If snuachair is the real form it can be easily analysed as a 
derivative from an older *snochair which would go back to 

an O.C. *snusocaris with the well known Indogermanie *snuso- 

seen in Latin. nurus, Sanskrit Snusa-, Old Bulgarian snucha, 

German Schnur &c. The final element may well be from 

car, which occurs commonly in compounds, cf. Lifechair &e. 

Compare Welsh Carant in the sense of ‘relative’ a meaning, 

which would suit the use of snuachair. 

The word was probably felt later as a compound of so 

and nuachair and this resulted in the formation of nuachair 

as a secondary form. This was no doubt helped by the fact 

that snuachair owing to the aspiration of the initial s would 

most frequently be pronounced as nuachair. 

g) Irish namae. 

The etymology of this word, to my knowledge has never 
been satisfactorily explained. In form and flexion the word 

is parallel with carae = ‘friend’ and just as the latter is an 

-nt participle of the verb caraim, ndmae can best be explained 

as another participle in -ni from the verb am —= ‘to love’ 

with the negative prefix ne-. 
Am- does not occur in Irish as a separate verb but this 

does not hinder the proposed etymology as it seems very 

likely that Lat. amare is a derivative of the onomatopoetic 

word ama seen also in amicus and amita (cf. Walde, p. 36) and 
a partieipial derivative of this appears in Irish with hypo- 
coristic doubling of the m in the word ammait — ‘old woman”. 

If the proposed etymology is eorreet, it furnishes an 

isolated example of the use of ne- as a negative prefix before 

partieiples in Celtic. In Indogermanic the negative in use 

before participles was usually not ne- but n-. Where the 

partieiple was however distinctly felt as a verbal form and 

not merely as an ordinary adjective the use of ne- as a 



322 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

negation was common outside the Indo-Iranian group. Thus 

we have Lat. nesciens, Gk.nekestos, nEgretos (cf. Brug, 11, 

p. 105 sq.). CA. *nesti, Skr. nasti, Lit. nesti, Ksl.neste and Ir. n? 

<ne est. The e of ne- is always contracted with a following 

vowel, ef. Lat. nemo, Gk. rovvuog &e. In the case of namae 

this contraction had probably taken place already in the pre- 

Celtic period. The development may be graphically expressed 

as follows *ne amants > nämants > nämae. The quality of 

the final syllable is not certain, it was probably -ants. 

In most languages words for ‘enemy’ are formed from words 

for ‘friend’ a negative, compare Russ. n’edrug, n’eprijatel. 

To be noted also is the similar formation from negative 

+ partieiple of the word of similar meaning, Irish ecrae, Welsh 

angharant. 

-nt Participles functioning as nouns are very common in 

Celtic. Cf£. the well known forms in *nt?:—birit, senit, binit, 
scinit &c. and carae, det, löchet. 

h) Old Irish gEd —= ‘Goose’. 

This word has been more or less of a puzzle to etymo- 

logists and a satisfactory explanation has so far not been found. 

Both Stokes and Pedersen assume a groundform *gegda and 

the latter bases on tlıis solitary and doubtful example his rule 
that g disappears before d with compensatory lengthening, 

although as he says himself an ‘auswärtige Etymologie ist 
unbekannt’. 

All the British forms, Welsh gwydd, Old Cornw. guit, 
Bret. goaz point to a groundform *geido- and the only difficulty 

in the way of accepting this also for the Old Irish form is 

the non-diphthongisation of the @ to ia. This however can 

easily be explained as due to the analogy of geis —=‘swan’ in 
which the 2 from -ans is never diphthongised. An analogical 
infuence is all the more to be expected as geis must at 
one time have meant ‘goose’ like all the cognate forms in 
the other Indo-Germanie languages. (For these cf. Walde, 
sv. anser). 

The form *geido- may possibly be cognate with Lith. gaidys 
= ‘a cock’, with Ablaut ei | o:. 



HIBERNICA. 328 

i) Irish rogaim, Latin *trogja. 

The Verb trogaim = ‘to bring forth, give birth to’ is 
fairly well attested in Irish. Cf. the following examples: 
Rawl.B. 502,127 b 35. combad hi Laignib trogfaitis a chlainn, 
LU. 12842. Trogais (.i. tusmis) di Turchuire. 

A jä@-Stem derivative of this appears in the Late Latin 
troja — ‘sow’, French truie, from a form *Zrogja. The meaning 

would then have been originally ‘the bearer, producer’ and 

exactly parallel to Irish birit ‘sow’ also —= ‘bearer”. 

This may help to cast some light on the Irish force = ‘boar”. 

j) Notes on Cormac’s Glossary. 
1) Cormac YBL version no. 655 has faitsi an desscert. 

It is explained further in O’Dav. p. 84 as being the name for 

the driver’s seat in the chariot, whereas fochla = ‘the seat 
of the warrior in the chariot’. The word is exactly parallel 

in form and meaning to fochla. Fochla from *upo-klijo- — 
originally ‘on the left hand side’ (the driver’s seat in the 

chariot was on the right) and then = ‘the North’ (looking 
towards the East, the North is on the right hand). Compare 

tuath — ‘North’ and ‘left’. Welsh gogledd has the first 

meaning. Faitsi from *upo-deksiva — originally ‘on the right 
hand side’: Lat. dextra &c. It is exactly the same formation 

als Welsh go-deheu < *upodeksiua —= “the South’. 
Like Fochla, faitse has developed the two meanings 

1) = ‘the driver’s seat in the chariot’; 2) = ‘the South’. 
2) Femen, explained by Cormaec no. 632 as .i. foeman 

graece, quasi campus .i. magh. Cormac has obviously abstracted 

this from the well known place name Mag Femen. Femen 

is however well attested as = ‘woman’, a Loanword from 

Latin Femina. Cf. the Song of the Caillech Berre, Otia 

Mersiana p. 124, 13. 
Nimgeb format frisnach sen 

igge namma fri femen. 

Mag Femen — ‘the plain of the women’, has no doubt replaced 

an older Mag na mBan (cf. the famous hill in the same plain 

Sliab na mBan). This nomenclature is no doubt connected 

with the advent of Latin speaking Gauls at a late period 



324 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

into this part of the country. Of. Caiseal from Lat. castellum 

which has also replaced an older Irish name. The etymology 

of Mag Femen, given by Lehmacher,!) Zeitschrift für celtische 

Philologie vol. XIV p. 269 as — ‘plain of seaweed‘ cannot be 

upheld, as the word for seaweed femman has unaspirated m. 

Another example of an older name being replaced by a 

foreign name is ‘Dind Rig’. In spite of Meyer’s explanation 

‘über die älteste irische Dichtung II, 8’, I regard Tuaimm 

Tenbalth] as being the old name of the fortress. Dind Rig 
I take to be a Hebernicisation of a Welsh (British) ‘din rhi’ 
with d on the analogy of ‘dindgna’. Dind occurs very seldom 

in Irish names and not at all in Connacht or Munster. 

k) Modern Irish detaös — ‘slovenly woman’. 

This word which is very commonly used in my part of 

the country (the Deisi) is very likely a Loanword from 

French hötesse — ‘hostess, innkeeper’s wife. The change of 

6 to % is due to-the analogy of other pejorative words such 
as uinseach from öinsech, utamalurdhe &c. 

!) In his translation of the Brussels MS. of the ‘Eachtra Conaill 

Gulbain’ he has in many cases given wrong explanation of names of 
places and tribes. Thus in the last few pages, p. 269, for ‘die Nach- 

kommen ... des Figheant’ read ‘the wis Fidgeinti”. 

p: 269. Bae Beirre (Tod von B£irre) is of course Berri Bai = 'Bantrey 

Bay’. Bai, if not a Loanword from Lat. baia, may like the Latin word 
come from an Iberian language. Of. Basque i-bai = ‘river, embouchure”, 

Ibid. Fir Maighe (Männer von Magh, Feld). These are the Fir 
Maige Fene and the translation should therefore be ‘die Männer von 
Fermoy’. 

Ibid. Sliabh gClair. I have never met this form. It is always 
Sliab Oläire, Mullach Cläre &e. Cormac II explains it as Cliu arae: 
Ara 7 mullach Oli Oliach. 

Ibid. Carn ui Neid, read Neid — ‘the carn of Ned’ not Nead. 
Ibid. ‘Binsen des D.’ is hardly a suitable translation of Luachair 

Dedad. 
p. 266. Translation should be ‘and Maige Meschörach of the Erainn 

wounded Fiachra in that battle’. 
Ibid. For ‘er findet sein Todesschicksal &e.’ read ‘He almost met 

with his death in ui Mace Uais Breg, when the Munster hostages buried 
him alive under the ground’; & is not to be deleted. 



HIBERNICA. Ss 

) Totn — ‘membrum muliebre’. 

Cormac (YBL) No.1219 has Toth .i. gach banindsei 7 cach 
femen, quia nomen est membri muliebris, and No. 865. Moth 
.t. gach ferindsce et nomen uirili membro .i. ball ferda. 

Most of the other native Glossaries have similar state- 
ments, and in the Metrical Glossaries moth and toth are 

mentioned together. Moth has hitherto been equated with 

the Latin muto — ‘membrum virile. This Latin word seems 

to be cognate with the name Mutunus, in which case the 
pairing moth toth would have an exact parallel in the Latin 

Mutunus Tutunus. The latter Latin name I would compare 

with Zuiulus —= ‘the hair dress of distinguished woman’, also 

used of the ‘pilleus lanatus’ of the Flamines and Pontifices. 

The original meaning of the *iuto- lying at the root of the 

Latin Zutulus and the Irish Zoth is no doubt ‘the hair on the 
pudenda’. 

m) Odor = ‘dun, duncoloured, brown’. 

This Adjective, as has been pointed out by Thhurneysen, 

comes from an Indogermanic *udros —‘watery’. The develop- 

ment of meaning is quite clear, watery > water-animal — otter 

(it has this meaning in the Germanic languages) > otter-coloured. 

A further development in Irish but in the opposite direction is 

in its use as —= ‘duncoloured cow’. There are however traces 

of the meaning ‘otter’ in Irish Odorchu — ‘otter’, and the tribe 

name Odorraige, Odraige as so many of the tribe names in 

-raige are from animal names, seems to mean ‘the otter folk’. 
The old meaning seems also to have been kept in a phrase 

which had seemingly become unintelligible. In Rawl. B. 502, 

87b7 we read: 

Odran ammaig Breg in buaur 

et Odru Temra thuaid 

He sein in fogur dia fail 

in t-odur eter odraib. 

The last line seems to be an old saying which had become 

unintelligible. It can hardly refer to the two place names 

Odran and Odru, and possibly means “the otter among the 

otters”. 
Zeitschrift f. eelt. Philologie XIV, 3. 2% 



© DD (or MICHEÄL Ö BRIAIN, 

5. Notes on Published Irish Texts. 

History of the Descendants of Ir. CZ XIV p.46 line 2 

the Lecan text has Lusraige a quibus hui Conarda, which 

Miss Dobbs translates as “the Lusraige from whom are the 

Ui Conarda’. The correct reading and translation is suggested 

by the BB. version which reads Ui Ohon Alltae no Ardae which 

obviously means ‘the ui Chon of the glen or the heights’. Allt 

cognate with Welsh gallt = ‘hillslope’ is a well attested word 

(ef. Meyer’s Contributions) and is more or less synonomous with 

ard. Allt = ‘clift’, which is however masculine, is probably 

the same word. The H. 1.15. version is merely a misreading 

of the same giving the meaningless va Chonall taid no Ardae 

which cannot give the meaning ascribed to it by Miss Dobbs 

‘the Ua Conall in the Ards”. These ui Chon are no doubt 

the same as the Conraige of Ulster. The list of vassal peoples 

in BB. has Zuath Conraig i Sleib breg 7 i Mugdornaib 7 in 

wib Segain 7 i feraib Rois 7 i feraib Arda 7 i feraib Luirg 

7 isna da Oremhthainne. It is interesting to note that in this 

very region of South East Ulster both place and personal 

names formed with the element Cor- are abundant. I need 

only mention as examples Conachad — ‘Dog-plain’, Conchobar, 

the name of a river, probably containing as second element 

cobur —= ‘foam’. The Edinburgh list of Aithech Tuatha has 

n0. 35 (this corresponds to no. 45 in the BB. list) Condraigke 

for Stiab Bregh. "The modern distribution of the place name 

Drumcondra = ‘Druim Condraige’ fairly well corresponds with 

the distribution of the Conraige as given above in the BB. list. 

There is no doubt, I think that Condraige is only another form 
of Conraige, either with epenthetic d between d and r1) or 
more probably on the analogy of the better known element 
in place names Cond. 

6. On the Names of Ireland. 

Thes. Pal. II p. 320 in a gloss on Fiace’s hymn we read: 
Herend haec insola v. vocabula tenet .. Erin ocus Banba ocus 

‘) The modern pronuneiation shows d not to be merely orthographical 
however. Similarly epenthetie t in Bentraige = Bennraige, < * Bennorigion 
— ‘hill folk”. Ü 



HIBERNICA. Jan 

Fotla ocus Fail ocus Elca. This is probably the earliest 
instance of the mention of these five names together. Cormac 
(YBL. version No. 510) has Elg .. Ere no ordrice and No. 714 
Goidelg .i. guth Erendach, ar atd in t-ainm sin for Eirind. 
In spite of Cormac’s statement Z/g never seems to turn up 
as a name for Ireland, it is always Zlga, or Elca and usually 
in the combination inis Elga. It is therefore highly likely 

that Cormac abstracted this form from the form Elga which 
has the appearance of a Genitive in inis Elga. The Forus 

Focal Glossary has ele—= ‘face’ and the Deirbhsiur Glossary 
elce = ‘noble’ and O’Cl., Lec. and Stowe I have Ele .. oirrdrec. 
All these however seem to be artificially abstracted from the 

same Inis Elga. Dinneen has alongside of Inis Ealga a form 
inis Eilge with long & and also a form Inis Alga. On what 
authority these forms are quoted I do not know. 

With the exception of the derivation by the native Irish 

historians of three of these names (Eriu, Fotla and Banba) 
from the names of three queens of the Tuatha De Danann, 
a derivation which I fear must be rejected, and a few less 
doubtful explanations of Elga and Fäil in the native glossaries, 

no light has hitherto been thrown on these names so important 

from a historical and philological point of view. 
Even on a casual scerutiny, the five names are seen to 

fall into two distinct classes. Eriu the only name which is 

capable of being declined forms one class and the four others, 

at all periods of the language indeclinable form the other. 

Pokorny has devoted a long article to the name Eriu in 

Kuhn’s Zeitschrift, XLVII 233sq. Another article has been 

written by him on the same subject and on the name of the 

Erainn, one of the most important and most widely spread 

of the ancient races of Ireland. In these articles Pokorny 

shows that (if developed according to the regular Phonetic 
laws) Eriu must go back to a form @verijo, and that it can 

therefore have no connection, as Mac Neill and Rhys assumed 

with the name of the Erainn, the long & of which must come 

from compensatory lengthening. This explanation of the € of 

Erainn is almost certainly right and I therefore suggest that 

the name goes back to a form *eks-ranni a compound of rann 

— ‘division, part’ (very often used of divisions of land) and 

22* 



328 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

meaning ‘those living in the outer division’ or ‘those outside 

the division’. Similar names both as regards form and meaning 

are Welsh Cymry from *Kom-brog? ‘those of the same land’ 

and the well known name Allobroges “those of another land”. 

With Pokorny’s other conclusions I am not quite in 

agreement especially his conclusions from the writings Ebernia, 

Evernis in the Vitae Columbae of Adamnan and the spelling 

Hebernensium in the Wb. codex. The former was written by 

Dorbbene who died A.D. 713. When Pokorny states that 

these forms, and not the more usual ones Ibernia &c. represent 

the correct spelling of the name for Ireland he evidently 

assumes that at the time Dorbbene wrote, Eriu was still 
pronounced with Zver- (or ever-, the form assumed by Pokorny 

further on) or what would be still more remarkable, that 

these fairly late writers had a knowledge of the old form.t) 

The spellings with e are easily explained in the case of a 

writer to whom the Irish name Eriu was very familiar and 

the Latin name somewhat less so. The writers simply spelt 

the Latin name with Z- because of the E- in Eriu. In other 

words these spellings with Z- are to be regarded as Hiberni- 

eisations of the usual Latin spelling with I-. 

That Eriu cannot come from a form * Juerjo, according 

to the ordinary laws of phonetic development is certain, to 

say that it did not do so is to ignore the possibility of any 
analogical influence playing a part. In place and race-names 

on the contrary analogy plays a far larger part than in 

ordinary words. For hundreds of examples see the intro- 

ductory chapters of Solmsen’s ‘Indogermanische Eigennamen 
als Spiegel der Kulturgeschichte”. 

The evidence of the old Greek spellings of the name 

Iegvıc, Iepvis, of the Latin Ibernia, Ivernia &e., and the Welsh 
Ywerddon points unmistakeably?) to a groundform with iuer-. 
A form with Suffix jo Gen. -jonos would give Irish irsu 
Gen. irenn and Welsh Ywerddon, as Pokorny has shown in 
the above-named article. The word iriu is well attested in 

1) Why not? (P.) 
?) See however the arguments to the contrary on p. 236 of my article. 

Similarly O. British 2sc@ is represented by Latin Isca (Welsh Wysg). (P.) 



HIBERNICA. 329 

Irish in the sense of ‘land’. To the same form Erin goes 
back with the Anlaut z- changed to d- under the influence of 
the name Erainn. In other words iriu and Eriu are socalled 
‘Doublets’ such as occur in every language. 

The Welsh name for the Atlantic Ocean originally no 
doubt y for ywerydd contains the same element and simply 
means the ‘Irish Sea”. In ywerydd, y was felt to be the 
Article y and so the name came to be regarded as werydd, 
written in Middle Welsh y werit. Iriu prehistorie form in the 

no doubt constantly recurring combination *uerjo eksrannom 
later iriu Erann, became Eriu, while in its ordinary use 

it degenerated in meaning to ‘land’ and followed the regular 

laws of phonetie development. Such doublet forms, the one 

representing the regular phonetic development uninfluenced 
by any analogy, and the other a special development in a 

particular context or constantly used combination, are common 
in every language. Solmsen in his book on ‘Indogermanische 
Eigennamen’ devotes a whole chapter to these phenomena. 
Cf. what he says, p. 14,2 on one of the chief reason why 

names become unclear as regards meaning and form, ‘die 
lautliche Entwicklung der Namensform nimmt einen anderen 
Verlauf als die des Appellativs, vor allem deshalb, weil das 

betreffende Wort im Namen meistens in einer längeren Weiter- 
bildung, besonders in einer Zusammensetzung erscheint, für 

deren Entwicklung in vielen Sprachen andere Normen gelten 

als für diejenige kurzer einfacher Wörter’ and p. 18, ‘der Name 
wird durch das Wirken der Analogie umgestaltet. Entweder 
der ganze Name oder nur ein Teil wird vom Sprachgefühl 
an solche Wörter angeschlossen, mit denen er etymologisch 
nichts zu tun hat, und nach ihrem Muster durch sogenannte 
Volksetymologie umgeformt.’ Öf. for instance Lat. Campanı, 
Campania from Gk. Kapua on the analogy of Latin campus. 

Banba as mentioned above is indeclinable, and though 

the force of analogy with Eriu, Mumw and other names with 

vocalic Auslaut and a well defined and very common system 

of inflection, must have been strong, it has never been attracted 

to the deelension of these or to that of any other name. 

Indeclinable forms in Irish, can as far as I can see be 

explained only in three ways; 



330 MICHEÄL O BRIAIN, 

1) The form may be borrowed from a language which 

has lost infleetion owing to phonetie decay. This has happened 

in the case of many words, especially names, borrowed into 

Irish from Welsh, and has led Mac Neill on this evidence alone 

to assume, quite correctly, that the well known Irish name 

Brenainn is a loanword from a contracted Welsh breenhin. 

2) The word is a derivative of a Root ending in -s. 

Such as Zogu, rogu. 

3) It may be the case form of a Noun, stereotyped in 

forms of the type Tuath Con, Mag Femen. Cf. the constant 

use in Irish Poetry of Femen for Mag Femen, Macha for 

Ard Macha, Breg for Mag Breg &c. Cf. Ir. Texte III 78, $47: 

Femen indiu is ferr a chach, met a thened is a thuath, 

eolchaire na neb cen dith, crich dian coem ceolchaire chuach. 

Another probable example is Sord which seems abstracted 

from the tribe name of the Sordraige, in wi Chremthann a distriet 

near and North of the present Swords. Sordraige like so many 

of the tribe names in raiöge is derived from an animal name 

(cf. Conraige, Bibraige, Odorraige, Dartraige &ec.) and seems to 

contain the Irish cognate of the Welsh hAwrdd = ‘a ram”. 

In the case of banba, I believe the first explanation to 
be applicable, and on consideration will be found to explain 

away many diffieulties.. In some early poetry, Banba does 

not seem to be exactly equivalent to Eriu. The phrase 

Cöiced Danba occurs constantly, cf. for example Rawl.B 502, 

87 al: Cathair cenn coicid Banba. Üöiced Erenn I have never 

met. The above mentioned cenn cöicid Banba can only mean 

‘ruler of the province of Barba’. Cathair is well known 

to have ruled only over the Lagin and the us Cennselaig. 

Compare also Brug Banba, otherwise known as Brug Lagen 
or Brug na Döinne, and Ard mBanba in Crich Line, around 
Tailltiu. Of. also Banbai bratruaid Rawl. B 502, 87 a 37. 
bratruad or bratderg is a constant epithet of Leinster men 
and Leinster places [cf. Buchet bratderg 87 a22, Brug Bratruad 
= Drug na Böinne LL. 8] and may allude to some peculiarity 
in the dress of the Lagin. 

The name Banba besides seems to be confined to poetry, 
and if I recollect aright is specially frequent in poetry dealing 



HIBERNICA. sol 

with Leinster. "The poem on the kings of Leinster who ostensibly 
were High-kings of Ireland in Rawl. B 502, 83 a4 begins as 
follows: 

Coic rig trichat do Laignib 
Rogabsat Banba mbladbil 
Ba toirthech in talam tenn 

Trath ba leo rige n-Erenn. 

The parallel poem, Rawl. 116c, deals with the same theme 

and has been published by Kuno Meyer in ‘Über die älteste 
irische Dichtung’ I, 16.!) 

In the introduction to this poem Meyer points out that 

very few of these thirty five kings of Leinster ever were 

recognised as High-kings of Ireland. The obvious explanation 

of this inconsistency, and of expressions such as Brug Banba, 

Ard mBanba and Cöiced Banba, is I believe that Banba 

originally meant alone Leinster, and that when later, Banba 
came to be applied to the whole island, certain kings who were 

known from sagas and poems to have ruled over coiced Banba 

were then wrongly supposed to have been kings of Ireland. 

The part of Ireland which owing to its natural position 

had the most intimate relations with Britain was (and is 
still) Mag mBreg, the Northern part of Leinster, literally ‘the 

plain of the low hills’ and so called from the undulating hilly 

character of the land. In Irish poetry it is often alluded to 
as Breg na mBenn (cf. Rawl. B 502, 87 a42. co clos fo thir 

Breg na mBenn). This is the part of Ireland which would 
be most familiar to traders and other from Britain; it was 

here that Patrick, coming from Britain first preached, and 

the amount of intercourse with Britain is attested by the find 

in this region of several specimens of Roman coins. 

An exact translation of the name of this region in a 

British dialect would be *Banno-magos (cf. the following place 

names with Banno- in Britain: Banno-vallum, Banna-venta) 

!) In this poem verse 8 the iath n-Ethomuin, unidentified by Meyer 

is no doubt the same as the Cenel n-Atheman around Fid Cuilind and 

therefore on the borders of Meath. The other unidentified territory 

Orothomun may well be from Oruithne with the Suffix -mon- which 

frequently appears in place names. Uf. Berramain (mear Tralee, compare 

Berre Baoi), Ermon, Sathmon (eompare Saith-rige, Sath-ne), Bregamain. 



332 MICHEÄL Ö BRIAIN, 

where Banno- is the British form corresponding to Irish 

benn, both going back to a form *bhnd-no- (ci. Walde, Inns- 

brucker Rektoratsschrift 1917, p. 45) and magos = Irish mag 

‘plain. In later Old Welsh this would become *Banfa and 

from this form the Irish name Banba seems to be borrowed. 

As regards the date of the borrowing!) I believe it can- 

not be very old, as if it had existed long in spoken Irish 

it is highly probable it would have been attracted to the 

declension of Eriu Muma and other names. At any rate it 

must have been borrowed at a time when in British it had 
already been reduced to Banfa, as *Banno-magos, had it been 

borrowed in this form would have given Irish *Bannmag. 

Odba, a place name in Meath seems likewise to have been 

borrowed from British, as it exactly corresponds to Welsh 

oddfa — ‘cache, hiding place’ and the meaning of this suggests 

a connection with the neighbouring burial mounds of Unodba 

and Dubad. That British names &c. are to be expected in 

Leinster is obvious seeing that the Lagin also occupied the 

peninsula of Lleyn (named from them) in Wales and that, 

no doubt a lively intercourse existed. 

Fotla, for the origin of which I can only advance a very 

tentative explanation, is often found also written Fodla. In 

the earliest poetry at any rate, the Z is to be taken as un- 

aspirated d. It is also indeclinable and appears to be con- 

fined to poetry. Beside numerous mentions of Eriu, Fotla 
does not occeur in the Täin. Fotla I take to represent class 

three of the indeclinable words mentioned above and to be 
explained as an abstraction from an older i»is Fodla in which 

*Fodlo from *fo-dolo is a compound of the verbal noun dul 

—= ‘going’ and the preposition fo- —= ‘under’. The name would 

then mean originally ‘the island of the setting of the sun’. 

') The amount of Irish loanwords from British is very considerable, 

for a list of these to which many more could be added (cf. Pedersen, Ver- 
gleichende Grammatik I, 23). In a future paper 1 hope to show that the 

Irish system of Debide rhyme, for which there is no explanation from the 
Irish language itself, and which hitherto has been explained as a borrowing 
from Latin poetry, was also borrowed from a British dialect, in which 
such rhymes, perfectly rhythmical before the shifting of the accent in 
British from the ultimate to the penultimate syllable, had been stereotyped 
even after they had become perfectly unrhythmical, 



HIBERNICA. 339 

To peoples who came to know Ireland from the East as 
very likely most of the early conquerors of Ireland did, this 
is a very natural nomenclature. In later Irish a somewhat 
similar term for Ireland and Irishmen, fir fuinid, fir Fuinid 
— ‘the land, the men of the Setting sun’, is found. In other 
languages too it very frequently happens that countries lying 
to the West received a similar name, cf. Russian Zapad — 

‘the West, literally falling down, setting of the Sun’. Oceident 
in French. The etymology of dul is however very doubtful, 

especially as no other compounds with this word have turned 
up, which would prove whether the original vowel is -0- or -u-. 
If the connection with Albanian dal = ‘I go out’, proposed 
by Pedersen, Vergleichende Grammatik II, 648, is correet, it 

would speak in favour of an original -o-, as Albanian -a- can 
go back to either @ or o, but not to -w-. Later owing to the 
disuse of the word *fodol in the sense of ‘setting of the sun’ 
and its replacement by fuined, the word became meaningless 
and was preserved only in this connection, and on the analogy 

of some such word as fot = ‘ground, soil, land’ began to be 

written with -£, a change no doubt helped by the fact that 

at an early period both -d- and -#- had a tendency to be 
assimilated to a following l. In Modern Irish an older Fotla 

would be pronounced the same as an older Fodla. 
If this explanation of the origin of Fotla is correct or 

if at any rate the assumption of an old compound of dul, 

gen. *fodolo is justified, it furnishes a very likely explanation 

also of the name Göidil. The latter, as is well known, has a 
Welsh equivalent Gwyddyl, which however cannot be originally 
cognate with the Irish form, as corresponding to the Irish 

diphthong -6i- one would expect to find -«- in Welsh. It must 

therefore be regarded as highly probable that, just as the 

Suffix -9 in Goidelg was certainly borrowed from Welsh, the 
Irish name itself has the name origin. We have only to assume 

that at a certain period Ireland was called iör or inis fodlo 

i. e. ‘the land of the setting sun’ the older form of which would 

be *uodolo. I£ this form existed in British at this time, or more 

likely was taken over by a British dialeet from prehistoric 

Old Irish in this form, it would later on become *uodol in 

prehistoric Old Welsh. To such a form denoting the land of 



334 MICHEÄL Ö BRIAIN, HIBERNICA. 

Ireland itself, a Plural form *uodol, on the analogy of *kom- 

brogs later Cymry, might easily have been formed to denote 

the inhabitants, and this form *uodolz would in Later Welsh 

become Gwydayl. 

The only other suggestion I can make as regards the name 

Fotla, if the derivation from *fodlo is untenable, is that it may 
be the ja-stem Abstract from the Adjective fotal = ‘long’, just 

as Thurneysen assumes the origin of fairrge to be the regular 

phonetic form of the Abstract fairsinge from fairseng — ‘broad, 

wide”. Compare Skr. Vedic urvi —= the Earth, really Feminine 

of ur& “broad’ and Vedic prthivi ‘Earth’ really Feminine of 

prthüs — ‘broad’, Old Persian parthava- —= ‘Parthia’ whence 

Pahlavi and the modern name Persia, and Parsee. This would 

of course be only true on the assumption that Fotla is a late 

spelling of * Fotlae. 

Berlin. MiıcHEAL 6 BRIAIN. 

DIE NAMEN DES BARROW. 

Der Barrow, air. Berbae < idg. *bhervjä zur Wz. bhereu 

‘sich unruhig bewegen’, wird meist dem Birgos des Ptolemaios 

gleich gesetzt. Da bei P. e und © oft wechseln und in alten 

Hss. auch /’ mit # (Digamma) verwechselt werden kann, könnte 
BIPTOS für BEPFOS stehen. Aber es gibt noch eine andere 
Möglichkeit. 

Es heilst H. 3.18, 624a: bearg .. sruth, ut est: lingid co a 
bruinne bearg. Dieses berg kann genau Birgos entsprechen und 

der vorkeltischen Namengebung angehören: vgl. den libyschen 

Flufs Bergios bei Hesych. Vielleicht gehört auch hierher einer 
der Namen des Boyne, Bergnae < *Bergonja (O’Mule. 189), wenn 
er nicht für Bregnae verschrieben ist, wie YBL (Cormac) liest. 
Ptolemaios würde somit den vorkeltischen Namen des Flusses 
überliefern, dem die Kelten später einen neuen Namen gaben. 

Berlin, J. PoKoRNY, 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. 

Zur Beschäftigung mit den irischen Rechtsquellen, die 

mir zunächst ein Buch mit sieben Siegeln schienen, bin ich 

durch meinen juristischen . Kollegen Prof. Partsch angeregt 

worden. Auf seine Veranlassung kamen wir fast ein Jahr 

lang jede Woche einen Nachmittag zusammen und übersetzten 

zunächst die alten Haupttexte frisch drauf los, wozu er seine 
umfassende Knnde der verschiedensten Volksrechte, ich mein 

bilschen Kenntnis des Irischen mitbrachte. In lebhafter Dis- 
kussion ergaben sich schon so z. B. manche Fehler der eng- 
lischen Übersetzung. Aber natürlich war das nur ein erster 

Wurf; man kann kein Stückchen des irischen Gewohnheits- 

rechts mit einiger Sicherheit verstehen, wenn man nicht einen 

eingehenden Blick in das Ganze getan hat. Ich habe daher 

seit der Berufung von Partsch nach Berlin meine freie 

Arbeitszeit wesentlich auf das irische Recht verwendet. Im 

folgenden möchte ich in zwangloser Reihenfolge einiges aus 

meinen Studien bringen, teils neue Übersetzungen veröffent- 

lichter Texte, teils Ausgaben neuer, teils Erörterungen über 

Einzelfragen. 
Die Ausgabe der irischen Rechtstexte ergab sich für die 

meisten dieser Zwecke als durchaus genügend. Die häufige 
falsche Auflösung von abgekürzten Endungen erschwert kaum 

je das Verständnis, da der Zusammenhang meist ohne weiteres 

die gemeinte Flexionsform ergibt. Die meisten wirklichen 
Fehler sind ja allen Handschriften gemeinsam und beruhen 

auf der Unverständlichkeit der alten Texte schon für die 

früheren Schreiber. 



336 R. THURNEYSEN, 

1. Das Unfrei-Lehen. 

Im Aufbau der irischen Gesellschaft spielt das Lehen, 

durch dessen Annahme sich ein an sich Freier in die Ab- 

hängigkeit und den Schutz eines Herrn begibt, eine grolse 

Rolle. Das Lehen (rath) besteht in Irland nicht in Land — 

in der Regel sind es Leute mit eigenem Grundbesitz, die das 

Lehen annehmen —, sondern in Vieh. Dadurch wird der 

Freie zum cele ‘Genossen, Begleiter’ eines Herrn, was zu- 

nächst wörtlich zu verstehen ist, indem er ihn in Kampf und 

Volksversammlung zu begleiten hat; freilich nicht zum gleich- 

berechtigten Genossen, so wenig die römischen soci@ den 

Bürgern Roms gleichberechtigt waren. Seine Stellung heilst 

ce(i)Isine ‘Genossentum. Man unterscheidet, je nach den 
Lehnsbedingungen, ser-chele und der-chele ‘Frei-Genosse’ und 

‘Unfrei-Genosse’, ser-rath und der-rath ‘Frei-Lehen’ und 

‘Unfrei-Lehen’”. Die Ausdrücke der-chele und der-rath finden 
sich aber nie im Rechtstext, nur in Glosse und Kommentar 

und sind nur als Gegensatz zu denen mit ser- ‘rei, edel’ 

gebildet; denn diese Lehnsträger werden nicht etwa unfrei 

(der) im gewöhnlichen Sinne; sie stehen nur tiefer als die 

andere Klasse. Ihre offizielle Bezeichnung ist vielmehr giallna 

oder azcilIne (s. 81). Die Pflichten dieser Unfrei-Genossen, 

die vertraglich festgelegt sind, werden als frithgnam, das dem 

lat. offietum nachgebildet ist (Verb fris’yn2), wohl auch mit 

fognam ‘Dienst’ (Verb fo'gn?) bezeichnet. Sie zerfallen in zwei 
Teile: erstens biad ‘Nahrung’, biathad (arbiath) ‘Nähren’ 

(für [das Lehen] Nähren’), d.h. jährliche Naturalleistungen; 

zweitens manchwine ‘persönlichen Dienst’, der aufser in Be- 

gleitung des Herrn in Frondienst, namentlich bei der Ernte, 

beim Burgbau des Herrn (Wall und Graben), beim Auf- 
werfen des Grabhügels des gestorbenen Herrn besteht. Diese 

Leistungen (moini) der Genossen werden in der Regel durch 

das weibliche!) Kollektivum somuine, eigentlich ‘gute’, d.h. 
‘dem Lehnswert entsprechende, richtige Leistungen’ be- 
zeichnet, daneben gelegentlich domuine erwähnt, ‘schlimme’, 
d.h. wohl ‘drückende, durch einen ungünstigen Lehnsvertrag 
bedingte Leistungen’. 

) Vgl, is si a somuini II 194, 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN. 337 

Der Unfrei-Genosse kann neben seinem ersten Herrn 
(flaith eeigiallna, was ich mit ‘Erst-Herr’ übersetze) noch 
einen zweiten (flaith forgiallna ‘Zweit-Herrn’) annehmen, sogar 
einen ‘Dritt-Herrn’, der flaith ewitrid ‘Teil-Herr’ heifst. Diese 
haben aber geringere Ansprüche an ihn als der Erst-Herr. 

Man hat oft über die Versehen der englischen Über- 
setzung der irischen ‘Gesetze’, besser Rechtstexte gelächelt. 

Aber jeder, der sich in den Stoff hineinarbeitet, wird viel- 

mehr bewundernd anerkennen, wie weit man schon vor 

60 Jahren in ihren Sinn eingedrungen ist. O’Donovan und 
O’Curry haben dabei den damals einzig möglichen Weg ein- 

geschlagen; sie hielten sich zunächst an Glosse und Kommentar, 

deren Sprache, trotz mancher Verderbnisse, verständlicher war 

als die des Textes. So ist ihre Übersetzung im ganzen be- 
friedigend, wo diese Führer zuverlässig waren. Wo sie ver- 

sagten oder irre gingen, irrten oft auch sie Ein Text, wo 
dies besonders häufig der Fall war, ist die “Regelung des 

Unfrei-Lehens’, Ancient Laws and Institutes of Ireland II 

(1869), 222—340. Indem ich mich in der letzten Zeit ein- 
gehender mit ihm beschäftigt habe, glaube ich in manchen 

Punkten zu besserem Verständnis durchgedrungen zu sein, 
und möchte diese Ergebnisse den Fachgenossen und denen, 

die sich sonst für irisches Recht interessieren, vorlegen. Bei 

der Wiedergabe des irischen Textes habe ich falsche Wort- 

und Satztrennung stillschweigend verbessert, dagegen die 

schlecht überlieferte Sprache nicht verändert, nur da fehlende 

Buchstaben in eckige, überschüssige in runde Klammern ge- 

setzt, wo die überlieferte Gestalt des Textes das Verständnis 

erschwert. Eine möglichst wörtliche, aber hoffentlich auch 
dem in die irische Rechtssprache nicht Eingeweihten ver- 

ständliche Übersetzung folgt jedem Paragrafen. Auf Ab- 
weichungen der englischen Übersetzung mache ich in der 
Regel nicht aufmerksam. Aus Glosse und Kommentar bringe 

ich nur, was mir zur Beleuchtung des alten Textes oder als 

Zeugnis einer abweichenden Praxis wichtig scheint. Atkinson’s 

Glossar (Bd. VI) ist natürlich zur Bestimmung der Wort- 
bedeutungen eine grofse Hilfe; als einen Hauptmangel empfinde 

ich, dafs in der Vorrede nicht gesagt ist, wie es gearbeitet 

und bei welchen Wörtern Vollständigkeit der Belege an- 



338 R. THURNEYSEN, 

gestrebt ist; es fehlen oft wichtige Belegstellen. Man könnte 

natürlich bei jedem Text fast das ganze Rechts- und Gesell- 

schaftsleben der Iren aufrollen; ich beschränke mich auf Er- 

klärungen, die einem dem irischen Recht Fernstehenden zum 

Verständnis der einzelnen Stelle notwendig sein dürften. 

Der Text ist als Bestandteil des Senchas Mor überliefert. 
Dafs eine solche Sammlung schon im 9. Jahrhundert, mit dem 

gleichen Text wie heute (über athgabail) beginnend, bestand, 

weils man bekanntlich durch Cormacs Glossar und einige 

Glossen, aber nicht, wie viel sie damals umfalste. Unser Text 

ist keineswegs einheitlich; ‘es sind verschiedene in- und an- 

einander geschobene Abschnitte, die nur dadurch zusammen- 

gehalten werden, dals sie sich auf das Unfrei-Lehen beziehen 
oder beziehen lassen. Im Anfang scheinen ziemlich alte Teile 

etwa des 8. Jahrhunderts enthalten; am Schlusse steht ein 

entschieden jüngerer Abschnitt. Man kann folgende Ab- 

teilungen unterscheiden: 

$ 1— 7 Allgemeineren Inhalts. 

8 8—13 Die üblichen Naturalleistungen. 
$ 14—19 (nebst 20—21) Höhe des Lehens. 
5 22—27 Regelungen bei Tod des Herrn oder des 

Genossen. 

$ 28—29 Erst-, Zweit- und Dritt-Herr und die ihnen 
zukommenden Bulsen. 

$ 30—39 Anfechtung der Verträge eines Sippengliedes 
und 

$ 40—47 speziell seiner Lehnsverträge. 

$ 48—61 Lösung des Lehnsverhältnisses bei Lebzeiten 
von Herrn und Genossen. 

Dafs Glosse und Kommentar, wie das bei andern Texten 
direkt nachzuweisen ist, auch hier von Jahrhundert zu Jahr- 
hundert lawinenartig angeschwollen sein werden, ist an- 
zunehmen, wenn wir auch einstweilen noch nicht in der 
Lage sind, die Schichten genauer zu sondern. 

Incipit cain aigillne, 

$1 (222). Cain aigillne ocus giallnu. Cid dosi? — 
Ni hannsa: seoit tureluide ocus tuircrec besa airceanna. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $1. 339 

Die Regelung des sich (einem Herrn) Unterwerfens und 
des Unterworfen-Seins. Was zieht es auf sich (d.h. was 
ist die bewirkende Ursache)? Antwort: die Unterwerfungs- 
Werte und der Vor-Ankauf künftiger jährlicher Leistung. 

Cain kann jede Regelung bedeuten und wird oft, wie auch hier, mit 
riagail (aus lat. regula) glossiert. Daneben bezeichnet es häufig eine über 
das Gewohnheitsrecht der Einheimischen (urradus) hinausgehende oder zu 
ihm hinzutretende Regelung, ‘gesetztes Recht’ im Gegensatz zu ‘Ge- 
wohnheitsrecht’. Doch darum handelt es sich hier nicht. 

Aicillne (aigillne) und giallna werden sonst als Synonyme behandelt 

und eines für das andere gebraucht. Vgl. ceili gialnai IV 3% — aicillne 

V 358. Verbunden sind sie nur hier. Die Glosse mag vielleicht Recht 
haben, die das Kompositum aigillne hier und sonst als die freie Wahl 
dieses Dienstverhältnisses (uga thoghaide in giallna), also als Eintreten in 

das Verhältnis falst, obschon das zugehörige Verb IV 346 einfach ‘sie sind 

untertan’ bedeutet: ri rilg] .i. ri ad'giallat secht righ tuath ‘der König 
der Könige, d.h. ein König, dem 7 Könige von Stämmen untertan sind’. 

In den Mailänder Glossen 63212, 72b11 u. 24 übersetzt giallae (aus 

giallnae) fem. dicio und deditio; es ist von giall ‘Geisel’ abgeleitet, be- 

deutet also ursprünglich ‘Vergeiselung, Geisel-Stellung’, obschon für unser 

Dienstverhältnis keine Geiseln gestellt werden. Wie alle irischen Ab- 

strakta hat aicillne auch eine konkrete Bedeutung: ‘die in solchem Dienst- 

verhältnis Befindlichen’. 
Do:sli (Subst. twillem) bedeutet ‘verdient, zieht auf sich, hat zur Folge’. 

Set bezeichnet jeden Wertgegenstand, in den Rechtsregeln am 

häufigsten ein Stück Vieh; den Plural s2oit übersetze ich kurz mit 

‘Werte’ (Valoren), da hier eine Verwechslung mit dem Abstraktum log 

‘Wert, Preis’ nicht wohl möglich ist. Daneben kommt set auch für einen 

Gegenstand von bestimmtem Werte vor, s. unten. In Zwircree (turchree) 

von cree ‘Kauf’ möchte ich die zweite Präposizion ur- (air-) wörtlich als 

‘vor’ fassen; es ist der Kaufpreis, den der Herr für erst künftige Leistungen 

gibt. Da ‘Vorkauf’ im Deutschen andere Bedeutung hat, brauche ich 
‘Vor-Ankauf’. Diesen Vor-Ankauf bildet das rath n. (s. Glosse), wörtlich 
‘die Gewährung’, was in kirchlichen Texten gratia ‘Gnade’ übersetzt; 

hier sind es die einmal gegebenen Werte, nach deren Höhe sich die jähr- 

lichen Gegenleistungen des Genossen richten, das zinstragende Kapital des 
Herrn; ich übersetze es mit ‘Lehen’. Seoit ture[h]luide erklärt die Glosse 
immer als ‘Wertgegenstände, die gegeben werden ar chlod i (oder a) tar 

(s. VI 143, wo es fälschlich als &in Wort gefalst ist), d.h. ‘um zu besiegen 

(niederzudrücken) in ein Niedriges (eine niedrigere Stellung), um nieder- 

zusiegen’ (vgl. VI698 s.v. tar und den häufigen Komparativ-Superlativ 

taire ‘Niedrigster’ ebd. 688). An dieser falschen Etymologie ist richtig, 

dafs in -chlwide zweifellos der Genitiv von cloud (clod) ‘Besiegen’ vorliegt. 

Ursprünglich wird ein solebes Dienstverhältnis häufig auf Eroberung ge- 

gründet gewesen sein, indem der Sieger den früheren Eigentümern ihr 

Land und ihren Besitz zwar liels, aber gegen bestimmte Leistungen. 



340 R. THURNEYSEN, 

Das spiegelt sich noch in der Heptas V 216 wieder. Unter den giall(n)a, 

bei denen man weder zu Ersatz noch zu Leistungen verpflichtet ist, wird 

genannt ‘gialla mit der Sperspitze, aufser wenn das bei einem Geschlecht 

Sitte ist’, und der Kommentar (218) berichtet, dafs das bei den Ui Ceindselaig 

(in Leinster) in der Tat der Fall war, offenbar eine Erinnerung an alte 

Eroberung. Aber in den friedlichen Verhältnissen, auf die sich unser Text 

bezieht, war an die Stelle der Besiegung und gewaltsamen Unterwerfung 

die Gewährung eines (Vieh-)Lehens getreten. Da tur- hier nicht dieselbe 

Bedeutung haben kann, wie ich sie in turchrec annehme, ist vielleicht -ur- 

in ähnlichem Sinne zu verstehen wie in ur-dliged ‘Pflicht oder Schuld, die 

man für einen andern übernimmt’, air-rt ‘Vizekönig’. Die seoit turchluide 

wären dann etwa (Lehns-) Werte, ‘die die Besiegung vertreten’; ich über- 

setze ‘Unterwerfungs-Werte’. Jedenfalls geht die englische Übersetzung 

‘returnable seds’ ganz fehl, wenn auch im-clo- und com-im-clö- *wechseln’ 

bedeutet. Diese Unterwerfungs-Werte haben mit der Höhe und dem 

Umfang der Leistungen nichts zu tun, sondern richten sich nach dem 

Rang des Genossen ($2 und 4); sie dienen nur dazu ihn zu bestimmen, 

in dieses Dienstverhältnis einzutreten. 

Bes heilst in der gewöhnlichen Sprache ‘Gewohnheit, Sitte’, in 
unseren und ähnlichen Texten ‘etwas sich Wiederholendes, d.h. jährlich 

wiederkehrende Leistungen’. Airc[hleanna wird von der Glosse, der es 

mehr auf lautliche Ähnlichkeit als auf genaue Erklärung ankommt, mit 

fir-chinnti ‘wahrheitsgemäls bestimmt’ wiedergegeben; es ist aber das 

Adjektiv zu airchenn ‘Bevorstehendes’ und bedeutet ‘bevorstehend, zu- 
künftig’. 

Der Kommentar (wo Z.6 v.u. fis statt il zu lesen ist) setzt hinzu, 

dafs, wenn der Lehnsvertrag ohne Wissen der Sippe (fine) eingegangen 

wird, sie ihn anfechten kann (s. unten $ 30ff.); denn sie muls für den 

Genossen, der nicht leistet, einstehen, aber, wenn sie zwar vom Vertrag 

weils, aber nicht seine Höhe gekannt hat, nur für Leistungen in der unten 

als rechtlich bestimmten Höhe. Ferner, dafs niemand verpflichtet ist ein 
solches Unfrei-Lehen anzunehmen (so auch 208), und dals man es nur vom 

eigenen König, nicht von einem auswärtigen annehmen solle. 

$? (224). Caitiat seoit turchluide caich fo miad? — 
Ni hannsa: tri seoit da ogairigh, tri secht cumula do ruirig, 
cethri secht cumula do ri ruiriuch. 

Welches sind die Unterwerfungs-Werte eines jeden (die 
ein jeder erhält) nach seinem Range? Antwort: Drei set 
(= 3 Färsen in ihrem dritten Jahr) dem oc-aire, dreimal 
sieben cumal (= 63 Milchkühe) dem Oberkönig, viermal sieben 
cumal (— 84 Milchkühe) dem König der Oberkönige. 

Miad übersetzt in den Glossen manchmal lat. fastus ‘Stolz’ und 
gehört zu moidem (Verb mordid) ‘sich Rühmen’. Der ‘Stolz’ des freien 
Iren beruht auf seinem Stande (grad aus lat. gradus) und drückt sich 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 2-8a. 341 

äufserlich in dem ihm zukommenden ‘Ehrenpreis’ (s. $4) aus. Unser ‘Rang’ 
gibt es am besten wieder. 

Der Text gibt an Stelle einer Definizion der ‘Unterwerfungs-Werte’ 
Beispiele für ihren geringsten und ihren höchsten Betrag. Als niedrigsten 
Lehnsträger nennt er — obschon wir unten noch niedrigere kennen lernen 
werden — den untersten Stand der freien auf eigenem Erblande sitzenden 
Einheimischen (aire), den oc-aire, wörtlich Jung-aire, dessen Ehrenpreis, 
drei set, seine Unterwerfungs-Werte ausmachen. Set bezeichnet hier, wie 

öfters, einen bestimmten Wert, eine samaisc (bret. hanvesk), wörtlich 

‘Sommer-trockene’, ein Rind im dritten Jahre, das noch nicht vom Stier 
besprungen ist und daher in dem betreffenden Sommer noch keine Milch 

gibt; sein Wert ist gleich dem halben Wert einer Milchkuh. 

Als höchster Stand wird der ‘König der Oberkönige’ genannt. 
Darunter versteht die Glosse mit Recht den König von ganz Irland 

‘ohne Widerspruch’, d.h. den alle Teile Irlands anerkennen, oder dem 
auch die (von Nordländern besiedelten) Wasserplätze Dublin, Waterford 

und Limerick untertan sind. Als Lehnsherrn denkt sie sich den ‘König 
der Römer’, den römischen Kaiser, oder den ‘Nachfolger des Patrieius’, 

den Abt-Bischof von Armagh, der den Primat von Irland inne hat. Den 
zweithöchsten, den ‘Oberkönig’, deutet die Glosse als König von Irland 

‘mit Widerspruch’ oder von halb Irland, als Lehnsherrn dann den König 

von ganz Irland. Aber die Glosse sieht selber, dafs es sich nur um 
fiktive Fälle, um Rechnungsfälle handelt, da diese hohen Herren natürlich 

niemals ein Unfrei-Lehen annehmen würden. 
Die cumal, wörtlich ‘Sklavin’ ist der Name einer höheren Wert- 

einheit, die je nach den Umständen verschieden hoch bestimmt ist. Wo 

es sich um die ‘7 cumal’ handelt, wird sie immer zu drei Milchkühen 

berechnet, 7 cumal also gleich 21 Kühen. Das ist der Ehrenpreis eines 

rt tuaithe, des Königs eines einzelnen Stammes. Der Ehrenpreis der 

höchsten Fürsten ist hier auf das Drei- und Vierfache angesetzt. Vgl. 

hierzu 8 4. 

$ 3a. Caite turcrec cacha besa 0 beg co mor, cinmotha 

setu turcluidhe? — (226) Teora ba ar molt cona fosair. 

Welches ist der Vor-Ankauf jeder jährlichen Leistung 

von kleiner bis grolser, abgesehen von den Unterwerfungs- 

Werten? — Drei Milchkühe für einen (jährlich zu liefernden) 
Hammel mit seiner ‘Streu’ (Unterlage, d.h. den Neben- 

leistungen). 

Dieser 83 ist durch die eingeschobenen & 4—7 auseinandergerissen, 

8. 8. 347. Die Glosse .i. biathad cetruir ‘Speisung von 4 Mann’ ist in der 

Ausgabe fälschlich auf co mor statt auf o beg bezogen (8. $ 20). Die ‘Streu’ 

(fosair) bezeichnet hier und im Folgenden die fobiada (224, Kommentar), 

die Nebenleistungen neben deren Hauptstück (vgl. $ 8ff.). Der Kommentar 

bemerkt (226), dafs alle diese Leistungen, wo nichts anderes bemerkt ist, 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 3. DB} 



MS. 

342 R. THURNEYSEN, 

im Winter zu liefern sind (im Sommer lebt der Ire wesentlich von der 

Milch, nur im Winter, wo die Milch spärlich ist, vielfach von Fleisch). 

Nach der Glosse ist der Wert eines Hammels gleich einem Seripulus 

(screpull); das ist keine Münze, sondern — !/., des Wertes einer Milehkuh. 

Ferner bestimmt sie als Bufse für jeden Ausfall bei dieser und den 

folgenden Naturalleistungen !/, derselben (anders $ 29). 

$4. Logh einech cach ain issedh a seota turcluide. 
Der Ehrenpreis eines jeden, dem sind gleich seine Unter- 

werfungs-Werte. 

Statt seota wohl seoit zu lesen. Dieser Paragraph, der den Einschub 

beginnt, gibt also eine Definizion (ähnlich der Kommentar 224), wo $2 

nur Grenzfälle brachte, aus denen freilich dieselbe Regelung zu entnehmen 
ist. Über log n-e(i)nech ‘den Preis’ oder ‘den Wert der Ehren’ (so, 
immer Gen. Plur.), in Kommentar und Glossen meist eneclann genannt, 

s. oben zu $2. Nach dem Kommentar (226), zu dem der wohl darauf 

beruhende Abschnitt in Lebar Aicle (III 334) stimmt, gibt nur der erste 
Herr (flaith cetgiallna, s.o. 8.337) den vollen Ehrenpreis und das volle 

Lehen (rath = turerec), ein eventueller zweiter (flaith forgiallna) nur !/z 

Ehrenpreis und ?/;, Lehen, ein dritter (flaith cuitridh) !/; Ehrenpreis und 

1/, Lehen. Dafür erhält aber auch nur der erste volle Naturalleistung 
(biathadh) und volle Buflse (smacht) nebst seinem vollen Ehrenpreis 

(eneclann) für einen ‘Ausfall’ in den Leistungen; der zweite ?/, Leistung, 
und halbe Bulse und halben Ehrenpreis für Ausfall; der dritte !/, Leistung, 

und !/, Bulse und !/, Ehrenpreis für Ausfall. Für eine ‘volle Schädigung’ 

des Genossen!) erhält der erste seinen eigenen Ehrenpreis voll, der 

zweite halb, der dritte ein Drittel. Der Unterschied zwischen log n-enech 
und eneclann, den das Glossar (VI 306) unserer Stelle entnehmen will, 

besteht nicht, wenn auch hier der Ehrenpreis des Genossen im Anschlufs 

an den Text logh einech, der der Herren, der im Text nicht erwähnt ist, 

wie sonst im Kommentar eneclann genannt ist. Die vielumstrittene 

Etymologie von eneclann scheint mir klar. Man kennt die fantastische 

von Zimmer (Sitz.-Ber. Berl. Ak. 1911 8.216) ‘[goldene] Platte für das 

Angesicht’, als ob es enech-lann hielse. Lautlich besser, wenn auch 

natürlich unhaltbar, die Trennung der Glossen (s. Glossar 305) in enech- 

cland ‘das was in die Ehre gepflanzt wird’ (ani clanntar i n-inchaib) 

oder ähnlich. Mir scheint es regelrecht aus enech-glan entstanden zu sein 
und zu glan ‘rein’, glanad ‘reinigen’ zu gehören; also ‘Reinigung des 

Gesichts’ (von der durch Kränkung hervorgerufenen Schamröte, imdergad) 
zu bedeuten. Die suffixlose Bildung des Abstraktums wie in ur-glan 
‘reinemachen vor, Platz schaffen für’ (8 57, auch IV 176, 12); das ver- 
doppelte (unlenierte) -n wegen des vorhergehenden 1. 

') Die ‘volle Schädigung’ (fogal lan) besteht in der Tötung des 
Genossen, vgl. II 206 oben. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 84-5. 343 

Durch diese Bezahlung des Ehrenpreises als Unterwerfungswerte 
wird nicht etwa dem Genossen seine Ehre (enech) abgekauft, er behält 
sie wie seinen Stand ungeschmälert; es ist nur eine Preisbestimmung. 

$5 (228). Turcreic ar bes bes coir, amuil bes a tothacht 
ocus a grad ocus a miadh, ar trian a duinn ocus a meisce, ar 
leth fri beo-eludh. 

Der Vor-Ankauf (wird gegeben) für jährliche Leistung, 
die ordnungsgemäls ist entsprechend seiner (des Genossen) 

Habe und seinem Stande und seinem Range, für das Drittel 

des Diebstahl-Falls und des Trunkenheit-Falls, für eine Hälfte, 
wenn er sich bei Lebzeiten (seinen Leistungen) entzieht. 

Der Abschnitt bietet einige Schwierigkeit. Der Herr hat aulser auf 
die Leistungen noch auf anderes Anspruch. Klar ist zunächst der Schlufs. 
Elud (Verb as’lui), wörtlich ‘Draus-Laufen’ ist das gewöhnliche Wort für 
das Unterlassen der pflichtmälsigen Leistungen oder der Bezahlung einer 

Schuld, sei es dals der Betreffende sich wirklich davon macht, sei es dals 
er sich nur weigert, seiner Pflicht nachzukommen (engl. to abscond). 

Beo-elud ‘sich lebend Entziehen’ ist Gegensatz zu mairb-elud (230) ‘sich 

tot Entziehen’, wo das Unterbleiben der Leistungen auf dem Tode des 

Genossen beruht. Der Kommentar ist gewils im Recht, wenn er die 

‘Hälfte’ auf das Land des Genossen bezieht. Es verfällt also dem Herrm 
nach diesem Texte die Hälfte des Landes des ‘Drauslaufenden’ (über eine 

andere, aber ähnliche spätere Regelung s. u. 344). Dann muls sich aber wohl 

auch das ‘Drittel’ auf das Land beziehen. Mit ar trian a dwinn ocus a 
meisce wissen schon die Glossatoren!) nichts rechtes anzufangen; sie raten 

hin und her. In Crith Gabhlach (IV 304) heilst es — anscheinend vom 

fer midboth(a), einem Manne, der sein Erbland noch nicht erhalten hat —: 
Leth-drecht huad i ngort dia treise var focra, trian a dhuinn ocus a 
lesca ocus a erca do flaith ‘ein halber Teil von ihm aus (d.h. er schuldet 

einen ‘halben Teil’) im Kornfeld am dritten Tage nach der Aufforderung, 
ein Drittel seines donn und seiner Trunkenheit und seiner Trägheit und 
seines Wergelds (gehört) dem Herrn’. Leider ebenfalls eine unklare 

Stelle. Das erste scheint sich auf Frondienst bei der Kornernte zu be- 
ziehen, wenn auch ‘der halbe Teil’ (die Hälfte der Arbeit eines Voll- 
arbeiters oder die Hälfte seiner Arbeit während der Erntezeit?) nicht 
deutlich ist. Das Drittel seines Wergelds ist natürlich das Drittel des 

Wergelds, das für seine Tötung bezahlt wird. Aber wenn der englische 

Übersetzer (304 A.2) vermutet, trian a mesca ocus a lesca sei ein Drittel 

der Bufse, die von dem zu bezahlen ist, der ihn trunken gemacht 

oder gelähmt hat, so geht das schon darum nicht an, weil lesca nicht 

1) Für is coir do toimfula 228, 6f. ist etwa is coir do a imfulang 

zu lesen. Die Glosse trian ineich bis aige ist fälschlich auf meisce statt 

auf duinn bezogen. 

23* 



344 R. THURNEYSEN, 

‘Lahmheit’, sondern nur ‘Trägheit” bedeutet; es müssen vielmehr zwei 

Verfehlungen des Betreffenden selber sein. Der Verfasser des Crith 

Gabhlach, der oft seine eigenen Wege geht, hat offenbar eine alte Formel 

erweitert und dabei sehr ungleichartige ‘Drittel’ zusammengekoppelt. 

Um Land kann es sich bei ihm freilich nicht handeln, da der fer mid- 

both(a) ja gar keines besitzt; vielleicht meint er eine Bulse im Werte 

des Drittels des Lehens. 

So wird auch an unserer Stelle die Glosse nicht im Recht sein, die 

a meisce als die Bulse (coirpdire) für eine Wunde falst, die ihm (dem 

Genossen) aus Trunkenheit beigebracht wird. Vielmehr wird die andere 

dem Richtigen näher stehen. In a meisce occa kann occa nicht wie im 

Altirischen ‘bei ihm (dem Herrn)’ heilsen, was in diesen Glossen aige ist, 
sondern nur ‘seine Trunkenheit bei ihnen’ (so die englische Übersetzung), 

wobei ‘ihnen’ nicht recht klar ist. Nach dem Zusammenhang wird meisce 

aber auch hier vielmehr etwas bedeuten, was sich der Genosse in der 
Trunkenheit gegen seinen Herrn zuschulden kommen läfst. Nicht ‘das 

Drittel des Bieres’, wie eine andere Glosse meint, was gar keinen Sinn gibt. 
Für donn, gewöhnlich ‘dunkel, dunkelbraun’, kennen die Glossen 

(z. B. O’Dav. 700 u. 1587) zwei andere Bedeutungen: 1. Hoher, König, 

Richter, auch Herrentum; 2. heimlicher Diebstahl (faidhe). Mit beiden 
versuchen es hier die Glossen (auch bei O’Dav. 704 wiedergegeben). So 
‘das Drittel, auf das er auf Grund seines Herrentums Anspruch hat, wenn 

Besuch bei ihm ist’, wo aber ‘Drittel’ sinnlos ist; oder ‘(das Drittel, das 
der Herr aus) einem Beutezug (der Beute des Genossen) oder einem Fund 

(erhält)’. Anderseits “das Drittel der (Buls-)Zahlung, die ein Dieb für 
.Bestehlung (des Genossen) zu zahlen hat’. Das Letzte wird dem Wahren 
näher kommen, nur dafs wohl ebenfalls eine ‘dunkle’ (heimliche) Handlung 
des Genossen selber gemeint ist, eine Bestehlung des eigenen Herrn. 
Nach diesem alten Text verfällt also — vermutlich aufser der gewöhn- 
lichen Diebstahlsbulse, die im doppelten Ersatz des Gestohlenen, im Ehren- 

preis des Bestohlenen und 5 s2t besteht — dem Herrn ein Drittel des 
Landes des Genossen. Wie die Ratlosigkeit der Glossen zeigt, war das 
aber später nicht mehr der Brauch. 

Auch die Hälfte des Landes für das ‘Draus-Laufen’ (s.o0.) war zur 

Zeit des Kommentators nicht mehr üblich. Wie immer setzt er aber die 
ihm bekannte Praxis nicht in Gegensatz zum alten Text, sondern sucht 
sie in ihn hineinzudeuten. Nach ihm mufs nach dem ‘Draus-Laufen’ 
eines Unfrei-Genossen zunächst der Bürge (trebwire) des Lehnsvertrags, 
wohl ein Glied der Sippe, die Leistung eines Jahres (in cet-biadh) auf sich 
nehmen. Statt der folgenden Leistung wird das Land des Genossen in 
drei Teile geteilt; ein Drittel erhält der Herr, ein Drittel die Kirche (weil 
der Draus-Laufende auch den kirchlichen Abgaben sich entzieht), nur ein 
Drittel verbleibt der Sippe (im alten Text offenbar die Hälfte). Aber auch 
von diesem Drittel wird die Hälfte, also ein Sechstel des Ganzen, zunächst 
in die Hand des Bürgen gegeben, bis er für seine Leistung nebst dem 
dadurch bedingten Verlust an Milch, Wurf (Kälbern) und Wertsteigerung 
durch Wachstum (seines Viehs) entschädigt wird und aufserdem seinen 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 86. 345 

vollen Ehrenpreis (für die Verletzung seiner Bürgschaft) erhält. Um die 
‘Hälfte’ des alten Textes herauszubekommen, nimmt der Kommentator an, 
der Herr ‘löse’ das Sechstel des Bürgen, d.h. er übernehme selber seine 
Entschädigung; dann erhalte er dieses Sechstel des Landes zu seinem 
Drittel, also die Hälfte des Ganzen. 

Es folgt dann eine Kasuistik über die Landverteilung, wenn aulser 
dem ‘Erst-Herrn’ noch ein ‘Zweit-Herr’ angenommen worden ist, sei es 
mit der Zustimmung der Sippe und des Erst-Herrn!) oder nur der einen 
Partei, worauf ich nicht eingehe. Darauf wird auch eine ähnliche Land- 
teilung ins Auge gefalst für den Fall, dals sich der Genosse ‘durch den 
Tod entzieht’ (mairb-eludh), vermutlich wenn die Erben die ihnen zu- 

fallenden Verpflichtungen nicht übernehmen (s. $ 24). 

$ 6 (232). Dligid cach bes o biuc co mor, ocus mir 
do dornuinn ara chorus fri tuaith. Lutu laime fir dod(o) 
midi(gh)t[hjur dia tigut. 

Er (der Herr) hat Anspruch auf alle jährlichen Leistungen 
von kleiner bis grolser, und auf ein Stück dorn« (von der 
Nuls?) für seine Ordnungs-Tätigkeit gegenüber dem Stamm. 

Der kleine Finger einer Manneshand mifst es nach der Dicke. 

Dornwinn (Dat.) erklärt der Kommentar teils als ein Stück der 

Lende (fas loin, vgl. weiter unten ces loin), teils des Hinterschenkels 

(ces tona), ob mit Recht, ist natürlich zweifelhaft. Es ist offenbar von 

dorn ‘Faust’ abgeleitet (so auch der Kommentar, der die Benennung auf 
abenteuerliche Weise erklärt); vielleicht ist es das Stück, das wir bei der 

Kalbskeule die Nuls nennen. Welche Funkzion des Herrn mit corus, 

gewöhnlich ‘Rechtsordnung’, gemeint ist, für die er den Extra-Bissen 

erhält, ist auch dem Kommentar nicht ganz klar. Er denkt namentlich 
an das Unterpfand (gell), das der Herr dem Stamme oder der Kirche für 

die Pflichtleistungen seiner Genossen gibt. Das ist zwar sonst meist das 

Amt des Sippenhauptes (cenn, aige, flaith fine) oder eines Sippengliedes 

(aire coisring); doch ist das gell auch in $& 24 genannt. Unter dem 
‘kleinen Finger’ versteht der Kommentar die Breite des untern Glieds 
des kleinen Fingers oder des Mittelglieds der andern Finger. 

Aus dem Kommentar erfahren wir weiter, dals die Naturalleistungen 

zum Teil so verzehrt werden, dafs der Herr eine entsprechende Anzahl 
Gäste oder Begleiter (dama) zum Genossen bringt.”) Bringt er mehr als 

1) Der erste Satz 230 ist zu lesen: Mad a ailitin fine ocus cetgiallna 

ghabur forgiallna und zu übersetzen: ‘Wenn mit Zustimmung der Sippe 

und des Erst-Herrn ein Zweit-Herr angenommen wird’, nicht wie die 

englische Übersetzung lautet. 8.228 (Mitte) ist auch ein Abschnitt ein- 

geschoben, der sich nicht auf irgend einen Lehnsherrn, sondern nur auf 

den Stammeskönig bezieht, was nicht hierher gehört. 

2) Er kann auch die Gäste allein schicken (II 26—28). 



MS. 

MS. 

9346 R. THURNEYSEN, 

der pflichtmäfsigen ‘Nahrung’ des Genossen entspricht, mufs dieser also 

übermälsig leisten, so disqualifiziert sich der Herr damit, und der Genosse 

kann das Lehnsverhältnis unter für den Herrn ungünstigen Bedingungen 

lösen (vgl. unten $ 52). Nebenbei wird berichtet, dals fir (l. fer) in baili 

‘der Mann (das Haupt) der Ortschaft’ von jedem im Orte geschlachteten 

Rind ein Stück Lende (aisill loin) erhält. 

87. Cach biad cona dilsi, con) somillsi, cona slaine do 

bru. Cach (n-Jecubus cona dire ocus a fuilliud ocus a smachtaib. 

Cach n-aninraic n-anfoit cona diablad aithgena, (234) mana' 

follaigtett tre eisles. 

Jede (gelieferte) Nahrung (sei) Eigenes (nicht gestohlen), 

wohlschmeckend, gesund für den Bauch. Jede ‘Gewissen- 

losigkeit’ (absichtlich schlechte Lieferung) (ist verbunden) mit 

ihrer Bulse und ihrem Zuschlag und ihren Tarifbulsen, jedes 

unbeabsichtigt Mangelhafte mit der Verdoppelung seines Er- 

satzes, wenn nicht aus Geringschätzung verabsäumt wird. 

Ecubus, Gegensatz von cubus ‘Gewissen’, falst die Glosse zu eng als 

‘Gestohlenes’; nach den andern Stellen (s. Glossar) ist es hier als Gegen- 

satz zu aninraic n-anfoit zu verstehen und umfalst alles, was mit Be- 
wulstsein nicht in richtiger Beschaffenheit geliefert wird. Düre (kymr. 

dirwy, Verb ir. do’ren), wörtlich ‘Wegzahlen’ (des Vergehens), kann an 

sich jede Bufse bezeichnen; es steht oft neben smacht (der Plur. smachtaib 

hier wegen des pluralischen Begriffs von cach ‘jeder’), das irgend ein fest 

Bestimmtes bedeutet, hier wie oft kurzer Ausdruck für smacht-etaim ‘feste, 

in ihrer Höhe unveränderliche Bulse’ ist (über ihren Betrag s.u. 8 29). 

Die dire wird hier mit Recht von der Glosse als ‘der Ehrenpreis’ des 

Herrn gefalst, wechselt also je nach dessen Stand. Fuilliud, besser fuilled, 
wörtlich ‘Auffüllung, suppletio’ (Verb fo'lina), von mir mit ‘Zuschlag’ 

übersetzt, besteht in der Verdoppelung des ursprünglich zu Leistenden. 

Der Genosse hat also die Leistung zu verdoppeln und aufserdem den 
Ehrenpreis des Herrn und die Tarifbulse zu bezahlen. 

Inr(a)ie (zu rec ‘Verkauf’), ursprünglich ‘verkäuflich, zum Verkaufe 
tauglich’, d.h. ‘von der Eigenschaft, die ein Käufer erwarten kann’, wird 

allgemeiner gebraucht als ‘von der richtigen Beschaffenheit’, z. B. unten 

$ 9 von dem richtig hergestellten Malz; an-inraic ist der Gegensatz dazu. 

Auf Menschen (z. B. Zeugen) bezüglich, bedeutet es ‘ehrbar, homestus’, 

an-inraic “inhonestus’. Das häufige anfot bezeichnet eine Handlung, 

deren schlimme Wirkung nicht beabsichtigt war, ein unabsichtliches Ver- 
gehen. Als ein Beispiel von aninraic n-anfoit in unserem Falle geben 
Glosse und Kommentar, dals ein Stück Fleisch (aige) ‘zwischen zwei 
Häusern’, d.h. zwischen dem Haus des Genossen und dem des Herrn, von 
der ‘Unterlage’ (esair) herunterfällt (und verloren geht). Aithgein 
“Wiedergeburt (Verb ad'gainethar) bedeutet Rückerstattung oder Ersatz 
in gleichen Gegenständen. Der Genosse hat also nur doppelten Ersatz zu 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $7.3b.8. 347 

leisten für seine Unachtsamkeit ohne weitere Bulse, wenn die Unachtsam- 
keit nicht auf ‘Geringschätzung’ seines Herrn beruht, wenn er sonst ein 
braver Genosse ist. 

Der Kommentar (234—238) gibt die übliche Kasuistik mit der Ab- 
stufung der Bulsen: bei Lieferung von Gestohlenem, je nachdem der Ge- 
nosse weils oder nicht weils, dafs es gestohlen ist, oder auch der Herr es 
weils (dann ist der Genosse straflos); bei der Lieferung von schlechtem 
Bier oder Brechen erregender Speise dieselbe Alternative, auch ob das Ge- 
lieferte verzehrt worden ist oder nicht, ob das Malz in den richtigen Ge- 
bäuden und mit den richtigen Proben hergestellt worden ist; auch inner- 
halb welcher Zeit der Ersatz zu liefern ist, und je nachdem ein Versäumnis 
ohne oder mit ‘Geringschätzung’ stattgefunden hat. 

$ 3b. Is e bes aenciniuda in so!), foloing asa miad. 

Dies ist die jährliche Leistung eines ‘Einzelsprofs’, die 
er gemäls seinem Range aushält (tragen kann). 

Hier erst kommt der abgesprengte Schluls von $ 3a (oben 8. 341). 

Dabei ist das rückweisende Pronomen in sin, das sich in der genauen 

Parallelstelle IV 302,20 noch findet, in in so geändert worden, so dals der 

Glossator?) den Satz auf das Folgende bezieht. Die Anordnung des Textes 

ist also alt. Es könnte auch nur eine selbständig gewordene Glosse zu 3a sein. 

Der @nchiniud ‘einziges Kind, einziger Abkömmling’ ist das letzte 

lebende Glied einer Sippe im engern Sinn (fine); er hat also keine Sippen- 

genossen, die gegebenen Falls für ihn einstehen (gin fine II 354, 4; nochan‘ 

fuil... inbleoghuin 258,12 und letzte Zeile), wenn auch 258,10 im Kommentar 

sein ‘Geschlecht’ (einiu[l]) und seine Verwandten (coibdealuwigh) erwähnt 

werden, die. seinen Vertrag anfechten können, wenn er über das Übliche 

hinausgeht. Nach dem irischen Erbrecht, nach dem die Sippengenossen 

den kinderlos Sterbenden beerben, könnte man annehmen, ein solcher 

‘letzter Spro[s’ mülste besonders reich an Land sein. Aber der enchiniud 

ist vielmehr ein armer Tropf ohne eigenes Land und Vieh (II 258, 12; 

354, 4; IV 302, 20), dem eventuell die Kirche Nahrung gibt (II 354,3). Er 
ist offenbar der Letzte einer verarmten fine. Wie er es anstellt, die drei 

Kühe seines Lehens zu ernähren und den jährlichen Hammel heraus- 

zuwirtschaften, wird nicht angedeutet. Über seine Nebenleistungen be- 

richtet der ähnliche Text IV 302, unten. — 
Es folgt nun eine Aufzählung weiterer Jahresleistungen; die Lehns- 

werte, die dafür gegeben werden, und der ihnen entsprechende Stand der 

Genossen werden erst später ($ 14 ff.) genannt. 

$ 8 (238). Ag loige meich, ocht nduirn a timcomac, slan 

o cull, la blichtu i feor, do’emeat a da lon a di(a) araind, 

acht mod for'talla inn tri mer, nach(a)'traetha teidm fithnaisi 

na galar, acht aidhid frisiin-alar. 

1) Lies sin. 
2) Statt fon aisliataig 1. fo waisliataig (waisletaid). 



U MS. 

a 2 MS. 

348 R. THURNEYSEN, 

Ocus tarr loigi meich lais, naoi nduirn a fot, airtem (a) 

leithet a erui iar n-airthur, dorn leithet a crai a n-iarthur, 

tri duirn a leithet ara medon, tri meir a tiget amedon. 

Ocus miach bracha do braich eorna a ardtreichem talman 

do min tire tri mecon cona tur techta, arthafi)r in trilaithe 

a mils] Marta. — (240) Braich tri coietiges:!) la co n-aidchi 

i fole, ocus tri la for dibuirsin, ocus nomad & comlugfd fo 

cotuige, ocus tri la ocus teora aidchi bes dergchta, co'tuarga- 

bar ina fotaib; ocus cuictiges?) a fotaib cen cirad ocus ina 
imiraib iarna eirad, co'tirthar. — (242) Tri focail for braich: 

focul fair iarna tirad cen bleith; focul fair iarna bleith — 
do'gnither tuirtin de, cofinntar a blas ocus a slaine —; focul 

for braich lis, riasiu do’cae for descthu. Manarairigt[h]er fair 
isin treide seo, ni'sui?) meth forsin ceili de Ma claid airiguld], 

dilis. Nach airbern, a aithgin fri eiric on ceili, cia do’ragba 

airigiuld]. 

Ein Rind (männliches Kalb) im Werte eines ‘Sackes’, 

8 Faustbreiten sein Umfang, heil nach Verschneidung, mit 

Milchkühen im Grase (geweidet), dessen zwei Lenden seine 
zwei Nieren decken (verhüllen), aulser dals kaum das Ende 
von drei Fingern Platz hat; das nicht Schwindsucht oder 

Krankheit fällt, sondern der Tod, zu dem es aufgezogen wird 
(das Schlachten). 

Und dazu ein Schweine-Fettbauch (Magerspeck), 9 Fäuste 

lang; sein Vorderschnitt eine Faust mit ausgestrecktem Daumen 

breit, sein Hinterschnitt eine (gewöhnliche) Faust breit; in 
der Mitte 3 Fäuste breit, 3 Finger dick. 

Und ein ‘Sack’ Malz von Gerstenmalz aus hohem treichem 
des Bodens von feinem Drei-Wurzel-Lande mit seiner an- 
gemessenen Düngung, das im Monat März einen Drei-Tag 
gepflügt wird. — Malz von fünfzehn Tagen: einen Tag und 
eine Nacht im ‘Bade’ und drei Halbtage (1'/, Tage) beim 
Abträufeln, und 9 Halbtage (41/, Tage) gemeinsam bedeckt 
liegend, und 3 Tage und 3 Nächte entblöfst (aufgedeckt), bis 
es in ‘Schollen’ (Haufen) aufgehäuft wird; und 5 (volle) Tage 
in ‘Schollen’ ohne Harken und nach dem Harken in ‘Furchen 

') Vielleicht teora coiced oder coiethe zu lesen (s. u.). 
2) Lies ceuiced oder cuicthe. 

3) nisiun Ausgabe. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $8. 349 

rücken’, bis es gedarrt wird. — Drei Proben (sind) beim 
Malz (erforderlich): eine Probe, nachdem es gedarrt, (aber 
noch) nicht gemahlen ist; eine Probe nach dem Mahlen — 
man macht einen kleinen Kuchen davon, um seinen Geschmack 
und seine ‘Gesundheit’ (Bekömmlichkeit) zu erkunden —; eine 
Probe beim ‘Malz des Hofes’ (nachdem es in den Hof des 
Herrn gebracht ist?), bevor es auf die Hefen kommt. Wenn 
bei diesen drei (Proben) nicht ‘bemerkt’ (beanstandet) wird, 
wendet sich in der Folge keine (Bufse für) ‘Ausfall’ auf den 

Genossen (d.h. auch wenn das Bier dann nicht gut ausfällt, 
trifit ihn keine Bulse für ungenügende Leistung). Wenn eine 
Beanstandung ‘siegt’ (durchdringt), (ist das Beanstandete) ver- 

fallen (es wird ihm nicht als giltige Leistung angerechnet). 
Die ‘Kluft’, so viel auch die Beanstandung weggenommen 
(aberkannt) hat (die Differenz zwischen der geschuldeten 
vollen Leistung und dem als giltig Änerkannten), ist vom 
Genossen zu ersetzen neben der (Buls-)Zahlung. 

Vgl. $15. Über das Verhältnis von der Niere zur Lende hat mich 
besser als die Erklärung der Glosse (wo 238,4 v.u. wohl meth für bith 

zu lesen ist) oder von O’Davoren (der 1258 unsere Stelle zitiert) eine 

Unterredung mit meinem Fleischer aufgeklärt. Beim fetten Rind ist die 
Niere angezogen und wird unmittelbar von der Lende gedeckt, so dals 

man eventuell gerade 3 Finger dazwischen stecken kann und dals, wenn 

die Lende bei der zweiten Rippe geschnitten wird, ein Stück Niere mit- 
kommt; beim mageren Rinde mit schlaffen Bauchwänden ist der Zwischen- 
raum grölser. 

Fithnaise falst O’Davoren 946 an unserer Stelle als ‘kurze Krank- 

heit’ (galar dagegen als lang dauernde Krankheit), vielleicht nur, weil es 

mit teidm ‘Pest’ verbunden ist; die Glosse aber als ‘Nierenkrankheit’ oder 

als ‘(Knochen-) Bruch’ (Verunglückung). Eigentlich wohl ‘angehexte 

Krankheit’. Da in der Sage Etain durch die ihr angehexte fithnaise so 

reduziert wird, dafs sie der Wind davontragen kann (IT 127), habe ich 

Schwindsucht (Tuberkulose) übersetzt, die ja bei Rindern häufig ist. 
Miach ‘der Sack’ (II12 med-miach ‘Wage-’ oder ‘Mels-Sack’ ge- 

nannt) ist ein zum Messen von Korn gebrauchtes Mals; ein ‘Sack’ Weizen 

oder Malz ist gleich einem Scripulus. Der Kommentar (240) fragt sich, 
warum dieses Kalb nur einen Seripulus wert sei, während — an einer andern 
Stelle, vgl. z.B. II 218 — jedes Kalb von seiner Geburt bis zum 1. November 

2 Seripuli (das Zwölftel des Wertes einer Milchkuh) gelte. Er hilft sich 

mit der Annahme, dafs das erste zum Schlachten, diese aber zum Leben- 

Lassen bestimmt seien, — seine gewöhnliche Art, Widersprüche auszu- 

gleichen. Bei dem Fettbauch im Werte eines ‘Sackes’ (weiter unten) will 

übrigens die Glosse nur einen ‘Sack’ von einem halben Scripulus verstehen. 



390 R. THURNEYSEN, 

Die Übersetzung von a crui (crai) nach der Glosse, die gewils 

richtig ist. 

Für ard-treichem hat die Glosse nur eine etymologisierende Er- 

klärung: ‘nachdem sie (die Gerste) raschen Schrittes (arna tren-cheimniugad) 

aus dem hohen (aird) Boden gekommen ist, so dafs das Korn (lies a ith) 

um so besser wird’. Das könnte auf etwas wie ‘Hochwuchs’ weisen; 

freilich scheint der Glossator nur zu raten. Tre(i)chium kommt $9 und 10 

als Bezeichnung eines jüngeren Schweines, nach einer Erklärung: eines drei- 

jährigen vor; man könnte daher hier an Boden denken, der nur jedes dritte 

Jahr mit Gerste bestellt wird; aber zu Boden stimmt ard ‘hoch’ schlecht. 

So mag es doch auf den Wuchs gehen, wie die ‘drei Wurzeln’ auf besonders 

gutes Land und die ‘drei Tage’ des Pflügens auf sorgfältige Landarbeit. 

Die Lesart braich tri coictiges läfst sich vielleicht halten, wenn man 

tri nicht als Zahlwort, sondern als Präposizion falst; es heilst dann 

‘Malz, das durch die fünfzehn Tage (seiner Bereitung) hindurchgegangen 

ist’, und der Fehler cuictiges (statt ‘Fünftag’) weiter unten wäre da- 

durch veranlafst. Sicher ist, dals es sich im Ganzen nur um 15 Tage und 
unten um-5 Tage handeln kann, wie die Glosse richtig ausrechnet; die 

15 Tage der Vorbereitung des Bieres werden auch sonst (236, 14) erwähnt 

und entsprechen ungefähr auch der heutigen Malzerzeugung. Die Gerste 

wird einen vollen Tag ins Wasser gelegt, dann 1!/, Tage entwässert, dann 

4'/; bedeckt gehalten (wobei sie sich erhitzt und zu keimen beginnt), 

dann 3 Tage unbedeckt gelassen, dann (nach der Glosse) für einen Tag 

in Haufen (‘Schollen’) getürmt, dann während 3 Tagen täglich in dünnere 

Schichten (‘Furchenrücken’) auseinandergeharkt — cirad, das sonst 

‘kämmen’ bedeutet, bezeichnet hier das Bearbeiten mit einem andern ge- 

zahnten Werkzeug —, endlich einen Tag getrocknet oder ‘gehärtet’ 

(so Glosse) d.h. gedarrt, so dals die Keime völlig absterben. Nun ist 

das Malz fertig und kann nach dem Mahlen durch die Hefe zur Gährung 
gebracht werden. Interessant ist, dals hier das einfache /@ immer den 

Halbtag (12 Stunden, !& saerdha in der Glossensprache), rnomad ‘9 Halb- 

tage’ bedeutet, dagegen der volle Tag (la aicinta) stets durch ‘Tag und 
Nacht’ bezeichnet wird. 

Focul ‘Wort’ bedeutet hier ‘Approbazion, Gutheilsung nach Probe’ 

(im Kommentar fromad). Den Schluls des Abschnitts hat schon der 
Glossator nicht mehr verstanden; und er hat dann auch die englischen 
Übersetzer zu falscher Satztrennung und Wiedergabe verleitet. Er ver- 

steht ma claid als niaclaid (so zu lesen) ‘der Genosse zieht keine Schuld 
auf sich’. Aber claid ist einfach cloid ‘er siegt’ (hier Subjunktiv); die 
Verhandlung zwischen dem beanstandenden Prüfer und dem Lieferanten 
wird als ein Streit aufgefalst, in dem der eine siegt. Diles ‘eigen’ 
müssen wir im Deutschen verschieden übersetzen. Wenn, was dem einen 
gehörte, in das Eigentum eines andern übergeht, nennt das die irische 
Rechtsprache auch ‘eigen’ werden; wir sagen ‘verfallen’. Der Kommentar 
(244)') fügt hinzu: wenn keine Proben stattgefunden haben, ist das Bier 

') Wo statt ar us cath: a rus’calilth zu lesen ist. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 88-9. 351 

(mi-chuirm), auch wenn es getrunken worden ist, doch ‘verfallen’; es gilt 
als nicht geliefert. Zur Probe gehört auch, dafs sie in den rechtmälsigen 
Gebäuden (treba dligthecha, Gegensatz: tr = indligthecha) vorgenommen 
wird (242—244, auch 236). Sonst im Kommentar die gewöhnliche Kasuistik, 
je nachdem mehr oder weniger pflichtgemäls verfahren worden ist. 

Do’ragba gehört zu di-gab- ‘wegnehmen’, wie die Glosse richtig, die 
englische Übersetzung aber nicht gesehen hat. 

$9 (244). Ag loige da miach, slan o cull, comgleith do 

fri blichtu o tosach samraid co taisbenad do flaith, deich 

nduirn a timcomae, do’emeat a da lon a di(a) arainn (246) 
fon coir cetna, slan, socurp, subaid, sogelta co(n)a taisbenad. 

Ocus da miach bracha lais do braich inraiec. 

Ocus tinne da mer, domiter itir a tiug ocus a tana, da 

dorn itir ocus a tiug, a do itir ocus a tana, da mer itir ocus 

eipe a droma, ocht nduirn a fot ocus ceithri duirn a leithit'), 
o deiling co treichium. 

Ocus trilan] meich tarrai. 
Ocus imglaice do cainnlib, ocht nduirn a fot do toimsib 

laime techta fil fri mesu ocus toimsiu. 

Ein Rind im Werte von 2 ‘Säcken’, heil nach Ver- 

schneidung, zusammenweidend mit Milchkühen vom Anfang 

des Sommers, bis es dem Herrn vorgewiesen wird; 10 Faust- 

breiten sein Umfang; dessen zwei Lenden seine zwei Nieren 

auf dieselbe ordnungsmälsige Weise (wie in $ 8) decken; ge- 

sund, wohlbeleibt, munter, gut im Futter bis zu seiner Vor- 

weisung. 
Und dazu zwei ‘Säcke’ Malz, von richtig beschaffenem Malz. 

Und ein eingesalzener Schweinsrücken von 2 Fingern 
(dessen Fleisch zwei Finger dick ist), durchschnittlich ge- 

messen in seinem dicken und seinem dünnen Teil, zwei Faust- 

breiten (Speck) zwischen ‘ihm’ (d.h. der Haut des Schweins) 
und seinem dicken Teil, zwei zwischen ‘ihm’ und seinem 

dünnen Teil, zwei Finger (Abstand) zwischen ihm (dem Rücken- 

stück?) und dem ‘Ausschnitt des Rückens’ (dem Halsabschnitt?); 

acht Fäuste lang und vier Fäuste breit, von einem Schwein 

im zweiten bis dritten Jahr (?). 
Und das Drittel eines ‘Sackes’ ausgereiften Weizens. 

1) (e)that O’Dav. 706. 



352 R. THURNEYSEN, 

Und eine Handvoll Kerzen (Binsenlichter), acht Fäuste 

lang nach den Massen einer gehörigen Hand, wie sie zu 

Schätzungen und Messungen dient. 

Dieses Kalb ist etwas gröfser als das vorhergehende; es ist schon 

einen ganzen Sommer im Gras. 
Die zwei Finger, die itir a tiug ocus a tana (des tinne) gemessen 

werden, können sich nur auf die Dicke, den Durchschnitt des Fleisches 

der Rippenstücke beziehen; man mufs also tiug ‘das Dicke’ auf den 

hinteren Teil, das Koteletten-Stück, tana ‘das Dünne’ auf das vordere 

Rippespeer beziehen. Tiug-tana ‘Dick (und) Dünn’ ist der übliche Ans- 

druck für das Rippenstück des Schweins, vgl. fiug-tana tuire Vis. Me. 

Conglinne 119,33. Dann kann aber itir hier nicht ‘zwischen’ oder ‘so- 
wohl’ bedeuten, da die Fleischteile nicht durchgehends gleich dick sind, 

sondern ist als ‘durchschnittlich’ zu fassen. Dagegen die ‘zwei Fäuste’ 

müssen auf den Rückenspeck gehen, und dieser soll hinten und vorn gleich 

dick sein. Eigentümlich ist die Ausdrucksweise: zwischen ‘ihm’ und 
seinem ‘Dick’ (oder ‘Dünn’), wobei ‘ihm’ nicht das Rippenstück be- 

zeichnen kann, das ja durch ‘Dick’ und ‘Dünn’ ausgedrückt ist; es mnl/s 

die Peripherie des Schweins, wie es sich im Leben darstellt, bedeuten, 

also gleich seiner Haut sein. Die Glosse gibt hier fast nichts. Dagegen 
in itir ocus eipe a droma kann ich unter ‘zwischen ihm’ nur das Rücken- 

stück (tinne) selber verstehen; Zinne scheint also Maskulinum (oder altes 
Neutrum) zu sein (auch in der Glosse he). Die Glosse zu eipe a droma: 

‘da wo es bei seinem Rücken geschnitten wird’ besagt nichts; es muls 

einen bestimmten Abschnitt bedeuten, und da der hintere beim Rücken- 

stück nicht in Betracht kommt, wohl der Halsabschnitt. Der einzusalzende 

Rücken soll zwei Finger vor dem Halsanfang, wo Fleisch und Speck 
dünner werden, ausgeschnitten werden. 

Deiling und treichium, die in $ 10 wiederkehren, müssen junge 
Schweine von bestimmter Beschaffenheit bezeichnen. Die Glosse gibt zwei 

Erklärungen, deren zweite O’Davoren 706 einzig bringt. Entweder ein 
Junges von einem Schwein von zwei bis drei Würfen, also von einer ver- 

hältnismälsig jungen Bache; oder ein Schwein, das in seinem zweiten oder 
dritten Jahre geschlachtet wird. Doch hätte ein dreijähriges Schwein wohl 

mehr Fleisch, und die Erklärung ist nur durch die anscheinenden Zahl- 
wörter de- und tre- bedingt. Vielleicht steckt ganz Anderes dahinter. 
Zu treichium vgl. auch oben S. 350. 

Dieses tinne wird in der Glosse als 2 Scripuli wert angegeben, so 

dals der Genosse im Ganzen, aulser den Kerzen und dem persönlichen 
Dienst, 6!/, Scripuli leistet. 

Tarrai (Gen.), auch in $ 10 und 11, aber in Crith Gabhlach (IV 306, 5) 
tarai geschrieben, wird in der Glosse gewils mit Recht als Weizen 
(erwithnecht) erklärt. Es ist dasselbe wie in 812: miach cruithnechta 
cruaid, d.h. Weizen, der im Kornofen (äith) ‘hart’ gemacht, d.h. aus- 
gereift ist. Es gehört gewils zum Adj. taur, tur ‘trocken’. Dieses hat 
immer nur ein r; aber da es got. baursus aind. trgüh entspricht, muls es 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 9-10. 358 

ursprünglich -rr gehabt haben und hat es wohl nur im Anschlufs an 
tirim ‘trocken’ vereinfacht. Unser Wort wird ursprünglich das sub- 
stantivierte Neutrum mit substantivischer Flexion, also tar(r)a sein, und 
man kann schwanken, ob tarra(i) die ursprüngliche Form bewahrt oder 
nur durch den Schreiber nach tarr ‘“Fettbauch’ (in $ 8) verunstaltet ist. 

Um drei Säcke Weizen (tri meich Ausgabe) kann es sich nicht handeln, 
da selbst die höher Zinsenden nur einen halben oder ganzen Sack zu 

liefern haben ($ 10—12); es ist deutlich ein Fehler für trian ‘ein Drittel’. 

Die ‘Kerzen’ (cainnell) sind im Glossar VI 119 von Atkinson ver- 
dächtigt worden, da in $13 von cainnenn ‘Knoblauch’ die Rede ist und 
Crith Gabhlach (IV 302, 23) nur imylaice cainne co cennaib “eine Handvoll 
Knoblauch mit Köpfen’ (Knollen) nennt. Aber gerade in $ 13 sind daneben 

auch Kerzen erwähnt und ihre Bereitung beschrieben. Man braucht also 
an den ‘Kerzen’ nicht zu zweifeln. 

Der Kommentar (246 unten) bemerkt mit Recht, dals der ‘“Vor- 
ankauf’ (furcreie) für diese Leistungen sich ‘in den Büchern’, d.h. hinter 

$15 nicht finde. Da aber dort (816) der ‘Hammel mit seiner Streu’ 
(s. oben $3a und b) genannt ist, nehmen Glosse und Kommentar an, dals 

es sich um ein gleiches Lehen des ‘Einzelspro[s’!) handle. Da aber der 
obige Hammel 3 Seripuli wert sei (so 258,6; die Glosse 226 dagegen 

‘1 Seripulus’), hier aber ein Kalb von 2 Seripuli geliefert werde, meint 
der Kommentar, das werde durch die Nebenleistungen (fobiadhaibh statt 

fomiadhaibh zu lesen) ausgeglichen. Merkwürdig ist, dals in Glosse und 

Kommentar der turere(i)e auf 3 Milchkühe (= 6 samaiseci), das Lehen (rath) 

aber auf 9 samaisci berechnet wird, während überall sonst tureree und 

rath dasselbe sind. Wie der Irrtum in diese offenbar jungen Teile ge- 
kommen ist, wei[s ich nicht zu sagen; es scheinen die ‘Unterwerfungs- 

Werte’ (3 samaisci) beim rath hinzugezählt zu sein. 

$ 10 (248). Ag loige tri miach, do?) dorn dec a timco- 
mac, slan dia comarda, comgleith do fri bu blichtu o tosach 

samraid co taisbenad do flaith i n-aimsir gemrid, a3) taisbenad 
cach techta cona mesaib ocus a toimsib, cona foclaib techtaib. 

Ocus tinne tri mer itir a tiug ocus a tana, ocht nduirn 

a fot, ceithri duirn a leithit, o deling co trechium. 

Ocus tri meich bracha do braich techta. 
Ocus leth meich tarrai. 
Ocus imglaice do cainnlib, ocht nduirn a fot. 

Ein Rind im Werte von drei ‘Säcken’, 12 Faustbreiten sein 

Umfang, gleicherweise heil (wie $ 8 u. 9), zusammenweidend 

1) 8. 248,4 ist d’olilneined statt don eined zu lesen (falsch die Über- 

setzung). 
2) Lies da. ®) Lies 1a? 



394 R. THURNEYSEN, 

mit Milchkühen vom Anfang des Sommers, bis es dem Herrn 

vorgewiesen wird zur Winterzeit, mit dem Vorweisen aller 

Gebühr an Schätzungen und Massen, mit den richtigen Proben 

(mit dem Nachweis, dafs alles nach Wert, Mafs und Prüfung 

in gebührender Ordnung ist). 

Und ein eingesalzener Schweinsrücken von drei Fingern, 

(mit denen die Dicke seines Fleisches) durchschnittlich in 

seinem dicken und seine dünnenm Teil (gemessen wird, s. $ 9), 

8 Fäuste lang, 4 Fäuste breit, von einem Schwein im zweiten 

bis dritten Jahr (, s. $ 9). 
Und 3 ‘Säcke’ Malz, von Malz in gebührender Be- 

schaffenheit. 
Und die Hälfte eines ‘Sackes’ ausgereiften Weizens. 
Und eine Hand voll Kerzen, 8 Fäuste lang. 

Die Glosse meint, es handle sich um ein Kalb im zweiten Jahr (aes 

colplthlaige); das gilt aber erst für das folgende). 

$ 11. Ag loige ceithri miach .i.!) colpach firenn, ceithri 

duirn dec a toimsib techtaib a timcomac, do’erna slan ina 

dartadas, do’emet a da lon a di(a) arainn, comgleith do fri 
bu blichtu co(n)a taisbenad, cen fuba (250) ngalair. 

Tri meich bracha cen on cen ainim, ara'cuilli(u) eric 
do flaith. 

Ocus tinne tri mer a mbun laime — ar is isin alt 
medonach cach tomus cose anall — itir a tiug ocus a tana, 

ocht nduirn a fot ocus ceithri duirn a leithit. 
Ocus leth meich tarrai. 
Ocus da imglaiei do cainnlib cona toimsib techtaib. 

Ein Rind im Werte von vier ‘Säcken’, das ist ein männ- 
liches Rind im zweiten Jahr, 14 Faustbreiten sein Umfang 
nach gebührender Messung, das (vom Verschneiden) in seinem 
ersten Jahr heil davongekommen ist, dessen zwei Lenden 
seine zwei Nieren decken, mit Milchkühen zusammen- 
weidend bis zu seiner Vorweisung, ohne Schädigung durch 
Krankheit. 

Drei ‘Säcke’ Malz ohne Fehl, ohne Makel, das dem Herrn 
die (Bufs-)Zahlung (das Recht, eine Bulse zu erheben) 
benimmt. 

DEeeris: 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 10—13. 355 

Und ein eingesalzener Schweinsrücken von drei Fingern 
am Hand-Ende — denn bis hierher ist jedes Mals als mittleres 
(Finger-)Glied verstanden — als Durchschnittsmals seines 
dicken und dünnen Teils, 8 Fäuste lang und 4 Fäuste breit. 

Und die Hälfte eines ‘Sackes’ ausgereiften Weizens. 

Und zwei Handvoll Kerzen von gebührendem Malse. 

Vgl. 813. Auch hier will eine Glosse, trotz des Textes, ein Rind 

im dritten Jahr (ces samaisce) verstehen, wohl wegen des Wertes, und 

meint dann, firenn ‘ein Männchen’ sei es im zweiten Jahr (als colpthach) 

gewesen. Aber nach dem Texte hat die Verschneidung im ersten Jahr 
(ina dartadas) stattgefunden. 

$12. Agh loighe se miach. 
Ein Rind im Werte von 6 ‘Säcken’. 

Es ist wichtig, dals hier die näheren Ausführungen fehlen. Das 

zeigt wohl, dals ursprünglich nur ein Verzeichnis der Haupt- oder Titel- 

Leistungen vorlag. Der Kommentar hat (224 unten) berichtet, die Neben- 

Leistungen (fobiadha) seien in Cain aigillne beg, in der ‘kleinen Regelung 

der aigillne’ verzeichnet. Aus diesem Text oder einem ähnlichen werden 

die Ergänzungen in unserem Teil genommen sein; ein Rind von 6 ‘Säcken’ 

war aber dort anscheinend nicht genannt. Um irgend etwas zu sagen, 

meint der Glossator, es handle sich um die Hälfte eines (Voll-)Lehens, 
d.h. um 12 Kühe. Da dafür der Genosse die Hälfte einer Kuh (12 Scripuli?) 

zu leisten habe, werde das Übrige (aulser den 6 ‘Säcken’ oder Seripuli) 

durch die Nebenleistungen ausgefüllt. 

$ 13. Bo cona fosair, fiche dorn a timcomac. 
[A] annlantus fade/sin do triun aru(i)n. 
Ocus tinne laime i n-alt a mbongYaib mer do laim fir 

toimsi techta itir a tiug ocus a tana, ocht nduirn a fot ocus 

ceithri duirn a lethet. 
Ocus ocht meich bracha do braich inraic cen on cen 

ainim, ara’cuilli(u) eric do flaith, cona airigthib coirib. 
Ocus miach eruithnechta cruaid inbid. 
Ocus tri imglaice do cainnlib cona tojmsib techtaib, ocht 

nduirn a fot cach itharna, araletha bun cacha (252) simne 

iarna airdbe cutruma graine frisi'tomister ordlach; tumud na 

cainnell a [n]geir ocus uscca in carna. 
Ag loige meich for fulucht a samrad. 

Ocus ag loige ceithri miach inbruithe a samrud. 

Ocus le(i)th (254) tinne. 
Annlandtus colpaige firinne, ocus molt linas cach toll. 

MS. 



b/ ms. 

“| ms. 

356 R. THURNEYSEN, 

Ocus caire lulaice lan do lemnacht, do bruith do millsen, 

co n-imim ro'fera.!) 

Ocus lanu[d] eine tri n-ol do wachtar taiscida tri la ocus 

teora n-aidchi, cen fothana na ruba and, acht la co n-aidchi 

iarna toiscidi2) fria focul, con’eperar do, na’bi go(i)rta(i) inni[u] 

olbui ane. 
Ceitheorä bairgena fichet do banfuine, ocus?) im da dorn 

a leithet ocus dorn a tiget. 
Oeus ceithri imglaic/ laime toimsi techta, ocus a do do 

glascainnind ocus a do do borrlus, do sambes. 
Muc, nae nduirn a fot, da mer dia dergcumma, i ngemrid ) 

ocus ag da miach for fulucht. 

Ein ausgewachsenes Rind mit seiner ‘Streu’ (s. $ 3a), 

20 Faustbreiten sein Umfang. 
Das Aufstrich-Fett eines eben solchen (Rindes), vom 

Nieren-Drittel. 
Und ein eingesalzener Schweinsrücken, (sein Fleisch) von 

(der Dicke) einer Handbreite am Gelenk, wo die Finger aus- 
gehen, von einer Manneshand gebührenden Malses, durch- 

schnittlich in seinem dicken und seinem dünnen Teil; 8 Fäuste 

lang und 4 Fäuste breit. 

Und 8 ‘Säcke’ Malz von richtig beschaffenem Malz ohne 

Fehl, ohne Makel, das dem Herrn (den Anspruch auf eine 
Buls-)Zahlung benimmt, mit den ordnungsmälsigen ‘Be- 

merkungen’ (Proben). , 

Und ein ‘Sack’ harten (ausgereiften), zu Speisen ge- 
eigneten Weizens. 

Und drei Handvoll Kerzen mit gebührenden Malsen, 
jedes Binsenlicht 8 Fäuste lang, das untere Ende jeder ab- 
geschnittenen Binse gleich breit wie ein ‘Korn’, nach dem 

ein ordlach bemessen werden soll; die Kerzen in den Talg 

und das Fett eines geschlachteten Tieres eingetaucht. 
Ein Rind (Kalb) im Werte eines ‘Sacks’ zum Braten 

im Sommer. 
Und ein Rind im Werte von 4 ‘Säcken’ zum Sieden im 

Sommer. 

Und die Hälfte eines eingesalzenen Schweinsrückens. 

1) roda’fera 0’Dav. 947. 2) Lies töscud oder töisciud. 
°) Vielleicht zu streichen. +) Lies i ngemrud. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $13. 357 

Das Aufstrich-Fett eines männlichen Rindes im zweiten 
Jahr, und ein Hammel, ‘der jede Höhlung füllt”. 

Und ein ‘Milchkuh-Kessel’ voll frischer Milch, um sie zu 
Kochkäse zu verkochen, mit der genügenden Butter. 

Und die Füllung eines ‘Gefäfses von drei Trünken’ mit 
Rahm, der drei Tage und drei Nächte geprelst ist, ohne Dünn- 
liches und ohne Schädigendes darin, nur (höchstens) einen Tag 
und eine Nacht nach seiner Pressung mit Probe, so dals man 

von ihm sagt, er sei heute nicht ‘schärfer’ (saurer?) als gestern. 

24 Brote, von Frauen gebacken, deren Breite 2 Fäuste 
und deren Dicke eine Faust betragen soll. 

Und vier Handvoll einer Hand gebührenden Malses: zwei 

von Grün-Lauch und zwei von Knoblauch (‘Knollenkraut‘), 
(alles das) als Sommer-Leistung. 

Ein (frisches) Schwein, 9 Fäuste lang, sein ‘Roh-Schnitt’ 
zwei Finger (dick), im Winter und ein Rind im Werte von 
zwei ‘Säcken’ zum Braten. 

Vgl. 819. Das Lehen (rath), das diesen Leistungen entspricht, wird 

gewissermalsen als das normale angesehen; wenn die Glosse schlechtweg 
von rath spricht, meint sie dieses. Aulser den Winterleistungen, die in 

den obigen Paragrafen — abgesehen vom persönlichen Dienst — allein 

in Betracht kommen, werden hier vom ‘Rinde im Werte eines Sacks’ bis 

zum ‘Lauch’ ansehnliche Sommerleistungen aufgezählt, nur am Schluls 

nachträglich noch zwei Winterleistungen angereiht. 

Als Alter des Mastochsen, der Titel-Leistung, geben die Glosse und 

der Kommentar (252) das Alter einer (zum ersten Mal) trächtigen Kuh an 

und als seinen Wert 8 Seripuli, indem sie den Wert eines verschnittenen 

Rindes immer viel tiefer als das einer gleichaltrigen Kuh ansetzen; die 

trächtige Kuh gilt 18 Seripuli. 
Annlantus (unten annlandtus) gehört deutlich zu annlann, andlond, 

das jeden Aufstrich aufs Brot wie Butter usw. bezeichnet. Aus unserer 
Stelle ersieht man, dals auch das Nierenfett des Rinds so verwendet wurde, 
wie wir es ja heute in der Margarine genielsen. Do triun aru(i)n könnte 
man als ‘vom Drittel der Nieren’, also nur ‘ein Drittel des Nierenfetts’ 

verstehen; aber das ist gewiss nicht gemeint. Darum fasse ich trian 
arun(n) einheitlich als das ‘Nierendrittel’, das hintere Drittel des Rindes, 
in dem die Nieren und das sie umhüllende Fett liegen. A annlantus 

fadeisin heilst wörtlich ‘sein (des Rinds) eigenes Aufstrich-Fett’; aber 

das kann es nicht bedeuten, da ja mit dem Rind sein Fett ohne Weiteres 

mitgeliefert ist (ganz irrig die englische Übersetzung). Der Ausdruck 

ist offenbar im Gegensatz zu dem weiter unten folgenden annlandtus 

colp[th]aige ‘Nierenfett eines zweijährigen Rindes’ gebildet und bezeichnet 

das Fett eines dem Mastochsen gleichen Tiers. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 3. 24 



358 R. THURNEYSEN, 

In cona airigthib coirib ist airigud ‘Bemerkung’, das oben $ 8 die 

Beanstandung bezeichnete, offenbar wie dort und unten auch in unserm 

Paragraf foeul ‘Probe’ gebraucht. 

Der ‘harte’ Weizen ist der im Kornofen ausgereifte und trocken 

gewordene. Merkwürdig ist, dals die Adjektive eruaid inbid mit miach, 

nicht mit eruithnechta kongruieren. 

Gräin(n)e ‘Korn’ ist das kleinste Längenmafs. Nach III 334 gehen 
3 gräinne auf ein or(d)lach, 4 ordlach auf die flache Hand (das), 3 flache 

Hände auf den Fuls (traig). Der Kommentar (252) berichtet, in dem Text 
Bretha Neimhe(d) sei der Umfang des (ausgewachsenen) Rindes nicht auf 

20 Fäuste, sondern auf 30 bas berechnet, und er sucht es zu vereinigen. 

Den caire lulaice falst die Glosse als ‘Kessel im Wert einer Milch- 
kuh’. Aber die ähnlichen Ausdrücke co(i)re colbthaigi, core rodaim 
(IT 448) scheinen eher Kessel zu bezeichnen, in denen das Fleisch eines 

zweijährigen Rindes, eines grolsen Ochsen auf einmal gekocht werden 

kann. Jedenfalls ist es ein grolser Kessel. Da man zum Kochen von 
millsen auch Butter braucht, wird es etwas ähnliches sein, wie was man 
in Ostpreulsen Kochkäse nennt. Der Quark der abgestandenen Milch wird 

mit Butter gekocht und dann zum Aufstrich aufs Brot verwendet, dort 

allerdings gesalzen, während millsen (zu milis ‘süls’) auf eine sülse, un- 

gesalzene, möglicherweise mit Honig gesülste Speise weist. Das Brot mit 

dickem Aufstrich spielt bei der Nahrung der Iren eine grolse Rolle. 

Bei ian tri n-ol ‘'Gefäls dreier Trünke’ versteht die Glosse ol als das ol 

Feine ‘Fenier-Trunk’ genannte Mals, als dessen Höhe O’Davoren 8071) drei 

Faust- und drei Fingerbreiten angibt. Vel. ian oil aiss tri basaib IV 302, 23 
‘ein 3 flache Hände hohes Gefäls des Milchtrunks’. Das ‘Dünnliche’ (fothana), 

das sich im gepre/sten Rahm nicht finden darf, ist nach der Glosse Molken. 

Die von Frauen gebackenen Brote (ban-fuine) sind halb so grols wie 

die von Männern gebackenen (fer-fuine), wie aus der Glosse V 30 hervor- 
geht. im ist wohl nicht ‘Butter’, sondern ‘bei welchen sein soll’ (im-b), 
wie auch die englische Übersetzung zu verstehen scheint. Das ocus ist 
aber dann wohl zu viel. 

$ 14. Caite tuirereic cach besa o bice co mor, as coir 
for cach ngrad? Ar ni'torgaib nach discor na mar. Mided 
cach a coir, arattorgaba a mama. 

Welches ist der Vor-Ankauf jeder jährlichen Leistung 
von kleiner bis grofser? Denn ein Unbemittelter(?) kann 
nichts Grolses auf sich nehmen. Jeder schätze das für ihn 
Ordnungsmälsige, dals er seine (die damit verbundenen) Ob- 
liegenheiten auf sich nehmen könne. 

Hiermit beginnt ein Abschnitt über die Höhe der Lehnswerte, des 
“Vor-Ankaufs’. Er gehört aber mit den vorhergehenden ursprünglich nicht 
zusammen; er deckt sich nicht genau damit. 

!) Wo Stokes unsere Stelle falsch emendiert. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 13—15. 359 

Discor heilst sonst nur ‘Abtrennung’. Die Glosse versteht darunter 
der Lautähnlichkeit wegen daesco[i]r, einen aus dem gemeinen Haufen 
‘ohne Vermögen, ohne Ehrbarkeit’. Ist es ‘ein von Besitz Getrennter’? 

$ 15. Turcreie aige loige meich cona fosair ocus fuiri- 
‚riud trir i samrad ocus manchuine Zresse teora (256) samaisci 
no a log cenmotha seotu turcluide caich fo miad, ocus gaisced 
ocus mancuine. Is e bes fo-loing fer-domun in sin. Ni techta 
fair ni bes mo, acht ma yosa!) a athair riam; ar ni'ruca. 

Der Vor-Ankauf eines Rindes im Wert eines ‘Sackes’ mit 
seiner ‘Streu’ und der Speisung von drei Mann im Sommer und 

des ‘persönlichen Dienstes des Dreitags’(?) sind drei Färsen in 

ihrem dritten Jahr oder ihr Wert, aufser den Unterwerfungs- 

Werten eines jeden nach seinem Range, und für (?) Waffen- 
dienst und (sonstigen) persönlichen Dienst. Das ist die jähr- 
liche Leistung, die ein Minderjähriger aushält. Mehr ist für 
ihn nicht angemessen, aulser wenn sein Vater es früher er- 

langt (angenommen) hat; denn er kann es nicht tragen. 

Vgl. 88. Fuiririud, fuirired (hier Gen. fuiririd zu lesen?) ist eine 
gewöhnliche Mahlzeit ohne Bier (im Unterschied von feis, III20). Der 

Genosse hat nach der Glosse entweder drei Mann einen Tag oder einen 

Mann drei Tage zu speisen. Oben $8 war davon nicht die Rede. 
Manchuine .iii.e habe ich sehr zweifelnd im Anschluls an die Glosse 

in m. tresse aufgelöst, die an Fron bei der Ernte und dem Burgbau des 
Herrn denkt (so ist dunaid wohl hier zu fassen), für deren Versäumnis die 

Bufse (smacht) am dritten Tag (treise) fällig sei; freilich zugleich an drei 

Mann, die der Genosse dazu stellen müsse, was aus seinem Lehen von drei 
Färsen erschlossen wird, kaum mit Recht. Auch an dia treise oben S. 343 

kann man erinnern, die Fron, die am dritten Tag nach der Aufforderung 

zu leisten ist. Man mülste dann diese manchwine ‘persönliche Dienst- 

leistung’ von der nachher genannten trennen, die zusammen mit gaisced 

dem Ganzen so merkwürdig konstrukzionslos nachhinkt, und unter der 

dann etwa die Begleitung des Herrn bei der Volksversammlung (dal) und 
ähnliches zu verstehen wäre. Die Glosse, die die Ausgabe fälschlich auf 

dieses zweite manchuine bezieht, gehört vielmehr zum folgenden Satz: 
Is e bes usw. Unter gaisced versteht die Glosse konkret ‘Waffen’, ent- 

weder eine Waffe, die der Genosse besitzen müsse, im Werte von !/,ı seines 

Ehrenpreises oder der Bulse für seine ‘Gesichts-Errötung’ (Kränkung), 

oder an Sper und Schild, die ihm der Herr aufser dem turchree geben 

müsse. Aber neben dem abstrakten manchwine geht das nicht an. Der 

Glossator weils sich also offenbar keinen Rat. Der Paragraf scheint über- 

haupt verderbt. Sehr nahe liegt die Vermutung, .iü.e teora samaisci sei 

1) Lies ro'sä oder vielleicht ma’n'asa, vgl. $ 59. 

24* 

x) MS. 



Sie MS 

360 R. THURNEYSEN, 

ein alter Fehler für .iii. s(eoit) .i. teora samaisci (vgl. 8 17—19). Auch 

ocus gaisced ocus mancwine könnte eine in den Text gedrungene Glosse 

zum Vorherigen sein, wiewohl nicht ausgeschlossen ist, dals der ursprüng- 

liche Verfasser hier aus der Konstrukzion gefallen oder dals ein ar zu 

ergänzen ist. Oder ist aus cenmotha ein cen ‘ohne’ zu entnehmen: “ohne 

Waffendienst und (sonstigen) persönlichen Dienst’? Das würde zu dem - 

jungen Alter des Belehnten passen. 
Fer-domun kommt anscheinend nur an dieser Stelle vor, und die 

Glosse ist vielleicht im Recht, wenn sie es als einen jungen Burschen 
erklärt, wenn auch ihre etymologischen Deutungen damna in fir ‘Stoff zu 

dem Manne’ oder tamafi)n fir ‘ein Stummel von einem Manne’ abenteuer- 

lich sind. Nach dem Kommentar (258 oben) wäre er ein Unmündiger 

(ecodnach) mit Habe, also ein minderjähriger Sohn eines nicht mittellosen 
gestorbenen Vaters. Die Glosse nennt ihn gairigh-gilla oder fleascach. 

Nach V 78-80 und 84—86 sind gairid (garaid) und flescach etwa Pferde- 
jungen von 8—12 Jahren; der letztere hat je nach seinem Alter 1, 2, 

3 Scripuli als Ehrenpreis. Darauf kann man das caich fo miad ‘eines 

jeden nach seinem Rang’ unseres Textes beziehen, da die Unterwerfungs- 

Werte dem Ehrenpreis entsprechen. 
Den Schlufs erklärt die Glosse mit Recht so, dals der Vater ein 

grölseres Lehen angenommen hatte und der Sohn es bei seinem Tod nicht 
zurückgegeben hat. 

$ 16. Turchreie muilt cona fosair .ui. samaisci no a log 
cenmotha seotu turclaide Is e bes forloing aenciniud!) in 
sein. Ni techta fair ni bes mo, ar ni'rucai. 

Der Vor-Ankauf eines Hammels mit seiner ‘Streu’: 6 Färsen 

in ihrem dritten Jahre oder ihr Wert, aulser den Unterwerfungs- 
Werten. Das ist die jährliche Leistung, die ein ‘Einzelsprofs’ 
aushält. Mehr ist für ihn nicht angemessen, denn er kann es 
nicht tragen. 

Vgl. $3a und b. Die 6 samaisci entsprechen im Wert genau den 
dortigen 3 Milchkühen. Den Hammel schätzt hier der Kommentar (258) 
auf 3 oder 4 Scripuli. 

$ 17 (258). Turcreice dartada cona fosair da set dec. Is 
e bes foloing fer midbad in sein. Ni techta fair ni bes mo. 

Der Vor-Ankauf eines männlichen Kalbes in seinem ersten 
Jahre mit seiner ‘Streu’; zwölf set. Das ist die jährliche 
Leistung, die ein fer midbad (ein Mann, der sein väterliches 
Erbland noch nicht erhalten hat) aushält. Mehr ist für ihn 
nicht angemessen. 

!) aen einnid Ausgabe. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I, DAS UNFREI-LEHEN 8 15—19. 361 

Die Glosse setzt dartaid dem Rind von 3 ‘Säcken’ ($ 10), nicht dem 
von 2 ‘Säcken’ ($ 9) gleich, obschon das in dem Wort dartaid nicht liegt, 
das irgend ein männliches Kalb im ersten Jahre bezeichnet.!) Der fer 
midbad (midboth) ist der Sohn eines lebenden Vaters, der also noch kein 
Erbland hat. V 86 werden drei Stufen unterschieden: 14jährige (und 
darüber), 20jährige und 30jährige (oder denen der Bart das Gesicht um- 
rahmt). Die Glosse versteht hier den niedrigsten, der Kommentar den 
höchsten. Die 12 set sind nach der Glosse 12 samaisci = 6 Milchkühe. 

$ 15 (260). Turchreie(h) colpaige firinne .ui. seotu2) dee 
n0 a log cenmotha seotu turclaide. Is e bes fo-loing ocairi(g) 
in sein. 

Der Vor-Ankauf eines männlichen Rindes in seinem zweiten 
Jahre: 16 set oder ihr Wert, aulser den Unterwerfungs-Werten. 
Das ist die jährliche Leistung, die ein öc-aire aushält. 

Vgl. $11. Den Wert des Rindes rechnet die Glosse als 4 Seripuli, 
die 16 sei aber als 8 Milchkühe und 8 samaisei, im Ganzen als 12 Milch- 

kühe. Zum Dc-aire s. oben S. 341. 

$19. Turcreic bo cona timtach tricha set cenmotha seotu 

turcluide. Is e bes fo-loing boaire in sein. 

Der Vor-Ankauf eines ausgewachsenen Rindes mit seiner 
‘Umhüllung’ (den Nebenleistungen): dreilsig set, aulser den 
Unterwerfungs-Werten. Das ist die jährliche Leistung, die 

ein bo-awre aushält. 

Vgl. 813. Timt[hlach ‘Hülle, Gewand’ ist hier genau wie oben 

fosair ‘Streu’ gebraucht. Die 30 se sind nach der Glosse 18 Milchkühe 

und 12 samaisci, im Ganzen — 24 Milchkühe. Der bo-aire, der vielleicht 

seinen Namen eben von dieser bei ihm häufigen Zinsleistung (bo) hat, 

bildet mit dem unter ihm stehenden dc-aire den grad Fene, was wir etwa 

mit ‘Stand der Gemein-Freien’ übersetzen können. Sie werden unter- 

schieden von den höheren aire, die als gräd flatha ‘Stand der Herrschaft, 

Herrenstand’ zusammengefalst werden. 
Über das Lehen eines bo-aire geht unser Verzeichnis nicht hinauf, 

obschon in 82 sogar Fürsten als solche Lehnsträger erscheinen, freilich 
nur als Rechenexempel. Aber auch der Text Crith Gabhlach (IV 298 ff.), 
der überhaupt wegen der zum Teil etwas abweichenden Regelungen des 

Lehens zu vergleichen ist, verfolgt die Höhe der Lehnswerte und der 

Jahresleistungen bis zn Königen (ri tuaithe und ri buiden) hinauf; dieser 

letztere erhält (nach S. 330) 15 cumal (= 150 Milchkühen?) als Vor- 

Ankauf und hat jährlich 8 ausgewachsene Rinder (als Hauptleistung) zu 

1) Im Kommentar (258, unten) ist da’ri a les für da ria ales zu lesen. 

2) Lies seoit, 



M3. 

T ms. 

362 R. THURNEYSEN, 

liefern. Anderseits scheint in $2 der oc-aire als unterster Lehnsträger 

gezählt zu sein, während $15—17 noch tiefer stehende genannt sind. 

Aber mit Kombinazion der verschiedenen Stellen werden wir wohl an- 

nehmen dürfen, dafs zu einer gewissen Zeit die beiden Klassen der Gemein- 

Freien, der oc-aire und der do-aire, die gewöhnlichen Träger der Unfrei- 

Lehen waren, wenn vielleicht auch, bei der wachsenden Macht der oberen 
Fürsten, die früheren ‘Herren’ und kleinen Könige in eine tiefere Stellung 

hinabgedrückt wurden und solche Lehen übernahmen (s. unten zu $ 31). 
Während nach diesen Regelungen die Höhe des Lehens und der 

Leistungen sich genau nach dem Stande des Genossen richtet, erwähnt 

der Kommentar wiederholt (11 252. 260) auch die Ansicht, dals jeder ein 
Lehen (ratk) in der Höhe übernehmen könne, wie er es eben aushält 

(amal fo'lo), ohne dals seine Sippe darum den Vertrag anfechten Kann. 

Vielleicht eine spätere Praxis. 
Anhangsweise werden noch zwei andere, niedrigere Jahresleistungen 

nebst den entsprechenden Lehnswerten erwähnt: 

$ 20. Turereic biata cethrair bo cenmotla seotu turcluide 
caich fo miad, for cetgiallna. 

Der Vor-Ankauf der Speisung von vier Mann: eine Milch- 

kuh, aufser den Unterwerfungs-Werten eines jeden nach seinem 

Range, bei (der Annahme eines) ‘Erst-Herrn’. 

Die Speisung von vier Mann erwähnt damach die Glosse zu 83a 
als kleinste Leistung; sie kehrt in dem jungen Text V 30 wieder, wo sie 

(teilweise?) in vier Broten mit Aufstrich und Zukost (tarsund, nach der 
Glosse: Salz) besteht. 

$ 21. Turcreie biata ochtair da ba cenmotha seotu (262) 
turcluide. 

Der Vor-Ankauf der Speisung von acht Mann: zwei Milch- 
kühe, aufser den Unterwerfungs-Werten. 

$22. Dilis do ceilib ocus dia comorbuib seoit tureluide 
ocus ratlı tar airdig, acht frisrognat a flaithe, nacha’rubat, 
nacha’romrat, nacha'torcriaat, na’dernat acais a mbais. 

Verfallen (‘eigen’) sind den Genossen und ihren Erben 
die Unterwerfungs-Werte und eine ‘Gewährung’ für Über- 
leistung, wenn sie nur ihren Herren gedient, nicht gegen sie 
gekämpft, sie nicht ‘verraten’, keine anderen Lehnsherren an- 
genommen, ihren Tod nicht verursacht haben. 

Damit beginnen Regelungen, die sich auf den Tod teils des Lehns- 
herrn teils des Genossen beziehen. Rath tar airdig ist eine Vergütung, 
die der Herr für über die vertraglichen hinausgehende Leistungen gibt, 
vgl. 11354, wo es als cach forerwid n-airbid ‘jeder Überschuls der Natural- 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 19—23. 363 

leistung’ erklärt wird; tar airdig wohl eigentlich “über den Rand des 
Bechers (air(i)dech) hinaus’. Was unter ‘Verraten’!) zu verstehen ist, 
kann man etwa $ 34 entnehmen, wo einer seine Sippe ‘verrät’ durch 
rechtswidrige Handlungen und Verträge; auch hier werden ähnliche Misse- 
taten gemeint sein, durch die der Herr geschädigt wird. 

Nacha'torcria(a)t ist hier eigentümlich gebraucht. Es ist deutlich 
das Verb zu turchree ‘Vor-Ankauf’, welches aber als Objekts-Genitiv die 
Leistung des Genossen zu haben pflegt. Den Genossen selber hat das 
Verb als Objekt IV 316,6: dia’taureria ceileu nach aire dessa ‘wenn ein 

aire dessa Genossen ‘vor-ankauft’, d.h. ‘ihnen Lehnswerte gibt’. Das ist 
verständlich. Aber hier sind die Genossen Subjekt: ‘wenn sie sich nicht 

‘vor-ankaufen’ lassen’ (nämlich von einem andern Herrn ohne Zustimmung 
des eigenen), ‘wenn sie einen zweiten Herrn annehmen’. Die Änderung 
in eine Passiv-Form ('torcreter) wäre zu gewaltsam und hat keine Wahr- 
scheinlichkeit. Es muls hier eine merkwürdige Bedeutungsverschiebung 
stattgefunden haben, vielleicht wurde turchree in der üblichen Formel 
fälschlich auf den Genossen statt auf den Herrn bezogen. 

Als Beispiel des Verschuldens des Todes des Herrn gibt die Glosse 

merkwürdiger Weise, dals der Genosse zur Frau eines andern Herrn geht 

(und dadurch offenbar die Rache ihres Mannes an dem eigenen Herrn 

herbeiführt). 

$ 23. Maniro’era flaith seotu turcluide, is dilfs trian na 
set iar n-ecaib na flatha don ceili, maniro'metha fair forsin 

cele, ceniro'biatha eitir. Ma ro'biatha faden,?) is dil£s a leth 

na set. Ma ro’biatha fa di, is dilis®) a da trian na set. Ma 

ro’biatha fa tri, is dilis!) uili, manaro'metha) fair. 

Wenn ein Herr die Unterwerfungs-Werte (noch) nicht 
gegeben hat, ist nach dem Tode des Herrn ein Drittel der 

(Lehns-)Werte dem Genossen verfallen, falls er, der Genosse, 
sich keinen ‘Ausfall’ hat zuschulden kommen lassen, selbst 

wenn er (noch) gar nicht ‘genährt’ hat (Naturalleistungen 

geliefert hat). Wenn er einmal (ein Jahr) ‘genährt’ hat, ist 

die Hälfte der (Lehns-)Werte verfallen. Wenn er zweimal 
(zwei Jahre) ‘genährt’ hat, sind zwei Drittel der (Lelins-) 

Werte verfallen. Wenn er dreimal (drei Jahre) ‘genährt’ hat, 

ist das Ganze verfallen, wenn er sich keinen ‘Ausfall’ hat 

zuschulden kommen lassen. 

Es handelt sich also um den Fall, dals der Herr vor seinem Tode 

zwar die Lehns-Werte dem Genossen gegeben hat, aber nicht die Unter- 

1) In der Glosse natürlich brath für brat zu lesen. 

2) fa oen frisin S. 266. 3) diles $. 266. 

s) dilius ebd, 5) mainero'metha ebd, 



364 R. THURNEYSEN, 

werfungs-Werte, den Ehrenpreis, der eigentlich gleichzeitig zu bezahlen 

wäre. Was der ‘Ausfall’ an Leistungen (im ersten Satz) bedeutet, obschon 

der Genosse noch gar nicht zu Natural-Leistungen gekommen ist, wird 

aus der Glosse nicht klar: ‘nämlich bevor (der Herr) sich inbetreif der 

Unterwerfungs-Werte entzogen hat’; aber er hat sich ja von Anfang an 

entzogen. Wenn der Nebensatz nicht zu Unrecht schon hier eingeschoben 

ist, während er inhaltlich erst zu den nächsten Sätzen gehört, so 

muls man unter ‘Ausfall’ wohl Versäumnisse des persönlichen Dienstes 

(Fron usw.) verstehen, der schon vor der Naturalleistung fällig ist. 

Der Kommentar (264 oben und unten)') denkt, dafs sich der Genosse 

bei seinen Leistungen ohne die Unterwerfungs-Werte einen Bürgen (trebuire) 

hat stellen lassen,?) und will zum Teil ausrechnen, dafs wenn Herr und 
Bürge sich der Bezahlung der Unterwerfungs-Werte entzogen haben, der 

Genosse das Doppelte seines Ehrenpreises erhält. Z. B. der Ehrenpreis des 

bo-aire ist 4 Milchkühe; er erhält 8 Milehkühe, die eben dem Drittel der 

24 Kühe seiner Lehns-Werte entsprechen. 
Der Kommentar (268, oben) kennt aber auch eine andere, dem 

Genossen weniger günstige Regelung: wenn der Herr die Unterwerfungs- 

Werte auch nur versprochen hat, muls der Genosse dem Erben 7 ‘Nahrungen’, 

die Leistungen für 7 Jahre liefern (zur Siebenzahl vgl. $ 24) oder unter 

seiner Herrschaft bleiben. ?) 

$ 24. Dilius cach turcreie iar fognum techta®) cen meth, 

ein follugad, cen elguin, cin ecell, cen eislis co cenn secht 

mbliadan, mad flaith bes marb. 

Nimta, mad in ceili bes marb. Dligid in flaith ceilsine 
dia comorbuib in ceili ar de mis fri manchuine, fri fuirire[d], 
fri gell, fri dail, fri digail, fri rubu, fri fuba. 

(Dem Genossen) verfallen ist jeder Vor-Ankauf (die 
Lehnswerte) nach gebührendem Dienst ohne ‘Ausfall’, ohne 

Versäumnis, ohne absichtliche Schädigung (des Herrn), ohne 

(sonstige) Schädigung (?), ohne ‘Geringschätzung’ bis zum 
Ende von sieben Jahren, wenn der Herr stirbt. 

Nicht so, wenn der Genosse stirbt. Der Herr hat (dann 

noch) Anspruch auf Genossen-Dienst von den Erben des Ge- 

nossen während eines Monats: persönlichen Dienst, ‘Speisung’, 

') 264, 6 ist das Komma hinter a ndis zu setzen; Z. 8 dlighthigh statt 
dlightidhe und in da trian statt in a t. zu lesen. Der Abschnitt Z. 16ff. 
kehrt 270, 6ff. wieder. 

?) Statt gu ngabur trepuire 264,15, co ngabur trebwire 19, co ngabuidh 
trebuire 268,10; 270,6. 10 ist wohl co ngabail t. zu lesen. 

3) Statt no beth is lies no’betis 268, 6. 
») So weit auch bei O’Dav. 1496. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 233—25. 365 

Unterpfand (Lösung eines für den Genossen gegebenen Unter- 
pfands), (Begleitung in die) Volksversammlung (und bei) 
‘Rache’, inneren Waffendienst. 

Ecell, offenbar zu ciall ‘Sinn, Verstand, Vernunft’ gehörig, könnte 
man als Gegensatz zu fochell ‘Besorgung’ fassen und einfach ‘Unsorgfalt' 
darunter verstehen. Aber nach den alten Erklärern ist es mehr. Die 
Glosse bezieht es auf Drath ‘Verrat’ (s. oben 8.363); eine Glosse bei 
O’Donovan (O’Reilly’s Diet. 632) gibt es mit gnim borblachais ‘dummdreiste 
Handlung’ wieder, und bei O’Dav. 796 und 1000 scheint es etwas wie 

‘Gefahr’ zu bedeuten (vgl. auch die falsche Etymologie bei O’Mule. 356: 

ciall ecca). Es scheinen Handlungen des Genossen gemeint, die zwar nicht 
auf Schädigung seines Herrn abzielen, aber ihn tatsächlich in eine gefähr- 
liche Lage bringen. 

Zum gell ‘Unterpfand’ vgl. oben S. 345. Unter Rache versteht die 

Glosse solche für ‘Kränkung des Geschlechtes’, einen Rachezug. Ruba 
und fuba sind die oft verbundenen Ausdrücke für Waffendienst im Inneren 

des Stammgebiets; sie werden hier wie sonst erklärt als Besetzung (ro-ime 

‘starker Hag’) von Landzungen, Pässen und Grenzen, also Wachdienst, und 
als Bekämpfung von eingefallenen See- und anderen Räubern (ec[h]thaighe, 

wörtlich ‘Pferdedieben’) und von Wölfen. Waffendienst wird zwar von 

jedem Stammesangehörigen, nicht nur von Genossen dem Könige des 

Stammes geschuldet (s. IIl228, Mitte), aber der Herr führt seine Genossen 

dabei an (vgl. namentlich III 494). 
Gegenüber diesem Verfallen der Lehns-Werte nach $ 23 und 24 führt 

der Kommentar (S.270, Mitte) aus einer andern Rechtsregelung (feineachzs) 
an: nach dilius daghrath desti na flatha ‘dals ein gutes Lehen, die Hinter- 

lassenschaft des Herrn, nicht verfällt’. Er sucht den Widerspruch zu lösen, 

indem er annimmt, dafs der Genosse die dritte ‘Nahrung’ (nach 8 23) den 

Erben des Herrn vorenthält, obschon er sie liefern könnte, so dals er die 

ganzen Lehns-Werte nicht erhält. Tatsächlich ist es wohl eine andere 
Praxis. Übrigens wird auch unser Fall nicht allzu oft vorgekommen 

sein, da ein Zinsbauer wohl selten sieben Jahre lang allen seinen Ver- 

pflichtungen voll und ohne Aufzumucken nachkommt. 
Leisten die Erben des verstorbenen Genossen den Genossen-Dienst des 

einen Monats nicht, so müssen sie mit dem Herrn das Erbe (Erbland) teilen 

(270, 7 v.1.). 

$ 251) (270). Dilis cach meath, cach follugad, cach fuilliud, 
cach fuillem fo’ruilleth?) forsin ceili, mana’forngartar®) do ria 
n-ecaib. Ar marbaid cach marb a cinta. Do’ba a fallaib flatha, 

na’bi ein for comarbaib, manarofollaiged fadesin iar n-ecaib 

a n-athar. 

1) Der Anfang dieses Abschnitts ist bei O’Dav. 948. 949. 891 zitiert. 

2) fo'ruillter O’Dav. 948. 
3) mani-forngairer ebd. 949, mani'forngaire 891. 

vv 

OD=n 
1633 



MS. 

366 R. THURNEYSEN, 

Verfallen ist jeder ‘Ausfall’, jede Versäumnis, jeder Zu- 

schlag, jeder Zins, der von dem Genossen geschuldet wurde, 

wenn es nicht vor (seinem) Tode ‘befohlen’ (eingemahnt) 

worden ist. Denn jeder Tote (Sterbende) tötet seine Vergehen 

(sie erlöschen mit ihm). Es erstirbt infolge der Versäumnisse 

des Herrn, so dafs kein Vergehen auf den Erben (des Genossen) 

liegt, wenn sie nicht selber, nach dem Tod ihres Vaters, ver- 

absäumt haben. 

Es handelt sich um alle Bufszahlungen, die Verdoppelung (‘Zuschlag’) 

und den Zins, der für nicht Geleistetes und nicht gelieferte Verdoppelung 

zu zahlen ist. Fo’ruillter (nach dem Brauch unserer Texte besser als das 

Prät. fo'rwilleth) gehört zu fo'sı (Abstr. fuillem). 

$ 26 (272). In comorbu na dearb ro festur — ni’luille 
forru dall na doirche na brechtnaigthe na inderb na ainrecht 

na ainbechta, acht aithgin i cach i cumu cert iar faillsiugad — 
ar ni’diuparar di nach marb muin — cin follughafd], ein ealguin, 

ein egill, ein eslis. 

Die Erben, wo nicht sicher gewulst wird — nicht erstreckt 

sich auf sie ‘Blindes’ (ungestützte Forderungen) noch ‘Dunkles’ 

(Unbezeugtes) noch ‘Gesprenkeltes’ (Halbdunkles, Bestrittenes) 
noch Unsicheres noch dem Herrenrecht nicht Entsprechendes 

noch ‘Unbestimmtes’, nur Ersatz (Rückerstattung) bei Allem in 
genauer Gleichheit nach Klärung (nachdem vom Herrn sichere 

Beweise beigebracht worden sind) — denn auf Grund eines 
Toten wird um keine Leistung übervorteilt — ohne Versäumnis, 

ohne absichtliche Schädigung, ohne (sonstige) Schädigung (s. zu 
S 24), ohne ‘Geringschätzung”. 

Die lange Reihe von Wörtern von ungefähr gleichem Sinne: “was 
nicht sicher erweisbar ist’ soll die Erben des Genossen vor irgendwelchen 

willkürlichen Nachforderungen des Herrn schützen; anderseits sollen die 
Erben die wirklichen Ansprüche des Herrn, namentlich die Rückerstattung 
oder den Ersatz der Lehns-Werte, redlich erfüllen, dafs der Herr bei 
Anlals des Todes seines Genossen nicht übervorteilt wird. Der Fall von 
8 24 bleibt natürlich ausgenommen. 

Ni fuille enthält wohl ein anderes Verb als foruillter (fo'rwilleth) in 
$25, wie schon die aktive Flexion zeigt, obgleich die Glosse auch dort 
dasselbe Verb fo'letha ‘breitet sich aus über...’ als Erklärung braucht 
und auch das Glossar (V1393 s. v. fo-lethaim, wo noch weitere Belegstellen) 
beide zusammenwirft. Es dürfte von oll, eigentlich “hinausgehend über’ 
(vgl. KZ 48, 56) abgeleitet sein, also ‘sich weiter erstrecken’ bedeuten; 
f- ist entweder Rest der Präp. fo oder prothetisch. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 25—28. 367 

Die Glosse fafst dall als ‘Ungewisses’ (indeimin statt deimin zu lesen), 
doirche als ‘ohne Zeugen’, brechtnaigthe ‘Gesprenkeltes’, “aus Hellem und 
Dunklem Gemischtes’ als etwas, wo die alten Gewährsmänner (senchaidi) 
teils sagen: ‘es wird’, teils ‘es wird nicht geschuldet’;?!) inderb, wenn 
der eine es beschwört, ein anderer den Gegeneid leistet (fortuch und dithuch); 
ainrecht ist Gegensatz zu recht, das immer das Recht des Herrn gegen 
die Untergebenen bedeutet, also ‘über das Recht des Herrn Hinausgeehendes’ 
(die Glosse denkt, neben einer unrichtigen Erklärung, an ‘Aufgezwungenes’); 
ainbechta ‘Unbestimmtes’ wäre nach der Glosse ‘was der Verstorbene nicht 
durch letztwillige Verfügung (udacht) bestimmt hat’. 

Der Kommentar (274) fügt bei, dals auch ein rechtswidriges Benehmen 

des Herrn gegen den Genossen seine Lehns-Werte nicht verfallen läfst, 

sondern den Genossen nur zu einer Lösung des Lehns-Verhältnisses berechtigt. 
Ferner, dals der Genosse die Lehns-Werte nicht zur Bezahlung einer Schuld 

verwenden und auch nicht pfänden lassen darf. Sie bleiben eben Eigentum 
des Herrn. 

[$ 27 (274). Dilus do celiu i methus?) fair a falluib na 
flatha. Nirtobunga(u)r dia comurbuib iar n-ecuibh.3) 

Dem Genossen verfallen ist, was er sich an ‘Ausfall’ zu- 

schulden kommen läfst, infolge von Versäumnissen des Herrn. 

Es wird nach seinem Tode von seinen Erben nicht eingetrieben.] 

Der Abschnitt gibt in einfacherer Sprache lediglich den Inhalt von 

825 wieder. Er findet sich wörtlich auch in der Glosse 272, 2 ff. und ist 
deutlich nur ein in den Text eingedrungenes Stück Kommentar. 

$ 28. Tuircreie cacha beusa o beug co mour do neoch 
do’ruirmisium, is for cetgiallna techta. Mad alu cur, do’(276) 

easban a trian don taurcreic. Mal[d] tres cu(i)r, do’esbun a 
letf. Ar it Inga a meatha ocus a riar side. 

Der ‘Vor-Ankauf’ jeder jährlichen Leistung von kleiner 

bis grolser, soweit wir es aufgezählt haben, gilt für Annahme 
eines angemessenen (rechtmälsigen) Erst-Herrn. Ist es zweiter 

Vertrag (Annahme eines Zweit-Herrn), entfällt ein Drittel des 

Vor-Ankaufs. Ist es dritter Vertrag (Annahme eines Dritt- 
Herrn), entfällt seine Hälfte. Denn deren ‘Ausfälle’ (Bulsen, 

die sie vom Genossen für ‘Ausfall’ erheben) und Bestimmungs- 

recht sind geringer. 

Vgl. dazu oben 8.337. Nach der Hauptglosse stufen sich auch die 

pfliehtmäfsigen Leistungen des Genossen je nach der Höhe des ‘Vor-Ankaufs’ 

1) Statt on alaile lies or a. 

2) a methas 272, 2f. 3) jarna ecaib ebd. 

MS. 



368 R. THURNEYSEN, 

ab. Aber eine Glosse scheint zu besagen, dafs die ‘Nahrung’ (Natural- 

Leistung) bei allen drei Herren dieselbe ist, bis es zur Teilung des Landes 

(des ‘draus-laufenden’ Genossen) kommt (s. oben 8. 343 £.') 

Riar ‘Wille, Wunsch’ wird in den Rechtstexten häufig erstens vom 

Herrn ausgesagt und bezeichnet die Bestimmungen, die der Herr gegenüber 

seinen Genossen treffen kann; es ist öfters, wie auch hier in der Glosse, von 

50 riara des Erst-Herren die Rede, ohne dafs sie in den veröffentlichten 

Texten aufgezählt würden. Zweitens vom Richter, und bezeichnet dann 

seine Bestimmung (Entscheidung), ob und was der Verurteilte zu leisten hat. 

$ 29. Cumul, fichi(t) seoit,2) cu ndiabladh n-aithginu nelijch 

ro'meatha meath mbid flatha cetgiallna. Leth-cumul, dech seoit, 
la diablud [n-aithgine] ne[ilch meathus meath mbid alu chuir. 
Cethruime eumuile, euwie seoit, la diablud n-aithginu nelijch 

meathus meath mbid treas-cuir. 

Eine cumal, zwanzig set, mit Verdoppelung des Ersatzes 

dessen, was an der ‘Nahrung’ eines Erst-Herrn ausgefallen ist. 
Eine halbe cumal, zehn set, neben der Verdoppelung des Ersatzes 

dessen, was an der ‘Nahrung’ zweiten Vertrages ausfällt. Eine 

viertel cumal, fünf set, neben der Verdoppelung des Ersatzes 

dessen, was an der ‘Nahrung’ dritten Vertrages ausfällt. 

Die Tarif-Bulsen (smacht) für meth, Ausfall bei den Leistungen. Die 
se; werden von Glosse und Kommentar gewils mit Recht als samaisci 

‘Färsen im dritten Jahre’ (in einer Glosse als leth n-winge ‘halbe Unze’) 

gefalst. Die Bulsen sind also: 20 samaisci oder 10 Milchkühe (= 10 ‘wahre’ 

Unzen); 10 samaisci oder 5 Milchkühe; 5 samaisci oder 2 Milchkühe und 
eine Färse. 

Der Kommentar bemerkt ausdrücklich, dafs diese Ausfalls-Bu/se selbst 

für die geringste Jahresleistung, die Speisung von vier Mann ($ 20) gelte. 

Die unverhältnismälsige Höhe fällt auf. Auch ist es eine der wenigen 
Stellen, wo die cumal zu zehn Kühen gerechnet ist.3) Vielleicht bedeutete 
cumal hier ursprünglich, wie bei sonstigen widerrechtlichen Handlungen, 

z.B. beim Pfändungs-Verfahren, 5 set = 3 Kühen. Das ewige Zurück- 

bleiben der Zinsbauern mit ihren Leistungen hätte erst diese hohe Wertung 
herbeigeführt. Eine mildere Praxis oben $. 342 im Kommentar zu $ 3a. 

!) Die verderbte Glosse: co rucur i ri ocus cuit tire diubruithir dürfte 
etwa zu bessern sein: corici wri[n] ocus (lies .i.?) cuit tire dib (oder doib); 
iriu .i. bir, 

2) Lies set. 
°) Sonst finde ich diesen Wert der cumal nur bei der Preisbestimmung 

der Gedichtsgattung anamain (IT III, 1,113 und Anm.1), ferner V 400 
—402, wohl auch oben 8. 361 zu $ 19. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 28-31. 369 

Es folgt nun ein Abschnitt (8 30-39) über das Recht der Sippen- 
Mitglieder, ihre Verträge gegenseitig anzufechten. Man kann nicht sagen, 
dafs er völlig abwegs ist, da zu den Verträgen auch der Lehnsvertrag 
des Unfrei-Genossen zählt, aber doch eben nur mit vielen anderen. 8 30 
und 31 finden sich auch IV 374 (in umgekehrter Reihenfolge), von mir als 
IV zitiert, der Anfangssatz bei O’Dav. 1125. 

$ 30 (278). Im’dich!) cach corp a meamra, ma[d| socorp, 
sognimuch, sobesuch,?) slan, sofoltach, socomais.°) 

Jeder Körper schützt seine Glieder, wenn er in gutem 
Zustand ist inbetreff des Körpers, der Handlungen, der Sitten, 
heil, von gutem Gehaben, mit richtiger Macht. 

Auch dieser allgemeine Satz, wie solche gern Rechtstexte einleiten, 
zeigt, dals hier ein ursprünglich selbständiger Text vorliegt. Im Hinblick 

auf $ 31 etymologisiert die Glosse (und O’Davoren) corp als coir-ap ‘ord- 
nungsmälsiger Abt’ (= Oberhaupt). 

[$ 31. Corp caich®) a fine, ar5) ni'bi nach corp cen cenn. 
Cenn caich iar nduinib i®) fine besid’) sruithe, besid n-uaisliu, 
besid trebaire, besid n-ecnuigiu,®) besid sochruigiu°) co fir, 
besid treisiu fri himfoiche, !0) bes forusta1!) fri hurnaide somuine 

ocus domaoine.i?) 

Der Körper eines jeden ist seine Sippe; denn es gibt 

keinen Körper ohne Haupt. Das Haupt eines jeden (ist oder 

soll sein) nach (dem Range der) Menschen in der Sippe einer, 
der ehrwürdiger ist als er, höher, ein besserer Wirt, [weiser IV], 
kundiger, mit mehr ‘Freunden’ mit Eid(?, Eideshelfern? s. u.), 

stärker zum Anfechten (von ungünstigen Verträgen), ‘wolhn- 

hafter’ (mit besserem Wohnsitz versehen) um richtige und 
(auch) drückende Leistungen auszuhalten (?).] 

Diese Ergänzung zu $30 ist offenbar ein Einschub, wenn auch ein 

ziemlich alter, wie die altertümliche Konstrukzion besid zeigt. Er stammt 
aus einer Zeit, wo nicht mehr jeder Sippengenosse den andern ‘schützt’, 
sondern in der Regel das Sippen-Haupt (cenn fine), der Herr der engsten 

Sippe (flaith na gelfine, Glosse). Darum sucht der Abschnitt an die Stelle 

1) imdith IV. 2) fognimaib sobesach IV. 

3) socumas IV. +) ca crich IV. 

5) om. IV. °) jar nderaibh a IV. 

?) besa IV hier und im Folgenden. 

) besa gaithe, besa eena IV. 9) sochraiti IV. 

10) himfoiched IV. 11) besa forusda IY. 

ı2) hurnad somaine ocus domaine IV. 

Pr 



i peich mo) 

370 R. THURNEYSEN, 

des ‘Körpers’ das ‘Haupt’ zu bringen. Diese strenger monarchische Ver- 

fassung tritt noch mehr hervor in dem allerdings wohl viel späteren 

Kommentar (280). Er kennt zwei Verfahren: entweder nimmt jeder sein 

Lehen (rath) vom Sippenhaupt (flaith na gelfine) und dieser nimmt es vom 

Stammeskönig (ri twaithe); oder jeder erhält sein Lehen unmittelbar vom 

Stammeskönig, obschon dieser dem Sippenhaupt seine Herrenwürde (flaithius) 

verleiht. Es ist also eine Gliederung, die dem Lehnswesen des Festlandes 

ähnlich ist. Offenbar ist es den Sippenhäuptern und den Stammeskönigen 

mit der Zeit gelungen, alle andern zu ihren Lehnsleuten zu machen. So 

wird an manchen Stellen der Glosse und des Kommentars ‘Herr’ und ‘König’ 

fast gleichbedeutend gebraucht. Und II316 (oben) wird eine Lösung des 

Lehnsverhältnisses bei Lebzeiten nur gegenüber einem auswärtigen König 

oder Herrn anerkannt. 

Iar n-duinib ‘gemäls den Menschen’ heilst wohl ‘je nach dem Rang, 

der Stellung, die die Menschen in der Sippe einnehmen’. Sippenhaupt soll 

der Hervorragendste, best Qualifizierte sein. 

Sochraitiu (so nach IV und der Glosse zu lesen) von cara(e) ‘Freund’, 
worunter die Glosse einen ‘Freund’ in einem andern Stamme versteht, 

einer, mit dem man cairde, ein Freundschaftsverhältnis geknüpft hat (was 
namentlich bei Handel, Pfändungen usw. gegenüber Stammesfremden von 

Wichtigkeit ist). Dann mülste man co fir einfach als Adverb ‘in Wahr- 

heit, wirklich’ fassen. Daneben deutet aber auch die Glosse die Möglichkeit 

an, dals fir hier wie oft für firluige ‘Eid’ gebraucht ist; der Betreffende 

hat gegebenen Falls mehr ‘Freunde’ als Eideshelfer (lucht fira). 

Urnaide ‘Aushalten’ und ‘Erwarten’ bedeutet bei der Pfändung oft, 

dals man die Termine des Verfalls des Gepfändeten richtig abwartet. 

Möglich wäre auch hier einer, der durch seinen Besitz in der Lage ist, die 

Zeit, wo die Leistungen seiner Genossen fällig werden, wirklich abzuwarten. 

Aber domuine weist doch eher auf das Aushalten solcher Leistungen selber; 
er ist der Leistungsfähigste. 

$ 32 (280). Imus’fuich fine imanetur, imus’fuichet, imus‘ 
coitcet, imus’cobrat(h)ar, imus’cumtaighet fine. 

Die Sippe ficht sich untereinander an; sie fechten sich an, 

sie schwören für einander, sie helfen einander, sie statten 
einander aus (oder ‘bauen sich gegenseitig auf’), die Sippe. 

Unter ‘Ausstatten’ versteht die Glosse ‘mit Pferden, Gewand und 
Zügeln'. Aber es kann auch ‘Aufbauen’ heilsen, vgl. immus’cumtagat 
ZCP 11, 87 8 47. 

$ 33 (282). Is mesiuch cach fear fine, cun’ai a fintiud, 
naidi(n)rean,!) naide'sannu, naide’fotlean, naide’fuich eintuib 
na coruib — is mesi imusfuich curu a fine. Imfuich cach 

!) Lies nadid’ hier und im Folgenden. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 31—33. 371 

curu(d) a comfocuis, mad e ara'neastur a cintu ocus a rathu 
ocus a curu ocus a chiniuda ocus a gnimu orba cu n-iardAige 
gaire ad’ruidleact finntiu. 

Berechtigt ist jeder Mann der Sippe, der sein Sippenland 
bewahrt, der es nicht verkauft, nicht entfremdet, nicht heimlich 
weggibt (wörtlich ‘“entwendet’), nicht durch Vergehen oder 
(ungünstige) Verträge schädigt — er ist berechtigt, die Ver- 
träge seiner Sippe anzufechten. Jeder ficht die Verträge seines 
nächsten (Sippen-Genossen) an, wenn er aushält (gegebenen 
Falls einspringt für) seine Vergehen und seine Bürgschaften 
und seine Verträge und seine Kinder (das Aufziehn seiner 
Kinder) und seine mit dem Erbland verbundenen Handlungen 
(Pflichten) nebst der Pflege der Alten, zu der das Sippenland 
verpflichtet ist(?). 

Fin(n)tiud (Gen. fin(n)teda) ‘Sippenland’ (Sippenbesitz) bedeutet nicht 
gemeinsames Land der Sippe, sondern das ‘Erbland’ (orba) des einzelnen 

Sippengliedes. Aber da die übrigen Sippengenossen je nach der Nähe der 

Verwandtschaft bei Kinderlosigkeit des Eigentümers es erben, hat er kein 

freies Verfügungsrecht darüber, sondern kann es nur mit Zustimmung der 

Sippe veräulsern. Er soll sich daher auch hüten, sich Vergehen zuschulden 
kommen zu lassen, für die sein Land verfällt, oder es mit ungünstigen 

(Lehns-) Verträgen zu belasten. Der Schlulssatz bezieht sich auf die Rechts- 
ordnung des inbleogun, des Einstehens, wozu die Sippengenossen gezwungen 

sind, wenn einer seine Obliegenheiten nicht erfüllt und seine Schulden 

nicht zahlt, wobei wiederum die nächsten Verwandten (comfocus) zuerst 

an die Reihe kommen. Beim Veräulsern des Sippenlands denkt die Glosse 

auch an den Fall, dafs ein Alter für seine Alterspflege einen Sohn (mac 

foesaim) von aulserhalb der Sippe annimmt, der dadurch erbberechtigt wird. 

Für imus’fwich ist vielleicht der Subjunktiv 'fui (for) einzusetzen 

(auch imme: für imus' zu lesen?); die Form imus’fuich ist wohl aus & 32 

eingedrungen. 
Unter gnima orba nennt die Glosse in erster Linie den inneren Waffen- 

dienst (statt den torba lies dend orba). 
Der Schluls: cw n-iardaige gaire ad’ruidleact finntiu ist schwer ver- 

ständlich und wohl so nicht richtig, obgleich schon die Glosse ihn so 

gelesen hat. Mit Recht versteht sie darunter die Pflege (goöre) der nicht 

mehr arbeitsfähigen Alten, wenn Kinder fehlen oder sich ihrer Unter- 

haltungspflicht entziehen. Iardaige, in $ 34 iartuigiu, von der Glosse mit 

dem unverständlichen etymologisierenden iarum-dighe (iarum-dirge S. 284) 

erklärt, bezeichnet — auf Menschen bezüglich — gewöhnlich ‘spätere Nach- 

kommenschaft, Kindeskinder’, sonst überhaupt ‘Späteres, Nachträgliches’. 

Doch kann man kaum ‘mit der Pietät von Kindeskindern’ (mit voran- 

gestelltem Genitiv) übersetzen. Sollte es hier etwa ‘nachträgliche (letzte) 

Pflichten’ (der Kinder gegen die Eltern) bedeuten? Dann wäre goire wohl 

Bi 



372 R. THURNEYSEN, 

als absoluter Dativ “mit der Pietät’ zu fassen, da es ja in $ 34 fehlt, also 

nicht wesentlich ist, daher kaum als Genitiv zu iardaige gehört. Auch 

adruidleact ist dunkel. Es sieht aus wie ein Passiv zu dligid; aber 

dlegair hat als Subjekt niemals den Verpflichteten, sondern immer das, 

was geschuldet wird; der Schuldner wird mit di (do) verbunden. Man 

mülste also diese Präposizion vor finntiu[d] erwarten (und dann als Subjekt 

gaire denken), wie die Glosse: adha-dlechtwin don fir fine sie denn 

ergänzt. Aber ich kenne auch kein Kompositum ad'dlig. Ist etwa atroilli 

zu lesen, indem dieses ‘er verdient’ in Rechtstexten oft das einem Zu- 

kommende bezeichnet? 

$ 34. Coru cach comsa, cach focrec, cach crec, cach rec, 

cach cunnrud, cach cor, cach ceilsine, cach giallnu, cach fognum 

fri fine teachta iar comfocus coibfine, (284) einiud ocus ein, 

somuine ocus domuine ocus iartuigiu con'teathgatur. 

Ordnungsmälsiger ist jede Arbeitsvereinigung, jedes Mieten 

(oder Pachten), jeder Kauf, jeder Verkauf, jeder Handel, jeder 

(Geschäfts-) Vertrag, jeder Freilehens-Vertrag, jeder Unfrei- 

lehens-Vertrag, jeder Dienst(-Vertrag) mit einer Sippe (einem 

Sippenglied), die (das) zuständig ist nach der Nähe der Ver- 

wandtschaft, die teilnimmt an (wörtlich ‘teilnehmen’, weil fine 
Kollektivum ist; d.h. gegebenen Falls einsteht für) Kinder 

(Aufziehn der Kinder) und Vergehen, richtige und (auch) 
drückende Leistungen und Pflege der Alten (s. $ 33). 

Comsa falst die Glosse zu eng als Vereinigung zur Schweinemast, 
so dals einer seine Schweine auf dem Lande des andern mästen lälst (wegen 
mess ‘ Baumfrucht, Eicheln, Schweinemast’). Comsa, öfter coimse geschrieben, 

bezeichnet jede Vereinigung zu gemeinsamer Arbeit, wie gemeinsames 

Pflügen (com-ar), Teilung ins Vieh-Hüten (com-ingaire) usw. (vgl. auch 
socomsa I1 342). 

Ceilsine neben giallnu “Unfrei-Lehen’ bezeichnet hier offenbar das 
‘Frei-Lehen’ (ser-cheilsine). Falsch falst die Glosse cor, ceilsine und giallna 

als Annahme eines Erst-Herrn, Zweit-Herrn und Dritt-Herrn. Vielmehr 

ist cach cunnrud, cach cor gebraucht wie die so häufige Verbindung cor 

ocus cundrad, die jede Art von Geschäft oder Konvenzion, oft mit Ein- 

schluls von Kauf und Verkauf bedeutet; hier kann man etwa an Tausch- 

handel und Ahnliches denken. Die Reihe dieser sich nahe stehenden Aus- 
drücke soll eben jede Art solcher geschäftlichen Abmachungen treffen. 

Dals Lehnsverträge vorzüglich mit Sippengenossen zu schliefsen 
sind, hängt mit dem im Folgenden mehrfach zutage tretenden Bestreben 
zusammen, sippenfremde Lehnsherren möglichst auszuschlielsen. Auch bei 
Arbeitsvereinigungen ist es verständlich. Auffälliger ist, dafs auch für 
Handelsgeschäfte engere Sippengenossen (nicht Stammesgenossen im all- 
gemeinen) bevorzugt werden sollen. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 33—36. 373 

Das Präteritum con’tethaig, Plur. con'tethgatar heilst immer prä- 
sentisch ‘gemeinsam an etwas teilhaben, gemeinsam betroffen werden, mit 
einschliefsen’ (s. VI182). Hier steht das Verb in eigentümlicher Werke 
am Ende des Satzes; aber anders lälst sich nicht konstruieren (falsch die 
englische Übersetzung; ‘is due’ steht nicht im Text). Vielleicht sollte 
es vor ciniud stehen. 

$ 35. Ni tualuing imfoichida,nodo’guin, nodo'mairn mignim 
ocus micoruib ocus nodo'sannu finnteaduib, fordo’tuigithur do- 

coruib, inde’cuirithur ainfine, nad(i)'n-air ne finntid fri somuine 
ocus domuine, nad’comai coru. 

Nicht fähig ist anzufechten, wer sie (die Sippe, d.h. einen 

Sippengenossen) erschlägt, wer sie ‘verrät’ (in Schaden bringt) 
durch widerrechtliche Tat und widerrechtliche Verträge, und 

wer sie von Sippenländern trennt (solche veräufsert), wer sie 

mit ungünstigen Verträgen ‘bedeckt’ (belastet), wer Sippen- 

fremde hereinbringt, wen kein Sippenland aushält (befähigt) 

für richtige und (auch) drückende Leistungen, wer nicht 
Frieden hält. 

Das Gegenstück zu $33. Mi-chor ist ein widerrechtlicher, un- 
zulässiger, dochor ein ungünstiger Vertrag. In indecuirithur scheint -de- 

kein Pronomen zu sein, da das Verb nicht mit doppeltem Ackusativ kon- 

struiert werden kann; sondern, wenn es kein Fehler ist, ist inde- eine 

zweisilbige Form der Präposizion im Relativsatze (vgl. inda'llat 5 43). 

Unter ‘Sippenfremde (ainfine) hereinbringen’ versteht die Glosse ent- 

weder einen sippenfremden Sohn zur Alterspflege annehmen oder einen 

fremden Lehnsherrn anerkennen. Um vollberechtigt zu sein, muls ein 

Sippen-Mitglied so viel Land besitzen, dals es übernommene Leistungen 

ausführen kann. 

$ 36 (286). Ma’[d]damut fine a mieuru, cun’teachta(ch)t 
iar n-airiltnib cach cor cunu foltuib, cach fola(i)dh cunu frith- 
folai,2) cach follus cunu foltuib in’cuirit(h)ur, ald]'’daimt(h)ur. 
Dligthur a fastäd, amuil inn-Jathur inniull, co fuilliud, co 

fuillium, co somuine, muine’frecurthur cell co foltuib techtaib. 

Wenn die Sippe (die Sippenmitglieder) seine widerrecht- 

lichen Verträge anerkennen, haben sie je nach ihrer (näheren 

oder weiteren) Zugehörigkeit teil an jedem Vertrag mit seinen 

Objekten, an jedem Objekt mit seinen Gegenwerten (die dafür 

gegeben werden), an jedem klar Bewiesenen mit seinen Objekten, 

ı) In der Glosse 284,16 ist wohl iarum zu streichen. 

2) Lies frithfolud oder frithfoltaib. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 3. 2% 



7 MS. 

yuz MS. 

[n} 374 R. THURNEYSEN, 

die (in die Sippe) hereingebracht, die anerkannt werden. Es 

muls gehalten werden, wie es eingegangen wird, (gegebenen 

Falls) mit ‘Zuschlag’, mit Zins (bei verzögertem Zahlen), mit 

den Leistungen (selber), wenn nicht mit gebührendem Gehaben 

besorgt wird. 
In eunteachtacht könnte man einen Fehler für con'tethgatar vermuten 

(s. 834); aber con'techtat ‘sie haben gemeinsam’ gibt auch einen guten 

Sinn. Folad (häufig im Plural) ist schwer mit einem Wort zu übersetzen. 

Es bezeichnet das, was das Wesen eines Dinges ausmacht: bei Worten den 

Begriff, den sie bezeichnen; bei Verträgen die Gegenstände oder Leistungen, 

auf die sie sich beziehen ; bei Lehnsherrn und Genossen das, was ihr Wesen 

ausmacht, ihr gegenseitiges richtiges Verhalten, ihr rechtes Gehaben. Frith- 

folad ist, was für ein folad gegeben wird, z. B. ein Entgelt, der Kaufpreis, 

eine Gegenleistung. 
Inniull (indel) ist das Abstraktum zu in’la ‘er geht (einen Vertrag) 

ein’, also wörtlich ‘wie ein Eingehen eingegangen wird’. (Co somuwine 

hinkt hier merkwürdig hinterdrein, läfst sich aber vielleicht halten, wenn 

man den Schlulssatz auf den Vertragsbrüchigen allein bezieht. Fris’cuirethar 

ceill, das in den alten Glossen lat. colit übersetzt, kennt der Glossator 

nicht mehr; er sucht fris’cwirethar ‘er opponiert’ darin und milsdeutet 

daher auch foltuib. 

$ 37 (288). Nach cor nad'atuim fine, fo'n-uasnat, ind’air- 
benat, ma(d) beith fine ina foltaib techtaib, ni'tascnai fine na 
orbu na beodil na marbdil. Dilsi!) seoit caich inde’euirithur 

indligid,?2) mad iar [fJoeru cach faonledaid®) fine fo coruib 

techtaib, 
Ein Vertrag, den die Sippe nicht anerkennt, den sie 

‘stören’ (den die Sippengenossen anfechten), den sie ‘austreiben’ 

(s. u.), trifft die Sippe nicht, wenn es eine Sippe in gebührendem 

Gehaben ist, noch (ihr) Erbland noch (ihre) lebende oder 
tote Habe. (Der Sippe) verfallen die Werte eines jeden, der 
solche widerrechtlich (in die Sippe) hineinbringt, wenn jeder 
‘Schweifende’ der Sippe (der Landstreicher, nicht mehr Sippen- 
ständige) in gebührender Ordnung(?) ‘verkündet’ (öffentlich 
als solcher bezeichnet) worden ist. 

Es handelt sich um zwei Fälle. Erstens um Verträge eines Sippen- 
glieds, die seine Sippe aus irgendeiner Ursache nicht billigt und daher auf 
Grund ihres Einspruchrechts anficht und ‘“austreibt’. Das ‘Austreiben’ 
(indarba), das auch im Folgenden mehrfach erwähnt wird, geht nach dem 

') Dieser Satz nach einer Kopenhagener Hs. auch ZCP 4,226 (= Z). 
2) indocuirithar inndlig- Z. ®) ijar n-urfogru cach faonleg- Z. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 36—38. 375 

Kommentar (302, unten) so vor sich: Während 10 Tagen werden die 
erhaltenen Werte entweder an jedem Tage oder am ersten und zehnten 
Tage zurückgebracht zu dem, der sie gegeben hat; nimmt er sie während 
dieser Zeit nicht an, so sind sie dann verfallen. Kürzer 294—296: Die 
Werte des angefochtenen Vertrags werden zurückgebracht und verfallen 
nach zehn Tagen, wenn sie nicht angenommen werden. Die Gegenpartei 
muls aber die Werte, die sie erhalten hat, auch in diesem Fall zurück- 
geben und wird gepfändet, wenn sie es nicht tut (vel. $ 47). 

Der zweite Fall betrifft den Vertrag mit einem, den die Sippe schon 

vorher als vertragsunfähig hat verkündigen lassen; wer mit einem solchen 

doch einen Vertrag eingeht und ihm Werte gibt, bülst diese ein (hier wohl 
an die Sippe, wie die Glosse erklärt); vgl. auch $ 39, 

Nicht klar ist der Schluls: fo corwib techtaib; techtaib ist aus einer 

andern Hs. eingetragen, wird aber vielleicht auch von der Glosse: fo coraib 
teacur ‘man ficht ihre Verträge an’ vorausgesetzt. Aber fo coraib kann 

man nicht wohl mit urocralig] verbinden und techtaib hätte bei cor ‘Ver- 

trag’ in diesem Zusammenhang keinen Sinn. Vielleicht hie[s es ursprünglich 

fo cora techta ‘nach gebührender Ordnung’ (auf das Verfahren der ‘Ver- 

kündigung’ bezogen), oder fo coir techta. Gewaltsamer wäre die Änderung 

co foltaib techtaib (zu fine). 

$ 38. Is urocralch]!) gach fuidir, gach bothach, gach 
dalta co diailtre, cach felmac i n-aimsir daire do fithidir, gach 

mac beoathur nad’bi saor a chor, nach ben forsa'mbe cenn 

comuirle. 

Unter ‘Verkündigung’ steht (vertragsunfähig ist von vorn- 
herein) jeder fuwidir, jeder bothach, jeder Ziehsohn bis zum 

Erziehungsabschlufs, jeder Schüler zur Zeit seiner Unfreiheit 

gegenüber dem Lehrer, jeder Sohn eines lebenden Vaters, 

dessen Vertrag nicht frei(-gegeben) ist, eine Frau, über der 

ein ‘Haupt des Rates’ ist. 

Fuidir und bothach sind Landlose, die das Land eines Herrn bebauen 
und sich den Unfreien nähern; nur eigener Landbesitz verleiht die zur 
Vertragsfähigkeit nötige Freiheit. Die Frau, über der ein ‘Haupt des 

Rates’ steht, fafst die Glosse — vielleicht zu eng — als adaltrach cen macu 
‘Zweitfrau ohne Söhne’; ihr ‘Haupt des Rates’ ist vermutlich ihr Mann. 

Die Bauern nahmen wohl öfters Zweitfrauen, um Söhne zu bekommen; eine 

adaltrach co macaib ‘Zweitfrau mit Söhnen’ steht daher in einer höheren 

Rechts-Stellung als eine ohne Söhne; ihre Verträge sind nicht von vorn- 

herein ungültig. 

8 39—41 auch ZCP 4,222 ff. nach der Kopenhagener Handschrift (Z). 

Ich gebe nicht alle Abweichungen. 

1) urocraig eine andere Hs. 
25* 

Ne! ır. MS. 



376 R. THURNEYSEN, 
L a 

n/ MS. &/ da.) $ 39 (290). Cach cor, cach infell, each idnyleul fo'certar 

a) seo] forsna urgyrtaib!) sa — munub a forngaire a ceann, it?) dilsi 

seoit caich, inde' coruib cuirithur,®) do cinn cach meamuir 

micoruigh. Indilsi a seoit som; ma’d'riasuit(h)uwr,‘) nad'tath- 

euirit(h)ur>) iar n-aurfogra,°) is co fiachaib gaiti. Gait cach 

tothlu‘) fora meamruib i n-ecmuis a ceann.®) 

Jeder Vertrag, jedes ‘Eingehen’ (Abmachung), jede Uber- 

gebung (von Werten), das diese ‘Verkündeten’ (Vertrags- 

unfähigen von $ 38) betrifft — wenn es nicht mit Gutheilsung 

ihrer Häupter ist, verfallen die Werte eines jeden, der sie 

(die Werte) mit Verträgen (auf Grund von Verträgen) ‘hinein- 

setzt’ (-gibt), dem Haupte des den rechtswidrigen Vertrag 

eingehenden Gliedes. Dessen (des Gliedes) Werte verfallen 

nicht; wenn sie zurückgehalten, nicht zurückgegeben werden 

nach der Mahnung (?), ist es mit den Schulden des Diebstahls 
(zieht es gleiche Bulse auf sich, als wären sie gestohlen worden). 

Diebstahl ist jedes heimliche (Werte-)Nehmen von Gliedern 

(wörtlich ‘von ihren Gl.) in Abwesenheit ihrer Häupter. 

Urgurtaib (urgarta) ist vielleicht nicht mit der Glosse als ‘die Ver- 
botenen’ (zu ar'gair) zu fassen, sondern Partizip zu ar'föcair, dem obigen 
urocrach entsprechend (doch vgl. V 266,20; 284,7). Das iar n-aurfogra 

weiter unten kann nicht dasselbe wie iar [f]ocru (iar n-urfogru) in $ 37 
bedeuten, da die Betreffenden ja ohnehin unter aurocra stehen. Es muls 

eine ‘Verkündigung’, öffentliche Mahnung sein, dals die Gegenpartei die 

erhaltenen Werte herausgebe. Die Glosse gibt keine Auskunft. 

Ma’d'riasaiter, von der Glosse milsverstanden, gehört so, wie es da- 
steht, als Subj. Pass. zu ad'rig ‘binden, anbinden’. Aber nach dem Zu- 

sammenhang erwartet man das andere Kompositum fo’rig ‘zurückhalten’, 

wie auch der Kommentar (294) mehrfach dia fuirgithur gebraucht. Es ist 

wohl ein Fehler für ma (f)o'riasaiter (-satar); ob O’Davoren noch die alte 
Lesart bewahrt oder selber bessert, ist zweifelhaft. 

Der Kommentar zu diesem und dem vorhergehenden Paragrafen 

(290—298) ist sehr ausführlich und für das irische Vertragsrecht wichtig. 
Aber da es sich fast nicht um Lehnsverträge handelt, gehe ich nicht darauf 
ein. Nur soviel sei bemerkt, dals die strenge Mafsnahme, wonach jeder, 
der mit einem nicht Vertragsfähigen einen Handel eingegangen ist, seine 

1) hurgarta Z. 2) Dieser Satz auch bei O’Dav. 950. 
®) j ndocoruib ceuireth(ar) Z. 

*) mad riasaith(er) Z. mad f(or)riastar O’Dav. 

5) nad atheuireth(ar) Z. °) n-aurf(or)oer(a) Z. 
?) tothl(od) Z. °) cinna Z. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 839 —10. 377 

Werte ohne weiteres verliert, während dessen Werte nicht verfallen, dahin 
gemildert erscheint, dals ihm meist zehn Tage Zeit gelassen wird zum 
Rücktausch der Werte. 

$ 40.1) Cach fuasnud iarmotha sin ein indurba, acht 
ma[d] ecumung,?) ardibdai slan ocus fuillium3) ocus meath 
ocus somaine fuilliuma. %) 

Jedes ‘Stören’ (jeder Einspruch) nachher ohne ‘Austreiben’, 
aulser wenn (dieses) unmöglich ist, vernichtet Schadloshaltung 
und Zuschlag(?) upd (Bulse für) ‘Ausfall’ und die Zins- 
Leistungen. 

Damit scheint der Text zu den Lehns-Verträgen zurückzukehren, 

vgl. das typische meth ‘Ausfall’. Aber es ist nicht leicht mit ihm ins 

Reine zu kommen. In $41 bedingt ein Einspruch — der dort foegium 
statt fuasnad heilst, was aber wohl keinen Unterschied ausmacht — ohne 

‘Austreiben’ (s. zu $ 37) die Zurückerstattung der von dem abgewiesenen 

Herrn gegebenen Werte. Aber hier bewirkt er anscheinend mehr; er ver- 

nichtet slän und fuillem und meth und somaine fwillema, doch offenbar 

dem Herrn, den man abweist. Slän ‘heil’ bedeutet in der Regel, dafs 

einer ungeschädigt bleibt. Je nachdem er etwas weggegeben hat (etwa 

ein Pfand für einen andern), heist es ‘entschädigt’, das substantivierte 

Neutrum ‘Schadloshaltung’, oder, falls er etwas getan hat, ‘straflos’ 

(n. ‘Straflosigkeit’). Auf giallna und rath (Lehen) bezogen, kommt slan 

ocus (oder na) somwine in Heptas 27 u. 28 (V 216. 220) vor, wo die Glosse 

gewils mit Recht slän als die Schadloshaltung (des Herrn), als die Rück- 

erstattung oder den Ersatz seiner gegebenen Werte (aithgin) falst. Dann 

würde aber ‘es vernichtet sein slan’ heilsen, dals er diese nicht zurück- 

erhält, im Gegensatz zu $41. Fuillium wird von der Glosse auf die Ver- 
doppelung (bei Nicht-Leistung) bezogen, was sonst fwilled, fuilliud (‘Auf- 

füllung’) heifst; dieses ist daher vielleicht dafür einzusetzen, zumal somaine 

fwillema noch folgt. Doch ist nicht zu verschweigen, dafs in Heptas 32 

(V 228) — bei Anlals von Unterpfändern (gell) — von slan na somwine na 
fuillem die Rede ist. Der Schlufs scheint also zu bedeuten, dals der Heır 
auf Grund eines Vertrags, der angefochten wird, nicht nur auf keine 

Leistungen vonseiten der Genossen Anspruch hat, sondern auch noch seine 

Werte einbüfst. Aber man fragt sich vergeblich, wenn das ‘ohne Aus- 
treiben, aufser im Unmöglichkeits-Fall’ geschieht, was denn gesteigert 

werden könnte, wenn ‘ausgetrieben’ würde oder der Unmöglichkeits-Fall 

anerkannt würde. Mehr als alles verlieren kann der Herr doch nicht 

vgl. & 42). 

1) Der Anfang auch bei O’Dav. 951. 
2) madh egmang Z. ®) Lies fuilled? 

+) fuilllem)a Z, 



Ä/ MS. 

378 R. THURNEYSEN, 

Endlich, worauf bezieht sich iarmotha sin ‘nach diesem, nachher’? 

Glosse und Kenia meinen, nach den Geschäfts-Verträgen kämen 

jetzt die Lehnsverträge dran; A das könnte natürlich nicht so aus- 

gedrückt sein, ohne dals der Lehnsvertrag ausdrücklich genannt würde. 

Noch am en möchte man daran denken, dals unser Paragraf einst 

sich unmittelbar auf den zweiten Teil von $ 37 bezogen und ihn auf den 

Lehnsvertrag angewendet hätte; iarmotha sin ginge dann auf das dortige 

iar [f]oeru (iar n-urfogru), ‘nachdem die Sippe einen als faonledach, als 

Landstreicher verkündet hat’. Unser Paragraf würde dann besagen, dafs 

wenn ein Herr mit einem solchen einen Lehnsvertrag schliefst und ihm 

Werte (Vieh) gibt — man darf annehmen, dafs er sich mit diesen davon- 

machen würde —, die Einspruch erhebende Sippe weder gezwungen ist 

für seine Leistungen einzutreten noch die von ihm erhaltenen Werte zu 

ersetzen, auch ohne dals sie ‘austreibt”. Nur mülste bei dieser Deutung 

der Nebensatz acht mad ecumung fallen, aus andern ähnlichen Stellen (wie 

$ 47) eingeschoben sein. Ins Klare bin ich nicht gekommen. 

$ 41 (300). Foegium ein innarba ar'saig aithgin — ar 
ni’diuparar nach tidnucal ald]|’daimt(h)ur — di collnaib set 

n-aithgina. Ar ataim nadinnarban, niinnarban nad'apunn!) 
co n-athe[hlur ocus innurba ocus dingbail, co comruc[h]2) 
indilsi for seotu, co dichumhuing. 

Einspruch olıne ‘Austreiben’ zieht Rückerstattung auf 

sich — denn man übervorteilt um keine Zuteilung (nichts 
Ubergebenes), die anerkannt wird — mit ‘Wert-Gegenständen 

der Rückerstattung’. Denn es erkennt an, wer nicht austreibt; 
nicht treibt aus, wer nicht abweist mit Rückgabe und Aus- 

treiben und Wegnehmen(-Lassen), mit Bindung (Verbürgung) 

des Nicht-Verfallens der (seiner eigenen) Werte, bis zum (aufser 
im) Unmöglichkeitsfall. 

Die Bedeutung von är'saig ist hier nicht zweifelhaft. Der eigen- 

tümliche Ausdruck: ‘Rückerstattung (oder Ersatz, aithgin) mit Körpern 
der Werte der Rückerstattung (oder des Ersatzes, aithgina)’ soll wohl 

besagen, dals entweder die gegebenen Werte oder ihnen gleiche, sie voll 

ersetzende zurückerstattet werden. Der Kommentar (304,10 f.) sagt, dafs 
wenn die gegebenen Werte noch da sind, sie selber (keine Ersatz-Werte) 
‘ausgetrieben’ werden müssen. Statt ren (ad-bund-, etwa ankündigen’; 
‘warning’ die Übers.) erwartet man eher das andere Kom pean 'opwinn 
‘weist ab’ (mit oss-), zu dem der Subjunktiv ma’sbo 844 gehört; vol. 
die Glosse 302, 4: mani-[u]ais-oba. Aber apad (abaid) auch in 847. Es 
scheinen also die beiden Komposita durcheinander zu gehen, wenigstens 
bei den Schreibern. 

!) nad apainn Z. 2) comrac Z. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 40—43. 379 

Dingbail ‘Wegnehmen, Wegschaffen’ bezieht sich auf die Tätigkeit 
des anderen, des Abgewiesenen, dem seine Werte durch das ‘Austreiben’ 
wieder angeboten werden (s. $42). Comruc, comrac ‘Zusammentreffen ’ 
kann kaum richtig sein (Zusammentreffen von Nicht-Verfallen-Sein mit 
Werten’); eher comruch ‘Bindung’ (com-rig- oder com-ad-rig-), da ‘Binden’ 
(@rach, naidm, fonaidm) häufig die Sicherung durch Bürgen usw. bezeichnet; 
wörtlich ‘das Binden von Nicht-Verfallen auf (die) Werte’. Freilich muls 
man dann annehmen, dals auch dieser Paragraf sich ursprünglich nicht 
speziell auf den Lehnsvertrag bezog, da bei diesem zunächst keine Gegen- 

werte gegeben werden, die verfallen könnten und vor deren Verfall man 
sich durch Bürgschaft sichert. 

Der lange Kommentar 298, unten, bis 302!) gibt eine eingehende 

Kasuistik, je nachdem der Herr und die Sippe oder nur eines von beiden 

anficht oder austreibt oder anerkennt, und wie sich in den Einzelfällen 

der Beitrag zur ‘Rückerstattung’ auf sie verteilt. Da ein ‘Herr’ neben 

der Sippe als Anfechtender auftritt, muf[s er den Fall der Annahme eines 

Zweit- oder Dritt-Herrn im Auge haben, der sich sowohl die Sippe als der 

Erst-Herr widersetzen kann, obwohl das nirgends ausdrücklich gesagt wird. 

Wenn Herr und Sippe zunächst anerkennen, so können sie doch bis zum 

zehnten Tag den Vertrag noch anfechten, müssen aber in diesem Fall das 

Doppelte als Ersatz geben (302,17 £.). 

$ 42 (304). Mana’urfaemtar na-dingbaiter frisin fritheor 

sin co n-indarba, it dilsi collnaib ocus aithginaib, ocus fuilliud 

ocus fuillem ocus inas. 

Wenn sie (die Werte) nicht angenommen, nicht weg- 

geschafft werden bei dieser Widersetzung (diesem Einspruch) 

mit ‘Austreibung’, sind sie verfallen, die Gegenstände (selber) 

und (= oder ihr) Ersatz, und der ‘Zuschlag’ und der Zins 

und das Wachstum (der Wertzuwachs durch Wachstum). 

Der ‘Zuschlag’ usw. sind insofern ‘verfallen’, als der Genosse oder 

seine Sippe sie nicht zu leisten braucht. Inäs, eigentlich ‘das Wachstum 

drinnen’, d.h. bei dem, dem die Werte (Rinder) gegeben worden sind. 

$ 43 (806). Nissai for fine nach [n-Jecur n-inndligtech, 

ineuirither [e]Jeond (u)ina(i) recht. Is dilis iarum, diamn-[e]a- 

craither inniull inda’llafalt micoruib, nad’ cennaib coirib 

comallat, connaib ardaneithit, arda’ lesaib labrait(h)er eirt coir. 

Es wendet sich nicht auf die Sippe (verpflichtet die Sippe 

zu nichts) etwas widerrechtlich (in sie) Hineingebrachtes, das 

ein ‘Unvernünftiger’ (Geschäftsunfähiger) in eigener Person 

hereinbringt. Es ist dann verfallen, wenn es mit einem Ver- 

1) 304, 6 ist statt mumai wohl im’anai zu lesen. 

Hus 



380 R. THURNEYSEN, 

fahren (wörtlich “einem Eingehn’) hineingebracht wird, das 

sie (die Unvernünftigen) auf Grund widerrechtlicher Verträge 

eingehen, das sie nicht mit (ihren) ordnungsmälsigen Häuptern 

‘erfüllen’ (vollziehen?), mit den ‘Vernünftigen’ (Geschäfts- 

fähigen), die sie ‘aushalten’ (unterstützen), die für ihre Sache 

reden nach richtiger Ordnung. 

Das scheint mir der Sinn des zum Teil schwierigen, verderbt über- 

lieferten Paragrafen zu sein. Mit condwinairecht wufste schon der Glossator 

nichts anzufangen und liels es einfach beiseite, während die englischen 

Übersetzer und das Glossar airecht ‘Gerichtsversammlung’ darin sehen. 

Letzteres trennt dwin-airecht ‘Menschen-airecht’, als ob es eine Gerichts- 

versammlung auch von Nicht-Menschen gäbe. Aus dem Folgenden geht 

hervor, dals die, von denen die Rede ist, rechtmälsige Verträge nur mit 

ihren cond abschliefsen können; sie sind also selber econd; das ergibt die 
erste Besserung [e]cond dann von selbst. Cond ‘Kopf, Verstand, Vernunft’ 
bezeichnet in den Rechtstexten ständig den zu voller Vernunft gediehenen 
Erwachsenen, im Gegensatz zunächst zu “unvernünftigen’ Kindern, Blöd- 

sinnigen usw., dann überhaupt den voll Geschäftsfähigen. Die andern 

haben einen cond als cenn ‘Haupt’ über sich, der sie ‘unterstützt’, für 

sie in ihren Sachen spricht, also einen Vormund und Sachwalter, ohne den 

sie keine gültige Abmachung treffen können, vgl. $39. Unter ardarneithit 
(l. -et) versteht die Glosse: die ihr Vergehen ‘ anshalten‘, „d.h. dafür eintreten. 

Das führt weiter dazu, statt winairecht: in-a (oder inn-a) recht 

—richt) zu lesen; recht ist “ diesen Texten häufige Schreibung von richt 

‘Gestalt; Art von Person’, in(n)-a richt also ‘in seiner eigenen Gestalt’, 
‘für seine Person, auf eigene Verantwortung’, d.h. ohne die verantwort- 

lichen ‘Häupter’ beizuziehen. Weiter könnte man fragen, ob der Nebensatz 

nicht pluralisch zu gestalten sei, da im Folgenden der Plural gebraucht 

wird; die Anderung zu in'cuiretar wäre bei der Schreibung der Hand- 

schriften so gut wie keine, [ejewind statt [e]Jcond zu lesen aber sehr 
gewaltsam, und zur Annahme eines neutralen Plurals [e]leondw (= -a) 

fehlt einstweilen eine Handhabe, da cond nur als männlich belegt ist 

(Pl. cuind, ecwind). Unmöglich ist der Singular nicht. Dals dia'n-acraither 

der Handschrift gleich -e(a)eraither sei, nimmt auch die Glosse an (madia' 

n-eacairter), versteht aber das in-‘Austreibung’-Setzen darunter, was dem 

stehenden Gebrauch widerspricht. Inda’llat ist die relative 3. Pl. des zu 

inniull (indel) gehörigen Verbs (vgl. inn’lathur 8 36, falsch die Glosse), 
inda- scheint hier so wenig wie inde- 835 ein Pronomen zu enthalten. 
Das Verb nad'comallat (mit Tmesis) ist auffällig, da ‘erfüllen’ so sonst 
wohl nicht vorkommt; es mülste hier ‘zu einem vollen Vertrage machen’ 
bedeuten; die Änderung ‘comindlat ‘das sie gemeinsam (mit ihren Häuptern) 
eingehen’ gäbe einen guten Sinn, und so umschreibt es auch der Glossator 
ungefähr (com-im-luad-); doch bleibt sie natürlich unsicher. Für arda‘ 
lesaib labrait(h)er wohl besser ara lesaib l., jenes aus arda’neithit ver- 
schleppt. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 43—45. 381 

$ 44.') Mad ceili do flaith be[s] dech, ceili bunaid-selba 
ocus bunaid-ceiniuil iar saire, is flaith friseuirther2) flaithi. 
Ma’s’bo flaith foeigi(u)m for fiadnu, manaj'indarbann acht 
foegi(um), is diabul n-aithgena ad'cuirt[h]er,3) (308) ma’d’rodma 
fine, nafrithrognaither. Ar is i cuit fine teit ni nad'ataim‘) 
flaith foltaib do flaithib ilib echtrandaib. 

Wenn (einer) ein ‘bester’ (zuständigster) Genosse eines 
Herrn ist, ein Genosse, der ihm nach (Land-)Besitz (nach der 
Lage seines Landes) und nach Geschlecht angestammt ist seiner 
Freiheit nach (ohne Rücksicht auf sein Genossentum), so ist 
das ein Herr, der sich (andern) Herren widersetzt (sie abweisen 
kann). Wenn der Herr mit Einspruch vor Zeugen abweist, 
wenn er nicht ‘austreibt’, sondern (nur) Einspruch erhebt, so 
wird das Doppelte des ‘Ersatzes’ zurückerstattet, wenn die 

Sippe (ihrerseits) anerkannt hat und (noch) nicht gedient 
worden ist (wenn die Leistungen des Genossen noch nicht 
begonnen haben). Denn es geht in den Teil der Sippe (die 
Sippe hat zu tragen) das, was ein Herr von rechtem Gehaben 

gegenüber den vielen auswärtigen Herren nicht anerkennt. 
Bevorzugung des ‘angestammten’, d.h. nach Geschlecht und Wohnsitz 

dem Genossen nächststehenden Herrn; er heilst manchmal dligthechu ‘der 

rechtmälsigere, berechtigtere’, s. u. Der Fall ist, dafs neben einem solchen 

ein Zweit-Herr einen Lehnsvertrag mit dem Genossen schlielst und die 

Sippe des Genossen ihn anerkennt, ohne die Zustimmung des Erst-Herın 

abzuwarten. Würde dieser nun mit Einspruch ‘austreiben’, d.h. die ein- 

gebrachten Werte dem andern wieder zuführen, so wäre die Sache wohl 

erledigt (doch erwähnt der Kommentar diesen Fall erst 310,20). Indem er 

nur anficht, ohne auszutreiben, bedingt die Anerkennung (durch die Sippe) 

bei der Lösung des Vertrags Verdoppelung der eingebrachten Werte, und 

für diese Verdoppelung muls die Sippe aufkommen. Doch ist ein solcher 

Einspruch nur möglich, bis die erste Leistung des Genossen fällig geworden 

ist; nachher bleibt der Vertrag mit dem Zweit-Herrm gültig. 
Der Kommentar) gibt noch eine kurze Kasuistik, die sich teilweise 

mit den folgenden Textstücken berührt. 

$ 45. Ma’trodmat®) flaithi nach?) aile, is ’na®) toirne 

tiagat.°) 

1) Die @lossen zum Schlu/s und zu $ 46 u. 47 auch in ZOP 4, 225 f. 

2) Lies fris’cuirethar. 3) ada’cuirthur $. 308, ada’cuirethar Z. 

+) atann Ausgabe und Z. 5) 306,2 v.u. wohl do’gneth[er] zu lesen. 

6) madhrodhma O’Dav. 1497, der diesen Paragrafen zitiert. 

?) an(a) O’Dav, 8) ina O’Dav, 9) tiagait O’Dav. 



u) ns, 

382 R. THURNEYSEN, 

Wenn Herren einen andern anerkannt haben, ‘gehen sie 

in ihre Teile’ (haben sie gegebenenfalls gemeinsam Anteil am 

Lande des Genossen). 

So falst wenigstens die Glosse das ‘in ihre Teile gehen’ als in ihr 

‘Drittel’, obschon es an sich auch nur bedeuten kann, dafs sie sich dann 

eben in den Genossen und seinen Dienst je nach den Lehnsverträgen zu 

teilen haben. Deutlicher noch der Kommentar 306, unten: is ’na cuit tire 

diblinwib teit forgiallna ‘der Zweit-Herr tritt in ihren beiderseitigen Anteil 

am Lande ein’. Zu dem ‘Drittel’ vgl. oben S. 344 den Kommentar zu $5, 

wonach der Herr ein Drittel des Landes des ‘drauslaufenden’ Genossen erhält. 

Der Zweit-Herr bekommt nach S. 230 (oben) nur ein Neuntel des Landes. 

$ 46. Maniratma flaith na fine, nad'innarbann, is aithgin 
ind. Ad’fenar, feib ro'n-erthar, 'na’bi focra la foircsin, co 

n-athceur fia fiadnaib follus. 

Wenn weder der Herr noch die Sippe anerkennt, (doch) 
ohne ‘auszutreiben’, steht (einfache) Rückerstattung darauf. 
Sie wird zurückerstattet (in dem Werte), wie gegeben worden 

ist — wo der Einspruch nicht gleich beim Erblicken statt- 

findet, — mit Rückgabe gemäfls der Klärung durch Zeugen. 

Focra la foircsin ‘Verkündigung mit (bei) Überblicken’ scheint eine 

neue Bedeutung von föcra zu enthüllen; es kann hier wohl nur, wie oben 

foegem ‘Aufschreien’ und fuasnad ‘Störung’, als ‘Einspruch’ gemeint sein. 

Fia fiadnaib follus ist so nicht korrekt. Ein alter Schreiber hat offenbar 

an fiad fiadnaib ‘vor Zeugen’ gedacht; aber dann hängt follus in der Luft. 

Ursprünglich wohl fri fiadan follus ‘mit Klarheit (Klärung) durch Zeugen’. 
Der Kommentar ähnlich wie S. 300 (Mitte). 

$ 47 (310). Ma beith indarba coir, comerge co foltaib, 
na’bit abaid tolaig anreib!) obuill, is diles iar ndechmaid, acht 
mad eeumAng no turbaide, mana’for(o)glana?) flaith foltaib>) 
na seotu indliged*) eirnes. 

Wenn ein ordnungsmälsiges ‘Austreiben’ stattfindet, ein 
Sich-Erheben mit richtigem Verfahren, so dals es nicht mut- 
willige Abweisungen mit Gaukelkunst sind, ist (das vom Herrn 
Hineingebrachte) nach zehn Tagen verfallen — aufser falls es 
ein Fall von Unmöglichkeit ist oder von Entschuldigungs- 
gründen —, wenn ein Herr von richtigem Wesen die Werte 
nicht weggeschafit hat, die er widerrechtlich gegeben hat. 

1) ainreb $. 312 und Z. 
?) muna’forglana S. 312; 'formglana Z. °) a foltaib Z, 
*) indligthecha 8. 312, indli- Z. Lies indligud ? 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 45—48. 383 

Die Glosse will coir comerge als Hauptsatz: is coir eirghe ‘so ist 
Sich-Erheben ordnungsmälsig’ fassen und mit is diles einen zweiten Haupt- 
satz beginnen, gewils unrichtig. Vielleicht ist comerge co foltaib genauer 
zu übersetzen: ‘ein Aufbrechen mit (den) Objekten’, indem beim ‘Aus- 
treiben’ die hereingebrachten Werte (das Vieh) zu ihrem Herrn zurück- 
geführt und ihm zum ‘Wegschaffen’ angeboten werden (vgl. die Glosse). 
Das Mühsame dieses Verfahrens erklärt wohl, weshalb so oft von Einspruch 

ohne Austreiben die Rede ist. Die Aussicht, dafs der Herr seine Werte 

nicht zurücknimmt und sie so nach 10 Tagen verfallen läfst, ist wohl zu 
gering im Verhältnis zum Arbeits- und Zeitaufwand. 

Zu abaid s.o. 8.378. Der Ausdruck abaid tolaig anreib obwill war 
offenbar schon der Glosse unklar. Das Adjektiv tolach falst sie im Sinne 

von toltanach ‘mutwillig’, was in der Tat zunächst liegt. Obull bezeichnet 

aulser dem Apfel die Jonglier-Kugel, nach der der Gaukler obloir heilst. 

Dann wird anreib zu reb ‘Kunststück’ gehören und an-reb ‘Un-Kunst’ 

etwa die unedle Kunst des Gauklers bezeichen. Darnach hab ich ver- 
mutungsweise übersetzt. 

"Turbaid ist eine Störung, ein Notfall, der entschuldigt (dethbire 

bewirkt), dals etwas nicht ausgeführt wird, hier das ‘Wegschaffen’ der 

Werte. Flaith foltaib wie $44. Die Form eirnes zeigt, dals mindestens 
dieses Stück ziemlich jung ist, frühestens in die zweite Hälfte des 9. Jahr- 

hunderts gehört. Sie scheint hier gebraucht, als ob auch ro darin enthalten 

wäre (wie mehrfach im Folgenden). 

Als Schluls ist nach einer anderen Handschrift (s. V 351 Anm.) ein 

Abschnitt über die Lösung des Lehnsverhältnisses bei Lebzeiten von Herr 

und Genosse angehängt. Er ist in die bei irischen Rechtssätzen so beliebte 

Form der Heptas gekleidet, so dals 7 Fälle unterschieden werden sollen. 

Aber nur die ersten sechs sind in alter Gestalt aufgeführt ($ 49—54); 
dann werden weitere Bestimmungen gegeben, so dals zweifelhaft bleibt, 

welcher ursprünglich der siebente Fall war, vielleicht die Trennung wegen 

Armut (8 61). Der Vers in der Glosse 314 rechnet wohl erst auf Grund 

unseres Textes 7 Fälle heraus, indem er Fall IV u. V als einen zusammen- 

falst, ebenso die Trennungen aus Übermut (diumund $ 56. 59) und die zum 

Wechsel von Herrn oder Genossen (8 57. 60) als je einen und als siebenten 
den Armuts-Fall. Dieser Teil scheint nicht über das 11. Jahrhundert zurück- 
zugehen; vgl. die Verbalformen ni’fuillend $ 53 und öfters eirnes (vgl. $ 47). 

$ 48 (312). Atait secht mbeoscartha do flathib ocus a 

n-aiceillnib, imisfuaslaice[t]') dligid do coraib. 

Es gibt sieben Trennungen bei Lebzeiten von Herın und 

ihren Unfrei-Genossen, die sie rechtlich von den Verträgen lösen. 

Ob die Übersetzung des letzten Satzes ganz genau ist, ist unsicher. 

Die Ergänzung zum Plural ‘fuaslaicet liegt nahe; auch die Glosse falst 

1) unis: Ausg. (wohl Druckfehler). he/ ms, 



384 R. THURNEYSEN, 

es so. Dligid könnte absoluter Dativ (zu lesen dligud) sein; wenn 

man es (als dliged) als Objekt zu imis’fuaslaice[t] zieht, fällt das 

infigierte Pronomen -is- (= -us-) auf. Der Sinn im allgemeinen ist nicht 

zweifelhaft. 

$ 49. I. Imscarad imtoga co n-airitiu ocus logud cen 

anfolta nechtar da lina: ad’geinit(h)ir seoit saire i'n-erenaiter, 

acht ni ima‘teilge logad n-airiten ocus ar'dibdai forcraid 

somuini, coro'scarat cen imdiubairt co somaine neich ro’ 

fallaigt[h]er. 
(316) Ma[d] sgarud sgart(h)u ocus bid beosgarud, ni-nni 

arafaema flatha!) do somuine nad’bi(d) a techta ann, ni’diubur 

flaith de a lo imsgair, mad ogo a foluid fria des. 

Ma marat(h)ar seoit ernes flaith, cia dos’roimli aes ocus 
fognam, ma fris’rognaither somaine co ngaire techta, ni’obund 

flaith a seotu, cenibat fiu feib ro’rath[a]. 

I. Trennung auf Grund gegenseitiger Wahl mit Annalıme 

(vom Genossen) und Erlafs (vom Herrn) ohne unrechtes Gehaben 
eines der beiden Teile: es werden die Werte mit der ‘Freiheit’ 
(Güte?), in der sie gegeben worden sind, zurückerstattet, aufser 

was das ‘Erlassen der Annahme’ fahren läfst (was der Herr 
bei der Annahme erläfst) und was Überschufs von Leistungen 
‘auslöscht’ (in Abzug bringen lälst), so dals sie sich ohne gegen- 

seitige Übervorteilung trennen mit (Nach-)Leistung dessen, was 
verabsäumt worden ist. 

Wenn sie eine Trennung trennen (d.h. wenn sie sich 
trennen) und es eine Trennung bei Lebzeiten ist, so wird der 

Herr um das, was er als Leistung angenommen hat, ohne dafs 

seine (volle) Gebühr darin enthalten ist, am Tage der Trennung 

nicht übervorteilt, wenn sein Gehaben gegenüber seinen Zins- 
pfliehtigen in der Ordnung (‘intakt’) ist. 

Wenn die Werte, die der Herr gegeben hat, noch vor- 

handen sind (leben), mag sie auch Alter und Dienst mit- 
genommen haben, so weist der Herr, wenn die Leistungen mit 
gebührender Pflichttreue ausgeführt worden sind, seine Werte 
nicht zurück, wenn sie auch nicht so viel wert sind, wie als 
sie gegeben wurden. 

1) Lies flaith, 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 48-50. 385 

Nach dem Kommentar (314) sind unter den zurückzuerstattenden 
Werten nicht nur die Lehns-Werte (der ‘Vorankauf’), sondern auch die 
Unterwerfungs-Werte zu verstehen; ferner ist die volle Naturalleistung 
(biad) des Jahres, in dem sie sich trennen, vom Genossen zu liefern. 

Die saire, on ‘Freiheit, Adel’ der Wertgegenstände (auch $ 52), 
in der englischen Übersetzung 323 farblos “in the same condition’, kann 
man als ‘gute Beschaffenheit, Wert’ fassen, wie der Kommentar (314, unten) 
fon feabus tucad & spricht und in $ 52 das Wahrscheinlichste ist. Möglich 

wäre aber vielleicht auch ‘Freiheit’ im eigentlichen Sinn, so dals sie ebenso 
unbelastet mit Pflichtleistungen sind, wie bevor sie der Genosse annahm. 

Die schwerfällige Einleitung des mittleren Abschnitts zeigt wohl, 

dafs er nicht ursprünglich zur Heptas gehört, sondern diese erweitert 

worden ist. Mad ogo (= mat oga) a foluid fria de(i)s falst die englische 

Übersetzung konkreter: ‘if he has given the full amount of goods to the 
tenant’. Doch ist wohl nichts anderes darin zu sehen als in dem obigen 

cen anfolta, ein nicht disqualifizierter Herr. 

$ 50. II. Imscarad do’tluigi(g)t[h]er flaith fri aigillni, 

na’bit (318) anfolaid in ceili gaibter ann: fofacaib flaith trian 

dib. Munabat?) ucca lasin cele, is ecen do’n-imairg do riar 

a flatha.?) Ar dligid cach flaith a reir, mad sofoltach. 
Aithgin do flaith acht trian facaib dib, munab ar diumunn 

in ceili lasin flaith, na’bi anfoltach nechtar da lina, coro'scarat. 
Iss ed bernas an folalid] timgairi, trian faccaib iarum, ma 
frisrognaither flaith foltaib. 

II. Trennung, die der Herr vom Unfrei-Genossen verlangt, 

ohne dafs unrechtes Gehaben des Genossen dabei ‘gefalst’ wird 
(ohne dafs dieses der Anlafs ist): der Herr läfst ein Drittel 
von ihnen (den Lehnswerten) zurück. Wenn der Genosse (die 
Trennung) nicht wählt (wünscht), so zwingt ihn (doch) Not- 

wendigkeit unter die Bestimmung des Herrn. Denn der Herr 

hat Anspruch auf seine Bestimmung (kann bestimmen), wenn 

er (ein Herr) von rechtem Gehaben ist. 
Der Herr erhält Rückerstattung (seiner Lehnswerte) aufser 

dem Drittel, das er von ihnen zurücklälst, wenn es (das Trennen) 

nicht aus Verachtung des Genossen durch den Herrn geschieht 
und keiner der beiden Teile von schlechtem Gehaben ist, bis 

1) indannat 314,7 lies inda [n-Jimat, vgl. 318,18 in da nannat und 

Stokes, Criticism, 8.9. — 316,14 ist imma biadh statt imin da b. zu lesen, 

und die Glosse .i. cach ni usw. (15f.) gehört zum Vorhergehenden, nicht 

zu Mad ogo usw. BR, 

2) Lies mani’be. 3) Lies do reir a f. oder do riara[ib] flatha. 



386 R. THURNEYSEN, 

sie sich trennen. Das ist die ‘Kluft (Differenz) des Kapitals 

des Zurückforderns’, das Drittel, das er dann zurückläfst, wenn 

dem Herrn mit richtigem Gehaben gedient worden ist. 

Nach dem Kommentar (318, unten) verbleiben dem Genossen auch die 

Unterwerfungs-Werte, und er hat für das Jahr der Trennung nicht zu 

leisten. Aufserdem werden ihm die comloigthi, kleinere Leistungen zwischen 

Herrn und Genossen, die gewöhnlich gegen einander aufgerechnet werden, 

vom Herrn ersetzt, während die des Herrn dem Genossen verfallen bleiben. 

Foltaib gehört hier nicht zu flaith (wie $ 44. 47), sondern zum Verb. 

$ 51. III. Imscarad atheuir cen anfolta flatha fora'n-ath- 
cuirther, na’bi ar dignu acht accobrat) saire, na'bi ar telgud 

do flaith aili: aithgin co(n) diabul dringid. (820) Dlomthair 
inraic. Ar is inraie cach n-aithgin co ecubus; ecubus cach 

ndi(u)mus do'midider mamu. Mbrogaid2) cach somuine co diabul 

do neoch ro'metha, cenmotha smacht-etaim meth n-aigillne. 

Diablad dno do(n) somuine na bliadna i n-athcuirther, mad 

sofoltach in flaith fora'n-atheuir(i)ther. 

III. Trennung durch Zurückgeben (von seiten des Genossen) 
ohne schlechtes Gehaben des Herrn, dem zurückgegeben wird, 

die nicht aus Mifsachtung geschieht, sondern aus dem Wunsch 

nach Freiheit, nicht um einem andern Herrn zu überlassen 

(einen andern Herrn anzunehmen): die Rückerstattung (der 

Ersatz) steigt aufs Doppelte. Sie ist als richtig zu verkünden. 

Denn jede Rückerstattung ist richtig bis auf ‘Gewissenlosig- 

keit’ (s. 8 7); Gewissenlosigkeit ist jedes Milsachten, mit dem 
Obliegenheiten milsachtet werden. Jede Leistung für das, was 

ausgefallen ist, wächst aufs Doppelte, neben der Tarif-Bulse 

für die ‘Ausfälle’ der Unfrei-Genossen. Auch die Leistung für 
das Jahr, in dem zurückgegeben wird, wird verdoppelt, wenn 

der Herr, dem zurückgegeben wird, von rechtem Gehaben ist. 

Theoretisch kann also dieses Lehnsverhältnis von beiden Seiten jeder- 
zeit aufgelöst werden;?) aber dem Genossen ist es sehr erschwert, und er 

muls schon an einem sehr erfolgreichen Beutezug (crech) teilgenommen 

oder eine grolse Erbschaft gemacht haben, um sich lösen zu können. 

1) Lies accobar? Vgl. 210,7. 2) inbrogaid Ausgabe. 
®) Nach II 206 (unten), wo zweimal derselbe Kommentar-Text, könnte 

sich der Genosse nur während drei Generazionen lösen, aulser um ‘Freiheit’ 
zu erlangen und bei Disqualifikazion des Herrn. Aber das sind auch in 
unserem Text die Hauptfälle, wo die Lösung vom Genossen ausgeht. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 50—53. 887 

Nach dem Kommentar (320) sind auch die Unterwerfungs-Werte ge- 
doppelt zu ersetzen, sowie die comloigthi des Herrn (s. zu $ 50) einfach, 
während die des Genossen verfallen sind. Die sieben letzten Zeilen des 
Kommentars gehören zum folgenden 8 52. 

Diomthair ist wohl Subjunktiv. Dieses feierlich als richtig Erklären 
fällt wohl Zeugen oder einem Schiedsrichter oder auch dem Herrm selber 
zu wie in $54 und 55. 

$ 52 (322). IV. Imscarad fri anfolta flatha, mad si bes 
anfoltach: scarad cen imdiupairt. Con’fodlait(h)er colla set 

saire i’n-erenaiter fri somaine, ma fris’rognaither co ngaire 

techta. Manifrithrognaither, ar'fenat anfolaid flatha fuillima.t) 
Ferdair collna set i n-aithcu(i)r, mana’fri[th]rognaither. 

IV. Trennung bei schlechtem Gehaben des Herrn, wenn 
dieser disqualifiziert ist: Trennung ohne gegenseitige Über- 

vorteilung. Es werden die Wertgegenstände mit der ‘Freiheit’ 

(s. $ 49), in der sie gegeben worden sind, gegen die Leistungen 

abgewogen, wenn mit gebührender Pflichttreue gedient worden 

ist. Wenn (noch) nicht gedient worden ist, so schliefst das 

schlechte Gehaben des Herrn Zinsen aus. Es werden (nur) 

die Wertgegenstände (selber) als Rückgabe gegeben, wenn 
(noch) nicht gedient worden ist. 

Über das schlechte Gehaben (anfolaid), das Un-Wesen, die Disquali- 

fizierung des Herrn im Einzelnen s. $ 55. 58. Das Abwägen der Leistungen 

(Natural-Leistungen und persönlicher Dienst) gegenüber den Lehns-Werten 

geschieht nach dem Kommentar wie in dem Falle, wo der Herr stirbt. 
So wird die Höhe der Rückerstattung geregelt. Doch müssen auch die 

Unterwerfungs-Werte zurückerstattet werden, aber nicht die comloigthi 

des Herrn, während dieser die des Genossen zu vergüten hat. 

Ar-fen heilst ursprünglich ‘einen Hag oder ein Geflecht vor etwas 

ziehen’, ‘etwas absperren’. Vgl. das Subst. aire ‘Hag, Wehr’ und im’fen 

‘hegt ein’. 

$ 53 (324). V. Imscarad fri hanmolta?) aicgillne, mad 
anfoltach in cele frisin flaith: as’renar cach n-aithgin cona 

diri(u), amail bid gad ro’gatad. Acht is euicce reithid an 
diri, co'tairised(th)ar i lanlog einach na flatha; ni'fuillend diri 

dar sodain, la diabul n-aithgina cach colla ocus cach seoit, la 

diabul fuillima, mat e nama anfolaid in cele falla frithgnama. 

1) fuillemh O0’Dav. 952. 
2) Lies hanfolta. 



388 R. THURNEYSEN, 

(326) Bit dono anfolaid beca and cheana na'tuillet anisiu, 

acht iccaidtar frisin flaith asa reir fadeisin, ma beith ina 

foltaib coirib; ar us and dligid flaith in fuilleth sa. 

V. Trennung bei schlechtem Gehaben des Unfrei-Genossen, 

wenn der Genosse gegen den Herrn sich schlecht gehabt: es 

wird jeder Ersatz mit seiner Bufse bezahlt, als wäre gestohlen 

worden (gleich wie wenn der Genosse die Werte gestohlen 

hätte). Aber die Bufse läuft (nur) so weit, bis sie beim vollen 
Ehrenpreis des Herrn halt macht; darüber hinaus erstreckt 

sich die Bufse nicht, neben dem Doppelten des Ersatzes jedes 

Gegenstandes und jedes Wertes, neben dem Doppelten des 

Zinses, wenn das schlechte Gehaben des Genossen nur in Ver- 

säumnissen des Dienstes (der Leistungen) besteht. 
Es gibt auch noch geringeres schlechtes Gehaben, das 

dies nicht auf sich zieht, sondern dem Herrn nach dessen 

eigener Bestimmung bezahlt (gebülst) wird, wenn der in seinem 

ordnungsmälsigen Gehaben ist; denn (nur) dann hat der Herr 

Anspruch auf diesen Zuschlag. 
Beim Diebstahl wird aulser der Tarif-Bulse (smacht) doppelter Ersatz 

des Gestohlenen und der Ehrenpreis des Bestohlenen gezahlt. Hier scheint 

es nicht immer bis zum vollen Ehrenpreis zu kommen. Neben dem Doppel- 

ersatz aller Werte, auch der Unterwerfungswerte geht die dire ‘Bulse’ 

her, was gewöhnlich auch ‘Verdoppelung’ bedeutet. Sie wird nach dem 

Kommentar folgendermalsen berechnet. Von je 3 Wertgegenständen (set): 

vom ersten ländire ‘volle Bulse’ (Verdoppelung), vom zweiten lethdire 

‘halbe Bulse’, vom dritten trian dire ‘ein Drittel Bulse’, d.h. also von 
jedem set durchschnittlich !!/,.. Erreichen 1!/,, aller Lehns- und Unter- 

werfungs-Werte den Ehrenpreis des Herrn nicht, so wird doch nicht mehr 

bezahlt; übersteigen sie ihn, so bildet er die obere Grenze der Buls-Summe. 
Weil diese Bufse an den zu ersetzenden Werten (aithgin) gemessen wird, 

heilst sie im Text ‘seine (des Ersatzes) Bulse’. Selbstverständlich ist, dals 
auch die comloigthi des Genossen dem Herrn verfallen; der Kommentar 

schwankt nur, ob auch die Tarif-Bulse für ‘Ausfall’, die cumal, immer 

bezahlt wird oder nur bei Lieferung von bitterer (saurer) oder brechen- 
erregender Speise. 

Es wird übrigens dem Herm wohl selten gelungen sein, so viel aus 
einem renitenten Unfrei-Genossen herauszupressen. Es ist wohl mehr eine 

Schreck-Bestimmung; daher auch der beigefügte mildernde Abschnitt. Doch 
stimmt er nicht zu $ 29, wonach die Ausfallsbulsen feststehend sind. 

$ 54. VI. Imscarad con'tethgatar anfolaid cechtar da 
lina, an am inda’frecrat!) anfolaid fo cutruma: i[s] scarad cen 

) Lies a n-imndaf. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 53—55. 389 

imdiubairt doib co somaine ocus aithgin, feib ro’ratha. Im: 
denat fiadain inrice, at’condarcatar in tan ro’ratha; no iarum 
is a reir breitheaman [e]achtrand doib asrenar a somaine, 
ma beith and. 

VI. Trennung, an der beidseitiges schlechtes Gehaben teil 
hat (die solches zum Grunde hat): wenn die schlechten Gehaben 
sich gleich stehen, ist es eine Trennung ohne gegenseitige Über- 
vorteilung mit Leistungen und Rückerstattung (der Werte), 
wie sie gegeben worden sind. Es beweisen ehrbare Zeugen, 
die gesehen haben, als sie gegeben wurden; oder sonst werden 

die Leistungen nach der Bestimmung aulsenstehender Richter 
bezahlt, wenn welche da sind (d.h. Leistungen in Frage kommen). 

Der ‘auswärtige’ oder ‘aufsenstehende’ Richter bedeutet, dafs weder 
der Herr noch der Genosse, sondern ein angerufener Dritter darüber ent- 

scheidet. Der Kommentar erklärt, dafs diese Trennung ebenso vor sich 

geht wie die mit beidseitiger Wahl ($ 49), nur dafs dort der Herr die 

Lehnswerte in dem Zustande zurücknimmt, den sie eben noch haben, hier 

aber nur solche von gleichem Werte, wie als sie gegeben wurden. 

Damit hören die Abschnitte der zu Grunde liegenden Heptads in 

ursprünglicher Gestalt auf. 

$ 55 (328). Nach flaith be[s] sofoltach, is [s]i ima(n)'dene 
feib a set do neoch nad.’bi dearb la fiadna; ocus is [as]a reir 
ictair aithgein ocus fuillium, mana'tairiset a gubreatha nach 

a guforgell nach a mignima nach a mifolaid fria deis. 

Ein Herr, der von rechtem Gehaben ist, der bekräftigt 
(stellt fest) den Wert (die ursprüngliche Beschaffenheit) seiner 
Wertgegenstände (selber), sofern der nicht durch Zeugen sicher 

steht; und nach seiner Bestimmung wird Ersatz und Zins 

bezahlt, wenn nicht falsche Urteile von ihm anstehen (?) noch 

falsches Zeugnis noch widerrechtliche Handlungen noch wider- 
rechtliches Gehaben gegenüber seinen Zinsbauern. 

Der Abschnitt ist offenbar durch das Ende des Vorhergehenden herbei- 

gerufen und will zeigen, dals gewöhnlich kein aufsensteheuder Richter 

notwendig ist. Der Schlufssatz illustriert gewissermalsen negativ das ‘gute 

Gehaben’ des Anfangs. Tairisem heilst wohl nie ‘feststehen’ im Sinne von 

‘nicht zweifelhaft sein’, sondern nur ‘feststehen’ als ‘anstehen, beharren’. 

Es bedeutet also wohl, dafs der Herr wiederholt solches Unrecht sich zu- 

schulden kommen lassen mufs. Vgl., dafs nach dem Kommentar 156 (oben) 

falsches Urteil, falsches Zeugnis, Meineid u.dgl. den Ehrenpreis auf die 

Hälfte herabsetzt zunächst nur dem dadurch Geschädigten gegenüber, erst 

vom dritten Mal an allgemein. Die Glosse muna’t(h)ait(h)net ‘wenn nicht 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, 3. 96 



390 R. THURNEYSEN, 

(hervor-)strahlen’ ist keine Erklärung. Unter dem widerrechtlichen Ge- 

bahren (mifolaid) gegen die Zinsbauern versteht die Glosse brath ‘Verrat’, 

‘Schädigen’; es gehört gewils auch z. B. das Übermals von Gästen, das 

etwa ein Herr dem Genossen zur Speisung zuführt, hierher (s. oben S. 345 f.). 

$ 56. Mad in cele tathcuirid(t)er fair ar dijujmund lais, 

is he sofoltach, dligid log n-einech la diabul n-aithgina a 

dligid olcena. 

Wenn der Genosse ihm aus Verachtung (das Lehen) zurück- 
gibt, während er (der Herr) von rechtem Gehaben ist, hat er 

auf (seinen) Ehrenpreis Anspruch neben dem Doppel- Ersatz 

seiner sonstigen Ansprüche. 
Dieser und der folgende Paragraf führen die in $ 51 nur angedeuteten 

Fälle einzeln aus. Unserer ist übrigens nicht viel mehr als eine Variante 

zu 853, da diumann zu den anfolaid des Genossen gehört. Vgl. die 

Note 329. 

$ 57 (330). Mad do urglan ria flaith aile, na'bi ar diumund, 
is leathlog einach na flatha la diabyll n-aithgina do collnaib 
set ocus do somaine. Inge mad dligtech ar ord flatha, flaith 

ceniuli]l techta, nabe!) dligtechu ar fintiu, is trian loge einech 
don flaith fora'tatheuir(ich)t[h]er, la diabul n-aithZena a set, 
la ni ro'meatha. (332) Mad dligthechu ar fintiuch, is diabul 
n-aithgina set nama ocus aithgin somaine. 

Wenn es ist (wenn zurückgegeben wird) um rein zu machen 
(Platz zu schaffen) für einen andern Herrn, nicht aus Ver- 
achtung (des bisherigen), steht der halbe Ehrenpreis des Herrn 

darauf neben dem Doppel-Ersatz der Wertgegenstände und 

der Leistungen. Aber wenn er (der andere Herr) berechtigter 

ist gemäls der Reihenfolge der Herrschaft (der Herren), ein 

Herr von zukommendem Geschlecht, ohne dafs er gemäls dem 

Sippenlande (gemäls der Lage des dem Genossen gehörigen 

Erblands) berechtigter ist, erhält der Herr, dem zurückgegeben 

wird, (nur) ein Drittel des Ehrenpreises neben dem Doppel- 
Ersatz seiner Werte [und] neben dem, was ‘ausgefallen’ ist. 
Wenn er (auch) gemäls dem Sippenlande berechtigter ist, 
findet nur Doppel-Ersatz der Werte und (einfacher) Ersatz 
der Leistungen statt. 

Die ‘Werte’ schliefsen auch hier sowohl die Lehns- als die Unter- 
werfungs-Werte ein; unter den ‘Leistungen’ sind nach dem Kommentar 

1) Lies nab oder na’bi? 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN $ 55—59. 391 

aulser rückständigen immer die Natural-Leistungen, die auf das Jahr der 
Trennung fallen, zu verstehen. 

$ 58. Nach cele sofoltach, ocus mad anfoltach in flaith, 
esinric, guach, gubreathach, conad'fuirb amires, ocus bid indrie 
in cele, sofoltach, is e do’toing cach n-imresan bis eturru 
ocus a flaith, acht forgellat fiadain coitechta indraice etarru. 
Muna’bet fiadain occaib, is a reir in sofoltaig asrenar. 

Ein Genosse von rechtem Gehaben, und wenn der Herr 

von schlechtem Gehaben ist, unehrbar, lügnerisch, falsch 

urteilend, so dafs Milstrauen auf ihm liegt, und der Genosse 

ist ehrbar, von rechtem Gehaben: so ist er (der Genosse) es, 
der jeden Streitfall, der zwischen ihm und seinem Herrn 

besteht, beschwört, aulser es bezeugen gleich-zuständige ehr- 
bare Zeugen zwischen ihnen. Wenn sie keine Zeugen haben, 

wird nach der Bestimmung (Entscheidung) des Wohl-Quali- 
fizierten (‘mit rechtem Gehaben’) gezahlt. 

Der Text fällt aus der Konstrukzion, ist aber klar; conad’fwirb 

(= conid‘foirb) wohl Subjunktiv von for't@. Der Kommentar!) fügt hinzu, 

dals einem rechtmälsigen (nicht disqualifizierten) ‘Haupt’ gegenüber seinen 

Gliedern Rechtsprechung (breithemnus) und Feststellung (Beweis) und 
Zeugnis zusteht, gleichgültig ob das ‘Glied’ qualifiziert oder disqualifiziert 

ist, ohne die Zeugen von 855 zu erwähnen. Man fragt sich, wie dann 

der Genosse jemals feststellen lassen kann, dals sein Herr disqualifiziert 

ist; mit Hilfe eines andern Herrn ? 

Das Stück des Kommentars S. 334,7 ff. gehört zu den folgenden 

Abschnitten. 

$ 59 (336). Mad ar diumand in ceile in’asa2) in flaith 
a seotu, is dilis don cele log n-einech dib do collaib set 

aithgena, na'toglen somaine collna set. 

Wenn der Herr aus Verachtung des Genossen seinen 

Werten nachgeht (sie zurückverlangt), ist dem Genossen sein 

Ehrenpreis aus ihnen, aus den Wertgegenständen des Ersatzes 

(den zwei Dritteln der Lehnswerte, die er sonst bei Rück- 

forderung des Herrn zurückzuerstatten hat) verfallen, ohne 

dals den Wertgegenständen Leistungen anhaften. 

Ausführung des in 8 50 angedeuteten Falles. Die ‘Verachtung’ 

gestaltet die Lage für den Herrn noch ungünstiger. 

1) wo Z.3 v.u. cid [dligthech] eid indligthuch zu lesen ist. 

2) innaisi O’Dav. 707. 
26* 

MS. 



392 R. THURNEYSEN, 

$ 60. Ma[d] do tabairt i rath do nach c(heiliu aili, 

munab ar diumund, is lethlog einech in cheili fodila don rath 

la somaine, munab anfoltach in c(h)eile, inge (338) mad dlig- 

techu in c(h)eili hi dofeilge don!) flaith, mad huaisliu, no mad 

nesa ar ord findtiuda, no mad nesu(m) a somaine don flaith. 

Mad amail sodain, is trian loige eneach dihe set?) lasin c(h)eili. 

Wenn es ist (wenn der Herr seine Werte zurückverlangt), 
um sie einem andern Genossen als Lehen zu geben, ohne dafs 

es aus Verachtung geschähe, so lälst er den halben Ehren- 

preis des Genossen aus dem Lehen nebst den Leistungen zurück, 

wenn der Genosse nicht in schlechtem Gehaben ist, aufser 
wenn der (andere) Genosse, der den Herrn annimmt, be- 
rechtigter ist, wenn er höher steht (an Rang), oder wenn er 

nach der Reihenfolge des Sippenlandes näher ist, oder wenn 

seine Leistungen dem Herrn näher sind. Wenn es sich so 

verhält, gehört (nur) ein Drittel des Ehrenpreises aus seinen 

(des Herrn) Werten dem Genossen. 

Gegenstück zu 857. Fordı-la, das seltene Verb zu fwidel “Überbleibsel, 

Rest’; ich habe es transitiv gefalst. Zu do’feilge oder do’leice do(n) flaith 

vgl. telgud do flaith $ 51. Unter ‘näher nach der Reihenfolge des Sippen- 

landes’ versteht die Glosse ‘zu einer ihm näher angehörigen Sippe gehörig”. 

Dagegen unter den ‘Leistungen, die dem Herrn näher sind’ grölsere örtliche 
Nähe für die Naturalleistungen. Die ‘Werte’ sind hier natürlich überall 

die Lehnswerte aulser dem Drittel, das dem Genossen so wie so verbleibt, 

$ 61. Mad timgaire ndaidbre no atheufi)r ndaidbre, 
nachan'be dofolaid cena, is aithgin, muna’marat(h)ar, feib 
ro’ratha, cen fuilliud leo, nach’orthalr] nech i ndicumung. 

(340) Mad in ceile bis daidbir, fo'gni log ina set amail 
mestar, cona’'ma'nderbara.°) 

Wenn es ein Zurückfordern aus Armut oder ein Zurück- 
geben aus Armut ist, ohne dals ein anderes Übel-Gehaben dabei 

wäre, findet Ersatz (der Werte) statt, wenn sie nicht vorhanden 
sind, wie sie gegeben wurden, ohne einen Zuschlag, auf dals 
keiner im Unmöglichkeitsfall ‘geschlagen’ (bedrückt) werde. 

Wenn der Genosse der arme ist, dient er den Wert der 
Wertgegenstände ab, wie er geschätzt wird, so dals sie sich 
gegenseitig nicht übervorteilen. 

!) do-leice do O’Dav. 708. 2) Lies dia setaib. 
®) conamanderbra O’Dav. 709. 



AUS DEM IRISCHEN RECHT I. DAS UNFREI-LEHEN 8 60-61. 393 

Die Glosse falst do folaid konkret: “ohne dals sonstige Habe da ist’, 
kaum richtig. Nach dem etwas knappen Text scheint der zurückfordernde 
Herr in diesem Falle vollen Ersatz seiner Werte zu erlangen, anderseits 
der Genosse, falls er zurückgibt, nur einfachen Ersatz und keinen Zuschlag: 
(für noch ausstehende Leistungen) gewähren zu müssen. Nach’ortha über- 
setzt die Glosse mit nocon oircthi; vielleicht ist daher besser ni h-ortalt] 
(als Hauptsatz) zu lesen: ‘Keiner soll geschlagen werden’. 

Der Genosse hat nach dem Kommentar mit seiner Arbeit nur genau 
den Wert des Lehens, das er nicht zurückgeben kann, abzuverdienen, 

nicht den Verlust an Kälbern oder an Wertzuwachs durch Wachstum, den 

der Herr dadurch erleidet, dafs er nicht sofort die ganzen Werte erhält. 

Berichtigungen. 

S. 343 2.28. Lies trian a diwinn ocus a mesca ocus a lesca. Die 

Verbindung donn und meisce findet sich auch V 520,6, wonach der fuidir, 

der Landlose dem Herrn, der ihm Land gibt, 5 set zu geben hat ara dond 

ocus ara meisce. Darnach bezweifle ich nun doch, dafs in 85 trian ‘ein 

Drittel’ sich auf das Land des Genossen bezieht, und dals donn einen 

Diebstahl gegen den eigenen Herrn bedeutet; dazu wäre die Bufse des 

fuidir zu gering. Auch die Glosse V 520 falst dond als flaithemnus ‘Herr- 
schaft’ (aber auch hier mit schwankender Erklärung) und meisce als das, 

was dem Genossen für eine Verletzung in der Trunkenheit als Bulse gezahlt 

wird; aber dem widerspricht eben doch das IV 304 damit verbundene lesca 
‘Trägheit’. Das ‘Drittel’ kann sich auf die Naturalleistungen beziehen ; 
vgl. die Glosse zu fer con’greli]nn fled flatha ‘ein Mann, der für das Gelage 

eines Herrn sammelt’ 1198, unten: da trian a biata da flaith fein no 

trian a biata do flaith echtrann ‘zwei Drittel seiner Naturalleistungen für 
seinen eigenen Herrn oder ein Drittel seiner Naturalleistungen für einen 

auswärtigen Herrn’. 
S. 354 Z. 8 lies: “und seinem dünnen Teil’. 
S.362f. Rath tar airdig habe ich falsch definiert. Es ist eine 

Gewährung (tabairt) ohne Gegenleistung, eine Extra-Gabe des Herrn. 

II 354, 2 ist hinter tar airrdig ein Punkt zu setzen. 

Verzeichnis der besprochenen Ausdrücke. 

adaltrach 375. aithgein 346. as’lui 348. 
ad'giallat 339. anfolaid 387. aurfogra 376. 
ad'riasaiter 376. anfot 346. banfuine 358. 
ad'ruidleact 372. aninr(a)ic 346. bas 358. 

aenchiniud 347. annlantus 357. beoelud 343. 

aicillne (aig-) 336. 339. | anreb 383. bes 340. 

ainbechta 367. apad (abaid) 378. 383. | biad 336. 

ainfine 373. ‘apunn 8378. biathad 336. 

ainrecht 367. arbiath 336. boaire 361 f. 364. 

aircheanna 340. arfen 337. bothach 375. 

aire (Wehr) 387. arneithet 380.  brath 363. 

airigud 358. arsaig 378. brechtnaigthe 367. 



NFREI-LEHEN 394 R. THURNEYSEN, AUS IRISCHEM RECHT I, DAS U 

cäin 339. 
Cain aigillne beg 355. 
cainnell 353. 
caire lulaice 358. 
ceilsine 336. 372. 
cele 336. 
cenn 380. 
cenn comuirle 375. 
cenn fine 369. 
cetgiallna s. flaith. 
cIrad 350. 
celaid (eloid) 350. 
:comallat 380. 
comerge 383. 
comfocus 371. 
comloigthi 386. 
comruc[h] 379. 
comsa, coimse 372. 
cond 380. 
conduinairecht 380. 
con'techtat 374. 
con'tethgatar 373. 
eruaid 358. 
erui (erai) 350. 
cumal 341. 368. 
eunnrud 372. 
daerchele 336. 
daerrath 336. 
dall 367. 
deiling 352. 
dıles 350. 
dingbäil 378. 
dire 346. 388. 
discor 359. 
diumann 390. 
dlomthair 887. 
dochor 373. 
dofolaid 892 £. 
doirche 367. 
domuine 386. 
donn 343. 393. 
do’ren 346. 
dornninn 345. 
do'slI 339. 
&cell 365. 
econd 380. 
ecubus 346. 
eirnes 383. 
elud 343. 
eneclann 342. 
fer-domun 360. 
fer in baili 346. 
fer midboth(a), midbad 

343. 361. 

Bonn. 

fin(n)tiud 371. 
f172370: 
fithnaise 349. 
flaith cetgiallna 337. 

34 42. 
flaith euitrid 337. 342. 
flaith forgiallna 337. 

342. 382. 
flaith na gelfine 369 £. 
fleascach 360. 
fobiada 341. 
focra 382. 
focul 350. 
fo'dıla 392. 
foegem, -ium 377. 382. 
folad 374. 
forgiallna s. flaith. 
fo’ruillter 366. 
fosair 341. 
fo'slT 366. 
fris’cuirethar ceill 374. 
frithfolad 374. 
frithgnam 336. 
fuasnad 377. 382. 
fuba 365. 
fuidir 375. 393. 
‘fuille, ‘fuillend 366.383. 
fuilled, -iud 346. 377. 
fuillem, -ium 366. 377. 
‘fuirb 391. 
fuirired, -ind 359. 
gairigh-gilla 360. 
gaisced 359. 
gell 345. 
giallna 336. 339. 372. 
gräd 340. 
gräd Fene, flatha 361. 
gräin(n)e 358. 
jan tri n-Oöl 358. 
jardaige, iartuigiu 371. 
im’cumtaighet 370. 
inäs 370. 
inbleogun 371. 
inda’llat 380. 
indarba 374 £. 
inde'cuirithur 378. 
inderb 367. 
inla 374. 
inniull, indell 374. 
inr(a)ic 346. 
ländIre 388. 
la saerdha 350. 
lesca 343 f. 
lethdire 388. 

log: n-e(i)nech 342. 
mac foesaim 371. 
mairbelud 343. 345. 
manchuine 336. 359. 
meisce, mesca 343. 393. 
meth 368. 
miach (medmiach) 349. 
miad 340. 
miIchor 373. 
miIfolaid 390. 
millsen 358. 
moini 336. 
obull 383. 
Deaire 341. 361. 
öl Feine 358. 
orba 371. 
ordlach 358. 
rath 336. 339. 353. 357. 
rath tar airdig 3621. 

393. 
recht (richt) 380. 
riar 368. 
ruba 365. 
saerchele 336. 
saerrath 336. 
samaise 341. 
saire 385. 
serepull 342. 
set 339. 341. 368. 
slän 377. 
smacht (smacht-etaim) 

346. 
sochraitiu 370. 
somuine 336. 
-tairiset 389. 
tar(r)ai 352£. 
tarsund 362. 
telgud do flaith 392. 
timthach 361. 
tinne 352. . 
tiug ocus tana 352. 
tolach 383. 
-toreriat 363. 
traig 358. 
treichem, -ium 350. 352. 
tuillem 839. 
(seoit) turchluide 339. 
turchrece 339. 353. 363. 
turbaid 383. 
uinge 368. 
urgartaib, -ta 376. 
urglan 342. 
urnaide 470. 
urradus 339. 

R. THURNEYSEN. 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 

Abbreviations. 
CRR = Cath Ruis na Riog; Todd Lectures, IV. 

TBC = Tain Bö Cuailgne. 

BB = Book of Ballymote, facsimile. 

LL = Book of Leinster, faesimile. 

Todd — Todd Lecture Series. 

ZCP = Zeitschrift für Celtische Philologie. 

Introduction. 

Two versions of the saga of Cath Ruis na Riog were 

published in the fourth volume of the Todd Lectures. The 

earliest of these (in LL) ends with the words: 

“thence originated ... the Battle of Findchorad and 
the Sea Voyage etc” (Todd IV, p. 59.) 

The later version (in EIV3, R.I. A.) omits this reference but 

alludes to the battle. (Todd IV, p. 95.) It is also mentioned 

in the sagas of Cath Boinde, Cath Maighe Rath etc. "Beyond 

these allusions no details of this battle were known. Thurneysen 

thought it possible that the author of ORR had planned to 

write Cath Findchorad as a sequel and failed to do so. (Irische 

Heldensage, p. 364.) Whether he or another hand did the work, 

a version of a tale obviously meant for Cath F. has come to 

lieht in MS. BIV1a, R.LA. It is only a defective copy. 
Pages are missing and many holes occur, but enough remains 
to show the outline of the tale. BIV1a is the fragment of 

a vellum MS. in bad condition. It was formerly bound in 

with BIV1, a paper MS. of the 17th century. They have 

now been separated. BIV1a consists of forty three pages. 

The text of Cath F. begins on p.17 and runs to p.29. A few 

fragments on pp. 41-44 may be parts of the tale but this is 



396 M. E. DOBBS, 

uncertain. The MS. must have been completely in pieces when 

bound into BIV 1. I do not know when this may have happened 

but the order of them was quite lost. T'he surviving pages 

are misplaced and numbered wrongly. This probably occurred 

when they were bound with BIV1. The following analysis 

explains this: 

P.17 begins with the Connaught and Munster camp at 

Findchorad awaiting an Ulster attack. 

pp. 18, 19, 20 describe a contest between the two bulls, the 

Dond Cuailgne and the Finn-beannach, with a description 

of the bulls in rhetorie. 

pp. 21 to 24 describe the battle itself. Both beginning and 

end are lost. 

pp. 25, 26 describe the appearance of spirits, in trios, to the 
Munster army foretelling disaster. 

pp. 27, 28 contain an imperfect list of Munster, Connaught and 

Leinster leaders, and fragments of Eochaid mac Luchta’s 

speech about his army. 

I feel no doubt that the right order is: 17, 18, 19, 20; 

27, 28; 25, 26; 21, 22, 23, 24. 
There seems to be nothing missing down to the end of 

p. 20. Then there should come the beginning of the list of 

leaders so imperfect on p. 27. There may be whole episodes 

missing here as well. Between pp. 27 and 28 there is a gap. 

There can be little doubt that p. 25 carries on the description 

of the trio on p. 28 though a good deal of it is missing. P. 26 

is quite consecutive but breaks off torn and imperfect. After 

this several pages must be lost. There would naturally follow 

the approach of the Ulster army, some skirmishes and possibly 

some parley between the kings. Then, as in other sagas, the 
formal opening of the battle would be described at length. 
P. 21 begins in the middle of a sentence describing a general 
melee and gives the impression of the end of an elaborate 
descriptive bit of writing. The narrative after this is con- 
secutive but breaks off in the middle of a line at the foot of 
p.24. The death of Eochaid mac Luchta and the vietory of 
Ulster are missing though it is certain these were part of the 
story. The following passages supply some missing details. 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 397 

“Croch Mor fell at Ath Crocha by Cu Chulainn in the 
battle o£ Findchorad ...” (D.2.2, 83b.) 

“Fadb ua Omna; others say he fell at Findchorad ...” 
(CRR, p. 94.) 

These names are not in the surviving portion of the text. 

The following points are note-worthy: 

a) The rhetorical description of the two bulls occurs also 

in “Cophur in da mucado” (LL 247a). But the order of 

precedence is reversed.. In LL the Dond Cuailgne is first 

described; in BIV1a the Finn-beannach. Though LL is a 

much older MS., BIV 1a gives a fuller and less corrupt version. 

This suggests that the editor of BIV1a had access to MSS. 

as old as LL and either copied them more carefully or found 

them in better order. To facilitate comparison I have placed 
the two versions in parallel columns. 

b) Though associated with CRR as a sequel this account 
of Findchorad is told from a different standpoint. In CRR the 

author writes from the Ulster side; in Findchorad from that of 

the Southern kingdoms. In CRR Conall Cernach and CuChulainn 

have the beau röle. In Findchorad they are hardly mentioned. 

c) Certain phrases and names in this text occur also in: 

Tain B.€., Tain B. Flidais, Cophur in da M., Dearg-ruathar 0.C. 

See Notes. 
d) As to exact site of battle: it may be Corofin in Clare 

but this is not at all certain. If it is the same as Corofin it is 

interesting to note that the home of the O’Davorens, scholars 

and historians, was close at hand. Their schools were at 

Cahermacnaughten in the Burren. We know that MacFirbis 

and other students were studying there in 1595. It is per- 

missible to eonjecture that this family had many ancient MSS. 
and traditions and that this text may be a relic of their literary 

activities. It is known from law-deeds that the O’Davorens 
were still in possession of Cahermacnaughten in 1675. 

Before finding this present text I had collected all 

references to Eochaid mac Luchta in “Sidelights on the Tain 

Age”, pp. 40-52. These show that Eochaid’s name was famous 

as a lawgiver in the 8th and 9th centuries. Traditions con- 

cerning him may therefore be as ancient as any. His name 

is persistently associated with Findchorad. 



398 M. E. DOBBS, 

In preparing this edition I have marked all gaps owing 

to holes or torn edges by the symbol x. In some cases I have 

supplied a missing syllable or letter where I thought the context 

justified it. All emendations and omissions thus inserted are 

enclosed in brackets []. I have altered no accents or spelling 
and have expanded contractions in accordance with the text. 

[Cath Fiondchoradh] 
(EB IVO REF AmnELD): 

In Dei nomine Amen. 

1. O ro bhattor ceithre cöiccedh Eirend ag Fiondchoradh! 

im Ailill 7 im Meidhbh 7 im Eochaid?2 mac Luchta a n-airis 

catha do Concobhar go n-Ulltaibh ime, conniachtator fir Eirenn 

chomhairle cionnus do bherdäois in cath. Ro bador ag a 

radh fria n-drüidibh ar a bfiasdäois doibh cionnus no bhiadh 

iärdaighe an catha [7] cia diobh ar madh räon. Lottar 
iaramh na dröithe a nx3 nghin a bhfis 7 a n-£oluis .i. Crom 

Deroil,* Adhna®... mhac Uithir, Maoil Cheann Mianach® 7 

10 Daire® ... Feir Ceartne.” Do ronsad udhbarta do Mhairt, do 
Ois x do Iöibi 7 d’ Apaill.s Bä hiäd so imorro udhbarta 

do ronsatt döiph .i. carna con, muc 7 cat. Do cuadar as 

a h-aithle ar seicheadhaibh sean-tarbh mael x loar,® 7 ar 
cliathaibh caorthaind 7 a n-aighde ... thuaidh ar ıfreand 

15 ga x ndiseach. Ad[ubairt]?1%0 an dee udh[blarta frit an Donn 
Cuailgne 7 aln Finn-]bheannach do tabhairt chuca 7 deabhaidh 

do tx. Madh ar an Donn Chuailghne ro badh räon, r[uagthaoi]? 

for Ulltaibh 7 da madh for an bFinn-bheannach go madh for 
fearaibh Eireand. 

20 2. (p. 18) Tugaid iaramh na daimh don longphort. Tainig 
MacRotl!! an righ-eachlach isin bpubaill a mbäoi Eochaidh 7 
adbeart fris; “tangadar” ar se “dä diongna damh nEirend 
don dunadh .i. an Donn Öuailgne 7 an Finn-bheannach 7 as 
dulta duibh x diä ndecsain” ol se. “Caid& dealbha na ndamh 

25 soin?” ar Eochaidh. “Ni ansa” ol MacRoth: 

or 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 399 

Battle of Findchorad. 

Translation. 

1. When the four Fifths of Ireland were at Findchorad 
around Ailill and Medb and Eochaid mac Luchta, expecting to 
fight Conchobar and the Ulaid with him, they demanded advice 

as to how they should give battle They were telling their 

druids to find out for them what would be the consequences 

of the battle and which of them would be defeated. Then 

the druids went .... their knowledge and their learning viz.: 

Crom D£roil, Adna son of Uther, Maoil Cheann Mianach, and 

Daire.... Fear Ceartne. They offered sacrifices to Mars to 
Osiris (?), to Jove and to Apollo. These are the sacrifices 

they offered; the flesh of dogs, pigs and cats. Afterwards 

they went upon the hides of old hairless ... bulls and on 

hurdles of the rowan tree, and their faces(?) ... north towards 
Hell... The gods to whom they sacrificed told(?) them to 
bring the Brown Bull of Cooley and the White-horned Bull 

and to start(?) a fight. If the Brown Bull was routed the 

Ulaid (= Ulstermen) would be defeated and, if the White-horn 

was routed, the Men of Ireland would be beaten. 

2. Then the bulls were brought to the camp. MacRotlhı 

the chief herald came into the tent where was Eochaid and 
said to him: “the two outstanding(?) bulls of Ireland came 
to the fortress, the Brown Bull and the White-horn, and after 

they went ... to inspect them”, said he. “What like are 

these bulls?” said Eochaid. “Easily answered”, said MacRoth; 



400 M. E. DOBBS, 

Bivla 

An Finn-bheannach ce&adus:!? 
daimh sidh& [cen|n-fhiond, 

cois-Lhiond. 
Cröchdha cröiderg 

5 mar do ruitte ar roit, 

[mlar do fothraigfe a fuil, 
mar do comaisgthe ar chorecair. 

[eolndeil dilleachta 
ö a dhela go a dhroind. 

10 Tre mhoing mhäolth] e[hrujäin. 
Macaömh bhüar n-Aoi. 

Dolar 13 dibheirge. 

Onän na himairce.i4 
Go n-erball n-iomtrom, 

15 go n-ucht n-eachdha, 

go n-ubhallrosg oircce, 

go n-urthosach &icene, 

go n-iärcaoile!5 eirre, 

go n-adharcaibh iuchanda, 

20 go n-adhabhraibh baöise. 
Buaidhghein büalidhnighe 

breasda buafuld] ... x 
[burildhach nüabhair, 
duaibhsech drenn-aighthi. 

25 Dam [dreti]ll damhraidke 
diabhal febhe fiör ala ... x 
(...16 ead airdh-beana fair 
go rab binnithir teda 

[mJeandchrot i llamhaib suadhga 
30 sirseinm a .. c6ol sirreachtach 

sirbhinn sith 

amhail concananadh an camorän 
ingantach 

g0 celodh catha go ndit.!7) 
35 (p.19) Ced conach lamhad 

bänänach na bogänach; 
righreim a chriche 

nach a fheroinn. 

LE 

Findbennach imorro: 

dam saide cen-fhind 

cossind. 

Croda crochda croderg, 

mar do rotte roth 

mar do fothraicthe fuil 

mar do commiltea i corcair. 

condeil diliucht 

o dela co droind. 

tri moing maith chrüi. 

Maccäim buair n-Ai. 

(6 See line on p. 402 i .;) 

nmit na himmirgi 

Gu n-urbull imthromm, 
co n-ucht echda. 

co n-ubullrose ercce, 

co n-erthossach e&cne, 

co n-iärgaile erre, 

co n-adabraib baisi. 

Buadgein buagnige. 

buridach nolairain. 

dretel damraide 

diabul feibe Finnbennach. 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 

“to begin with the White-horn: 

that is a white-headed, 

white-footed bull, 

red, blood-red 

as though ruddy with red, 

as though bathed in blood, 

as though mingled with crimson; 

of faultless form (?) 
from his nipple to his hump; 

a triple soft red(?) mane. 

The lad of the herd of Ai, 

TREE of vengeange, 
the one who attacks alone; 
with weighty tail, 

with charger’s breast, 
with lapdog’s bulging eye, 

with salmon’s snout, 
Salbe loins, (?) 

with dull-red horns, 

with lustful tricks. 

Triumphant birth vietorious 

pre-eminent and threatening ..., 

bellowing (?) and proud, 

elowering and fierce of face. 

The strong ox of the herd 

a are end sn aan 2: 

(which were as sweet as lute-strings 
in the hands of players ever singing 

their (?) bewitching luscious peace-musie, 
like as the wondrous fool 

sang harmoniously to overthrow the battle 

at the end.) 

The first plague the sprite or goblin 

undertakes. 
The chief glory of his territory 

or his distriet 

401 



40 2 M E. DOBBS, 

BlV1a 

An ilbhreice adhbhailmhir 

a thiribh na bhFionn.!® 

An Fionn et cetera. 

3. An Dond Cuailgne imorro: 

5 daimh sidhe dubhdond, 
ditimsach, dian, disgeinmneach 

diseir, fuasccardha, fraochdha, 

forränach, ilabhanach, 
ilbhüadhach, ilanethach, 

10 tiugh, torracht, taoibh-sleamain, 

calma, coimnert, el&ibh-reamhar, 

mongach,muin-reamhar,muinelach, 

sulmhär sronmhär seitfeadhach, 
ceann-ard, crönänach, 

15 cransüileach, caisednach, 

Foirmear, fiochdha fortamail, 

niätta neimhneach naimhdeamhail. 

20 Go ttul tarbhröin 

g0 

go 

80 
a) 

25 g0 

g0 

ttoichim toinne 

rüathur beithreach 

neimh naithreach 

m-bruth biasda 

loinne leömhain 

m-buille lattraind, 

ara ttallud tri chaöcca mac 

miodhaöise 

ö meidhe [cox] midai 
30 0 dealu go a dhroind. 

35 

Moamh damh nDilelnn] x19 
Diond damh ndomhan, 

Donn Cuailghne. 

An Donn Cuailgne et cetera. 

LL 

Is amlaid bäi in Dond Cuailnge 

dubdond, diumsach, 

discir, dondöcach, 
fuascrach, forbartach, 
forranach, illanach. 

tnuthach, tairbech, taebslemun, 
calma, comnart, eliabremur 

cendard cassetnach 

crönanach cransüilech 

Mongach, munremur munelach 

sülmar srönmar setfethach 

Co 

Co 

Co 

Co 

Co 

tul tarbda. 

tachim thuinni. 

tarbigi rig. 

ruathur bethrach 

m-bruth biasda 

Co m-builli latraind 

Co lunni leomain. 

Co taillfitis tricha mac 

midäisi 

o medi co midäid. 

Midach na mochäirgi. 
Onmit na himmirgi. 
Maccoem na n-innili. 

Tamon na trebairi. 

Athair na mörchethra. 

"Mo dindgna dam domun. 
Dond. 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 403 

the speckled monster 

from the Lands of the Fair, 

the white-horn etc. 

. As to the Brown Bull: 
that is a dark-brown bull, 

haughty, impetuous, very nimble, 

active, terrifying, furious, destructive. 

Scourging, vietorious ... in many ways. 
Thick, plump, smooth-sided, 

brave and strong as the other, 

deep-chested, maned, 

thick-necked, well-necked, 

large-eyed, large-nostrilled, snorting. 

The head high, deep-lowing, 
fierce-eyed, curly, 

very active, wrathful, powerful, 

warlike, venomous, hostile. 
With a forehead of bull’s bristles, 

with nimble tread, 
with bearlike onset, 
with snakelike venom, 

with bestial heat, 
with lionlike fury, 
with thievish thrust; 
on whom thrice fifty fullgrown boys find room 

from neck to... 

from the nipple to his hump. 

The greatest ox of Dil, 
the guardian bull of the world, 

the Brown Bull of Cooley. 



404 M. E. DOBBS, 

4. Iarsin atträcht an ri 7 drong de[r]mäir ime do riogha 

x do feghadh na ttarbh. O t..x [eonjeador dna na tairbh 

a chele do ghniad reisigh?° ro-mho[ra] x do geimnigh roclos 

go n-eollaibh nimhe. Focherdatt a ttigh-leathar?! ar a ttulazdh 

5 (p. 20) amhail bittis tula tarbhröna. Ro rüadhsat a ruscca 

amhail bittis roisne tene. Ro fhäs chir 7 gräin forra gur bho 

gairbhighthear cuan mara mong cechtar n-ae. Ba cosmhail 

re cir n-iarainn eir droma gach daim dibh. Do bheir cach 

dibh bhloisg-bheim?? bodhbha da thul fri tul a chele gor bö 

10 meidightear fri tot? tuinne Cliodhna fri carraice amhuil bittis 

da reithe im rae no amhail da chon ag comgleic. Tastait 

iarsodhain iar n-iomalr|bach 7 iar n-imarra£. 

5. lJarsin do luidh Eochaidh don dün 7 forfäccaibh a 

15 m[hlac .i. Lughaidh?* 7 Maine Minghur?> mae Ailealla 7 

Meadhba ag coimhed fhiadhnaise na ndamh cia diöbh ar 

a meabhfadh. Iarsin ro airighset na daimh fuardhacht na 

haidhehe 7 ro-n snisead...x2% [mjJadhmhanna diä ccosaibh 
iar...x im cliabhaibh a chöile. x... meidightear fri& möir- 

20 lin» mhuilinn an maighean bhuaraigh bäoi lä cechtar n-ae. 
Ro hıbsad a lee amhail turca ag troitt. Ro sgomfatt?” a 

bfiafela]? amhail chona fri lorg x...o Saith Donn Cuailgne 
a bihjean» in a ocsuil for an bhFinn-bheannach gor bhris 
asna inn fo a thaobh cl& 7 do bheir a bheicedh as 7 teichis 

25 tar Sionaind.?8 

6.7. (2.227) 7° 2: 0UCA Te [Fr]Jaoch?® mhae Fiodhaigh 
taoiseach macraide Irruis?®® 7 Ghamhanraigh Irruis Domnand?® 

in a fhochair .i. Gamain ruadh na Rae, Gamain for Coille 
Cead, Gamain for Cloadh Cetracha 7 Gamhain for Trasgrad 

30 Triochu 7 cetera.! Ro räidh Eochaidh riü; “b& cöir däoib” 
ol se “ar na nchroidhe dhaithe ar Ultuibh.” Ro thoirgseatsomh 
7 ro gabhadar do laimh go tt... bhfaidis cath do Ulltaibh 
X... [Fionn]?®? mac Rossa ri Laigen 7 a [mhac 7]? a 
brathair®® 7 Ailill Gaoide ... x [Ferghus? Falirges* ri ua 

35 cCinnsealach go x [in a]? bfarradh, 7 tri mie Cu x mac... 
[Sedna? Silothbhaice3°® mic Nuadad Neacht do Laignidn .. „3 

(three lines missing) 
*. (9.28) *... in gach tuäith. Cuice fhichid in gach 

buidhin conad chüig cead 7 2 mili do mwileadhaibh liön mo 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 405 

4. Then the king arose and with him an enormous throng 
of princes ... to look at the bulls. When therefore the bulls 
saw(?) each other they made great provocations ... roared, 
heard to the clouds of heaven. They shook their thick hides(?) 
on their foreheads as if they were foreheads of bull-seals (?). 
Their eyes reddened as if they were resinflames(?). They 
became bristling and horrifice so that the mane of each was as 

rough as an inlet of the sea. Like an iron crest was the ridge 

of each bull’s back. Each of them dealt a fierce simultaneous 
stroke head to head as mighty as the impact (?) of Cliodhna’s 

Wave on the rocks, as if they were two rams in a field or 

two dogs fighting. Afterwards they ceased from the struggle 
and the conflict. 

5. Then Eochaid went back to the fort and he left his 
son Lughaid and Maine Mingur (son of Ailill and Meadhb) 

to keep watch on the bulls as to which would win. Then 

the bulls felt the chilliness of the night and they encountered, 

skirmishing(?) with their feet... against each other’s chests.... 

As huge as a vast mill-pond was the spancelling place of 

each. They twisted their limbs like boars fighting. They 

bared (?) their teeth(?) like dogs hunting ... till the Brown 

Bull thrust his horn under the White-horn’s shoulder and his 
bowels broke out over his left flank and he gave a bellow 

and filed over the Shannon. 

Dans Fraoch son of Fidach leader of the youths of 
Erris, and the Gamanraid of Erris Domnand with him viz.; 
the Red Gamain of Rae, the Gamain of the Wood of Cead, 
the Gamain of Cloadh Cetracha, the Gamain of Trasgrad 

Triochu et cetera. Eochaid said to them, “ye ought” said he 
“with swift heart attack the Ulaid” They came and under- 

took to give(?) battle to the Ulaid...... Fionn son of Ros 

king of Leinster, and his son, and his brother, and Ailill 

Gaoide ... Fergus Fairge king of Ui Cennselaig ... and 

three Bons20f. (U,.>.. son of ... Sedna Siothbace son of 

Nuada Neacht of Leinster . 

7. “.. in every distriet; one hundred in each troop 

so that my army numbers two thousand five hundred soldiers. 

Zeitschrift f. celt. Philologie XIV, 3. 97 



[1 

10 

15 

20 

25 

30 

35 

406 M. E. DOBBS, 

sitaigh. Ais iädso imorro mo curaidk 7 mo caithmilkdh i. 

Fiamhain?” mac Foräoi 7 Dearca®s mac ConRäoi 7 Ga[bhalg- 

linne®® mac De[g]Jadh, Böclus+° mac Degadh diätta x 7 Colpa 

mathair do diättä Ath Colpa,*! x Ath Cortha®? 7 a n-&an x 
ar cäin snaichtghe®? 7 cain x..eadhasa,” ol Eochaid. Ro mhol 
cäch an tsocruide sr x na. An uair ro bhattor ann as a 

haithle go nfacadar triar* cucca gach ndireach ... 

8. (p.25)....[g]äit dearga in a lamhaibh 7 drib ... x dear 

eocha edghadh 7 armx dibh. “Can do lottabhairsi?” ol se x 
“ ,. Sith Boidbh,”4 ol iadsomh “7 do t/agallamhsi x [tan?]- 
gamar” “Cia bhar n-anmanda?” ar Eochaidh. “Ni ansa” 

ol aön x do roighne an laoidh:*' 

“Accais 7 Agh 
anmanda x isi din 

Neimh imreannadh slaidh 

in tres fear go fir 

Fordhath fola foirn 

foltach fonaibh corpadh einn. 

Deibthear*s düin andluigh 

ar as do fhuil sin. 

Oir as do fhuil sinn 

as aire n-on rüaidh 

mar no beith ar mein 

d’ fuil no d’adbhar güail. 

Öir as do fhuil sinn 

as aire n-Öör dearg, 

mar nö crochdaois roith 

mar no niämhdaois meirg. 

Atäd linne däoibh 

sgela in chatha mäir. 
Ni mä rochin chluais 

ro chluinfeadh an ghäir. 

OÖ ro ruibheadh bioth 

ni ro cuireadh cath. 

Ro soiseadh a ghriph #9 

ro soiseadh a ghraph.50 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 407 

These moreover are my heroes and champions viz., Fiamain 
son of Foraoi, and Dearca son of Cu Roi, and Gabhalglinne 
son of Dega, Böclus son of Dega from whom is named ... 

(and Colpa was his mother from whom is named Colpa 

Ford) ... Cortha Ford and it's...” said Fochaid. Everyone 
lauded the army. While they were there they subsequently 
saw a trio coming straight towards them ... 

De: red spears in their hands and .... horses, 
elothing and arms(?) .... “Whence went ye?” said he.... 

[from] the Sith of Bodhb” said they “and to talk with thee 
... have we come.” “What are your names?” said Eochaid. 

“Easy to say” said one... he recited the poem: 

“Venom and Strife are the names 

Poison which distributes slaughter 
is in truth the third man. 

The deep colour of blood is on us, 
hairy to the feet, corrupt of head. 
Transgression is lawful for us 

as we are from thy blood. 

Because we are from thy blood 

therefore it is a red stone, 

as it would be from a mine 

of blood or of coal stufi. 

Because we are from thy blood 

therefore it is red gold; 
as they would cross wheels, 

as they would polish rust. 

We have for you 
news of the great battle. 
Not as the ear decrees 

shall the clamour be heard. 

Since life is cut of 
battle is not waged. 

His speed is turned, 

his course (?) is turned, 
2 



408 M. E. DOBBS, 

Ro soiseadh a fheidhm 

Ro soiseadh a neart 

Ro soiseadh a dheilm 

Ro soiseadh a neart (no a ceart). 

5 Ro soiseadh a dith 

mar do chife cach. 

Ro soiseadh a uath 

Ro soiseadh a brät. 

Ro soiseadh a brigh 

10 Ro soiseadh a büas 

Ro soiseadh a bhoes 

Ro soiseadh a chruäs. 

Do faoth latsa an cü 
bidh x ..ccarach niäth. 

15 Dighellach üa x näd 
rüadh mar a trialth?]. 

(». 26) x oghre a reim 

bidh breas x im 

Bid dearga tair m’aess 

20 ac. x” 

9. x is e,” ol Eochaidh; “biadh lut, bidh fhor[än]? x fris 
ztiäghaid ar amus Uladh 7 x”. Coimeirgid Ulazidh uaill ghid 

ar ma eillighid faobr[ach]? x 

ee braine 

25 tar bruinne cruthach comh-ard 
faointaid caoi x 

cingfid mäil tar meidhe midh-äoise.” 

“As caoin an x üd do ghniäd na h-arrachta,” ol x 

draoi.5! Amhail ro bhattor ann fiora Eireann confacador 
30 triar oile chuca. Teöra monga forghlasa forsgaoilte forra, 

eich glasa fotha, tri gäoi glasa leo, glasa uile itter eocha 7 

eccosg iäd. Ro fiarfaidh Eochaidh dibh: “can do lottabhsi ?” 
ar se, “7 cia sib fo dein?” “Tri dearbhsethracha diabhalta 
ind,” ar iat “et Fet, Eighemh 7 Gol ar n-anmanda et a 

35 Sith Buidb tangamur alle” ar iad; conadh and ispertatur in 
lalolidh: 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 409 

His activity, his strength, 
his shout, his right is turned. 

His death is turned 

as all will see. 

His dread is turned, 

his doom is turned. 

His might, his wealth, 

his wantonness, his harshness is turned. 

9. ... said Eochaid, “let him be vigourous, let him be 

furious(?) and let him approach the Ulaid ...”. The Ulaid 

simultaneously raised a wail as of bitter accusation: 

“.... edge upon shapely well-matched breasts 

beauty (?) weakened ... 

nobles will step on necks of grown men.” 

“The poem(?) the spectres make is beautiful”, said the 
druid ... While the men of Ireland were there they saw 

another trio coming towards them. Their three heads were 

covered with wild-streaming grey hair, they had grey horses, 

grey spears; they were grey all over, horses and appearance 

alike. Eochaid asked them; “whence are ye going?” said he 

“and whom are ye for?” “We are three demon sisters”, said 

they, “and Silence, Scream and Wail are our names and we 

have come hither from the Sith of Bodhb” said they. Then 

they recited the poem: 



410 M. E. DOBBS, 

“Lodmar a Sith Buidb 

co mbattor ruise rüin 

sochruide in tslunigh 

is docruide düin. 

5 Ni docruide duin 

acht budh isbh blae* 

diar ttosga ıs do-imesga 

sluagh co-n imirt gae. 
Seinde53 tri sethracha diabalt« 

10 con X don»... 

Fet isi in tres ban 

Eigem 7 Gol.”5: 

10. (p.21).... 7 Sian-ghair na seanörach ag saighidh na 
säiriorghaile Cidh fil ann tra acht ro trasccraid treinfhir, 

15 ro maoltamhnaid mikdh, ro ciorrbhaid curaidh, ro claochlaid 

caomh-aighte, ro bänlaid?] beoil. Et ro dallaid dx roiscee 
desidhe. Ro cuireadh an cath ar comhramhaibh as a haithle 
conadh ann ro fhobair Fion» mac Rosa ri Laighean 7 a 

mac .i. Maicnia,5 7 Feargalö® mac Rosa a brathair, 7 

20 Boirrach5! mac Ainteigh, 7 Colla°®s mac Faitemasin an cath 

go ttarla an coiccer righ-milidhso doib .i. Feithean Beace, 

Feithen Mör,5® Eö mac Oirne,6° Oglhma®s! 7 Toillcheand #2 

condorala im-forgain eatorra. Ro ionnsaidh Fionn mac Rosa 

z Eö mac Oirne ar oile 7 ro fearadh deabhaidh fhiochda 

25 fhorränach eatorra ionnus 90 ttorchair E6 la Fionn. Ro 

fhobair Ogma 7 Toillcheann Ouilleasg mBrego®% go ttorerador 

agus cead anraidh n-ionchomlainn a bfuil cechduir dib la 

Cuillease cona muintir, ut dixit: 

“La Fionn mac Rosa .. rem ngle .. 
30 adrochair Eo mac Oirne. 

R& Cuilliusg mBregho na mbenn 

docer Oghma 7 Toillcenn.” 

il. Ro fhöbair an Fetheän Mor Borrach mac Ainteigh 
ionnus (p. 22) go ttarla im-forgain amnus earnach eatorra g0 

35 ttard an Fethean orcor sleighe do Borrach go ttorcair de 
dochum talmain. Iar n-eirge do do bheir beim boirb X don 

°) 7 br dyb blae ») 9...dö (one letter lost) 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 411 

“We went from the Sith of Bodhb 

till there were mysterious incitements, 
the multitude of the host 

and the destruction of the fort. 

at our wish and evil ineitement 

that the host made spear-play. 

We are three demon sisters 

Silence is the third woman, 

Scream and Wail.” 

10. .... and the shrill yells of the old men approaching 

the tremendous conflict. But what is there but the destruction 

of strong men, the beheading of warriors, the hacking of 

heroes, the disfiguring of fair features, the whitening of 

lips; and therebye ... eyes were blinded. After that the 

hand-to-hand fighting began. Then Fionn son of Ros, king 

of Leinster, his son MaicNia, Feargal son of Ros his brother, 
Boirrach son of Antech and Colla son of Fathemon went 
into the fray till they met tlıe following five leading soldiers; 

Little Feithean, Big Feithean, Eo son of Orne, Ogma and 
Tollchend and they fought together. Fionn and Eo attacked 

each other and a fierce deadly fight took place which ended 

in Eo being killed by Fionn. Ogma and Tollchend attacked 

Cuilleasg of Breg till they and a hundred fighting men 

who were with each of them fell by Cuilleasg and his men, 

as is said: 

“By Fionn son of Ros — illustrious course — 

fell Eo son of Orne. 
By Cuilleasg of Breg the smiter 

fell Ogma and Tollcend.” 

11. Big Feithean attacked Borrach and a hard and 

cruel struggle took place between them till Fethean fung 

a spear at Borrach which laid him low. Springing up 

he struck a fierce ... blow with his broad-grooved sword 



412 M. E. DOBBS, 

cloidheamh claisleathan baoi lais do Feten Mör go ttall a 

cheand de. Ro fuabair an Fetean Beg Colla mac Faitheamain 

go ttorcair lais an Fethean amail ata [san] rann: 

“Re Borrach — ba beart go mbron — 

ro torchair an Feten Mor. 

An Feten Becc ro sealadh 

la Colla mac Faitheamain.” 

[eb 

Is annsin do radsat gasradh Gailian iolach®! chosccair 7 

comh-maoidhimh im na ceannairc. Ö tchala Concobar an ni 
10 sin cuiredhsiomh Aodh Eiccius® ar amus Glaisne‘® a m[hJac 

7 Mis Deaghadh’” mac Aimeirgin 7 Eogan mac Durtacht®® 

7 Laoghaire Buadhaigh,°® go n-ebert int &igius: 

„Buaidh-laoch Laoghaire leo clodhus 60 fo cionn- 

cainnill fo cosnamh gach buaidh ...” 

12. Tiaghaid iarom in cethrar caith-milidhso d’Ulltazbh 

fö comh-thoilg 7 fo com-mbaidh fon ccath 7 do radsatt a 

ngretha gaisgidh fo Gailiänaibh conadh ann ro ionnsaigh 

Glaisne 7 Mis Deaghaidh gus an mion»-righ ait a mbüi. Ro 

20 fearsatt dno (P. 23) gleö friä Fionn r& na mac 7 re a bratair. 

Dorochair dna annsin Fionn mac Rosa ri Laighen la Glaisne 

7 la Mis Degadh. Ro gabh Feargal mac Rosa an mionn-rig. 

Do rad im ceann Maicniadh 7 ro fhosadh an iorghlail?] x. 
Iarsin ro fhobair Rae®% 7 Clotholl Cruthach deafbhaidh?] x 

25 Laoghaire 7 ceithre cead anraidh ina bfomchair ionus co 

[torc?]rattor uile le Laoghaire. Ciodhe Eoghan mac Durtacht 
x imdeargadh d’ionchaibh Uledh amail ro comhfhobair an cath 

öir x bonn fri meidhe 7 meidhe fri bonn gach conair inar 
ceimnadh seachnoin an catho 7 do cerattor an cethror righ- 

30 mileadhso lais .i. Connla,® Coirpre,s® Oilill# 7 Imit,6% amail 
adbearor: 

“Rae Crutha[ch?], Clotholl Clothach 
fri Laoghoire lan-bhrothach. 

Fri Eoghan Connla, Coirbre, 
35 Oilill, Imit, go n-airde.” 

Is ann ro fhöbairsiott tri mie Droighin .i. Rämh, Aodh 7 Buan®® 
im-forgain is na Ruaidh-ceannaibh’° amail ata isin rann: 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 413 

at Fethean and beheaded him. Little Fethean attacked 
Colla son of Fatheman and he slew Fethean, as the verse 
has it: 

“By Borrach — it was a tragic deed — 
fell big Fethean. 

Little Fethean was cut down 

by Colla son of Fatheman.” 

Then it was that the Leinster army uttered a shout of 

exultation and boasting about the contest. When Conchobar 

heard that he sent Aodh the poet to seek Glasne his son; 

and Mes Deaghad son of Amergen, and Eogan son of Durthacht 

and Laegaire the Vietorious and the poet said: 

“oh Laegaire, victorious hero, lion who overthrows 
the salmon, good torch-head, good defence in every 

vietory.” 

i2. Then these four warriors of the Ulaid came to 
the battle with mutual strength and sympathy and uttered 

their war-cry against the Leinstermen. Then Glasne and 

Mes Deaghad charged at the spot where was the royal crown. 

They made an attack on Fionn and on his son and on his 

brother. Then Fionn king of Leinster did indeed fall by 

them. Feargal son of Ros took the erown. He put it on 

Maic Nia’s head. The struggle ... ceased. Then Rae and 

Clotholl the Shapely attacked ... Laogaire and four hundred 

warriors along with them and they all fell by Laogaire. 

However Eogan son of Durthacht was [not?] reviled for the 
sake of Ulster for the way he went into battle, for... foot 

by neck and neck by foot was every path through which 

he strode in the fight and he slew these four chief soldiers; 

Connla, Coirpre, Oilill and Imit, as is said: 

“Rae the shapely, Clotholl the renowned 
[fell] by Laogaire full furious, 

by Eoghan [fell] Connla and Coirpre, 
Oilill and Imit loftily.” 

Then three sons of Droighen, Ramh, Aodh and Buan, made 

an attack on the Redheads, as is in the verse: 



414 M. E. DOBBS, 

“Tri mie Df[rolighin 
Ramh is Aodh 7 Büan 

go mbearradh caomh isin ... 

ccath as cumhan lin» 

5 ann ro rubhsatt na Rüaidheinn.” 

13. Is ann ro ghreis Meadbh 7 Oilill anti Ferghas mac 
Roigh, MacCecht,”! Fraöch mac Fiodhaigh”? 7 an Gamanraigh 
olecheana, Fiamhain mac Foraöi 7 Dearca mac Con Röi dochum 
dula d’ionnsaighidh na h-iorghaile, conadh ann (p. 24) ro fhuab- 

10 radar na deigh-fhir sin an deabaidh go dana däsachlach deagh- 

tapaidh ar comairle Meadbha 7 Oililla. Iar ndula d’ Fergus 

fon ceath ro nocht an Calath-[Colg?]"3 x ro gabh ar ciorrbhadh 
na ccuradh, ag marbhadh na x, ag trasceradh na ttreinfer 

7 ag lead[radh?] na laoch(?)-mileadh ionus gur bris bheirn 
15 seacht cead x caith-iorgail. Ba cosce robharta do riothfri X 

ert fris öir ba cosmhail 7 tot toinne for trächt gach beim 

da mbeannach. Is ann ro fhuapair Cana Gall’ [Flionncadh 
mac Concobair!5 7 Fionnchadh mac Conaill Cernaigh’5 € 7 do 

rattsad amas fair go ttucsatt gliaidh n-acegairbh n-&ccennais 

20 diäroile. Tarlaice Cano Gall sleigh for Feargas. Ro imghaibh 

Feargas an [s]leigh eador-bhüas. Atnaigh Corbmac Con- 

loingius’s beim boirb neartmar biodbadh do Cano go ttobhacht 

a cheann de. Marbadh Feargus iaromh an dias oile amail 
adubhradur: 

25 “Cano Gall tar glas mhuir nglais 

rombi Corpmac Conlongais. 

An dias oile — fä ger gus — 
as tren ro-s-foiredh Ferghus.” 

Dorad tra annsin Corbmac lama tar Fhergus 7 adbeart 

30 fris:77 “Aindlightach fhüar-chroidhidh as fäsughadh fine ina 
ndearnais 7 an do gni... .”78 



THE BATTLE OF FINDCHORAD, 415 

“Three sons of Droighen, 

Ramh Aodh and Buan, 

with fair clipped heads .. 

We remember ... 
There they killed the Red-heads.” 

13. Then Meadhb and Ailill urged the aforesaid Fergus 
son of Ragh, MacCecht, Fraoch son of Fiodach and the 

Gamanraid, Fiamain son of Foraoi and Dearca son of CuRoi 

to go and enter the battle. Then those gentlemen went 

boldly, audaciously, swiftly to the fight by the advice of 

Meadhb and Oilil. When Fergus entered the battle he 

unsheathed the Calad-colg (= hard blade) and began to hack 

heroes, to slay ... to overthrow champions, to mangle brave 

soldiers so that he cleared an enormous breach [in his?] 
battle charge. It was trying to stop a tidal wave to rush 

against... for every blow he struck was like the impact[?] 
of a wave on the shore. Then Fionncadh son of Concobhar 

and Fionncadh son of Conall Cernach attacked Cano Gall 

and assaulted him so that a perilous, rough, bitter fight took 

place between them. Cano Gall threw a spear at Fergus 

who avoided the spear whirling in mid air. Corbmaec Con- 

loingius gave a rough, powerful, hostile blow at Cano which 

cut off his head. Then Ferghus slew the other two as 

is said: 

“Corpmac Conloingius slew Cano the foreigner 

from over the green sea-stream. 

The other two — it was bitter passion — 

and impetuous is Ferghus who caused it.” 

Then Corpmac laid his hand on Ferghus and said to 

him: “what you have done is wicked, hard-hearted and a 

desolation of families and...” 



416 M. E. DOBBS, 

Fragments which may belong to Cath F. 

p. 41. Ni hord feinnen fod clann fothugad for slabhradad siar 

amear gaisceed i ccath ainecht nathi naithechu in bes 

burach buirett Uliach oengair im oengair Cu Chullain 

coro comart clann sin cos na... 

p. 42. ... crioth sleighe .i. sleagh do chrothadh 7 do bheart- 

nüghadh 6 a biobhaisce go a h-adharc go ccoimhriäsadh 

a rinn fria a bun amhail do roighne Cu Chullaın an 

tanso for ... gaisgidh as. 

p.43. 7 meide fri meide aca isin cath no snaidhfittis mac 
maodhaoisi tar na lintibh fola fordeirge battor fo 4 

cosaib gach conoir no theigeadh isin cath. Ro gabsat 

na catha coimhfheidm faisin ina geöirigtibh 7 ina 

gcomraictibh. Ro sar curaidh 7 na laith go le na 

fleagho as leas... 

p. 44. Arinside fear ag freasdal fochla, niä& ag nertadh, err 
ag urslaidhe, brutlaocch badhba ag büadhughadh 7 

cliaith-bearnrach cead ag comhcur cosceair calma tra 

an comh-mbagh ro feoradar fir Eirend anag ... ciott 

Ulaidh dna nirbad ... 

Notes. 

1. Corofin in Co. Clare? There is a Fincora near Roscerea which may 

possibly be the site intended. Both localities are in the territory 

called “Province of Eochaid m. Luchta.” 

2. For references to E. see “Sidelights on Tain Age” pp. 40-52. 

3. A hole oecurs here. I can find no word suitable to context. 

4. One of Medhb’s druids. See Mesca Ulad, Todd 1. 

5. A Comnaught poet, father of Neide the poet. See Agallam na da 8. 
LL 186 a. 

These names unknown. 

Poet of CuRoi m. Daire. See ZCP III, p. 40. 

Classical allusions are unusual in Tain eycle. 

Cp. other rites in Irische Texte I, p. 213. 

This emendation is only suggested. It is very doubtful. 

. See CRR, Todd IV, p.68. Also LL 95b. meer Hu 



37. 

THE BATTLE OF FINDCHORAD. 417 

For edition, notes and translation of the LL version of the rhetorie 
see Irische Texte III, p. 245. 

. I can find nothing to translate dolar unless it be dol ar dibeirge 
= “charge of vengeance”. 

. This line is obviously another reading of a line in the description of 
Dond C. I have taken onan to be oenan. It seems a more suitablo 
epithet than oenmit and may be the right reading. 

. Windisch was doubtful of the sense in LL. The reading iarcaoile 
suggests some description of the loins as the original intention. 

. From here to Fionn seems an interpolation. The metre is different 

from the preceding rhetoric and the allusions have nothing to do 

with a bull. Binnithir ... sirbhinn comes into the description of 
Fedelm’s voice in the Tain (LL 55 b). 

. I know no incident to which these lines can refer. 

A bardie name for Ireland. See Irish Texts, Soc. XXII, p. Lvır. 

Dam Dilenn a fabulous ox of antiquity. See dam d. in Dictionary 
R.I.A. ed. Marstrander. 

. Perhaps greisigh = provocation? 

. tighleathar — tiugh-leathar? 

. Cp. a similar phrase in the bull-fight in the TBC (LL 104a). 

. Tot from context must be “dash, impact’ but is not in dictionaries. 

. No mention of a son of E.'s found in any other saga. 

. One of the seven Maines. See Cath Boinde in H. 3.17 for his other 

name, Maine Tai, and real name —= Fergus. 

. snisiot — they encountered (O’Reilly). 

. sgom(f)aim, if emendation of context is correct, must mean either to 

bare or to knash the teeth. 

. After the end of the bull-fight should come the description of Eochaid’s 

army of which p. 27 of MS. is a fragment. A good deal seems to be 
missing. I have placed p. 27 here in the original order. 

. Cp. Tain Bo Fraich, ZCP IV, p. 32. In TBC Fraoch was killed at 

the very outset long before Findchorad. 

. Barony of Erris in NW. Connaught. 

. Cp. Tain Bo Flidais, Celtic Review I, p. 296: “Gamain Ruadh na 

Reeadh, G. Cos re colptha tenn, G. Trasgarta triochat, G. Cosnuma 

cethorchat, G. slechtaigte sesgat .. .” 
. Brother of Cairbre Nia Fer. See CRR. F. is usually named Find 

File. See CRR, p.58 and LL 3t1c. For the following emendations 

ep. S10. 
. See 810 for Feargal. 

. Grandfather of Fionn and Cairbre N. 

Sedna and Nuada were ancestors of Fionn. The names seem to be 

in wrong order but the passage is too imperfect to judge. 

. A gap occurs here. The next paragraph gives only the end of a 

speech by Eochaid m. Luchta. How much is missing it is impossible 

to Say. 

A Connaught hero. He had a story but it is lost, 



M. E. DOBBS, 

Unknown. 

. See Mesca Ulad, Todd 1. 

0. Unknown. 

. Near Slieve Aughty in Co. Olare. 

Unknown. 

3. May be a place-name but I can find nothing like it in the Onomasticon. 
. I feel certain the “three” are the same as on p. 25 (MS.) and have 

placed that page after this paragraph. 
This word is, from what we know of similar passages, most likely 

gäi —= spears. The opening description of the three spectres is lost. 

On the shore of Lough Derg, above Killaloe, and therefore some 

distance eastward of Findcorad if in Clare, but west of Roscrea. 
. The following translation is tentative especially in the first 14 lines. 

. deithbir ? 

. griph may be “claw’ but “speed” seems more probable. 

Of. grab, LL 157 b 29. 
. See druids mentioned $1. 

Very rare form of sind. 
. Form of sinde = we, or 2nd pres. pass. of sennim —= were sung? 

. After the apparitions of the Sidhe there was probably some account of 

the approach of the Ulster army and then the beginning of the battle. 

There may be several pages missing: here. 

5. Not in the pedigrees. See Dearg-ruathar C.C. for his death. 
. Unknown. 

. A North Antrim chief, mentioned in Aided Mac nUisnig. His name 

survives in Dun Barach on Fair Head. 
See Dearg-ruathar C.C. for Os death. A Rochad mac F. is one of 

the Ulster chiefs in the Tain. (LL 98b). 

. These two brothers of Conall Cernach were also in the battle of 

Rosna ree. (CRR, Todd IV, p.46). In Tochustul Ulad, LL 94. BB 
168 c. 

E. mac Forne in Tochustul Ulad, LL 94b. 

. “co hOgma nGrianainech co Brece” LL 94b. 

. “co Tollcend co Süde” LL 94b. 

. See Dearg-ruathar C.C. for a Cuilleann Breg probably same as here. 

. tolach. The context implies some meaning like “cry, shout”. See 
Glossary, Cathreim C. Clar. 

. A son of Amergin the poet. See CRR, Todd IV, p. 86. 

. See LL facs. 331c and Cath Boinde, Eriu II, pal7s: 

. This brother of Conall Cernach comes into several sagas viz. ORR, 
Talland Etair, Mesca Ulad. See LL 31b, BB 168c, Lecan 193 a &e. 
In battle of Rosnaree. See Todd IV, pp.40, 78. Ace. to Tain 
Bo Flidais Eogan had been killed before Tain B. Cuailgne. 
Unknown elsewhere. 

. Probably same as “Ruaidh-chinn Reathain” in CRR, Todd IV, p. 9. 

. See Cath Boinde and Togail Bruidne Ui Dergae for this Conaught 
hero, 



THE BATTLE OF FINDCHORAD. 419 

2 Tee p. 404 notes 29, 31. 

. See LL facs. 102a. YBL 51b. 

In battle of Rosnaree, Todd IV, p. 12. Also in Tochustul Ulad, LL 94 b. 
See Todd IV, pp. 12, 62. Note our text here agrees with late version 
of ORR. 

See LL facs. 55 and Bruiden da Chocae. 

. Cp. similar episode in TBC, LL 102b. 

. A good deal must be lost as the battle is so far not decided and the 
account of Eochaid mac Luchta’s death was probably long drawn out. 

The Dindsenchus poem on the subject says he was a “beetle of havoc” 

at Findeorad. There was probably a description similar to that of 

the death of Cairbre Nia Fer in Cath Ruis na Riog. 

Index of Personal Names. 

(The numbers after the names refer to the paragraphs. * = unknown.) 

Adna m. Uithir 1 | Daire 1 

*Ailill (Oli) 12 | *Dearea 7, 13 
„ Gaoide 6 Degad 7 
„  m.Rossa 15, 13 *Droighen 12 

Amergen 11 Durthacht 11, 12 
Antach 10 
Aodh Eices 11 Er Omen 

ren Eochaid m. Luchta 1, 2, 5, 7, 8, 9 
on Eogan m. Durthacht 11, 12 

*Boclus m. Degadh 7 
Borrach 10, 11 Fathemain 

*Buan m. Droighin 12 Fearcheirtne 1 
j *Feargal m. Rosa 10, 12 

Cano Gall 13 Feargus Fairge 6 

*Q]otholl Cruthach 12 e m. Roch 13 

*Coirbre 12 Fethen Bec 10, 11 

Colla m. Faitemain 10, 11 ri, Je 

*Colpa 7 Fiamain m. Foraoi 7, 13 

Conall Cernach 13 Fidach 6, 13 

Conchobar 1, 11, 13 Fionn m. Rossa 6, 10, 12 

*Connla 12 Fionnchadh m. Conchubair 13 

Corbmac Conloinges 13 ” m. Conaill 13 

Crom Deroil 1 Forai 7, 13 

Cuillesg Bregho 10 Fraoch 6, 13 

Cu Roi 7, 13 



420 M. E. DOBBS, THE BATTLE OF FINDCHORAD. 

Gabalglinne 7 Nuada Neacht 6 2 

Glaisne 11, 12 

Ogma 10 
*imit 12 *Oilill see *Ailill 

Ioib 1 Oirne 10 
On 

Laoghaire Buadach 11, 12 
*Lugaid m. Echach 5 *Rae 12 

*Ramh 12 

Mae Cecht 13 Ros 10, 12 

„ Roth’2 
Maicnia 10, 12 Setna Sithbaic 6 

Maine Minghur 5 

*Maoilcheann Mianach 1 Toillcheand 10 

Mart 1 

Medhb 1, 5, 13 Uither 1 

Mis Degadh 11, 12 

MAIGHREAD N{i CONMHIDHE DoBs 

(M. E. Dobbs) 

Cois-Abhainn-Däla. 



NACHTRÄGE UND BERICHTIGUNGEN. 

Band 12, 

3.412. Ich habe air. cürsagaim ‘ich schelte, tadle’ nur zweifelnd 

auf lat. curas ago zurückgeführt. Aber da auch das einfache curaim, 

deutlich aus lat. curo, mit derselben Bedeutung vorkommt (s. Contrib.), 
ist diese Herkunft nicht zu bezweifeln. 

8.413. Da kymr. morwyn ‘Jungfrau’ akorn. moroin offenbar genau 

muirenn: ainm do mnai (Cormac 882) entspricht, ist die Grundform 
*moreinä (nicht *morigna Pedersen 1104). 

S. 426. Die mittelirische Verwechslung von tic und tue (auch z.B. 

Zu ir. Hss. II20, 11; Pass. a. Hom. 892) beruht wohl darauf, dafs leniertes 

‘thie und 'thuwic gleich lauteten. 

Band 13. 

S. 266, 21.7. Zur Pflanze dwirmel vgl. du(i)rmell dluigthe draimme 
dwinde Mittelir. Versl. III $ 33. 

S.270 810 Nr.8. Zum ‘fetten’ Hals vgl. die Rede Grainne’s in 
Bezug auf Find ZCP 1,459: Fil fom ceridi eru comed olair meth miscais 

ceili ‘der Hals des Gatten ist im Blut meines Herzens so grols wie 

fette Brühe’. 
S.272. Beim 14. Rätsel hab ich übersehen, dals luabu in der Vision 

von MacConglinne 33, 22 — 124,2 vorkommt. Dort steht der Gen. luabann 

zwischen ldirce und lessi; luabu ist also in der Nähe der Hinterschenkel 

zu suchen. Da es mit der Zange des Schmieds verglichen wird, kann 

Meyers Übersetzung ‘loin’ nicht richtig sein; es muls ein gekreuztes Bein 

bedeuten; ‘Kreuz’? 
S.276 Str.4. Für cuirsid ist gewils cuissig zu lesen. Vgl. Metr. 

Dinds. III 18, 235: cuisig ‘pipers’, besser wohl ‘Pfeifen, Flöten’; s. Contrib. 
8. v. cuisech. Ob dieser Nominativ richtig ist, ist zweifelhaft; Meyer belegt 
nur Dat. Ack. cwisigh, cuisich; es scheint eher ein konsonantischer Stamm 

zu sein. 
S. 320 ZI. 11 1. co n-uaill | na c(ur)aid asa Ohraebruaid. 

8.322 Z1.8 1. rem dligedaib; Z1.13—14 ]. ro clai dath | is aduar; 

21.15 1. LX. 

Zeitschrift £. celt. Philologie XIV, 3. 98 



492 NACHTRÄGE UND BERICHTIGUNGEN. 

S. 326 Z1.2#£. 7. 10. Die Verse stammen aus Baile Chuind Chetchathaig 

(Zu ir. Hss. 150,2f. 4f. 7) und sind wichtig, weil sie zeigen, wie stark 

der Wortlaut dieses alten Textes schwankte. 

8.854 Z1.9 1. Due (Dui). 

Band 14. 

0 21.10 1. sed no(n) est. 
3 Z1.12 1. It e a-bbae ete. ‘Es sind ihre Kühe, die’ usw. 

S.150. Bei diesem Text der Mog-Ruith-Sage hätte für Unkundige 

bemerkt werden müssen, dafs die Angabe, Mog Ruith habe Johannes den 

Täufer enthauptet (Z. 7—10), nur in dieser einen Hs. in den auch ander- 

wärts überlieferten Text eingeschoben ist. Die Verbindung von Mug Roith 

mit Johannes beruht natürlich darauf, dafs man am Johannes-Tag (feil 
Eoin) das Hereinbrechen des Verderbens über Irland erwartete (z.B. ZCP 

X 52 Str. 8). 
S..289 (u. 306). Durch Pokornys Güte hab ich jetzt Sidelights on 

the Täin Age ete. von Frl. Dobbs einsehen können. Sie ist dort über 

Cöir Anmann bekanntlich zu einer ganz anderen Anschauung gekommen 

als ich (Ir. Helden- und Königsage I48ff.). Während ich bei Vergleichung 

der in der kürzeren und der längeren Fassung enthaltenen Abschnitte den 
Eindruck gewann, dals die zweite eine Erweiterung der anderen sei, hält 

sie sie für ursprünglicher. Es steht mir nicht zu, zu behaupten, dafs ich 

im Rechte sei; das muls nun noch genauer Artikel für Artikel nachgeprüft 

werden. Aber wenn sie von vornherein die Möglichkeit abweist, dals 
jemand aus einer alfabetischen Liste eine geografisch-genealogisch geordnete 
hätte herstellen können oder wollen, so wird man das nicht ohne weiteres 

zugeben. Sie weist ja selber S. 68 darauf hin, dafs hinter Enna Ceinnselach 

(209) ein Enna Böguine folgt, der dort genealogisch nicht hingehört; seine 

Stellung würde sich nach der alfabetischen Liste (BB 252 a1 und 17) 

unschwer erklären. Sehr dankenswert ist sicherlich, dafs sie die Anordnung 

der längeren Fassung genau auseinandergesetzt und gezeigt hat, dafs der 

Redaktor gewissen Genealogien folgt (ich habe weniger genau ‘Königs- 

listen’ gesagt); aber ich fürchte, sie hat das Alter der Textabschnitte mit 

dem Alter der dem Redaktor vorliegenden Stammbäume verwechselt. Ihre 

Zeitbestimmungen kann ich daher einstweilen nicht als begründet ansehn. 

Wie man sagen kann, Caher Conree zeige keine Spur ehemaliger 
Befestigung, verstehe ich nach Fotografien der gewaltigen Steinmauer nicht. 
Ein Wohnsitz ist es ja freilich nicht gewesen, wie die Untersuchungen 
gezeigt haben, sondern wohl nur eine Zufluchtsburg, die dann durch die 
Fantasie der späteren Geschlechter mit dem dämonischen Cü-Roi bevölkert 
wurde. — Wenn in Mesca Ulad die Ulter nur eine Fahrt von 26 Meilen 
zurückgelegt haben sollten, so schiene mir der ganze Witz der Erzählung 
verloren zu gehn, der ja eben darin besteht, dafs der führende Cü-Chulainn 
in Nacht und Trunkenheit über sein eigenes Gebiet Mag Muirtheimne weit 
hinausprellt. Wo die Erainn ursprünglich gesiedelt haben, mag zweifelhaft 
sein; für die Ulter-Sage wohnen sie jedenfalls im Südwesten, 

S. 6 
S. 6 



NACHTRÄGE UND BERICHTIGUNGEN. 423 

S.305 ff. Zu meiner Irischen Helden- und Königsage werden sich 
natürlich manche weiteren Nachträge und Berichtigungen liefern lassen. 

Ich möchte hier nur zweierlei berühren. Erstens die Berichtigung eines 

Versehens, 8. 512: der Mammuts-Kopf, den man für den Kopf von Eochaid 
mac Luchta hielt, ist nicht 1057, sondern 1157 bei Finnchorad gefunden 

worden; dadurch fällt meine daran anknüpfende Bemerkung dahin. Zweitens 
läfst sich die Entstehungszeit von Imthecht na Tromdäime oder Tromdäm 

Guairi (254 ff.) etwas genauer bestimmen. In Cath Cairnn Chonaill (ZCP 

III218 $ 36) erwähnt erst der Interpolator von LU, noch nicht LL die 
Kuh mit der Talgleber und die Brombeeren (im Winter), die aus unserer 

Geschichte stammen. Da dieses ca. 1160 geschrieben ist und der Interpolator 

H wohl im 13. Jahrhundert tätig war, muls die Geschichte in der Zwischen- 

zeit, etwa im Anfang des 13. Jahrhunderts entstanden sein. Ich hatte für 

das Aufkommen dieses Märchenstils eher an etwas spätere Zeit gedacht 
(S. 669). Der Aufenthalt von Senchaän Torpeist bei Guaire in Durlus ist 
der Erzählung Scela Cano meic Gartnäin (Anecd. I7ff.) nachgebildet, was 

ich damals übersehen habe. R. Th. 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 

Friedrich Marx, Über eine Marmorstatuette der Grolsen 
Mutter mit der ältesten Inschrift der Rheinlande in 

keltischer Sprache. Bonn (L. Röhrscheid) 1922, 32 S. 

Der Herausgeber hat vor fünf Jahren eine kleine, 11cm hohe 

Statuette aus griechischem Marmor mit Farbresten erworben, die 

damals in der Nähe von Koblenz gefunden sein soll. Sie stellt die 

sitzende ‘Grofse Mutter’ dar, die die linke Hand auf die Mähne eines 

Löwen legt, mit der rechten eine stehende weibliche Gestalt umfalst. 
In der Mitte der geglätteten Rückseite ist ein bärtiger Kopf in Relief 

inmitten einiger Figuren angebracht, darunter in viereckigem Rahmen 

vier Reihen griechischer Buchstaben gleichfalls in Relief: 

xaoıev | vayxa | wur | w@voAn 

wobei der letzte Buchstabe nur aus zwei senkrechten Hasten II besteht. 
Die Statuette ist deutlich nach dem Muster von Terrakotten gearbeitet; 

der Männerkopf an der Stelle, wo diese etwa ein Loch haben, die 

Inschrift in Relief wie bei gestempelten. Die Frage zwischen Alter- 
tumskennern ist nun die, ob es das Werk eines modernen Fälschers 

ist — dagegen wird namentlich eingewendet, dafs ähnliche Fälschungen 

nicht nachgewiesen sind — oder ob etwa ein alter gallischer Künstler 

sich auf diese Weise an einem Stück griechischen Marmors betätigt 

hat. Der Hgb., der dieser Meinung ist, trennt Kacı (für Kaoıog) 

Avoayxarvı Yno Yon und übersetzt: ‘Kasios, des Ansankatnos Sohn, 
der Upo Vole, d.h. der Grolsen Mutter’ (uwpo ‘der Mutter’, vole ‘grols’), 

wobei die Deutung der zwei letzten Wörter, auch die Annahme der 
Abkürzung Kaoı (mindestens für Kaoıc) mitten in der Zeile ohne 

Interpunktion mir allzu kühn scheint. Ich würde mich nicht getrauen, 
die Inschrift als gallisch zu deuten. 

[Seit diese Zeilen geschrieben wurden, hat sich das Stück als 

sichere Fälschung herausgestellt und zwar als eine von vielen, die 

ein Russe zum Teil bis 1910 in Sebastopol angefertigt, zum Teil 
später in Odessa verkauft hat und von denen manche nach Deutsch- 
land gelangt sind. Die sinnlosen Inschriften in erhabenen griechischen 
Buchstaben wurden durch Atzung hergestellt. Ich verdanke den 
Nachweis einer freundlichen Mitteilung von Herrn Prof. Lehner.] 

‘ Infolge Erkrankung des Herausgebers kann der gröfste Teil der 
Bücherbesprechungen erst im nächsten Hefte erscheinen. 



ERSCHIENENE SCHRIFTEN. 425 

Morgan Watkin, The French linguistie influence in medixval 
Wales. Transactions of the Hon. Society of Cymmrodorion, 
Session 1918-19 p. 146-222 (London 1920). — Ders., The 
French literary influence in medieval Wales. Ebd., Session 
1919-20 p. 1—81 (1921). 

Der Vf. möchte den Einflufs, den die französisch sprechenden 

Anglonormannen auf das Kymrische ausgeübt haben, genauer heraus- 

arbeiten. Seine Ansicht (T146f.), dafs viele der französischen Lehn- 

wörter nicht erst durch Vermittlung des Mittelenglischen, sondern 

unmittelbar übernommen worden sind, ist gewils wahrscheinlich; aber 

einen eigentlichen Beweis dafür, etwa durch den Nachweis von Lehn- 

wörtern im Kymrischen, die dem Englischen fehlen, hat er nicht an- 

getreten. Zwar gibt er am Ende von II (57 ff.) eine Reihe von Wörtern, 

die er aus dem Altfranzösischen erklären will, aber auf so gewaltsame 

Weise, dafs er wohl niemand überzeugen wird, z.B. retkyr ‘ Wild- 

schweinlager’ aus recet, lloring aus losenge, erchwys ‘Meute’ aus 

enchace, yscyfala ‘sorglos usw.’ aus eschevele, yscraff “eine Art Schiff’ 

aus esguif, rychtir aus richete, godewawe (angeblich godenart zu lesen) 

aus godendart usw. Im ersten Teil sucht er namentlich den Einflufs 
der anglonormannischen Ortografie auf die kymrische darzutun. Aber 
da er versäumt hat, zunächst ein genaues Bild der älteren zu geben, 
wie wir sie z.B. aus dem Computus oben VIIT408 kennen, erschwert 

er das Urteil, und sehr vieles klingt unglaubwürdig; so zeigt z.B. 

das dortige loyr, dals seine Angabe (S. 179), y trete erst nach der 

normannischen Eroberung auf, falsch ist. Man hat den Eindruck, 

dals er eine zum voraus gefalste Ansicht in die Denkmäler hinein- 
gedeutet, nicht sie aus ihnen herausgelesen hat. Auf festerem Boden 

bewegt man sich beim 2. Teil, indem ja unzweifelhaft ist, dafs der Ein- 

flufs der irischen Literatur, wie er sich anfangs des 12. Jh.s besonders 

in Kulhwch und Olwen bekundet, später durch den französischen ab- 

gelöst wird. Der Vf. glaubt, dals bei der Übersetzung der französischen 
(oder lateinischen) Texte, die deutlich vielfach von Geistlichen herrührt 
(bei lateinischen ist es selbstverständlich), die Zisterzienser-Mönche in 

Wales eine hervorragende Rolle gespielt haben, die damit die Kreuzzugs- 

stimmung anfachen wollten. Auch hier vermilst man einigermalsen 
zwingende Beweise und bei manchen ist es wenig einleuchtend. Seine 

Datierungen: Boun de Hanstone ea. 1150, Kedymdeithyas Amlyn ac 

Amic bald darauf, Ystorya de Carolo Magno (Roland-Turpin) nicht 

weit von 1188, auch Ystoria Charles (Karls Reise nach Jerusalem) im 

letzten Viertel des 12. Jh.s werden jedenfalls noch genau nachzuprüfen 

sein. Doch wäre es zu begrülsen, wenn diese Übertragungen einmal 

auf ihre genauen Quellen und ihr Verhältnis zu ihnen eingehend 

untersucht würden. In, AN 



ZEITSCHRIFTENSCHAU. 

In der Zeitschrift f. Roman. Philol]. 41 (1921), 566—573 gibt 

K.Strecker aus der in Karlsruhe befindlichen Reichenauer Hs. CXCV ein 
lateinisches Gedicht von 28 Distichen heraus, das so verblafst ist, dals es 

nur mit Hilfe des Palimpsestinstituts in Beuron wieder fast vollständig 

zum Leben erweckt werden konnte. Es ist an einen Dungalus abbas 

in urbe Velis (ein Vieux?) gerichtet, der von einem König Lodvicus 

reich beschenkt worden ist, und meldet in poetischer Verkleidung: einen 
Brand des bekannten Klosters Glendalough, der Stiftung des hl. Coemgin 

(Comgenia nata 27), aus dem Düngal nach dem Festland ausgewandert 

war. Es ist auch durch seine vielen irischen Ortsnamen interessant, deren 

Mehrzahl der Herausgeber richtig gedeutet hat. So Liphia rura 11 ‘Mag 

Lifi’; Mastena iuga 12 der Hügel von Ma(i)stiu, Gen. Mafi)sten; Ourrecha 

prata 14 (in der Hs. fälschlich in currucha korrigiert) ‘Cu(i)rrech Lifi’; 

Caulantes oder Caulanntes montes 15 die Berge von Cualu, Gen. Cualann; 

Boenna (formosa puella) 19 der Fluls Boann, älter Boönn, Gen. Boinne 

(poplite virgineo currit adusque mare, weil der unterste Teil des Flusses 
Colptha ‘Schienbein, Unterschenkel’ heilst); Slane simul Berve 21 die 

Flüsse Slaney (nicht Inber Slain, wie der Herausgeber meint) und Barrow. 

Von den nicht gedeuteten Namen dürften fos(s)ensis culmina eollis 13 auf 

den sagenberühmten Hügel Adler, jünger Ailiw, heute Knockawlin (Graf- 

schaft Kildare) gehen, indem der Verfasser den Namen wohl von aile 
‘Grenzgraben’ herleitete (vielleicht ist die verblalste Glosse über collis, die 
der Herausgeber zweifelnd diciw liest, vielmehr Ailiu). Tothrea turbida 22 

vermutlich der Bach Dothair (? die Nominativform unsicher), Gen. Dothr(a)e, 
Dat. Dothr(a)i, der sich südlich der Liffey-Mündung bei Ringsend ins Meer 

ergielst (also Verschreibung für Dothrea?). Als Dichter ist wohl am 
ehesten Petrus 38 anzusehen, vielleicht der Abt von Glendalough, sei es 

dafs er wirklich so hiefs oder dals er seinen irischen Namen so übersetzte. 

— V.53 mit der Hs. zu lesen: diversicoloribus, Neubildung nach dem 

alten versicoloria. Reh: 

Druck von Kaıras, Kröber & Nietschmann in Halle (Saale). 











INN 



MERE 

Oi 
u 

e
r
 

E
R
E
R
 ® 


