


the  pResence  of  this  sook 

in 

thej.m.  kelly  liBRaRy 
h  as  Been  nuôe  possiBle 
thRouqh  the  qeneRosity 

of 

Stephen  B.  Roman 
From  the  Library  of  Daniel  Binchy 







REVUE   CELTIQUE 





Digitized  by  the  Internet  Archive 
in  2011  with  funding  from 

University  of  Toronto 

http://www.archive.org/details/revueceltiqu34pari 





<> %  c:Ei^ ^4 / 
FONDÉE 

PAR 

H.     GAIDOZ 
1870-1885 

CONTINUÉE   PAR 

H.     D'ARBOIS     DE     JUBAIXVILLE 
1886-1910 

DIRIGÉE        PAR 

J.    LOTH 
Professeur    au    Collège    de     France 

Q 
& 

& 

AVEC   LE    CONCOURS   DE 

G.  DOTTIN  E.  ERNAULT 

Doven  de  la  Faculté  des       Professeur  à  l'Université 
Lettres  de  Rennes  de  Poitiers 

J.  VENDRYES 
Chargé  de  cours 

l'Université  de  Paris 

ET    DE    PLUSIEURS    SAVANTS    DES    ILES    BRITANNIQUES    ET    DU    CONTINENT 

Année   1913.   —  Vol.   XXXIV 

PARIS 

LIBRAIRIE    Honoré    CHAMPION,    ÉDITEUR 

5,    QUAI    MALAQUAIS   (6e) 1913 

Téléphone  :    828-20 





NOTES 

D'ARCHÉOLOGIE    ET    DE   PHILOLOGIE  CELTIQUES 

GWEIL-GI,      L'OCÉAN,    ET     LE    CARNASSIER     AXDROPHAGE  ' 

L'une  des  plaques  extérieures  du  vase  de  Gundestrup  2  repré- 
sente un  personnage  à  la  barbe  bouclée,  qui  tient,  de  ses  deux 

bras  levés,  le  cou  de  deux  chevaux  marins  (fig.  pi.  I).  Au-des- 
sous, un  carnassier  fantastique,  à  deux  tètes,  tient  un  homme 

à  la  ceinture  dans  chacune  de  ses  gueules  svmétriques.  M.  S. 

Reinach  l'a  joint  aux  carnassiers  androphages,  qu'il  a  baptisés 
et  dénombrés,  il  y  a  quelques  années,  dans  cette  Revue3. 

Assis  ou  passant,  tenant  dans  leurs  mâchoires  un  corps  ou  des 
membres  humains,  on  les  rencontre  sur  les  situles  de  la 

Haute-Italie  ;  ils  figurent,  chez  les  Etrusques,  dans  le  décor 
habituel  de  la  céramique  et  du  mobilier.  A  défaut  de  monu- 

ments, l'Asie  Mineure  fournit  à  leur  liste  le  mythe  lydien  du  roi 

i.  Ce  travail  a  été  présenté,  sous  une  forme  abrégée,  au  Congrès  d'an- 
thropologie et  d'archéologie  préhistoriques,  qui  s'est  tenu  à  Genève,  du  g  au 

12  septembre  191 2. 
2.  Sophus  Muller,  Dct  store  selvkar fra  Gundestrup  ijylland,  in  XorJiske 

Fortidsminder,  I,  2,  pi.  XII,  2. 

3.  S.  Reinach,  Les  carnassiers  androphages  dans  l'art  gallo-romain,  in  Revue 
Celtique,  1904,  p.  208-224;  id..  Cultes,  Mythes  et  Religions,  t.  I,  p.  279- 

298.  Je  citerai  ce  travail  d'après  l'édition  de  Cultes  et  Mythes.  —  Sur  ie  vase 
de  Gundestrup,  voir  Sophus  Muller,  0.  I.  ;  A.  Bertrand,  La  Religion  des  Gau- 

lois, p.  376  sqq  ;  S.  Reinach,  0.  /.,  p.  280  sqq  :  C.  Jullian,  Le  vase  de  Gun- 
destrup {Notes  Gallo-romaines),  in  Revue  des  Etudes  anciennes,  1908,  p.  73 

sqq  ;  G.  Kossinna.  Zur  Wochengôttervase  von  Fliegenherg  bei  Troisdorf  (Sieg. 
kreis),  in  Mauuus,  1910,  II,  p.   201  sqq. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  I 



2  H,  Hubert. 

loup-garou,  Cainblès.  Deux  statuettes  de  bronze1,  une  poignée 

de  clef  -,  l'étrange  statue  du  «  lion  de  Noves  5  »,  repré- 
sentent dans  le  catalogue  de  M.  Reinach  les  pays  celtiques. 

Le  vase  de  Gundestrup  est  en  territoire  contesté. 
Les  exemplaires  occidentaux  ou  septentrionaux  du  carnassier 

androphage  diffèrent  entre  eux  par  la  taille,  l'état  et  la  position  de 
la  victime.  Considérons-les  avec  M.  Reinach  comme  les  variantes 

d'un  même  thème  librement  traité;  la  légitimité  de  leur  appa- 
rentement apparaîtra  plus  clairement  tout  à  l'heure.  La  série  s'est 

d'ailleurs  allongée  de  nouveaux  monuments  gallo-romains  4. 
Par  la  s'est  corroborée  l'hypothèse  de  M.  Reinach  qu'ils 
expriment  une  notion  mythologique  propre  aux  Celtes.  D'autre 
part,  l'un  de  ces  monuments,  fragment  d'un  tombeau,  où  la 
figure  du  carnassier,  dévorant  un  enfant,  s'encadre  dans  un 
fronton,  en  confirme  le  caractère  funéraire s .  Si  le  dieu  au  mail- 

let est  bien  un  Dispater  6,  le  chien  ou  le  loup  qui  s'accroupit 
respectueusement  à  ses  pieds  est  un  congénère  du  carnassier 

androphage,  si  toutefois  en  Gaule  celui-ci  est  celtique. 

Etant  à  l'affût  des  dieux  de  Gundestrup  et  de  leur  faune 

sacrée,  j'ai  vu,  je  crois,  passer  un  autre  congénère  de  leur  car- nassier infernal  ou  marin. 

I 

Lion  en  Italie,  monstre  indéfinissable  en  Provence,  les  petits 

bronzes  de  Fouqueure  et  d'Oxford,  le  tombeau  d'Arlon  donnent 
au  carnassier  les  traits  d'un  loup  et  c'est  encore  un  loup,  si  ce 

:.  Oxford.  British  Muséum,  S.  Reinach,  o.  /.,  fig.  i  ;  Fouqueure  (Cha- 

rente), Musée  d'Angoulème,  II>id.,fig.  3. 
2.  Siders  (Suisse),  Indicateur  d'antiquités  suisses,  1874,  pi.  III.   1. 
3.  S.  Reinach,  0.  /.,  fig  12  ;  Èspérandieu,  Recueil  des  bas-reliefs  de  la  Gaule 

romaine,  t.  I,  121 . 

4.  Espérandieu,  Recueil  des  Bas-Reliefs,  I,  262,  Mornas  (Vaucluse)  :  loup 
flairant  une  tête  coupée;  Id.,  //>/</.,  411,  Panossas (Isère),  Mas  du  Loup  : 
stèle  grossière  représentant  un  loup  et  une  tête  coupée . 

5.  G.  Welter,  Notes  de  mythologie  gallo-romaine,  \  :  Le  carnassier  andro- 
phage sur  un  bas-relief  funéraire  à  Arlon,  in  Revue  archéologique,  191 1,  1, 

p.  S  5  sqq  . 
6.  S.  Reinach,  Sucellus  et  Nantosuelta,  in  Cultes.,  t.  I,  p.  225  sqq  (Revue 

Celtique,  1895 .  p.  45   sqq  >. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  3 

n'est  un  chien,  que  représente  le  vase  de  Gundestrup.  Loup 
de  Silvairi,  chien  du  dieu  au  maillet,  Cerbère  du  Pluton  dont 
le  dieu  gaulois  épouse  les  fonctions  et  adopte  les  attributs,  la 

nature  de  l'animal  en  pays  celtique,  est  indécise  entre  chien  et 
loup.  C'est  un  chien-loup,  dirons-nous  volontiers  et  c'est  ainsi 
que  l'ont  conçu  et,  je  crois,  dénommé  les  Celtes. 

L'irlandais  possède  un  mot  facl-chii  (en  gaélique  faol-clrii), 
mot  composé  qui  signifie  exactement  loup-chien  et  veut  dire 
loup.  Aussi  bien,  le  nom  propre  du  loup,  fâel  (/&>/),  ancien 

thème  en  -u-  ',  est-il  sorti  d'usage2.  Il  semble  que  les  Irlandais 
aient  évité  d'appeler  le  loup  tout  droit  par  son  nom.  Les  Gal- 

lois en  ont  fait  autant  >.  En  tout  cas,  au  fael-chû  goidélique 
correspond,  terme  pour  terme,  en  britonnique,  le  mot  gweil- 

gi  4.  Gweil-gi  est  féminin.  Mais  gweil-gi,  la  louve-chienne,  n'est 
pas  un  animal  ordinaire;  c'est  un  animal  mythique  apparem- 

ment. Son  nom  est  l'un  de  ceux  que  l'on  donne  à  l'Océan  ». 

C'est  là  un  mot  qui  s'est  maintenu  dans  la  langue  poétique. 
Est-ce  un  mot  de  poète,  trouvaille  individuelle  d'un  chercheur 
d'expressions  ?  Je  crois  plutôt  que  c'est  une  relique,  mot  témoin 
d'un  vocabulaire  ancien.  Mais  encore,  s'agit-il  d'une  image 
descriptive  de  la  mer,  analogue  à  celle  de  la  Cavale  bleue,  ar 

gaxfk  glas  6,  ou  des  moutons  qui  broutent  les  vagues  ?  J'en 
doute.  Je  ne  crois  pas,  en  tout  cas,  que  la  nature  seule  ait  fourni 

les  éléments  de  la  comparaison  qui  a  produit  l'image  expres- 
sive. Le  mot  est,  à  mon  sens,  une  sorte  de  nom  propre  ou  d'ap- 

1.  Kuno  Meyer,  Situer,  d.  preuss.  Akaà.  à.   Wissensch.,   191 2,  p.  798. 

2.  Cf.  Maebain,  Etymological  Gaelic  Dictionary,  2e  édition,  p.  164.  Le 

nom  ordinaire  du  loup  en  irlandais,  comme  en  gaélique  d'Ecosse  est  aujour- 

d'hui «  chien  sauvage  »(cû-allaidh,  madàdh-âllaidti)  ou  bien  «  fils  de  la  terre  » 
(mac  tire).  On  rencontre  dans  la  littérature  d'autres  noms  variés  :  bréch, 

criun  on  cri  an,  fiamloin,  cliabhach,  etc.  ;  mais  l'ancien  nom  indo-européen 
du  loup  n'a  pas  subsisté  en  celtique. 

3.  Epithétes  et  mots  composés  :  Blaiâd  (Mai,  ravager);  bêla  (bêla,  lutter, 

ravager);  bleiddgi,  fém.  bleiddast  (=  bleidd-gast)  ;  cidwm  (vorace). 
4.  Stokes,  Urkeltischer  Sprachschat^,  260. 

5.  Gweil-gi  est  employé  dans  ce  sens  par  les  Mabinogion  :  Red  Book,  1,  26, 
5;  69,  29;  72,  17  =  While  Book,  38,  18  ;  95,  33  ;  99,  13  ;  Black  Blook  of 
Carmarthen,  p.  76,  13  Evans  :  gweilgi  dowyn  r=  gtueïïgi  ddofn  (gall.  mod.) 

«  l'océan  profond  ». 
6.  Sébillot,  Légendes  de  la  mer,  t.   I,  p.  27-28. 



4  H.  Hubert. 

pellatif  mythologique,  le  nom  d'une  personne  divine  pris 
pour  la  chose  qui  est  son  domaine.  L'autre  nom  de  l'Océan,  1er, 
en  irlandais,  llyr  en  gallois,  est  précisément  encore  le  nom  du 
dieu  qui  le  régit  ;  il  nous  offre,  dans  la  même  tranche  du 

vocabulaire,  l'exemple  topique  d'un  même  mot  désignant  à  la 
fois  la  chose  et  sa  personne.  Elles  étaient  sans  doute  peu  dis- 

tinctes ;  la  chose  était  personnelle.  Je  suppose,  par  analogie, 

que  giveil-gi  désigne  la  mer  en  évoquant  l'un  des  animaux 
sacres,  prédécesseurs,  substituts  ou  associés  de  son  dieu. 

Or,  de  l'association  d'un  chien -loup  et  d'un  être  marin  le 
vase  de  Gundestrup  nous  a  déjà  donné  l'exemple-.  Il  n'est  pas 
à  démontrer  que  ses  plaques  extérieures  représentent  des 

dieux'.  C'est  donc  un  dieu  marin  que  le  carnassier  andro- 
phage  y  accompagne.  Pour  peu  que  la  juxtaposition  des  figures 
sur  le  vase  de  Gundestrup  soit  dans  quelques  cas  signifiante  et 

nécessaire,  ayant  rapproché  ce  nom,  gweil-gi,  de  cette  image, 

je  conclus  que  la  chienne-louve  de  l'Océan  gallois  est  sœur 
du  carnassier  androphage  de  l'iconographie  mythologique  des 
Celtes,  d'où  il  suivra  que  celui-ci,  par  contre,  se  place  naturelle- 

ment dans  la  suite  des  dieux  marins.  Encore  faut-il,  pour  que 
le  rapprochement  soit  légitime  et  concluant,  que  le  vase  de 

Gundestrup  soit  celtique,  ou  tout  au  moins  ce  qu'il  représente. 
Mais  j'ajouterai,  par  contre-choc,  aux  raisons  de  croire  qu'il l'est. 

II 

On  déciderait  aisément  que  le  vase  de  Gundestrup  est  cel- 

tique, s'il  n'avait  été  trouvé  en  Danemark  et  si  l'on  ne  pensait 
communément  qu'il  est  du  pays  même  ou  on  l'a  trouvé  2. 
Quelle  que  soit  la  date  qu'on  lui  suppose  entre  le  IIe  siècle 
avant  notre  ère  etlevmc  siècle  après,  il  est  téméraire  d'assigner 

i.  Sophus  Muller,  o.  /.,  p.  51.  La  démonstration,  qui  n'est  qu'indiquée 
par  M.  Sophus  Muller,  résulterait  de  la  comparaison  des  ligures  extérieures 
avec  celles  des  figures  intérieures  qui  sont  manifestement  divines.  —  Le 
caractère  divin  des  figures  est  admis  Je  piano  par  MM.  Jullian  et  Kossinna 
qui  les  considèrent  comme  des  représentations  des  dieux  du  jour  ;  voir  plus 
liant,  p.    3,  n.    1. 

2.  Sophus  Muller,  0.  !..  p.  60  et  67. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  5 

aux  Celtes  à  pareille  époque  des  frontières  qui  se  soient  étendues 

jusque  là.  On  l'a  fait'  ;  mais,  pour  peu  qu'on  soit  archéologue 
ou  ethnographe,  on  ne  le  fera  plus  sans  hésitation  \  Or,  depuis 
M.  Sophus  Muller,  qui  le  premier  a  publié  le  monument  en 
question,  chacun  y  a  signalé  des  celtisnies  et  M.  Jullian  même 

n'a  pas  manqué  d'en  ajouter,  bien  qu'il  y  proclame  des  dieux 
germaniques,  qu'il  n'identifie  pas,  et  l'attribue  aux  Cimbres. 
Mais  les  Cimbres  étaient-ils  de  purs  Germains  >  ?  Miroir  de 

civilisation  celtique  en  pays  germanique,  trésor  d'une  colonie 
celtique  ou  d'une  arrière-garde  isolée,  pour  concilier  les  don- 

nées contradictoires  du  problème,  plus  d'un  système  se  pré- 
sente. Les  Scandinaves,  au  temps  des  Yikings,  visiteurs  armés 

de  l'Irlande,  en  sont  revenus  la  tête  et  les  mains  pleines4.  Les 
conquêtes  de  Sigovèse  en  Germanie  ne  sont  peut-être  pas  légen- 

daires \  Le  cas  des  Cotini,  groupe  de  Celtes,  perdus  à  côté  des 

Sarmates  n'est  sans  doute  pas  unique  6.  Bref,  les  frontières  du 
c'eltisme  et  du  germanisme  ont  été  certainemement  très  enche- 

vêtrées. Historien,  linguiste  ou  archéologue,  qui  pourrait  se 

flatter  d'en  dessiner  exactement  le  tracé  ? 

A  mon  avis  un  tait  domine  le  problème.  C'est  la  représen- 
tation, en  très  bonne  place,  d'un  dieu  gaulois,  au  caractère 

duquel  il  n'y  a  pas  à  se  méprendre,  le  dieu  aux  cornes  de 
cerf7  ;  il  tient  dans  sa  main  le  serpenta  tête  de  bélier,  qui  est 

également  propre  a  l'iconographie  religieuse  des  Gaulois,  et 
celui-ci  se  répète  sur  une  autre  face  du  vase.   On  démontrera 

1.  Cf.  L.  Pineau,  Les  vieux  chants  populaires  Scandinaves,  I,  p.  3  2_|  sqq.  et 
spécialement  n.  3. 

2.  Cf.  G.  Kossinna,  Die  Herhunft  der  Germanen,  191 1.  La  carte  montre, 
entre  autres,  quelle  position  on  peut  à  peu  près  assigner  à  la  limite  orientale 

des  Celtes  vers  1000  av.  J.-.C. 
3.  A.  Bertrand,  0.  /.,  p.  275.  Mûllenhoff.  Deutsche  Aliertumshunde, 

t.  II,  p.   112  sqq. 

4.  S.  Reinach,  (».  /.,  p.  282. 
3.  Tite  Live,  V,  34. 

6.  Tacite,  Germanie,  XLIII  ;   IbiJ.,    XLV  :  les  /Estii   quibus  rittts 
babitusque  Suevorum,  lingua  Britanniae  propice       Insigne   supers litionis 
formas  aprorum  gestant...  Cf.  A.  Schakhmatof,  in  Archiv  fur  Slavische  Philo- 

logie, XXXIII,  1-2,  p.  )i. 
7.  A.  Bertrand.  0.  /.,  p.  375. 



6  H.  Hubert. 

peut-être  que  les  représentations  qu'il  porte  sont  mixtes.  En 
attendant,  l'importance  de  celles-ci,  dont  l'identité  est  si  claire, 
est  telle,  qu'elle  doit  faire  préjuger  de  l'origine  du  reste. 

Mais  ce  n'est  pas  pour  nous  dispenser  d'un  essai  de  démons- tration. 

III 

La  mythologie  germanique  connaît  un  loup  androphage, 

Fenrir,  qui  coupe  d'un  coup  de  dent  la  main  droite  du  dieu 
Tyr  \  Fenrir  a  quelques  rapports  avec  la  mer;  à  l'approche 
de  la  catastrophe  finale,  il  doit  venir  de  l'Ouest  sur  les  eaux  2. 
Mais  il  n'est  pas  à  la  suite  d'un  dieu  marin.  On  ne  rencontre 
donc  pas  dans  ce  que  nous  connaissons  de  la  mythologie  ger- 

manique la  même  association  d'êtres  divins  que  sur  le  vase  de 
Gundestrup. 

Il  s'agit  de  la  rechercher  dans  la  mythologie  celtique.  Celle-ci 
est  assez  riche  en  dieux  marins  pour  nous  assurer  au  besoin 
que  le  dieu  aux  chevaux  marins  est  bien  un  dieu  de  la  mer, 

ce  qui   a  priori  n'est  pas  certain  \ 
D'un  dieu  de  la  mer  chez  les  Gaulois  continentaux  nous 

pouvons  tout  au  plus  admettre  l'existence.  Les  figures  de  Nep- 
tune sont  infiniment  rares  dans  la  plastique  gallo-romaine  ; 

encore  quelques-unes  sont-elles  décoratives  et  presque  toutes 
purement  romaines.  Ses  inscriptions  sont  un  peu  plus  significa- 

tives. Mais  sur  son  nom,  ses  mythes,  les  particularités  de  son 
culte,  le  silence  est  complet. 

Les  Goidels  et  les  Bretons  des  îles  ont  en  commun  trois 

dieux,  dont  l'un  est  peut-être,  les  deux  autres  sont  certaine- 
ment des  dieux  de  la  mer.  C'est  Nuadu-Nodens-Lludd,  d'une 

part,  Ler-Llyr  et  Manannan-Manawyddan,  d'autre  part. 
La  faune  marine  d'une  mosaïque,  les  Tritons,  qui  escortent, 

sur  un  bas-relief,  un  dieu  traîné  par  quatre  chevaux,  donnent  à 

i.  Cf.  Chantepie  de  la  Saussaie.  The  Religion  of  the  Tenions,  p.  261- 
264. 

2.  Ibid.,  p.  330  ;  Powell-Vigusson,  Corpus  Poeticum  Boréale,  I,  p.  298, 
150  :  Rhvs,  Cellic  Heathendom,  p.  615. 

3.  V.  plus  loin,  p.  1  1 . 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  7 

penser  que  le  dieu  du  temple  de  Lvdnev  Park,  Nodons  ou 

Nudens,  était  un  Neptune  '.  Sir  John  Rhvs  a  cru  Trouver  le 

nom  de  Neptune  associé  à  celui  de  Nuadit  dans  le  nom  d'un 
poète  héroïque  irlandais  Nuadu  Necbt,  qui  peut-être  est  iden- 

tique à  Nechtan,  le  possesseur  mythique  de  la  fontaine  dont 

la  Bovne  est  sortie  2.  Or,  une  tablette  de  bronze,  trouvée  a 
Lydnev  Park,  et  portant  une  dédicace  au  dieu  Nudens,  montre 
un  chien  ou  un  loup  encadré  dans  un  fronton  \  Mais,  somme 

toute,  c'est  encore  trop  peu  pour  assimiler  Nuadu-Nodens-Lludd 
au  dieu  de  Gundestrup  ;  il  reste  même  incertain  que  ce  soit  une 

divinité  marine.  La  meilleure  raison  qu'on  en  puisse  donner 
est  que  le  Lhtdd  gallois  se  confond  assez  régulièrement  avec 

Llyr  *. 
De  celui-ci,  Ler  ou  Llyr,  nous  savons  si  peu  qu'il  vaut  mieux 

le  passer  sous  silence.  Il  est  aussi  vague  qu'important. 
Son  fils,  Manannan-Manawyddan,  est  une  figure  vraiment 

précise.  Sa  qualité  est  bien  attestée.  Ses  gestes  sont  ceux  de 

sa  qualité  >.  Son  culte,  fortement  établi,  est  un  de  ceux  qui 

ont  le  mieux  résisté  au  temps  et  au  christianisme  6.  Son  aspect 
et  son  nom  se  sont  imposés  aux  formes  locales  des  dieux 

marins.  C'est  un  grand  dieu,  des  plus  grands  ;  ce  fut,  en 
Irlande,  un  roi  des  dieux,  successeur  de  Nuadu,  battant  son 

père,  Ler,  dans  la  compétition  pour  le  trône.  Dieu  de  premier 

plan,  ancien,  commun,  peut-être  panceltique,  c'est  lui  que 
je  voudrais  reconnaître  sur  le  vase  de  Gundestrup,  si  je  me 
hasardais  à  en  nommer  les  dieux. 

Manannan  mac  Lir  est  bien  pourvu  d'attributs  magiques, 
outils  de  sa  puissance  ' .  Une  formule  en  donne  la  liste.  Il  a 
deux  javelots,  une    épée,  un    bateau,  un   cheval   qu'il   prête 

1.  Bathurst,  Roman  Antiquities  at  Lydney  Park,  1879.  Sur  le  bas-relief, 
cf.  Hûbner,  in  Bonner  Jahrbùcher,  67,  p.  45. 

2.  Rhys,  Celtic  Heathendom,  p.  123.  Sir  John  Rhvs  compare  Nuadu  à 
Tvr,  Nuadu  ayant  perdu  sa  droite  en  combattant  les  Fomore,  monstres 

sous-marins  :  Nuadu  Argal-him,  Lludd-Llawereint,  à  la  main  d'argent. 
3.  C.  I.  L.  VII,  139;  Hùbner,  Exempta,  n°  944. 
4.  Mac  Culloch,  Célts,  in  Hastings,  Encyctopaedia,  III,  p.  287. 
5.  Mac  Culloch,  The  Religion  of  the  Ancient  Celts,  p.  86. 
6.  Ph.  Squire,  The  Mytbology  of  the  British  Irlands,  p.  240  sqq. 
7.  Mac  Culloch.  Celts,  0.  /..  p.  284:  Squire.  0.  /.,  p.  60. 



8  H.  Hubert. 

volontiers.  Le  chien  ne  figure  pas  dans  leur  compte.  Mais  le 

dieu  nous  apparaît,  au  moins  une  fois  dans  un  cas  d'importance, 
escorté  et  servi  par  un  chien. 

C'est  dans  l'une  des  versions  de  l'histoire  de  Mongan  '. 
Mongan,  fils  putatif  de  Fiachna,  roi  d'Ulster,  est  le  fils  naturel de  Manannan.  Les  circonstances  de  sa  naissance  sont  un  thème 

à  récit  légendaire,  qui  évidemment  a  plu  aux  Irlandais.  La  ver- 

sion qui  m'intéresse  raconte  que,  Fiachna  étant  en  expédition contre  le  roi  de  Lochlann,  Manannan  fit  marché  avec  lui  de 

s'introduire  chez  sa  femme  en  récompense  de  son  aide  divine. 
Pour  venir  à  bout  d'un  troupeau  magique  lancé  contre  les 
guerriers  d'Ulster,  Manannan  lâcha  sur  lui  une  chienne 
furieuse  (brot-chti),  une  chienne-louve,  qu'il  cachait  sous  son manteau. 

A.  Nutt,  qui  a  commenté  ce  récit  avec  M.  Kuno  Mever, 

v  voit  une  version  d'un  mythe  panceltique  dont  les  histoires 
galloises  de  Pwyll  et  de  son  fils  Pryderi  dériveraient  égale- 

ment 2.  J'attache  donc  quelque  importance  à  ce  récit  et  je 
suis  disposé  à  croire  que  le  dieu  y  parait  sous  des  traits  anciens 
et  essentiels . 

Mais  peut-être  le  dieu  de  la  mer  se  trouve-t-il  ailleurs  en 

condition  d'être  escorté  par  le  chien-loup. 
Mongan  est  l'un  des  héros  qui  ont  vécu  au  pays  des  morts. 

Leurs  légendes  ont  des  traits  communs  et  forment  une 

famille  3.Or,  le  dieu  que  rencontrent,  soit  en  chemin,  chevau- 
chant sur  les  vagues,  soit  au  bout  du  vovage  les  aventureux 

qui,  comme  Bran  et  Cormac,  se  sont  laissés  tenter  par  les  pro- 

messes de  l'Elysée  celtique,  c'est  Manannan,  qui  règne  sur 
l'autre  monde  ou  L'une  de  ses  provinces.  Dans  cette  famille 
d'écrits,  Manannan  est  un  dieu  des  morts  en  même  temps  qu'un 
dieu  de  la  mer  4. 

i.  The  conception  of  Mongan  and  Dut'  Lacha's  love  for  Mongan,  in  A.  Nutt 
et  K.  Meyer,   The  voyage  of  Bran,  I,  p.  70  sqq. 

2.  A.  Nutt  et  K.   Meyer,  0.  /.,  t.  II,  p.   13  sqq. 

3.  Mac  Culloch,  Religion,  p.  962  sqq.  —  Cf.  A.  Nutt  et  K.  Meyer,  The 
Voyage  of  Bran.  t.  I  et  II,  passim. 

4.  Manannan  est  donné  dans  la  Tain  bo  Cûalnge,  1.  2587,  comme  le  roi 
de  la  Terre  de  Lumière  (Tir  na  Sorcha),  qui  est  la  même  que  la  Terre  de 
promesse  (Tir  tairngire),  où  Manannan  aurait  sa  ville,  suivant  VAcaïlamh 
an  Senôrach,  1.  3786  et  suiv. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  9 

Son  répondant  britonnique,  Manawyddan,  est  un  dieu  des 

morts  et  fréquente  les  dieux  des  morts  '.  Le  Mabinogi,  dont  il 
est  le  héros  -  et  qui  fait  pendant  dans  la  tradition  galloise  à  la 
légende  de  Mongan,  racontecomment,  avec  Rhiannon  et  Pryderi, 

la  femme  et  le  rils  de  Pwyll,  qui  fut  roi  temporaire  de  l'Annwfn, 
pays  des  morts,  il  vécut  de  sa  miraculeuse  adresse  dans  un 

exil  magique,  qui  vengeait  l'issue  d'un  de  ces  combats,  où 
l'on  se  plaît  à  reconnaître  les  luttes  mythiques  des  dieux  de 
l'enfer  et  de  la  lumière.  Quand  Manawyddan  ne  brode  pas 
des  chaussures  ou  des  selles,  il  chasse  et  sa  meute,  qui  est  celle 

de  Pwvll,  est  la  meute  de  l'Hades. 
Les  grands  meneurs  de  chiens,  dans  la  mythologie  galloise, 

Arawn,  roi  d'Annwm,  Pwyll,  Gwyn  ap  Nudd,  vivent  et 
régnent  dans  L'autre  monde  >.  Ce  sont  les  chiens  de  l'autre 
monde  qui  se  distinguent  entre  tous  les  chiens  épiques  par  des 

particularités  notables  et  merveilleuses4.  En  Irlande  la  chienne 
que  Manannan  met  au  service  de  Fiachna  est  sans  doute  aussi 

infernale  que  le  troupeau  qu'elle  combat.  Au  surplus,  il  a  aussi 
sa  meute  (conart  Manannairi),  dont  il  est  question  dans  les 

Dindshenchas  >.  Enfin  je  ne  puis  m'empècher  de  me  rappeler 
encore  que  Mongan,  fils  de  Manannan,  réincarne  Fionn 

Mac  Cumhail  6,  descendant  de  Xuadu  Necht  ;  que  Fionn  a 
pour  auxiliaire  indéfectible  sa  chienne  Bran,  de  naissance 
merveilleuse  et  qui  a  des  homonymes  dans  la  famille  et 

le  cycle  de  Manannan-Manawvddan;  que  Oisin,  fils  de  Fionn, 
est  le  demi-frère  de  Bran,  et  de  supposer  derrière  le  voile  con- 

fus de  ces  parentés,  réincarnations,  hononymies,  dont  la  tra- 
dition celtique  surabonde,  réglant  la  retombée  de  ces  images 

associées  de  flots,  de  loups,  de  chiens,  de  dieux  et   de  héros, 

1.  L'un  des  hauts  faits  qu'on  lui  prête  est  la  construction  de  la  forteresse 
d'Oeth  et  d'Anoeth,  labyrinthe  et  prison,  maçonnée  avec  des  os,  où  il 
enferme  ceux  qui  transgressent  ses  limites  :  Squire,  0.  I.  p.  270. 

2.  Loth,  Les  Mabinogion,  t.  I  (D'Arbois  de  Jubainville,  Cours  de  littérature 
celtique,  t.  III),  p.  97  sqq. 

3.  Mac  Culloch,  0.  /.,  p.  110,  115  . 
4.  Les  oreilles  rouges  :  Loth,  0.  /.,  p.  30. 

5.  Rev.  Celtique,  t.  XV.  p.  475.    Cf.  Silva   Gadelica,  t.  II.   p.  467-468. 
6.  Mac  Culloch,  0.  /..  p.  350:  A.  Xutt.  K.  Mever.  0.  /.,  I,  p.  45  sq. 



10  H.   Hubert. 

un  jeu  de  logique  mythique,  combinant  les  concepts  de  mer, 

d'autre  monde  et  de  mort.  Les  mêmes  alliages  de  symbolisme 
se  sont  d'ailleurs  produits  pour  les  chevaux  marins  '. 

Bref,  Manannan-Manawyddan  a  des  chiens.  Ce  sont  les  chiens 

du  dieu  des  morts  sans  doute.  Mais  n'importe;  car  la  repré- 
sentation, familière  aux  Celtes,  d'un  autre  monde  situé  sous 

la  mer  ou  au  delà  des  mers  a  transformé  nécessairement  les 

dieux  marins  en  dieux  des  morts  et  assimilé  les  images  funé- 
raires aux  images  marines. 

C'en  est  assez,  en  tout  cas,  pour  signifier  que  le  rapproche- 
ment d'images  présenté  par  le  vase  de  Gundestrup  n'est  pas 

étranger  aux  Celtes,  incompatible  avec  la  mythologie  celtique, 

mais  encore  qu'il  est  conforme  à  ce  que  nous  savons  de  celle-ci. 
S'il  s'ensuit  que  l'Océan  Gweil-gi  doit  son  nom  gallois  au 
chien  d'un  dieu  des  mers,  un  nouveau  parallèle  s'ajoute  au 
petit  faisceau  de  faits  qui  m'encouragent  à  croire  au  caractère 
celtique  de  cette  représentation.  Mais  il  est  à  peu  près  éta- 

bli, d'autre  part,  que  les  monuments  gaulois  et  bretons  du 
carnassier  androphage  représentent  l'un  de  ces  chiens  et  de 
ces  loups  de  l'autre  monde  que  nous  venons  de  voir  dans  la 
suite  du  dieu  des  mers  ;  comme  il  y  a  lieu  de  croire  que 

Gweil-gi  leur  ressemble,  il  faut  croire  également  que  le  car- 

nassier de  Gundestrup  n'est  pas  d'une  autre  espèce  que  ses confrères  occidentaux. 

Quant  à  l'image  du  carnassier  androphage,  je  déduis  de 

ces  diverses  considérations  qu'elle  n'a  pas  été,  chez  les  Celtes, 
spécialisée  dans  la  plastique  et  cantonnée  dans  l'imagerie  reli- 

gieuse ;  le  mot  témoin,  qui  en  porte  le  reflet,  prouve  qu'elle 
n'a  pas  été  seulement  expressive,  mais  encore  usuelle,  en  tout 
cas  assez  pour  s'oblitérer.  Si  les  Celtes  l'ont  empruntée,  ils 
l'ont  assez  bien  adoptée  et  fait  vivre  pour  la  faire  leur. 

IV 

M.  S.  Reinach  a  fait  remarquer,  dans  l'article  que  nous 
avons  signalé  plus  haut,  qu'un  trop  long  intervalle  séparait  les 

i.  Rhvs,  Celtic  Folk-Lore,  I,  ch.  vu,  Triumphs  of  the  Water- World  ; 
Hendcrson,  Survivais  in  beliej  atnong  the  Celts,  p.  161. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  1 1 

ligures  celtiques  de  carnassiers  androphages  des  figures  ita- 

liennes pour  qu'on  puisse  croire  sans  hésitation  que  celles-ci  ont 
servi  de  modèles  à  celles-là.  Mais  la  plaque  du  vase  de  Gundes- 

trup  que  nous  avons  étudiée  répond  à  son  scrupule.  S'il  est 
incertain  que  la  figure  du  carnassier  soit  empruntée,  celle  des 

chevaux  marins  l'est  certainement.  Or,  elle  dérive  de  modèles 
qui  datent  au  moins  du  ve  siècle  av.  J.-C,  car  ils  sont  ailés.  Fami- 

liers à  l'art  archaïque  des  Grecs,  les  chevaux  marins  ailés  ont  fait 
place  à  un  type  sans  ailes  ' .  Les  peuples  du  Nord  ont  gardé  long- 

temps les  modèles  empruntés  aux  civilisations  du  Midi  et  il 

est  constant  que  le  type  italien  de  la  situleàzones  d'animaux  a 
subsisté  chez  les  Bretons  jusqu'à  une  date  qui  n'est  pas  de  beau- 

coup antérieure  à  celles  des  loups  androphages  gallo-  et  britanno- 
romains,  témoin  le  seau  de  Marlborough  (Wilts.),  sur  lequel 
sont  figurés  des  chevaux  à  la  bouche  desquels  est  attachée 

une  volute  2.  Ils  sont  imités  de  figures  qui  alternent  dans  l'art 
italien  du  vic  siècle  avec  le  carnassier  androphage. 

J'admets  donc  comme  probable  que  l'image  celtique  du  car- 
nassier androphage  est  une  image  d'emprunt,  comme  celle  du 

cheval  marin  et  probablement  de  la  même  source. 
Même,  le  rapprochement  iconographique  du  cheval  marin  et 

du  carnassier  androphage  a  pu  être  également  fourni  aux 
Celtes  par  la  symbolique  funéraire  des  Etrusques,  dont  le  cheval 
marin  est  un  élément  \ 

De  ce  fait  je  ne  conclus  pas  que  le  dieu  aux  chevaux  marins 

n'est  pas  un  dieu  marin.  Trouvant  sur  un  monumentqui  présente 
quelques  traits  celtiques  un  nombre  limité  de  figures  divines  dont 

l'une  a  des  attributs  marins,  je  me  crois  obligé  d'y  voir  non  pas 
une  sorte  de  Saturne,  mais  un  dieu  marin  cousin  de  Manannan. 

Pour  le  carnassier  androphage,  si  l'image  en  est  empruntée 
je  ne  vais  pas  jusqu'à  en  induire  que  les  Celtes   n'eussent  pas 

i.  Saglio,  Hippocampe,  va.  Dictionnaire  des  Antiquités  grecques  et  romaines. 

Dùmmler,  in  Athenische  Mittheilungen,  1886,  p.  176.  On  trouve  des  hippo- 
campes ailés  sur  des  monuments  récents,  comme  le  tombeau  des  Jules  à 

Saint-Rémi;  mais  ce  ne  sont  pas  a  proprement  parler  des  chevaux  marins. 
2.  British  Muséum,  Guidetoearly  lion  âge,  p.  28. 
3.  Montelius,  La  civilisation  primitive  en  Italie,  t.  I,  pi.  101,  8  c;  Ducati, 

Le  piètre  funerarie  feîsinee,  in   Monument!  antichi,  XX.    191 1,   p.   357  sqq. 



12  H.   Hubert 

rêvé,  avant  de  connaître  les  situles  italiennes,  d'un  chien-loup 

funéraire  et  marin;  mais  je  m'explique  plus  facilement  que  je 
n'aie  pas  trouvé  d'épisode  dans  la  légende  celtique  qui  donne aux  chiens  de  la  chasse  infernale,  que  le  dieu  marin  mène 
quelquefois,  son  attitude  iconographique.  Dans  ce  cas,  comme 

dans  tant  d'autres,  les  Celtes  ont  emprunté  les  contours  précis 
des  arts  méditerranéens  pour  emprisonner  leurs  images  flot- 
tantes. 

Ils  n'en  ont  pas  d'ailleurs  usé  sans  fantaisie. 

V 

Tandis  que  la  mythologie  germanique  gardait  fidèlement,  en 

bonne  place,  l'image  du  carnassier  puissance  infernale,  cette 

image  s'atténuait  dans  la  mythologie  des  Celtes,  parce  qu'elle  y 
perdait  ses  raisons  de  vivre.  Des  terreurs  et  des  espoirs  qu'inspire 
l'idée  d'une  autre  vie,  la  pensée  celtique,  dans  ses  plus  hautes 
régions,  n'a  gardé  que  les  espoirs;  de  l'autre  monde,  elle  a 
oublié  le  Tartare  et  n'a  rêvé  que  l'Elysée,  réservoir  de  vie, 
terre  de  promesse  et  d'élection.  De  la  mer  ravageuse  qui  l'en- 

toure ou  le  cache,  elle  a  fait  une  plaine  fleurie  où  jouent  les 

âmes  invisibles  l.  Elle  a  civilisé  Manannan,  apprivoisé  sa  louve, 
rélégué  dans  les  contes,  plus  exactement  dans  certaines  familles 

de  contes,  l'image  du  méchant  chien-loup. 
Il  en  est  une  où  je  suis  tenté  de  le  reconnaître.  Des  géants 

et  des  monstres  hideux  y  tiennent  enfermées  dans  des  châteaux 

magiques  des  princesses  plus  belles  que  le  jour,  qui  sont  leurs 
filles  ou  leurs  victimes.  La  porte  du  château  est  gardée  par  des 
carnassiers,  qui  sont  des  loups  ou  qui  sont  des  lions.  Ils  font 

boucherie  des  prétendants  qui  s'empressent  à  forcer  la  garde. 
Quand  le  conteur  s'inquiète  de  situer  le  château  quelque  part, 
il  le  place  â  l'ouest,  en  Espagne,  en  Grèce,  c'est-à-dire  au  pays 
magique  et  au  pays  des  morts.  Pour  s'y  rendre,  souvent  il 
faut  passer  la  mer.  Le  maître  du  château  est  une  sorte  de  roi 
des  morts;  il  ressemble  au  Manannan  mac  Lir  qui  règne  sur 

l'Ile   des  Bienheureux.  Tel  est  Yspadadden  Penkawr,  dans  le 

i.  A.  Nutt  et  K.  Meyer,  Voyage  of  Bran,  t.  I,  p.  4  sqq. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  13 

plus  vieux  des  romans  arthuriens,  le  Mabinogi  de  Kulhwch 

et  Ohven.  Ces  personnages  sont  peut-être  les  équivalents  gro- 
tesques et  fantastiques  des  dieux  nobles,  aux  belles  formes,  au 

maintien  majestueux  qui  peuplent  les  étages  supérieurs  de 

l'épopée  et  du  roman.  Différence  d'étiage  littéraire!  Différence 
peut-être  aussi  d'origine,  car  la  nationalité  des  contes  et  de 
pareils  contes  en  particulier   est  incertaine. 

Au  surplus,  je  ne  suis  pas  sûr  que  la  figure  du  chien  ou  du 
loup  mangeurs  de  cadavres,  thème  de  la  symbolique  infernale 

des  Grecs  et  des  Latins,  qu'ils  ont  laissé  en  héritage  à  l'image- 
rie chrétienne,  soit  exactement  celle  que  nous  avons  rencontrée 

chez  les  Celtes  et  je  me  propose  de  chercher  une  autre  fois  ce 
que  tient  dans  sa  gueule  le  carnassier  androphage  et  comment 

il  sert  le  dieu  de  l'Elysée  ultramarin. 
H.  Hubert. 

ÇA  suivre.) 



REPERTOIRE 

DES 

FAC-SIMILÉS    DES    MANUSCRITS   IRLANDAIS 

J'indique,  dans  ce  répertoire,  tous  les  fac-similés  que  j'ai 
pu  découvrir  de  l'écriture,  des  lettres  ornées  et  des  minia- 

tures des  manuscrits  irlandais,  j'entends  des  manuscrits  exé- 
cutés par  des  Irlandais,  écrits  soit  en  latin,  soit  en  irlandais. 

Je  m'occupe,  pour  commencer,  des  fac-similés  des  manu- 
scrits conservés  en  Irlande,  autant  dire  des  manuscrits  con- 

servés dans  les  bibliothèques  de  Dublin,  puisque  je  n'ai  à 
mentionner  qu'un  seul  manuscrit  ayant  été  l'objet  de  quelques 
reproductions  en  fac-similé  qui  soit  localisé  ailleurs  dans 

l'île,  savoir  le  Livre  de  Lismore,  lequel  appartient  à  la  biblio- 
thèque du  château  de  Lismore  (comté  de  Waterford). 

Les  manuscrits  irlandais  de  Dublin  sont  remarquables  entre 
.tous  par  leur  nombre,  comme  aussi  par  leur  ancienneté  et 
par  leur  valeur  littéraire  ou  artistique. 

Non  content  de  dresser  des  listes  de  fac-similés,  j'ai  dû 
examiner,  un  à  un,  les  manuscrits  eux-mêmes,  afin  de  pou- 

voir, à  propos  de  chaque  fac-similé,  indiquer  le  numéro  du 
feuillet  (ou  de  la  page)  ainsi  que  la  nature  du  texte  ou  le 

caractère  de  l'ornementation  qu'il  présente,  indications  que 
bien  peu  d'éditeurs  de  fac-similés  ont  pris  la  peine  de  donner 
avec  toute  la  précision  désirable. 

C'est  grâce  à  la  libéralité  d'un  noble  personnage  toujours 

prêt  à  encourager  les  recherches  ayant  pour  objet  l'ancienne 
littérature  celtique  que  j'ai  pu  me  livrer  tout  à  loisir  à  ce 
travail  d'identification  et  de  vérification  dans  les  bibliothèques 
de  Dublin,  je  prie  M.  le  marquis  de  Bute,  qui  a  ainsi  singu- 



Répertoire   des  fac-similés   des   manuscrits   Irlandais.  15 

lièrement  facilité  l'exécution  de  cette  portion  de  mon  travail, 
d'agréer  l'expression  de  ma  très  vive  reconnaissance. 

Je  dois  aussi  des  remerciements  à  M.  Alfred  C.  de  Burgh 

et  au  R.P.T.  A.O'Reillv,  O.F.M.,  dont  l'empressement  a 
rendu  très  aisées  les  recherches  que  j'avais  à  faire  dans 
les  collections  confiées  à  leur  garde  éclairée  et  vigilante. 

M.J.J.  O'Neill  s'est  montré  également  fort  obligeant  à  la 
Bibliothèque  de  l'Académie  royale. 

Je  dois  beaucoup,  d'autre  part,  au  savoir  et  au  dévouement 
de  mes  amis,  MM.  R.  I.  Best  et  Mario  Esposito,  qui  ont  fait 

pour  moi  plusieurs  vérifications  et  m'ont,  en  outre,  signalé 
plusieurs  fac-similés  qui  m'eussent  échappé. 

Enfin  j'ai  contracté,  durant  mon  séjour  en  Irlande,  envers 
le  très  hospitalier  chanoine  Dunne,  président  de  Holy  Cross 
Collège  (Clonliffe),  une  dette  de  gratitude  que  je  me  plais  à 
reconnaître  ici. 

Je  livre  présentement  au  public  le  tiers  environ  du  travail 
que  je  me  suis  assigné. 

Pour  compléter  ce  répertoire,  il  me  restera  à  indiquer  les 
fac-similés  des  manuscrits  irlandais  conservés  dans  les  biblio- 

thèques de  l'Angleterre  et  de  l'Ecosse,  puis,  dans  une  troi- 
sième série,  les  fac-similés  des  manuscrits  irlandais  conservés 

dans  les  bibliothèques  du  continent.  Mes  dépouillements  en 
vue  de  ces  deux  séries  complémentaires  sont  déjà  fort  avancés; 
mais  il  me  reste  à  accomplir  cet  ultime  et  indispensable  travail 

de  vérification   sur  les  manuscrits  dont  j'ai  parlé   plus  haut. Anciennement  certains  manuscrits  irlandais  étaient  tenus 

enfermés  dans  des  coffrets  plus  ou  moins  richement  décorés 

appelés  «  cumdach  ».  J'ai  indiqué  les  «  cumdach  »  qui  sont 
actuellement  encore  existants  en  Irlande,  ainsi  que  les  figures 
qui  en  ont  été  données. 

ABREVIATIONS 

Betham  =  Sir  William  Betham,  Irish  Antiquarian  Resear- 

ches,  2  vol.  8°,  Dublin,  1827. 
Bruun  =  J.  A.  Bruun,  An  Inquiry  in  the  Art  of  the  illutni- 

nated  Manuscripts  of  the  Middle  Ages;  Part.  I,  Celtic  illumina- 

ted  Manuscripts,  Stockholm,  1897,  4"- 



[6  L.  Gougaud, 

Examples  =  Examples  of  Celtic  Omament  (reduced)  from  the 

Books  of  Kells  and  Durrow,  Dublin,  1892,  8°. 
Gilbert  =  J.  T.  Gilbert,  Facsimiles  of  National  Manuscripls 

of  Ireland,  5  vol.  f°,  London,  1 874-1 884. 
Kells  —  Celtic  Omament  s  from  the  Book  of  Kells,  Dublin  et 

London,  1892-1S95,  8°,  avec  une  préface  de  T.  K.  Abbott. 
Lindsay  ==  W.  M.  Lindsay,  Early  Irish  Minuscule  Scripl 

(S*  Andrews  University  Publications,  VI),  Oxford,  19 10,  8°. 

O'Curry  =  Eugène  OCurry,  Lectures  on  the  Manuscript 
Materials  of  ancieut  Irish  History,  Dublin,  1 86 1,  8°;  2e  éd., 
1878. 

Pal.  S.  =  Paiaeçraphical  Society.  Facsimiles  of  Manuscripls 

and  Inscriptions,  London,  1873,  etc.,  f°. 
Pétrie,  Christ.  Ins.  =  George  Pétrie,  Christian  Inscriptions 

in  the  Irish  Language  from  the  car! /'est  known  to  the  end  of  the 
twelfth  century.  Edited  with  introd.  by  Margaret  Stokes,  2  vol. 

40,  Dublin,   1870-78. 
Robinson  =  Stanford  F.  N.  Robinson,  Celtic  IUumiuative 

Art  in  the  Gospel  Boi'ks  of  Durrow,  Lindisfarne  and  Kells, 

Dublin,  1908,  f°. 
Westwood,  P.  S.  P.,  =  J.  O.  Westwood,  Palaeographia 

sacra  picloria...,  London,  1885.  40. 
Westwood,  M.  0.,  =  Le  même,  Facsimiles  of  Miniatures 

and  Ornaments  in  Anglo-Saxon  ami  Irish  Manuscripls,  London, 

1868,  f°. 

MANUSCRITS    CONSERVÉS     EN    IRLANDE 

DUBLIN 

I 

BIBLIOTHÈQUE   DE   TRIN1TY    COLLEGE 

1. —  A.  1.  6.         Livre  de  Kells  (viu/vnr  siècles). 
Evangéliaire  latin. 



Répertoire    tics  fac-similés  des   manuscrits   Irlandais.  17 

Fac-similés   de    l'écriture  : 

Fol.  6V  (Chartes  en  irlandais  :  éd.  et  trad.  J.  O'Donovan, 
The  Miscellany  of the  Irish  ArchacologicaJ  Society,  Dublin,  1846, 

p.  127-158),  Gilbert,  II,  pi.  Lix.  —  Fol.  7r  (idem)  Gilbert, 
II,  pi.  lx.  —  Fol.  llv  (Capitula  in  evangelium  secundum 
Mattheum)  Pal.  S.,  I,  pi.  56.  —  Fol.  19v  (Capit.  in  ev.  s. 

Johan.  ;  avec  lettres  ornées)  Gilbert,  I,  pi.  vin.  —  Fol.  24r 
(Capit.  in  ev.  s.  Johannem  ;  avec  initiales  ornées)  Pal.  S.,  I, 

pi.  lxxxviii.  —  Fol.  27r  (Chartes  en  irlandais)  Gilbert,  II, 
pi.  lxi.  —  Fol.  46'  (Mat.  vi,  19-20;  avec  initiales  ornées) 

O'Curry,  pi.  2,  c.  —  Fol.  89r  (Mat.,  xx,  18-22;  av.  une 
init.  ornée  et  un  cavalier)  Robinson,  pi.  xx.  —  Fol.  112r 

(Mat.  xxvi,  10-15  J  av-  'mlt-  ornées)  Robinson,  pi.  xvn  ;  Kells, 
pi.  xxiv  ;  Franz  Steftens,  Lateinische  Palàographie,  Trier,  s. 

d.,  pi.  30  a.  -Fol.  112v  (Mat.  xxvi,  15-21  ;  av.  init.  ornées) 

Robinson,  pi.  Xvm  ;  Kells,  pi.  xxv.  --  Fol.  113r  (Mat.  xxvi, 
21-25  '■>  av-  in^'  ornées)  Robinson,  pi.  xix.  -  -  Fol.  124' 
(Mat.  xxvn,  38-43;  av.  init.  ornées)  Gilbert,  I,  pi.  xn.  — 
Fol.  146r  (Marc,  vi,  10-14;  av.  init.  ornées)  Kells  pi.  xlvii; 
Edward  Johnston,  Writing  and  illuminating  and  lettering, 

2e  éd.,  London,  1908,  pi.  vi. 

Fac-similés  de  lettres  ornées  : 

Alphabet  de  petites  initiales  :  Cabrol  et  Leclercq,  Diction- 

naire d' Archéologie  chrétienne  et  de  Liturgie,  Paris,  19 10,  t.  II, 
fig.  2335.  —  Choix  d'initiales  :  Kells,  pi.  xxvi,  xxxi,  xxxn, 
xxxv,  xxxviii  ;  Marg.  Stokes,  Early  Christian  Art  in  Ireland, 
London,  1875,  fig.  6  (p.  15)  et  8  (p.  17);  Richard  Lowett, 
Irish  Pictures  drawn  with  pen  andpencil,  London,  1888,  p.  24. 

—  Choix  de  petites  initiales  en  couleur  :  Westwood,  P.  S.  P., 
Book  of  Kells,  pi.  11;  Robinson.pl.  xlvi-li;  Gilbert,  I,  pi.  xm- 

XVII.  —  Initiales  et  ornements  :  E.  A.  D'Alton,  History  of 
Ireland,  London,  19 10,  t.  I,  ire  partie,  frontispice. 

Fol.  8r  (Nativitas  Christi  in  Bethléem  Iitdae,  avec  un  person- 
nage assis) Kells, pi.  x;  Examples,  pi.  15;  Robinson,  pi.  xxix; 

The  Book   of    Trinity    Collège    (1591-1891),    Belfast,     1892, 
Revue  Celtique,  XXXIV.  z 



îS  L.  Gougaud. 

p.  r6i.  —  Fol.  13''  (Et  erat  Iohannes  baptisais)  Kells,  pi.  ix  ; 
Robinson,  pi.  xxvn;  Pal.  S.,  I,  pi.  55;  Henry  O'Neill,  The 
mosl  interesting  of  the  ancient  Crosses  of  ancient  Ireland,  London, 

1853-57,  p.  64.  —  Fol.  16v  (Lucas  syrus  natione)  Kells, 
pi.  xliv.  —  Fol.  29r  (Mat.  1,  1,  avec  deux  personnages) 
Kells,  pi.  xxxiii  ;  Robinson,  pi.  xxx-xxxi  ;  Examples,  pi.  29. 

-  Fol.  34r  (Mat.  1,  18)  Kells,  pi.  xxi-xxiii;  Robinson,  pi. 
xl-xlv;  Examples,  pi.  30;  Gilbert,  I,  pi.  vu;  Pal.  S.,  I, 
pi.  58  ;  J.  H.  Todd,  Remarks  on  Illuminations  in  some  Irish 

Biblical  Mss.  (Society  of  Antiquaries  of  London  :  Vetusta  Monu- 
menta,  etc.),  t.  VI  [1869],  pi.  xliii;  Marg.  Stokes,  Early 
Christian  Art  in  Ireland,  London,  1875,  fig.  5  (p.  13);  la 
même,  Six  Months  in  the  Apennines  in  scarch  of  the  Irish  Saints 
in  llaly,  London,  1892  (frontispice)  ;  Richard  Lowett,  Irish 
Pict ares  drawn  ivith  peu  and  pencil,  London,  [888,  p.  25  ; 

Cabrol  et  Leclercq,  Dictionnaire  d'archéologie  chrétienne  cl  de 
liturgie,  Paris,  1910,  t.  II,  fig.  2334;  L.  Gougaud,  Vart  cel- 

tique chrétien  (Revue  de  l'art  chrétien,  191 1,  p.  107);  Walter 
Crâne,  On  the  décorative  illustration  of  Books  old  and  ueiv,  Lon- 

don, 1901,  ire  pi.  de  l'appendice.  — Fol.  114v  (Mat.,  xxvi, 
31)  Westwood,  P.  S.  P.,  Book  of  Kells,  pi.  1,  4;  Kells,  pi. 

xiii  ;  Robinson,  pi.  xxxvm.  —  Fol.  123r  (Mat.,  xxvn,  33- 
37)  Gilbert,  I,  pi.  x.  --  Fol.  124r  (Mat.,  xxvn,  38;  avec 
personnages)  Gilbert,  I,  pi.  xi  ;  Westwood,  P.  S.  P.,  B.  o) 

K.,  pi.  1,  2  ;  Kells,  pi.  xxxvi.  —  Fol.  130r  (Marc  1,  1  ;  avec 
un  personnage  assis)  Kells,  pi.  1,  11,  xlv;  Robinson,  pi. 

xxxii  et  xxxiii  ;  Examplcs,  pi.  18;  The  Harmsworth  Encyclo- 

paedia,  London  [1906].  t.  VI,  p.  355.  —  Fol.  148v  (Marc  vi, 
44-47)  L.  Gougaud,  Kart  celtique  chrétien  (Revue  de  Fart  chré- 

tien, 191 1,  p.  106).  —  Fol.  183v  (Marc,  xv.  25-28)  Kells, 

pi.  xx  ;  Examples,  pi.  17  et  22.  —  Fol.  1881'  (Luc,  1,  1,  av. 
plus,  personnages)  Kells,  pi.  vi  et  vu  ;  Pal.  S.,  I,  pi.  89  ; 

Robinson,  pi.  xxxiv  et  xxxv;  Examples,  pi.  19.  —  Fol.  20O 
(Luc,  in,  22  sq.)  Gilbert,  I,  pi.  ix;  Westwood,  M.  O.,  pi.  8; 
Kells,  pi.  ni,  iv,  xlv]  ;  Robinson,  pi.  xxi  et  xxn  ;  Examples, 

pi.  20;  Catholic  Encyclopaedia,  New- York  [19 10],  t.  VIII,  en 
f.  de  p.  614.  —  Fol.  250v  (Luc,  xv,  9-12)  Kells,  pi.  xv  ; 
Robinson,  pi.  xxm;  Examples,  pi.  12  ;  Franz  Sterîens,  Latei- 



Répertoire   des  fac-similés  des    manuscrits  Irlandais.  19 

nische  Palàographie,  Trier,  s.  d.,  pi.  30  b.  —  Fol.  255v  (Luc, 
xvii.  2-7  ;  av.  un  cavalier),  Kells,  pi.  vin,  xliii  ;  Robinson, 

pi.  xxvi.  —  Fol.  262v  (Luc,  xix,  12-13),  Robinson,  pi.  xxv. 
—  Fol.  273v  (Luc,  xxii,  3).  Robinson,  pi.  xxiv  et  xxv.  — 
Fol.  285r  (Luc,  xxiv,  1  ;  avec  quatre  anges)  Kells,  pi.  xlii, 
Examples,  pi.  16.  —  Fol.  292r  (Jean,  1,  1;  avec  un  person- 

nage) Kells,  pi.  xi  et  xn;  Robinson,  pi.  xxxvi  et  xxxvn  ; 
Examples,  pi.  21. 

Fac-similés  des  autres  peintures  : 

Fol.  2r  (Canons  d'Eusèbe)  Kells,  pi.  xxxvn.  —  Fol.  2V 
(Canons  d'Eusèbe  et  emblèmes  de  trois  évangélistes)  Kells 
pi.  xxxi.  —  Fol.  4r  (Canons  d'Eusèbe)  Kells,  pi.  xlviii. 
Fol.  4V  (idem)  Kells,  pi.  xlix.  —  Fol.  5r  (idem)  Kells, 

pi.  xxx.  —  Fol  7V  (La  Vierge  Marie  et  l'Enfant  Jésus)  West- 
wood,  P.  S.  P.,  pi.  1,  1  ;  Kells,  pi.  xxvn  ;  Pal.  S.,  I,  pi.  57  ; 

Examples,  pi.  24  ;  Bruun,  pi.  ix  (p.  64);  L.  Gougaud,  L'art. 
celtique  chrétien  (Revue  de  l'art  chrétien,  191 1,  p.  ior).  — 
Fol.  27v  (Emblèmes  des  quatre  évangélistes  dans  des  compar- 

timents carrés)  Kells,  pi.  xiv  ;  Robinson,  pi.  xn.  — Fol.  28v 
(Portrait  de  S.  Matthieu)  Westwood,  M.  0.,  pi.  10;  Kells, 
pi.  xviii  ;  Robinson,  pi.  xin  ;  Stephan  Beissel,  Geschichte  der 

Evaugelieubucher  in  der  ersten  Hcilfte  des  Mittelalters,  Freiburg- 
im-Brisgau.  1906,  pi.  28.  —  Fol.  32v  (Portrait  douteux  : 
S.  Marc  ou  S.  Luc)  Kells,  pi.  xxvm  et  xxix;  Robinson, 

pi.  xv.  —  Fol.  33r  (Croix  a  double  croisillon  avec  huit 
cercles)  Kells,  pi.  xvi  et  xvn  ;  Examples,  pi.  26.  —  Fol.  89 
(Cheval  caparaçonné  et  cavalier)  W.  R.  Wilde,  A  descriptive 
Catalogue  of  the  Antiquities  in  the  Royal  Irish  Academy  Muséum, 

Dublin,  1863,  t.  I,  fig.  192  (p.  300).  —  Fol.  114r  (Arresta- 
tion de  Jésus)  Westwood,  M.  0.,  pi.  51;  Kells,  pi.  xli  ; 

Robinson,  pi.  xvi  ;  Beissel,  Geschichte  der  Evangelienbiicher , 

pi.  29.  —  Fol.  129v  (Emblèmes  des  quatre  évangélistes  dans 
des  compartiments  carrés)  Westwood,  P.  S.  P.,  pi.  11;  Kells, 

pi.  xix  ;  Examples,  pi.  25  ;  Bruun,  pi.  vu  (p.  56);  J.  A.  Her- 
bert, Iliumimited  Manuscripls  {The  Connoisseurs  Library),  Lon- 

don  [1911],  pi.    vu.    —  Fol.    183r   (Ange  tenant  un  livre; 



20  L.   Gougaud. 

Marc,  xv,  2^)KcUs,  pi.  v;  Robinson,  pl.xxvm.  —  Fol.  187v 
(Dernière  page  de  S.  Marc  :  Ange  tenant  un  livre  et  lion) 

lu  Ils,  pi.  l.  —  Fol.  200'  (Figure  de  soldat  armé  d'une  lance) 
W.  R.  Wilde,  A  descriptive  Catalogue,  t.  I,  fig.  190  (p.  299). 

—  Fol.  201v  (Figure  d'homme  assis),  Wilde,  op.  cil,  fig.  191 
(p.  299).  —  Fol,  202v  (Tentation  de  Jésus  sur  le  pinacle  du 
Temple)  Westwood,  M.  O.,  pi.  11  ;  Kells,  pi.  kl;  Examples, 

pi.  23  ;  L.  Gougaud,  L'art  celtique  chrétien  {Revue  de  Fart  chré- 
tien, t.  i.xii,  191 1,  p.  103).  Le  temple  seul,  dans  Archeologia, 

t.  xliii,  p.  139  et  chez  Westlakè,  Mural  Painting,  t.  11, 

p.  ccxx.  —  Fol.  255  (Cheval  caparaçonné  et  cavalier) 

Wilde,  op.  cit.,  fig.  193  (p.  300).  — Fol.  290v  (Emblèmes 
des  quatre  évangélistes  dans  des  compartiments  triangu- 

laires avec,  au  centre,  un  losange)  Westwood,  M.  O., 

pi.  9;  Kells,  pi.  xxxix  ;  Bruun,  pi.  vin.  —  Fol.  291v  (Portrait 
de  S.  Jean)  Westwood,  P.  S.  P.,  Book  of  Kells,  p.  5  ;  Kells, 
pi.  xxxiv  ;  Robinson,  pi.  xiv. 

2.  —  A.  4.  5.  -  Livre  de  Durrow  (vie/vne  siècles).  — 
Évangéliaire  latin. 

Ecriture  : 

Fol.  12v  (Capitula  in  evangel.  sec.  Iohannem)  Gilbert,  I, 

pi.  vi,  2.  — Fol.  107v,  (Marc,  xm,  32-33)  O'Currv,  pi.  d. — 
Fol.  173r  (Luc,  xxiv,  49-53,  et  note  en  irlandais)  Gilbert,  I, 

pi.  vi,  1;  O'Currv,  pi.  e.  —  Fol.  244^  (Probatio peiiuae  en  latin) 
O'Curry,  pi.  f. 

Lettres  orxées  : 

Fol.  14'  (Mat.,  1,  1)  Gilbert,  I,  pi.  v,  1  ;  Westwood, 
P.  S.  P.  (Ir.  Bibl.  Mss.)  pi.  11,  1;  Beissel,  Geschichte  der  Evan- 

gelienbûcher  ni  der  ersten  Hàlfte  des  Mittelallers,  pi.  27.  — 

Fol.  78r  (Marc,  1,  1)  Wrest\vood,  M.  O..  pi.  6;  Robinson, 
pi.  1;  Examples,  pi.  10;  Sterling  de  Courcy  Williams,  The 
Termon  of  Durrow  (fouru.  of  the  Roy.  Soc.  of  Antiquartes  of 

Ireland,  5e  série,  t.  IX,  1899,  planche  en  face  de  p.  46).  — 
Fol.   118r  (Luc,  1,   1)  Westwood,  M.   O.,  pi.  6;  Gilbert.  I, 



Répertoire   des  fac-similés   des  manuscrits  Irlandais.  21 

pi.  v,  2;  Robinson,   pi.  n.  b.  —   Fol.  118r  (Lettres  F  et  O), 
Rohinson,   (frontispice).  — Fol.  175"  (Jean  1,  1)  Robinson, 
pi.  m,  b;  Examples,  pi.  n. 

Autres  peintures  : 

Fol.  2r  (Emblèmes  des  quatre  évangélistes)  Westwood, 
P.  S.  P.  (Ir.  Bibl.  Mss.),  p.  6;  Smith,  Dict.  Chr.  Ant., 

p.  1 1 89.  —  Fol.  2V  (Croix  à  double  croisillon  entourée  d'en- 
trelacs) Westwood,  M.  O..  pi.  7  ;  John  Smart,  Sculptural 

Sternes  of  Scotlaud  (Spaldiug  Club),  London,  1836-67,  t.  Il, 

pi.  1.  —  Fol.  3r  (Spirales  et  trumpet  patterns)  Westwood, 
M.  O.,  pi.  7;  Stuart,  op.  cit.,  t.  II.  pi.  ni;  Examples,  pi.  9; 
Marg.  Stokes,  Earlx  Christian  Art  in  Ireland,  fig.  9  (p.  19); 

Richard  Lovett,  Irish  Piétines,  p.  28.  —  Fol.  13r  (Dessins 
géométriques  ;  vingt-huit  croix  de  saint  André)  Westwood, 

M.  O.,  pi.  6.  —Fol.  76v  (Aigle),  Westwood,  M.  O.,  pi.  5; 
Robinson,  pi.  iv.  —  Fol.  77v  (Quinze  cercles  avec  entrelacs) 
Westwood,  M.  O.,  pi.  4;  Robinson.  pi.  i;  Bruun,  pi.  1 
(p.  8);  Examples,  pi.  8;  Sterling  de  Courcv  Williams,  The 

Termonoj  Durrow  (recueil  cité,  planche  en  face  de  p.  _|4).  — 
Fol.  116  (Bœuf)  Westwood,  M.  O.,  pi.  5.  — Fol.  117v(Huit 
rectangles  et  entrelacs)  Westwood,  M.  O.,  pi.  5  ;  Robinson, 

pi.  n  a.  —  Fol.  173-  (Lion)  Westwood,  M.  O.,  pi.  4.  — 
Fol.  174v  (Cercle  au  centre  et  ornements  zoomorphiques) 
Westwood,  M.  O.,  pi.  7;  Stuart,  Sculptured  Stones  of  Scotlaud, 
t.  II,  pi.  n  ;  Robinson,  pi.  in;  Examples,^.  7;  Bruun,  pi.  n 

(p.  16).  —  Fol.  245v  (Figure  de  personnage  incertain  aux 
vêtements  ornes  de  damiers),  Westwood,  M.  O.,  pi.  4. 

3.  —  A.  4.  6.  —  Guirlande  de  Howth  (ixe/xe  siècles).  - 
Évangéliaire  latin. 

Écriture  : 

Fol.  19v  (Mat.  xxvii,  4-9)  T.  K.  Abbott.  Evaugeliorum 
versio  antehieronymiana  ex  codice  usseriano,  Dublini,  1884, 

planche  en  tête  du  t.  IL  —  Fol.  55r  (Luc,  vi,  23-24)  West- 
wood, P.  S.  P.  (Ir.  bibl.  Mss.),  pi.  n,  3. 



22  L.   Gougaud. 

Lettres  ornées  : 

Fol.lr  (Mat.  i ,  i S  :  Christi  aillent  generatid)  Todd,  Remarks 
on  Illuminations  in  some  Irish  Biblical  Mss.  (Society  of Antiqua- 

ries  of  London  :  ïretnsta  Monumenta,  etc.),  t.  VI  [1869J,  pi. 
xlv);  Robert  Cochrane,  The  Ecclesiastical  Antiquilies  in  the 

Parish  of  Howth  (foitm.  of  the  Roy.  Soc.  of  Antiquaries  of  Ire- 
landj  5e  série,  t.  III,  1893,  p.  40e,  fig.  22).  —  Fol.  22r 
(Marc,  1,  1)  Todd,  op.  cil.,  pi.  xliv  ;  Cochrane,  op.  cit.,  p.  404, 
fig.  21. 

4.  —  A.  4.    15.  —  Codex  Usserianus  (vie/vne  siècles?). 
—  Évangéliaire  latin. 

Écriture  : 

Fol.  26r  (Mat.  xxvi,  33-41)  T.  K.  Abbott,  Evangeliorum 
versio  antehieronymiana  ex  codice  usseriano,  Dublini,  1884,  pi.  en 

tête  du  t.  Ier.  — Fol.  64v  (Jean,  xm,  31-xiv.  2)  Pal.  S.,  II, 
pi.  33;  H.  Smith  Williams,  Manuscripts,  Inscriptions  and 
Mnniments  :  the  history  of  the  Art  of  luriting  ;  III,  Médiéval  Séries, 

London,  s.  d.,  pi.  102; —  Fol.  110v  (Luc,  x,  38-42)  Gilbert, 
I,  pi.  11,   1.  —  Fol.  lllr  (Luc,  xi,    1-8)  Gilbert,  I,  pi.  11,  2. 
—  Fol.  lllv  (Luc,  xi,  10-15)  Pal.  S.,  II,  pi.  33;  H.  Smith 
Williams,  op.  cit.,  pi.  102.  —  Fol.  113v  (Luc,  xi,  39-40) 
Westwood,  P.  S.  P.  (Jr.  MM.  Mss.),  pi.  11,  4. 

5.  A.   4.    20.  Psautier  de  Ricemarch  (xie/xnc 
siècles).  --  Psautier  et  diverses  pièces  en  latin. 

Écriture  : 

Fol.  5V  (Calendrier,  avec  une  initiale  ornée)  Gilbert,  II, 
Append..  pi.  1,  1.  —  Fol.  133v  (Ps.  115,  116,  117,  avec 
initiales  ornées)  Gilbert,  IL  Append.   1.  3). 

Lettres  ornées  : 

Choix  de  lettres  ornées  :  Owen  Jones,  The  Grammar  of 

Ornaincnt,  London  |  1865],  pi.  65,  n"  16;  Westwood,  P.  S.  P. 



Répertoire  des  fac-similés   des  manuscrits  Irlandais.  23 

(Psalters  of  S.  Ouen  and  Ricemarch),  n.  4;  le  même,  Notice 

on  a  Ms.  of  the  Lai  in  Psalter  written  by  John  brother  of  Rhydd- 

mach,  etc.  (Archxolpgia  cambrensis,  ire  série,  t.  I,  1846, 
p.  116). 

Fol.  35r  (Début  du  Ps.  1)  Todd,  Vetusîa  Monnnicnta,  pi. 
xlvi,  fig.  1  ;  Bruun,  pi.  x  (p.  72).  —  Fol.  73v  (Ps.  48,  19 
à  49,  8)  Lindsav,  Early  Welsh  Script,  Oxford,  19 12,  pi.  xvn. 

-  Fol.  76r  (Ps.  51,  3-4)  Westwood,  P.  S.  P.  (Ps.  of  Sf  Ouen 
and  Rie),  fig.  2.  —  Fol.  112v  (Début  du  Ps.  92)  Westwood, 
P.  S.  P.  (Ps.  o/S.  Ouen  and  Rie),  fig.  3.  -Fol.  118r 
(Début  du  Ps.  101)  Gilbert.  II,  App.  I,  2.  —  Fol.  135r  (Début 
du    Ps.    119)  Todd,  Vetusta  Monumenta.  pi.  xlvi,  fig.  2. 

6.  —  A.  4.    23.  —  Livre  de  Dimma  (vme/ixe  siècles). 
Evangëliaire  latin  :   pièces  latines   liturgiques  avec    quelques 
mots  irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  2^  (Mat.,  II,  8-9)  O'Curry,  pi.  g.  —  Fol.  4r  (Mat.  vi, 
9  et  Pater  Nostcr)  O'Curry,  pi.  11.  -  Fol.  15r  (Mat.  xxvn, 
48-66-xxvin,  1-20)  Gilbert,  I,  pi.  xix,  2;  O'Curry,  pi.  j. 
—  Fol.  16r  (Marc,  1,  4  ;  avec  une  initiale  ornée)  Westwood, 

P.  5".  P.  (Ir.  bibl.  Mss.),  pi.  11,  7.  --  Fol.  18'  (Marc,  iv.  16- 
3  5)Lindsay  pi.  v.  --  Fol.  50v  {De  visitatione  infirmorum. 
Éd.  F.  E.  Warren,  The  Liturgy  and  Ritital  of  the  Celtic 

Church,  Oxford,  1881,  p.  167-171),  O'Curry.  PI.  1.  - 
Fol.  53v  (Jean,  1, 18-38)  Gilbert,  I,  pi.  xvm,  22.  —  Fol.  64' 
(Jean,  vin,  14-33)  Lindsay,  pi.  vi.  —  Fol.  74v  (Jean, 

xxi,  25)  O'Curry,  pi.  k. 

Lettres  ornées  : 

Fol.  3'  (Mat.  1,  1)  Westwood,  P.  S.  P.  (Ir.  Bibl.  Mss,  11, 

7).  —  Fol.  16'  (Marc,  1,  1-3)  O'Curry,  pi.  l.  —  Fol.  53r 
(Jean,  1,    1-17)  Gilbert,  1,  pi.  xvm,  1  ;  Betham,  pi.  v. 

Autres  peintures  : 

Fol.    lv  (Portrait  de    S.    Matthieu)  Betham,  pi.  1.  --  Fol. 



2.)  L.   Gougaud. 

15  (Portrait  de  S.  Marc)  Betham,  pi.  n.  —  Fol.  28v  (Por- 
trait de  S.  Luc)  Betham,  pi.  m.  —  Fol.  52v  (Aigle)  Gilbert,  I, 

pi.  xix,  i  ;  Betham,  pi.   iv. 

Le  «  Cumdach  »  du  livre  de  Dimma  est  conservé  à  la  biblio- 

thèque de  Trinity  Collège,  de  Dublin.  On  le  trouve  représenté 
dans  les  ouvrages  suivants  :  M.  I.  Monck  Mason,  Description 
of  a  rich  andancient  Box  containing  a  Latin  Copy  ofthe  Gospels,  etc. 
(Transact.  ofthe  Roy.  Ir.  Acad.,  t.  XIII,  pi.  en  face  de  p.  175); 
Betham,  pi.  vi;  Pétrie,  Christ.  Ins.,  t.  II,  p.  101  et  pi.  xlv; 
Marg.  Stokes,  Early  Christian  Art  in  Ireland,  fig.  38  (p.  97); 
The  Booh  of  Trinity  Collège,  Dublin  (ijyi-iSyi),  p.  165. 

7.  —  F.  3.  5  (xve  siècle).  —  Mélanges  irlandais. 

Ecriture  : 

Fol.  11 r  (Texte  juridique  irlandais  du  livre  d'Aicill  :  éd. 
et  trad.  Ancient  Laïcs  of  Ireland,  t.  III,  p.  82-84)  O'Curry, 
pi.  15,  mm.  —  Fol.  19r  (Idem  :  éd.  et  tnid.,  Ancient  Laws, 
t.  III,  p.  278  sq.)  Ancient  Laws  of  Ireland,  Dublin,  1873,  en 
tête  du  t.  III. 

8.  —  E.  4.  2.  —  (xne  siècle).  —  Hvmnaire  comprenant 
des  pièces  latines  et  irlandaises. 

Écriture  : 

Fol.  6V  (Texte  latin  :  Hymne  de  Cuchuimne;  préface  en 
irlandais  et  commencement  de  YYninuui  dicat  ;  avec  une  ini- 

tiale ornée)  J.  Bernard  et  R.  Atkinson,  The  Irish  Liber  Hxm- 
normu,  London,  1898,  t.  I,  pi.  1  :  éd.  et  trad.,  t.  I,  p.  18, 

t.  II,  p.  33  sq.  —  Fol.  9V  (Magnificat)  Westwood,  P.  S.  P. 
(Ir.  Bïbl.  Mss.,  pi.  11,  2).  —  Fol.  15r  (Prière  :  Domine, 

domine,  défende  nos  a  malts;  préface  de  l'hymne  de  Fiacc  ;  ini- 
tiale ornée  :  éd.  et  trad.,  Bernard  et  Atkinson,  op.  cit.,  t.  II, 

p.  94-96,  t.  I,  p.  31)  Gilbert,  I,  pi.  xxxn.  Fol.  15v-16r 
(Hymne  de  Fiacc,  en  irlandais  :  éd.  et  trad.,  Bernard  et  Atkin- 

son, t.  II,  p.  97  sq.,  t.  I,  p.  32  sq.)  Gilbert,  I,  pi.  xxxm  et  xxxiv; 

O'Curry,  pi.  a.  —  Fol.  19v  (Hymne  de  Patrice,  en  irlandais; 



Répertoire  des   fac-similés  îles   manuscrits  Irlandais.  25 

initiale  ornée  :  éd.  et  trad.,  Bernard  et  Akinson,  t.  I,  p.  133  sq., 
t.  II,  p.  49  sq.),  Westwood,  P.  S.   P.  (Ir.  Bibl.  Mss.,  pi.  11, 

2)-         ' 

Lettres  ornées  : 

Gilbert  I,  pi.  xxxv  et  xxxvi  ;  J.  H.  Todd,  The  Book  oj 
Hymns  of  the  anc.  Church  of  Ireland  (Irish  Archxlogical  and 
Celtic  Society),  Dublin,  1855  et  1869,  p.  ri,  57,  73,  95,  123, 
139,  151,  167,  172,  179,  191,  205,  256,  262,  268,  284. 

9.  —  H.  1.  8  (xve-xvic  siècle)  Annales  d'Ulster  et  fragment 
des  Annales  de  Tigernaeh  en  irlandais. 

Ecriture  : 

Fol.  12r,  col.  1  et  4  (Annales  de  Tigernach  :  éd.  et  trad. 
Whitley  Stokes,  The  Annal  s  of  Tigernach,  dans  Rev.  Celt., 

t.  XVIII,  1897,  p.  374-376)  O'Curry,  pi.  ié,  fig.  o_Qet  rr.  — 
Fol.  139v  (Annales  d'Ulster,  de  1497  et  1498  :  éd.  et  trad., 
Annals  of  Ulster,  éd.  B.  Mac  Carthy,  Dublin,  1895,  t.  III, 

p.  412  sq)  Gilbert,  III,  pi.  lxxvii  ;  O'Curry,  pi.    17,  fig.  vv. 

10.  —  H.  1.  18  —  (xvne  siècle).  -  -  Annales  en  irlan- 
dais. 

Écriture  : 

Page  234  (Écriture  de  Duald  Mac  Firbis),  O'Curry,  pi.  22, 
ccc.  —  P.  282  (Texte  du  Chronicum  Scotorum  :  éd.  et  trad., 
W.  M.  Hennessy,  Chronicum  Scotorum,  London,  1866.  p.  152- 
157)  W.  M.  Hennessy,  op.  cit.  (frontispice). 

n.  — H.  1.  19  (xvie  siècle).  —  Annales  de  Kilronan,  ou 
de  Loch  Ce,  en  irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  46v  (Texte  des  Annales    de  Loch   Ce  :  éd.    et  trad., 
W.  H.    Hennessy,    The  Annales  of  Loch  Ce,  London,    1870, 

t.  I,  p.  408-409)  O'Currv,  pi.    18,  xx.   —  Fol.  47v  (Idem  : 
éd.  et  trad.,  W.  H.  Henessy,  op.  cit.,   p.    414-419)  W.  H. 

Hennessy,  op.  cit.  (frontispice  du  t.  Ier). 



26  /..  Gougaud. 

12.  —  H.  2.  7  (xve  siècle).  Mélanges  irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  196r  (Poème  irlandais:  éd.  et  trad.  O'Currv,  p.  658) 
O'Currv,  pi.   13,  hh. 

13.  —  H.  2.  13  (xve/xvie  siècles).  —  Mélanges  irlan- 
dais. 

Écriture  : 

Page  75  (Fragments  grammaticaux;  mots  latins  avec  mots 
irlandais  correspondants  :  éd.  Whitley  Stokes,  Irish  Glosses, 

a  mediaeval  Tract  on  Latin  Declension,  Dublin,  1860,  p.  28- 
33).  Gilbert,  III,  pi.  lix. 

14.  —  H.  2.  i)  (xive  siècle).  — Mélanges  irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  7r  (Texte  juridique  en  irlandais,  avec  une  initiale 

ornée)  O'Curry,  pi.  8,  v  :  Éd.  et  trad.,  p.  655  —  Fol.  24v 
(Texte  juridique  en  irlandais,  Senchus  Môr  :  vassalité  servile) 

Gilbert,  III,  pi.  vm.  —  Fol.  27v  (Senchus  Môr  ;  relations 
sociales)  Ancient  Laws  of  Ireland.  Dublin,  t.  II,  pi.  2.  — 

Fol.  58v-59r  (Texte  d'une  langue  artificielle  basée  sur  l'irlan- 
dais) Kuno  Meyer,  The  Secret  Languages  of  Ireland  (Journal 

of  ihe  Gypsy  Lore  Society,  nouv.  série,  t.  II,  1909,  fac-similé 
placé  entre  les  pages  244  et  245).  Texte  édité  par  Whitlev 
Stokes,  Goidelica,  London,  1872,  p.  75. 

15.  — H.  2.  16.  —  Livre  jaune  de  Lecan,  écrit  vers  1390. 
—  Mélanges  irlandais. 

Ce  manuscrit  a  été  intégralement  reproduit  en  fac-similé 
par  R.  Atkinson  :  The  Yellow  Book  ofLecan,  etc.  Dublin,  189e. 

Autres  fac-similés  : 

Col.  338 j p.  327du  fac-similé  d'Atkinson]  (Prière  deColga, 
en  irlandais:  éd.  et  trad.,  Scûap  chrâbaid,  dans  Otia  Mersciana; 



Répertoire  des  fàc-sïmilés    des   manuscrits  Irlandais.  2~ 

the  Publications  of  the  Arts  Faculty  of  University  Collège  Liver- 

pool,  t.  II,  1900-1901,  p.  92-105)  O'Curry,  pi.  aa.  —  Col. 
896  [p.  185  du  fac-similé]  (Aventures  du  roi  Cormac,  en  irl.) 

O'Curry,  pi.  bb  :  éd.  et  trad.  Wh.  Stokes,  Irische  Texte,  IIP 
sér.  I,  Leipzig,  1891,  p.  199  et  217.  —  Col.  243  et  244  [p.  418 
du  fac-similé]  (Plan  de  la  salle  des  banquets  à  Tara)  Gilbert,  III, 
xxiv  ;  G.  Pétrie,  On  the  history  and  antiquities  of  Tara  Hill, 
Dublin,  1839,  pi.  ix,  en  face  de  p.  207. 

16.  —  H.  2.  17  (xive  siècle).  —  Mélanges  irlandais. 

Ecriture  : 

P.  365  (Texte  du  Cogadh  Gaedhel  re  Gallaibh  :  éd.  et  trad. 
J.  H.Todd,  Cogadh  Gaedhel,  etc.  The  War  of  the  Gaedhil  with 

the  Gaill,  London,  1867  p.  62-67)  D.  H.  Todd,  op.  cit., 
pi.  2. 

Je  dois  faire  observer  que  certains  exemplaires  de  l'édition 
de  cet  ouvrage  donnée  en  1867  ne  contiennent  point  de  fac- 
similé. 

17.  —  H.  2.  18.  —  Livre  de  Leinster  (Milieu  du  xnc 
siècle).  —  Mélanges  irlandais. 

Ce  manuscrit  a  été  intégralement  publié  en  fac-similé  par 
Robert  Atkinson  (Dublin,  1880). 

Autres  fac-similés  : 

Fol.  10v  [p.  20]  (Récit  de  la  fondation  du  palais  d'Emain 
Mâcha;  avec  une  initiale  ornée  :  éd.  et  trad.  O'Curry,  p.  526- 
528)  O'Curry,  pi.  8,  t.  —  Fol.  15r  [p.  29]  (Description  delà 
salle  des  banquets  à  Tara  ;  avec  une  figure)  Gilbert,  II,  pi.  lui, 

avec  traduction.  —  Fol.  23r  [p.  45]  (Poème  de  Dubtach  Ua 

Lugair;  initiale  ornée)  O'Curry,  pi.  8,  u.  —  Fol.  148r  [p. 
295]  (Le  Boroma  de  Leinster:  éd.  et  trad.  Wh.  Stokes,  The 

Boroma,  dans  Rev.  Celt.,  t.  XIII,  1892,  p.  38-43)  Gilbert-,  II, 
pi.  liv.  --  P.  309  col.  1  (Texte irl.  du  Cogadh  Gaedhel  re  Gal- 

laibh ;  avec  une  initiale  ornée)  J.  H.  Todd,  Cogadh  Gae- 
dhel, etc.  The  Wars  of  the  Gaedhel  with  the  Gaill,  London,  1867, 



28  /..    Gougaud. 

pi.   i'.      -  Fol.  173'    1 347]  (Généalogies  de  saints  irlandais) 
Gilbert,  II,  pi.  lv,  avec  une  traduction  anglaise  partielle. 

18.  —  H.  3.  17  (xvi/xvie  siècle).  —  Mélanges  irlandais  : 

Écriture  : 

Col.  198-199  (Texte  juridique)  Gilbert,  III,  pi.  lviii,  avec 
éd.  et  trad.  —  Col.  218-219  (Texte  juridique  glosé)  Ancient 

Laws,  t.  II,  pi.  3.  —  Col.  765  (Passage  du  Tâ'ui  Bô  Cualgni) 
O'Curry,  pi.  8,  \v\v  :  éd.  et  trad.  p.  508. 

19.  —  H.  3.  18  (xvie  siècle). —  Mélanges  irlandais. 

Écriture  : 

Page  47  (Histoire  de  Bailé  Mac  Buain.  Éd.  et  tr.  O'Currv 
p.  472-475)  O'Currv,  pi.    16,  uu. 

20.  —  Livre  de  Mulling  (vme  siècle  ?)  2.  —  Évangéliaire  et 
prières  en  latin. 

Écriture  : 

Fol.  4V  (Argument  de  l'évangile  de  S.  Jean;  av.  une  ini- 
tiale ornée)  O'Curry,  pi.  5,  m.  —  Fol.  18v(Mat.  vi,  9  sq.  : 

Pater  noster)  O'Curry,  PI.  n  ;  Westwood,  P.  S.  P.  (Ir.  Bibl. 
Mss.  pi.  11,  6).  —  Fol.  28r  (Mat.  xvm,  8-27)  Gilbert,  I, 
pi.  xx,  2.  —Fol.  28v  (Mat.  xvm,  27-35  et  xix,  1-16),  Gil- 

bert I,  pi.  xxi,  1.  —  Fol.  38v  (Mat.  xm,  16-35)  Lindsay, 
pi.  vu.  —  Fol.  48r  (Mat.  xxvi,  58-xxn,  10)  H.  J.  Lawlor, 
Cbaplers  on  the  Booh  of  Mulling,  Edinburgh,  1897 (frontispice). 

—  Fol.  88v  (Jean,  ix,  8-x.  12)  Lindsay,  pi.  vm.  —  Fol.  94r 
(Jean,  xxi,  13-25)  Gilbert,  I,  pi.  xxi,  2. 

Lettres  ornées  : 

Fol.  101'  (Début  des  fragments  trouvés  avec  le  Livre  de 
Mulling  et  reliés  à  sa  suite)  Westwood  P.  S.  P.  (Irish  Bibl. 
Mss  :  pi.  11,  5). 

1 .  Tous  les  exemplaires  de  cet  ouvrage  ne  contiennent  pas  ce  fac-similé. 
2.  Les  deux  manuscrits  suivants  ne  portent  pas  de  cote. 



Répertoire  des  fac-similés    des    manuscrits   Irlandais.  29 

Autres  peintures  : 

Fol.  51r  (Portrait  d'un  évangéliste)  Gilbert,  I,  pi.  xx,  1. 

21.  --  Livre  d'Armagh,  écrit  vers  807.  -  -  Mélanges  en latin  et  en  irlandais. 

Écriture  : 

Spécimens  de  l'écriture  :  Betham,  pi.  xn. 
Fol.  16v  (Texte  latin  :  Additions  à  Tirechan  :  éd. 

Wh.  Stokes,  The  Triparti  le  Life  of  St  Patrick  luiih  other  Docu- 

ments, London,  1887,  p.  335-336)  O'Curry,  pi.  r;  Gilbert, 
I,  pi.  xxv.  --  Fol.  18  (Textes  latins  et  irlandais  :  Additions 
à  Tirechan  :  éd.  et  trad.  Wh.  Stokes,  op.  cit.,  p.  342-349) 

O'Curry,  pi.  o;  Gilbert,  1,  pi.  xxvi  et  xxvn  ;  Betham, 
pi.  xn,  n"  2.  —  Fol.  21 v  (Texte  latin  du  Liber  Angueli  :  éd. 

Wh.  Stokes,  op.  cit.,  p.  354-356)  O'Curry,  pi.  p.  —  Fol.  36' 
(Mat.  vi,  7-32  :  Pater  en  latin,  mais  écrit  en  lettres  grecques) 
Gilbert,  I,  pi.  xxvm,  2  ;  Betham,  pi.  xi,  3  ;  Westwood, 
P.  S.  P.  (Ir.  Bibl.  Mss.,  11,  10);  Catholic  Eucyclopaedia,  t.  I 

[1907],  pi.  en  face  de  p.  734.  Fol  102'  (Jean,  xvm,  20- 
xix,  6)  Lindsay,  pi.  ix.  --  Fol.  104'  (Jean,  xxi,  20-25,  avec 
un  extrait  de  Moralia  de  S.  Grégoire)  Gilbert,  I,    pi.  xxix. 

Lettres  ornées  : 

On  trouvera  des  fac-similés  d'un  grand  nombre  d'initiales 
ornées  dans  l'édition  diplomatique,  non  encore  publiée,  du 
Livre  d'Armagh,  préparée  par  le  D'  Gwvnn,  aux  fol.  20r, 
25',  70',  91  ,106',  109',  116',  123',  128%  130%  133%  135', 
136%  137%  139',  139  ,  141',  142%  143',  144',  151%  153', 
155%  156',  158%  158%  159%  172%  192%  192%  201%  215% 
220  \ 

Fol.  33'  (Mat.  1,  1  :  Liber  çenerationis)  Gwynn,  Book  of 
Ârmagh,  fol.  33';  Betham,  pi.  xi,  n°  2.  —  Fol.  33v  (Mat.  I, 
18  :  Chrisli  autem  generatio)  Betham,  pi.  xn,  n°  _|  ;  Gwvnn, 

33'.  —  Fol.  55''  (Marc,  1,  1)  Betham,  pi.  xn,  n°  1  ;  Gwynn, 
55r.   —  Fol.  161r  (Début  de   l'Apocalypse)   Betham,  pi.  xi, 



30  /..    Gougaud. 

n°    i;  Westwood,  P.  S.   P.,   (Ir.  Bibl.  Mss.;   pi.   n,    9); 
Gwvnn,  161'. 

Autres  peintures  : 

Fol.  32v  (Emblèmes  des  quatre  évangélistes)  Betham 
pi.  x;  Gilbert,  I,  pi,  xxvni,  1;  Catholic  Encyclopaedia,  t.  I 

[1907]  pi.  en  face  de  p.  734,  Gwynn;  32v.  —  Fol.  54v  (Lion 
ailé)  Gwvnn,  54v.  —  Fol.  69v  (Veau  ailé)  Gwynn,  69v.  - 
Fol.  91r  (Aigle)  Westwood,  M.  O.,  pi.  53,  iig.  I0;  Gwynn 
91  \ 

Le  «  cumdaeh  »  du  Livre  d'Armagh  est  perdu,  mais  on 
conserve,  à  Trinity  Collège,  un  sac  de  cuir  très  travaillé,  où 
le  manuscrit  était  autrefois  renfermé.  Ce  sac  est  figuré  dans 

les  ouvrages  suivants  :  G.  Pétrie,  The  Ecclesiastical  Architecture 

of  Ire!  and...  comprising  an  Essay  on...  the  Round  Tower  s  of  Ire- 
land,  Dublin,  1845,  p.  329  et  330;  Richard  Lowett,  Irish 
Pictures  drawn  with pen  and  pencil,  London,  1888,  p.  29  ;  The 
Book  of  Trinity  Collège,  Belfast,  1892,  p.  164;  P.  W.  Joyce, 
A  Social  History  of  ancien!  Irelaml,  London,  1903,  t.  I, 

p.  488. 

II 

BIBLIOTHÈQUE    DE    L'ACADÉMIE    ROYALE   D'IRLANDE 

1.  —  23.  E.  25.  Leabhar  na  h-Uidre,  ou  Livre  de  la 

vache  brune  (xie/xne  siècle).  --  Mélanges  irlandais. 
Ce  manuscrit  a  été  reproduit  tout  entier  en  fac-similé  : 

Leabhar  na  h-Uidri,  etc.,  Dublin,  1870. 

Autres  fac-similés  : 

Fol.  19r  [p.  37J  (Histoire  de  la  résurrection  du  genre 
humain  et  prière  pour  Moelmuire,  en  irlandais  :  éd.  et  trad., 
Wh.  Stokes,  Tidings  of  the  Résurrection,  dans  Rev.  Cell., 

t.  \xv,  190^,  p.  250-255)  Gilbert,  I,  pi.  xxxix  ;  O'Curry, 
pi.  9,  fig.  w  (Prière  seulement  chez  O'C).  — Fol.  22r  et  22v 
[p.  43  et  44]  (La  maladie  de  Cuchulain,  en  irl.)  Gilbert,  I, 

pi.  xxxvii  et  xxxvin  :  E.  O'  Curry,  The  Sich-bed  of  Cuchulainn 



Répertoire  des  fac-similés  des  manuscrits  Irlandais.  31 

(Atlantis  I  et  II,  1858-1859)  :  trad.  G.  Dottin,  Cuchulainn 

malade  et  alité  chez  d'Arbois  de  Jubainville,  L  Epopée  celtique  en 
Irlande,  Paris,  1892.  — Fol.  27r[p.  55]  (Tâin  Bô  Cualgne,  avec 

une  initiale  ornée),  O'Curry,  pi.  7,  s  :  éd.  et  trad.  p.  654-655. 

2.  —  23.  F.  13  (xive  siècle).  —  Fragment  d'un  traité  d'as- 
tronomie en  irlandais  ;  titres  des  chapitres  en  latin. 

Ecriture  avec  un  diagramme  : 

Fol.  6r  du  fragment  [p.  312J  (Traité  d'astronomie)  O'Cur- 
ry, pi.  13,  gg  ;  Gilbert,  III,  pi.  xxm. 

3 .  —  23.  P.  2.  —  Livre  de  Lecan  (xvc  siècle)  —  Mélanges 
irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  10r  [p.  19]  (Synchronisme  des'  diverses  colonisations 
irlandaises  avec  les  rois  des  autres  nations,  en  irl.)  O'Currv, 
pi.  14,  fig.  il  —  Fol.  77v  [p.  144]  (Généalogies  en  irl.) 

O'Curry,  14,  jj.  —  Fol.  155'  [p.  309]  (Traité  de  grammaire 
en  irl.)  O'Curry,  14,  kk.  --  Fol.  189v  [p.  378]  (Traité  sur 
les  privilèges  des  rois  d'Ulster  et  de  Tara,  en  irl.)  Gilbert, 
III,  pi.  XLV. 

Lettres  ornées  : 

Alphabet  constitué  au  moyen  des  initiales  peintes  du 
Livre  de  Lecan  chez  Gilbert  III,  pi.  xi.vi. 

4.  —  23.  P.  3  (1467).  —  Mélanges  irlandais. 

Ecriture  : 

Fol.  11'  (Colophon  du  rhs.  Cf.  Wh.  Stokes,  The  Martyro- 

logy  of  Oengits,  London,  1905,  p.    xx)    O'Curry,  pi.    15,  00. 

5.  —  23.  P.  12.  —  Livre  de  Ballymote  —  Ecrit  en  1390. 
—  Mélanges  irlandais. 

Ce  manuscrit  a  été  intégralement  publié  en  fac-similé  litho- 



3-  L.   Gougaud. 

graphique  par  Robert  Atkinson,  The  Book  of  Ballymote,  a  Col- 
lection oj  pitres  in  tl.v  Irish  Language,  etc.  Dublin,  1881. 

Écriture  : 

Fol.  11'  |p.  21]  (La  première  femme  qui  trouva  Erin, 

texte  irl.)  O'Currv,  pi.  9.  x  :  éd.  et  trad.,  p.  656.  — Fol.  34' 
[p.  67]  (Généalogie,  des  O'Keill,  texte  latin  et  irl.  ;  avec 
deux  inhales  ornées,  Gilbert,  III,  pi.  xxv.  —  Fol.  132'  [p.  263] 
(Description  du  roi  Cormac  mac  Airt,  en  irl.  ;  av.  une  initiale 

ornée)  O'Currv,  pi.  10,  y  :  éd.  et  trad.  \Yh.  Stokes,  Irische 
Texte,  y  sér.,  I,  Leipzig,  1891,  p.  185  et  203.  -  Fol.  176v 

[p.  352]  (Prière  irl.  de  Cinaed  ùa  hArtagàin)  O'Currv, 
pi.  10,  z  :  :  éd.  et  trad.  E.  Gwvnn,  The  Metrical  Dindsenchas, 

Dublin,  1906,  rre  part.,  p.  46  sq. 

Lettres  ornées  : 

Choix    de    lettres    ornées    chez    Gilbert,    III,    pi.   xxvi  et 
XXVII. 

Fac-similés  des  oghams  contenus  dans  ce  manuscrit  chez 
Atkinson,  Some  Account  of  Ancient  Trealises  of  Ogham  writing 
illustrated  by  tracings  from  ihe  Original  Mss.  (Joiirn.  of  the  Roy. 

histor.  and  archaeol.  Association  of  Ireland,  _p'  série,  t.  III,  1876, 
p.   202-236,  pi.  1,  11,  m  et  iv). 

6.  -  -  23.  P.  16.  —  Leabhar  Breac,  ou  Livre  tacheté, 

(xivL  siècle).  —  Mélanges  en  latin  et  en  irlandais. 
Ce  manuscrit  a  été  reproduit  intégralement  en  fac-similé  : 

The  Leabhar  Breac  ihe  Speckled  Book,  etc.,  2  parties,  Dublin, 
1872-1876. 

Ecriture  : 

Fol.  38r  |p.  75I  (Prologue  et  préface  du  Félire  d'Oengus, 
en  irlandais,  avec  trois  initiales  ornées  :  éd.  et  trad. 

Wh.  Stokes,  The  Martyrology  of  Oengus  the  Culdee,  London, 

1905,  p.  1  sq  et  17)  Gilbert,  III,  pi.  xxvni  ;  O'Currv,  pi.  12, 
ce,  dd.  —  Fol.  42v  |p.  84]  (Félire  d'Oengus  :  17  mars  :  éd. 
et  trad.  Wh.  Stokes,  op.  cit.,  p.  82)  O'Currv,  pi.  12,  ee. 



Répertoire  des  fac-similés  des    manuscrits   Irlandais.  33 

Lettres  ornées  : 

Choix  de  lettres  ornées  chez  Gilbert,  III,  pi.  xxix. 

7.  —  Leabhar  Breac  II,  fragment  du  Leabhar  Breac  (cf. 

H.  d'Arbois  de  Jubainville,  Essai  d'un  catalogue  de  la  littérature 
épique  de  F  Irlande,  Paris,  1883,  p.  xlvii).  —  (xive  siècle).  — 
Mélanges  irlandais. 

Ce  fragment  a  été  reproduit  en  fac-similé  à  la  suite  de  la 
publication  en  fac-similé  du  Leabhar  Breac  donnée  en  1876, 

2°  partie,  p.   263-280. 
P.  3  du  fragment  =  p.  265  du  fac-similé  (Glossaire  de 

Cormac)  Gilbert,  III,  pi.  xxx  :  éd.  Wh.  Stokes,  Jhreelrish  Gloss- 

aries,  London,  1862,  p.  10-14;  trad.  O'Donovan,  Connues 
Glossary,  Calcutta,  1868,  p.  33-42. 

8.  —  24.  Q.  23  —  Domnach  Airgid  (vme  siècle  ?).  — 
Evangéliaire  latin  : 

Écriture  : 

Fol.  lr  (Mat.  1,  1-3)  Gilbert,  I,  pi.  1.  —  Fol.  2'  (Mat.  I, 

15-17)  O'Currv,  pi.  1,  a.  —  Fol.  14  (Marc,  11,  2-6)  Ber- 
nard, On  the  Domnach  Airgid  ManuscripL  (Trans.  of  the  Royal 

Irish  Jcad.,  t.  XXX,  1893,  pi.  xx).  —  Fol.  14  (Marc,  m, 
21-25)  Bernard,  op.  cit.,  pi.  xx. 

Le  «  cumdach  »  de  ce  manuscrit  est  conservé  au  National 

Muséum  de  Dublin.  On  le  trouvera  reproduit  dans  les 
ouvrages  suivants  :  G.  Pétrie,  An  accouut  of  an  aneient  Irish 
Reliquary  called  the  Domnach  Airgid  (Trausact.  of  the  Roy.  Irish 
Acad.,  t.  XVIII;  Antiquities,  1839,  pi-  l>  2>  3  et  4)  j  Le  même, 
Christian  inscript.,  t.  II,  pi.  xlv,  fig.  93;  J.  E.  Mac  Kenna, 
The  Clogher  Relies  (Ulsler  Journal  of  Archavlogx,  nouv.  série, 

t.  VII,  1901,  p.  120-123);  George  Coffey,  Guide  to  the  Celtic 
Antiquities  of  the  Christian  Period  preserved  in  the  National 
Muséum,  Dublin,  Dublin,  19 10,  pi.  xvn. 

9.  —  D.  IL  3.  Missel  de  Stowe  (ixe/xie  siècle).  —  Mis- 
sel, rituel  et  evangéliaire;  textes  latins  et  irlandais. 

Revue  Celtique,  XXXIV.  5 



}4  /..    Gougaud. 

Le  missel  qui  forme  la  partie  principale  de  ce  manuscrit  a 

été  publié  intégralement  en  fac-similé  par  M.  G.  F.  Warner  : 
The  Stowe  Missal   (Henry  Bradshaw  Society)  t.  I,  Facsimile, 
London,  1906. 

Écriture  : 

Spécimens  des  diverses  mains  :  B.  Mac  Carthy,  On  the  Stowe 

Missal  (Trans.  of  the  Roy.  Irish  Acad.,  t.  xxvn,  Literature 

and  Antiquities,  t.  VII,  1877-1886,  pi.  vi.  —  Fol.  20v  (Texte 
du  missel)  F.  E.  Warren,  The  Liturgy  and  Ritnal  of  the  Cel- 
tic  Church,  Oxford,  1881  (frontispice). 

Le  «  cumdach  »  du  Stowe  Missal  appartient  à  l'Académie 

royale  d'Irlande.  Il  est  représenté  dans  les  ouvrages  suivants  : 

Ch.  O'Connor,  Renim  hibernicarnm  sefiptores  veteres,  Buckin- 
ghamiae,  1814-26,  t.  II,  à  la  fin  du  volume;  Catalogne  of  the 
important  Collection  of  Mannscripts  front  Stowe...,  London, 

1849,  en  frontispice  et  à  la  fin  du  volume;  Westwood,  M.  O., 

pi.  51  n°  9  (détail);  Pétrie,  Christ.  Ins.,  t.  II,  pi.  xliii  et 
xliv  et  fig.  91  a  (p.  95)  ;  Margaret  Stokes,  Early  Christian  Art 
in  Ireland,  fig.  37  (p.  95). 

10.  Liber  flavus    Fergusiorum  '    (x\c    siècle). 
Mélanges  irlandais. 

Écriture  : 

Vol.  I,  fol.  11  [64]v  (Histoire  de  Maelsuthain  ;  texte  irlan- 

dais), O'Curry,  pi.  14,  fig.  ll. 

11.  —  Livre  de  Fermoy  (xve  siècle).  —  Mélanges  irlan- 
dais. 

Écriture  : 

Fol.  109v  [nouvelle  pagination,  p.  178]  (Première  strophe 

d'un  poème  irlandais  attribué  à  Mo-Cholmôc  :  éd.  et  trad., 
Wh.  Stokes,  The  Voyage  of  the  Hni  Corra,  dans  Rev.  Cell., 

t.  XIV,  1893,  p.  62-63. 

1  .    Ce  manuscrit  et  les  deux  suivants  sont  dépourvus  de  cote. 



Répertoire  des  fac-similés  des   manuscrits  Irlandais.  35 

12.    —    Cathach,    ou  Psautier  de   Saint  Columba. 

(vne  siècle  (?).  —  Psautier  latin. 

Écriture  et  initiales  ornées  : 

Fol.  19r(Ps.  53,  3-5)0'Curry,  pi.  1,  fig.  b.  —  Fol.  41 r 
(Ps.  80,  2-12)  Gilbert,  I,  pi.  ni,  1.  —  Fol.  48r  (Ps.  89,  15- 
17  et  Ps.  90,  1-7)  Gilbert,  I,  pi.  ni,  2.  —  Fol.  48r  (Ps.  90,  1) 
Westwood,  P.  S.  P  :  Ir.  Bibl.  Mss.,  n,  8.  —  Fol.  50 

(Ps.  94,  1-11)  Gilbert  I,  pi.  iv,  1.  —  Fol.  51e  (Ps.  95, 
1-11)  Gilbert,  I,  pi.  iv,  2.  — Fol  54v  (Ps.  103,  1-2),  Betham, 
pi.  VIII. 

Le  «  Cumdach  »  du  Psautier  de  Saint  Columba  appartient  à 
la  Royal  Irish  Academy.  On  le  trouvera  représenté  dans  les 
ouvrages  suivants  :  Betham,  pi.  vu  ;  G.  Pétrie,  Christ.  Ins., 
t.  II,  pi.  xlii,  fig.  90. 

III 

BIBLIOTHÈQUE  DU  COUVENT   DES   FRANCISCAINS 

(MERCHANTS'   OJJAY) 

1.  —  Liber  hymnorum  (xie/xnc    siècle).  —  Hymnes  en 
latin  et  en  irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  14v  (Hymne  latine  à  la  louange  des  saints  Pierre  et 

Paul  ;  préface  en  irlandais  et  commencement  de  l'hymne  de 
Colman  :  Sén  Dé;  avec  nne  initiale  ornée)  Bernard  et  Atkin- 
son,  The  Irish  Liber  Hymnorum  {Henry  Bradshaw  Society),  Lon  • 

don,  1898,  t.  I,  pi.  11  :  éd.  et  trad.,  t.  I,  p.  198-199,  25  sq. 
t.  II,  p.   12  sq. 

2.  -     Fragment  du   Livre   de   Leinster  (xne  siècle).  — 
Martyrologe  de  Tallaght,  en  irlandais. 

Tout  ce  manuscrit  a  été  publié  en  fac-similé  par  R.   Atkin- 
son  dans  The  Book  of  Leinster,    Dublin,  1880,  p.  355-376. 



36  L.  Gougaud. 

CHATEAU  DE  LISMORE' 

Livre  de  Lismore  (seconde  moitié  du  xve  siècle).  — 
Mélanges  irlandais. 

Écriture  : 

Fol.  30r  (Passage  de  la  vie  de  S.  Findchua  de  Bri-Gobann) 
Wh.  Stokes,  Lives  of  Saints  from  the  Booik  of  Lismore  (Anec- 
dola  Oxoniensid).  Oxford,  1890  (frontispice)  :  éd.,  p.  96-98; 

trad.,  p.  244  246.  —  Fol.  106r  (Histoire  de  la  guerre  de  Cel- 
lachân  contre  les  Danois  ;  avec  une  initiale  ornée)  Gilbert, 

III,  pi.  lvii;  O'Curry,  pi.  16,  ss.  Cf.  E.  O'Curry,  ()//  the 
Manners  and  Customs  oj  the  ancient  Irish,  London,  1873,  t.  II, 
p.  276  et  Wh.  Stokes,  op.  cit.,  p.  xxxn. 

APPENDICES 

I 

Il  existe  deux  «  cumdach  »  de  manuscrits  irlandais  actuel- 

lement perdus  :  i°  Le  cumdach  du  Calendrier  de  Cairnech, 
appelé  Meeshac  ou  Miosach,  qui  est  maintenant  la  propriété  du 

collège  de  Saint-Columba,  à  Rathfarnham,  près  Dublin.  Il  est 

représenté  chez  Betham,  pi.  ix.  —  20  celui  de  l'évangéliaire  de 
Saint  Molaise  (Soiscel  Molaise),  qui  se  voit  au  National 
Muséum  de  Dublin.  Il  est  figuré  dans  les  ouvrages  suivants  : 
Pétrie,  Christ.  Ins.,  t.  II,  pi.  xlii,  fig.  89;  Richard  Lowett, 
Irish  Picl ures  draicu  luith  pen  and pencil,  London,  1888,  p.  39  ; 

Westwood,  M.  0.,  pi.  53,  n°  6;  Marg.  Stokes,  Early  Chris- 
tian Art  in  Ireland,  fig.  36  (p.  93)  ;  La  même,  Observations  on 

lii'o  ancient  Irish  works  of  art,  dans  Archaeologia,  t.  XLIII,  1871, 
pi.  xix,  xx,  xxi  et  fig.  de  la  p.  150;  George  Coffey,  Guide  to 

the  Celtic  Antiquities  of  the  Christian  Period preserved  in  the  natio- 
nal Muséum,  Dublin,  Dublin,  19 10,  pi.  vm ;  J.  R.  Green,  Short 

Hist.  of  the  Engl.  people,  London,  1892,  t.  I,  p.  120. 

1.   Propriété  du  duc  de  Devonshirc,  dans  le  comte  de  Waterford. 



Répertoire  des  fac-similés  dey  manuscrits  irlandais.  37 

II 

On  trouvera  dans  les  deux  ouvrages  suivants  de  Henry 

O'Xeill  des  planches  de  lettres  ornées  tirées  de  divers  manu- 
scrits irlandais  de  Dublin  :  The  Fine  Arts  and  Civilisation  of 

ancient  Ireland,  London  et  Dublin,  1863,  p.  64  et  65  ;  A  Des- 
criptive Catalogue  of  Illustrations  of  the  Fine  Arts  of  Ancient 

Ireland,  Dublin,  1855  (frontispice). 

III 

Addenda.  —  Fac-similés  du  Livre  de  Kells  :  Maunde 

Thompson,  Handbook  of  Greek  and  Latin  Palaeography  (Lon- 
don, 1893);  le  même  An  Introd.  ta  Greek  and  Lat.  Pal., 

Oxford,  191 2,  p.  375  ;  Reusens,  Eléments  de  paléographie. 

Louvain,  1899,  p.  48  ;  J.  R.  Green,  Short  History,  p.  44.  - 
Codex  Usserianus  :  M.  Thompson,  Handbook,  p.  373.  - 

Livre  d'Armagh  :  M.  Thompson,  Handbook,  p.  378.  —  Lea- 
bhar  na  h-Uidre  :  R.  I.  Best,  Notes  on  the  Script  of  Lebor  na 
h-Uidre,  dans  Éria,  t.  VI,  191 3  (7  planches).  —  Liber  Hym- 
norum  (bibl.  des  Franciscains)  :  Gilbert,  IV,  2,  Append., 

pi.  xxi.  —  Psautier  de  S.  Gaimin  :  xie  s.  ?  (Franciscains)  : 
Gilbert,  ibid.,  pi.  xxn. 

L.    GOUGAUD. 



LES    TETES    COUPEES 

ET 

LES    TROPHÉES    EN     GAULE 

\ 

ârè  l>iîL    '      t'^ïM 

-*-\-.\ 

^ 

Xl 

Depuis  qu'à  la  lumière  de  l'ethnographie  comparée  on  com- 
mence à  mieux  comprendre  les  coutumes  des  populations 

celtiques,  trop  souvent  faussées  par  les  explications  qui  les 
comparaient  aux  usages  de  la  civilisation  classique  au  lieu  de  les 

rapprocher  de  ceux  des  populations  sauvages  ou  à  demi-civili- 

sées, l'interprétation  de  certaines  sculptures  et  de  certaines 
monnaies  a  fait  parler  du  rite  celtique  des  têtes  coupées.  Mais  on 

n'a  pas  encore  assemblé,  dans  une  étude  S3rstématique,  l'en- 
semble des  textes  et  des  monuments  qui  peuvent  nous  éclairer 

sur  cette  coutume.  Au  cours  de  recherches  sur  le  caractère  reli- 

gieux dont  les  guerres,  avec  les  armes  qu'on  y  emploie  et  les 
conventions  qui  les  règlent,  étaient  revêtues  cà  l'origine,  il  m'a 
semblé  que  la  meilleure  façon  de  retrouver  la  valeur  originelle 
de  ce  rite  des  têtes  coupées  serait  de  grouper  tous  les  documents 

qui  le  concernent  autour  des  quelques  textes  précis  et  des  monu- 
ments bien  connus  qui  en  montrent  la  persistance  en  Gaule  à  la 

veille  de  la  conquête  romaine.  On  espère  qu'ainsi  comprise  cette 
étude  ne  se  bornera  pas  à  fournir  une  interprétation  exacte  de  ces 

textes  et  de  ces  monuments  plus  souvent  allégués  que  bien  expli- 

qués ;  quelque  lumière  en  pourra  rejaillir  sur  l'ensemble  des  rites 
et  coutumes  concernant  les  trophées  de  guerre  dont  l'importance 
pour  l'histoire  de  nos  origines  n'a  pas  besoin  d'être  signalée. 



< 







i.  Le  trophée  au  scalp  du  sarcophage  Ammeiidoh 



PL.    IL 

2.  Une  des  têtes  coupées  de  l'Arc  d'Orange. 





Les  têtes  coupées.  39 

Commençons  par  traduire  et  par  commenter  les  deux  textes 

capitaux  de  Diodore  et  de  Strabon.  On  sait  qu'ils  résument 
celui  de  Posidonios  d'Apamée  qui  voyagea  en  Gaule  une  dizaine 
d'années  avant  la  conquête  romaine  (v.  80-70).  Mais  on  ne  se 
dit  peut-être  pas  assez  que  les  observations  de  ce  philosophe 
stoïcien  doivent  être  traitées  avec  le  même  respect  que  celles 

d'un  Mac  Lennan,  d'un  Skeat  ou  d'un  Taylor. 
Voici  donc  ce  que  Posidonios  nous  dit  d'après  Diodore,  tra- 

duit aussi  exactement  que  possible  '  :  «  Aux  ennemis  tombés 

ils  coupent  la  tête  et  l'attachent  au  cou  de  leurs  chevaux. 
Quant  aux  dépouilles  maculées  de  sang,  ils  les  remettent  à 

leurs  écuyers  et  les  emportent  en  butin  2  en  exécutant  une 
marche  triomphale  et  chantant  un  hymne  de  victoire  5  ;  pour 

1.  Diodore,  V  29,  5  :  Twv  oï  Jïeaovïtov  -oÀsutrov  ~k;  xsçaÀà;  àçcupôuvTSç 
nsotâTZTOU'j!  to?;  axiyiai  xtov  ir.-^rr  ;i  81  ■jXjÀa  toi;  Ospânouac  ~aoaoo7T£; 

7)aa  YjjiÉva,  XaçupaYtoyouacv,  ifttjratavtÇovTE;  xaî  ï'Sovtsç  ujjlvov  ijtivtxtov, 
7.7.':  :i  xxpoGivia  TXJTa  xai;  oîxiatç  -pojr,Xojcr'.v  o'J7-£p  o;.  Èv  xuvr(yia'.;  nal 
/.-. I  £■. o*ij;jl=voi  Ta  9rjc:'a.  Twv 8è èjtiçavwraTwv  JîoXepuiov  xeSptoaavxeç  (ici  le  Vinào- 
bonensis  II  ajoute  xai  xeSpivw  0TJX7]  'evSaXXdvTsç,  glose  née  d'une  interpréta" 

tion  erronée  de  xsSptoaavTôç)  Ta;  xsçaÀà;  '—'.uî/.ro;  rï)pooaiv  iv  Xâpvaxi,  xaî  toïç 
Çsvoiç  irttSetxvuouat,  ffeu.vuvdp.evoi  O'.dxt  Trjao;  xîjç  v.îz.yjJi;  :wv  jtpoydvwv  tu 
r^  naTr,o  xa:.  xJto;  JUoXXà  /or^j-aTa  8i8du.eva  oux  IXa6e.  <I»a7;-  oi  Ttvoç  aùxt&v 

xa-jy  àiOa:  oiot;  ypjTov  àvxîffxa8u.ov  Trj;  xeçaXîjj  oùx  ISéÇavxo,  Sapêapdv  Xtva 

[xsvaXoJiuviav  'eftiSeixvuuevor  ou  vàp  to  ;j.t,  jîtoXeîv  ;i  auaarju.a  ttjç  apexîjç 
s'jvsve;,  àÀÀâ  to  rcoXeugcv  to  ôixdtpuXov  tethÀ£^tt,xÔ;  6r)pi(î>8e£. 

2.  On  ne  considère  donc  proprement  comme  butin,  Xdçupov,  que  les 
vêtements.  On  distingue  la  tête  et  les  armes  pour  leur  faire  un  sort 

particulier.  Les  têtes  sont  tenues  pour  des  prémices,  àx-poôivta.  Diodore 

n'a  pas  employé  ce  mot  sans  raison  :  pour  des  Grecs  de  son  temps  le 
Xdçupov  c'est  le  butin  que  les  soldats  se  partagent,  les  àxpoOîvia  les  pré- 

mices réservés  aux  dieux,  exactement  le  haut  du  —  ou  des  —  tas  formés 

avec  les  dépouilles.  On  verra  que  les  Gaulois  avaient  précisément  l'habi- 
tude de  former  un  monceau  de  toutes  les  dépouilles. 

5.  Ici  aussi,  il  ne  faut  pas  confondre  les  deux  termes  employés.  Chacun 

doit  avoir  sa  valeur  propre  :  puisque  aSovxeç  up.vov  Itcivcxiov  ne  peut  désigner  que 

le  chant  de  victoire  —  c'est  Vouantes  moris  sui  carminé  et  Vouantes  tout  court 
des  textes  de  Tite  Live  cités  plus  bas  (peut-être  le  rappel  des  victoires  des 

ancêtres  comme  le  font  les  Coralles  de  Val.  Flaccus,X,  90),  —  'eTciJîaiavi'Çovxeç 
doit  désigner  la  danse  guerrière  qui  l'accompagnait.  Notre  terme  de  marche 
triomphale  a  précisément  le  même  double  sens  :  à  la  fois  un  pas  particu- 

lier et  l'air  qui  le  cadence.  Ces  danses  guerrières  comprenaient  des  hurle- 
ments et  des  bondissements  cadencés,  des  entrechoquements  de  glaives  et 

boucliers  comme  il  résulte  de  Liv.   V,    38  ;  VII,    23  ;  XXI,   28  et   42 



40  Adolphe  Reinach. 

les  trophées  ils  les  clouent  à  leurs  maisons  comme  on  le  tait 

à  l'égard  de  certains  animaux  tués  à  la  chasse  '.  Pour  les  têtes 
des  ennemis  les  plus  illustres,  ils  les  embaument  soigneuse- 

ment avec  de  l'huile  de  cèdre  et  les  conservent  dans  une 
caisse.  Ils  les  montrent  aux  étrangers  en  se  glorifiant  de  ce 

que  telle  tète,  l'un  de  leurs  ancêtres,  ou  leur  père  ou  quelque 
autre,  n'a  pas  voulu  la  vendre,  quelque  argent  qu'on  lui  en 
offrît.  Il  en  est  même  qui  se  vantent  de  ne  pas  avoir  voulu 

céder  une  tète  pour  son  pesant  d'or,  montrant  en  cela  un 
orgueil  de  sauvages  2.  Car,  s'il  est  noble  de  ne  pas  mettre  à 
prix  les  insignes  de  la  bravoure,  faire  la  guerre  aux  gens 

de  sa  race  même  morts,  c'est  un  acte  de  bête  féroce  5.  » 
Cette  réflexion  dénote  bien  le  philosophe  stoïcien  et  la 

taçon  dont  est  rappelée  la  jactance  des  Gaulois  a  toute  l'allure 
de  souvenirs  personnels.  Cette  impression  est  confirmée  par 
le  texte  de  Strabon  :  «  A  cette  absence  de  réflexion  -  -   Stra- 

XXIII,  36;  XXV,  17;  XXXVIII,  17;  Polyb.  II,  29  et  50  (il  emploie 
c7U}j.7tatavîÇovToç)  ;  III,  43  ;  VI,  24;  Sil.  Ital.  VII,  346;  IV,  215  ;  X,  230; 

App.  Celt.  8  ;  Tac.  Hist.  IV,  18  (peut-être  aussi  le  choc  de  talons  de  lances 
en  forme  de  sphères  creuses,  cf.  Rev.  Et.  Ane,  1912,  282). 

:.  Littéralement,  il  faudrait  traduire  comme  ceux  qui  coupent  pour  eux  les 

animaux  dans  certaines  chasses.  Dans  l'antiquité,  comme  aujourd'hui,  tous 
les  animaux  n'étaient  pas  admis  dans  les  trophées  de  chasse  :  les  monu- 

ments ne  montrent  guère  fixés  aux  arbres  de  Diane  chasseresse  que  des  têtes 

d'animaux  à  bois  ou  ramure  ou  des  têtes  de  bêtes  féroces,  ours,  loups  ou 
sangliers  (cf.  Roscher,  Lexikon,  I,  311  ;  Boetticher,  Bauinkultus).  Les  textes 

apprennent  qu'on  y  clouait  la  peau,  la  tête  et  les  pieds  (Diodore,  IV,  22  ; 
Schol.  Aristoph.,  Pïutus,  943  ;  Philostrate,  Imag.  I,  28  ;  Anth.  ht.  VI,  96, 
m,  112,  255). 

2.  On  pourrait  aussi  comprendre  «  une  sorte  de  grandeur  d'âme  bar- 
bare »;  mais  le  sens  péjoratif  ne  semble  plus  indiqué  par  le  contexte. 

3.  Ce  qui,  dans  l'esprit  de  l'auteur  grec,  est  digne  d'une  bête  féroce, 
c'est  non  pas  de  tuer  un  concitoyen,  mais  de  le  poursuivre  même  après  sa 
mort.  On  sait  quelle  horreur  avait  causé,  chez  les  Grecs  habitués  aux 

trêves  permettant  d'ensevelir  religieusement  ceux  qui  étaient  tombés  dans 
le  combat,  l'indifférence  des  Gaulois  comme  des  Romains  en  ces  matières. 
Les  Grecs  adressaient  aux  Romains  les  mêmes  reproches  après  la  défaite  de 

Philippe  V  à  Kyuoscéphales  (Liv.  XXXVI,  8)  et  celle  d'Antiochos  III  aux 

Thermopyles  (d'où  la  légende  de  Scipion,  le  vainqueur,  dévoré  en  punition 
par  un  loup,  comme  je  l'ai  montré  Bull.  Corr.  Ilell.,  1910,  p.  277). 
Pausanias,  X,  21,  s'étonne  de  même  que  les  Gaulois  aient  «  tenu  pour 
indifférent  d'être  ensevelis  à  terre  ou  d'être  la  proie  des  bêtes  fauves  et  des 
oiseaux  de  proie  ». 



Les  têtes  cou  près.  41 

bon  vient  de  rappeler  que  les  Gaulois  sont  aussi  insuppor- 

tables d'orgueil  dans  leurs  victoires  que  vite  accablés  par  la 
défaite  —  s'ajoute  une  coutume  barbare  et  inhumaine,  qui  se 
retrouve  chez  la  plupart  des  nations  du  Nord  :  au  sortir  du 
combat  ils  suspendent  au  cou  de  leurs  chevaux  les  têtes  des 

ennemis  qu'ils  ont  tués  et  les  rapportent  avec  eux  pour  les 
fixer  en  spectacle  au  grand  portail  de  leurs  maisons  '.  — Posi- donios  dit  en  avoir  été  souvent  témoin  et  avoir  été 

long  à  se  faire  à  cette  vue  ;  toutefois,  l'habitude  avait  fini  par 
l'y  rendre  insensible.  —  Quant  aux  têtes  des  grands  person- 

nages, ils  les  montraient  aux  étrangers  conservées  dans  de 

l'huile  de  cèdre  2  et  se  refusaient  à  les  vendre,  fût-ce  au  poids 
de  l'or.  Les  Romains  ont  mit  un  terme  à  ces  pratiques  ;    » 

1.  IlforoSXaia  ne  doit  pas  être  rendu  par  porte  comme  le  fait  Tardieu 
dans  sa  traduction  française  ou  par  vestïbulis  aedium  selon  la  trad.  latine  du 

Didot.  Il  s'agit  d'une  porte  qui  est  au  devant  de  celle  de  la  maison  ;  je 
penserais  à  celle  de  la  cour  qui  s'étendait  au  devant  des  bâtiments  plutôt  qu'à 
des  auvents  en  bois  ombrageant  et  précédant  la  grande  porte  comme  le 
fait  Jullian,  Hist.  de  la  Gaule,  II,  p.  322,  5.  Nous  verrons  que  la  signification 

religieuse  de  ces  trophées  implique  qu'ils  soient  placés  sur  le  seuil  même, 
du  moins  sur  ce  pourtour  de  la  propriété  qui  en  formait  la  limite  sacrée. 

2.  On  aurait  dû  mettre  ce  fait  davantage  en  lumière  :  l'huile  de  cèdre  est 
celle  dont  les  Égvptiens  se  servent  pour  embaumer  (Hérod.  II,  81  ;  Diod. 

I,  91,  6;  Plin.  XXIV,  17;  Dioscor.  I,  105)  sans  doute  parce  que  Osiris  pas- 
sait pour  avoir  été  enseveli  dans  un  cèdre  (cf.  K.  Sethe,  Aeçxpt.  Zeitschrift, 

1908,  p.  13).  Les  anciens  celtomanes  y  voyaient  une  preuve  de  plus  des 

connexions  lointaines  entre  Gaulois  et  Égyptiens  (à  ajoutera  celles  que  j'ai 
rappelées,  Rev.  d.  Et.  anc,  191 1).  Ce  qui  est  certain,  c'est  que  le  cèdre 
ne  poussait  qu'en  Svric  et  en  Cilicie,  en  Chypre  et  en  Crète,  en  Afrique, 

peut-être  aussi  en  Phrvgie  et  en  Thrace.  Si  ce  n'est  pas  un  autre  arbre 
résineux  que  Posidonios  désignait  sous  le  nom  de  x.éooo;  (il  est  confondu 
notamment  parfois  avec  le  genévrier),  le  fait  rapporté  est  à  ajouter  à  tous 

ceux  qui  montrent  l'étendue  des  relations  commerciales  des  Gaulois  :  leurs 

frères  de  Thrace,  de  Phrvgie  ou  d'Egypte  n'avaient-ils  pu  leur  faire  con- 
naître la  recette  ?  Les  Perses  savaient  aussi  embaumer  la  tète  de  leurs  enne- 

mis, comme  il  résulte  de  ce  qu'Hérodote  écrit  de  la  tète  d'Histiée,   II,    30. 
3.  Strabon,  IV,  4,  5  :  IH03177'.  8s  rîj  ivoîa  x.a;.  xo  (îap6apov  x&t  76 

IxcpuXov,  0  toïç  ivpoaSdppoi;  eôv&jt  ;rapaxoXoo(hï  7uXeî<n:ov,  70  arro  7/,:  \>~J-/t{~- 

à-'.o'/7a;  7a;  r.EçpaXà;  :wv  jroXEutwv  \:i~-.i'./  iv.  tôv  xuyévwv  rwv  "■-.-•■>■/, 
2co[it<ravTaç  01  Kpoar.aT-aXeûsiv  -.'>■_;  rcpoftuXatoiç.  ']'/,-■-  youv  Qoaet8wvtoç 

a'j7o;  îSstv  rauT7)V  tt]v  Oiav  TioXXayou,  v.i\  rô  [L£V  nv'hov  àï,0'.'T=a'Jat, 
;j.;7a  ok  7aCi7a  spépsiv  jtpacoç  o'.a  7/,v  uuvrjôstav.  Ta:  0=  xwi'V  IvBdSwv  •/.£57.Aà; 

xeSpoù'vTEç  izeSstzvuov  ~dîq  Hevotç,  /.t.:  ou8s  rrio:  îaotàcriov  ypuaov  aîroXuTpouv 
riçcouv.     Ka;.    -oûtcov  8'l7ïau<Tav    oiùroùc  'Pwaaîoi. 



42  Adolphe  Reinàch. 

On  a  montré  ailleurs1  que  cette  dernière  remarque  a  dû  être 

ajoutée  par  Strabon,  quand,  vers  l'an  21,  il  mit  la  dernière 
main  à  son  œuvre.  Elle  nous  fournit  la  limite  extrême  pour 

l'usage  de  la  décollation  de  l'ennemi  tué. 

L'usage,  ainsi  constaté  pour  les  Gaulois  du  temps  de  César, 
remontait  au  moins  à  ceux  du  IVe  siècle.  En  295,  avant  cette 

bataille  de  Sentinumoù  Décius  n'allait  pouvoir  arracher  l'armée 
romaine  à  la  fureur  gauloise  qu'en  se  dévouant  aux  dieux  infer- 

naux, une  légion  entière  fut  surprise  par  les  Gaulois  et  anéantie 

jusqu'au  dernier  homme.  Les  consuls  n'en  furent  avertis  que  lors- 
qu'ils furent  en  vue  des  Gaulois,  cutn  in  conspectu  fuere  Gallorum 

équités,  pectoribus cqiwntm  suspensa gestantes  capila  et  lanceis  infixa, 

ovantesques  morts  sui  carminé 2.  Si  les  cavaliers  portaient  les  têtes 

coupées  au  poitrail  de  leurs  montures,  c'étaient  sans  doute  des 
tantassins  qui  les  fichaient  à  la  pointe  de  leurs  lances.  Quelques 
années  plus  tard,  même  coutume  chez  les  Gaulois  qui  envahissent 

non  plus  l'Italie,  mais  la  Grèce  :  la  tète  du  roi  macédonien 
vaincu,  Ptolémée  Kéraunos,  est  promenée  par  les  vainqueurs  au 

bout  d'une  pique,  lancea  fixant  tota  acie,  ad  terroreni  hostium  cir- 
cumfertur  \  Avant  Télamon,  on  voit  les  Gaesates  rapporter  à 

leurs  rois  la  tête  du  consul  Atilius  tué  dans  un  engagement4. 
Une  troisième  variété  du  rite  qui  nous  occupe  est  signalée  par 

Tite  Live  à  propos  de  la  surprise  où,  en  216,  le  consul  L.  Pos- 
tumius  périt  avec  deux  légions  sous  les  coups  des  Boïens:  spolia 

corporis  caputqtte  ducis  praecisum  Boii  ovanles  templo,  quod  sanctis- 
simum  est  apnd  eos,  intulere  :  purgato  inde  capite  ut  mos  iis  est, 
calvam  aura  caelavere.  Idque  sacrum  zas  iis  erat,  quo  solemnibus 
libarent ;  pocui  unique   idem  sacerdoti  esse  ac   templi  aniistibns  \ 

1.  Cf.  A.  Reinach,  Revue  archéologique,  1912,  II,  p.  230. 
2.  Tite  Live,  X,  26,  11. 
3.  Justin,  XXIV,    5. 

4.  Polvbe,  II,  28(136),  Cf.  III,  67  (les  Gaulois  agissent  de  même  après 
la  bataille  du  Tésin). 

5.  Liv.  XXIII,  24.  C'est  d'après  lui  que  Silius  Italicus  écrit,  Pitu., 
XIII,  481-2. 

At  Celtae  vacui  capitis  circumdare  gaudent 

Ossa  (nef as)  auro,  ac  metisis  ea  pocula  servant . 
Kroum  le  Bulgare  buvait  de  même  dans  le  crâne  de  Nicéphorel  enchâssé 

d'un  cercle  d'or.  Cf.  p.  47.  —  Pour    la   discussion   de   ces   textes,    voir  la 
seconde  partie  de  ce  travail. 



Les  têtes  coupées.  43 

C'était  donc  une  habitude  des  Gaulois  que  de  consacrer  dans 
leurs  temples  la  tète  coupée  du  chef  ennemi  :  on  garnissait 

d'or  le  crâne  et  il  servait  ainsi  aux  prêtres  et  à  ses  acolytes  pour 
les  libations  solennelles.  C'est  évidemment  à  cet  usage  que 
fait  allusion  Florus,  quand,  parmi  les  traits  de  férocité  des 

Gaulois  Scordisques,  il  rapporte  qu'ils  propitiaient  les  dieux 
par  du  sang  humain  et  buvaient  dans  des  crânes,  litare  dits 

sanguine  humano,  bibere  in  ossibus  capitum  l. 
Avec  les  Scordisques  nous  sommes  sortis  des  Gaules. 

Nous  avons  vu,  d'ailleurs,  que,  selon  Posidonios,  cette  cou- 
tume aurait  été  répandue  chez  la  plupart  des  peuples  du  Nord. 

Un  faisceau  de  textes  vient  corroborer  son  affirmation. 

Chez  les  Germains,  dans  la  plus  fameuse  de  leurs  victoires, 

celle  de  la  forêt  de  Teutobourg,  le  rite  a  dû  être  appliqué.  Ger- 

manicus,  en  l'an  21,  retrouve,  au  milieu  des  ruines  du  camp 
de  Varus,  les  ossements  blanchis  des  morts,  à  l'endroit  même 
où  ils  avaient  succombé,  les  fragments  d'armes,  les  membres 
des  chevaux,  «  des  têtes  fixées  aux  troncs  des  arbres  et, 
dans  les  bois  voisins,  les  autels  sur  lesquels  les  Germains 

avaient  immolé  les  tribuns  et  les  premiers  centurions  z  ».  Il 
est  manifeste  que  les  Germains  ont  jeté  sur  le  champ  de 

bataille  un  de  ces  interdits  religieux  qui  empêchent  d'y  rien 
toucher  5    :    tout,   consacré   aux  dieux,  était  resté    en  place. 

1.  Florus,  III,  4,  2.  Ammien  emploie  presque  les  mêmes  termes, 
XXVII,  4,  4  :  hostiis  captivorum  Bellonae  litantes  et  Marti,  humanunque, 
sanguînem  in  ossibus  capitum  cavis  bibentes  aviJius,  et  Orose,  358  :  raptis, 
cum  poculo  opus  esset,  humanorum  capitum  ossibus  cruentis  capillatisque  adhuc 
ac  per  interiores  cavemas  maie  effuso  cerébro  oblitis  utébantur  (cf.  Landulfus 

dans  les  Auctores  antiquissimi,  II,  p.  275  des  Moiiumeuta  Germaniaé).  L'usage 
de  boire  dans  un  crâne  était  pratiqué  en  Gaule  dès  l'époque  paléolithique 
(Breuil  et  Obermaier,  U Anthropologie,  1909,  210-525);  on  le  retrouve 

dans  des  tombes  de  l'époque  du  bronze  (Bomier  Jahrb.,  IX,  p.  131,  XXX, 

p.  214,  LVII,  p.  185)  ;  il  est  attesté  en  Syrie  vers  570  (l'évêque  de  Jéru- 
salem Jacob  buvant  dans  le  crâne  de  la  martyre  Théodota)  et  vers  1108 

pour  Tugtakin  de  Damas,  (cf.  Kremer,  Mittelsyrien,  p.  38)  ;  on  l'a  signalé 
chez  les  Fidjiens,  Andamans,  Fuégiens,  chez  les  Konds  de  l'Inde,  au  Nou- 
veau-Mecklembourg,  en  Guinée  ;  on  trouve  aussi  chez  les  sauvages  beau- 

coup d'amulettes  faites  avec  des  crânes,  cf.  L'Anthropologie,  1898,  p.  592; 
Z.f.  Ethnol,  XL1I,  p.  638. 

2.  Tacite,  Ann.  I,  61  :  Truncis  arborum  antefixa  ora. 

3.  Peut-être  était-ce  le  résultat  d'un   vœu   antérieur.   Ainsi,  au    dire  de 



44  Adolphe  Reinach. 

Comme  l'armée  maudite,  toute  entière,  surtout  ses  chefs, 
devait  leur  appartenir,  on  avait  immolé  sur  des  autels  les  offi- 

ciers prisonniers  :  que  ce  soient  leurs  têtes  qu'il  faille  reconnaître 
dans  celles  qui  étaient  clouées  aux  arbres,  j'enverrais  un  indice 
dans  le  soin  que  les  Germains  prirent  de  couper  celle  de  Varus  : 

ils  allèrent  jusqu'à  l'exhumer  pour  qu'elle  ne  manquât  pas  à 
leur  triomphe  '. 

Cette  coutume  persista  dans  les  régions  rhénanes  chez  les 
Alamans  :  on  voit  Grégoire  le  Grand  écrire  à  Brunehaut 

d'empêcher  «  les  holocaustes  sacrilèges  de  têtes  coupées  2.  » 
Le  scalp,  ce  que  l'on  appelait  la  decalvatio,  paraît  aussi  pra- 

tiqué chez  les  envahisseurs  d'Outre-Rhin  >  :  capillos  et  cutem 

Florus,  IV,  12,  avant  de  partir  en  guerre  contre  Drusus,  les  Chérusques,  les 

Suèves  et  les  Sicambres  s'étaient,  en  brûlant  vifs  vingt  centurions,  partagés 
d'avance  le  butin  :  les  Cbérusques  avaient  choisi  les  chevaux,  les  Suèves  l'or 
et  l'argent,  les  Sicambres  les  prisonniers.  Chaque  peuple  devait  sans 
doute  consacrer,  et  non  garder,  sa  part.  Un  indice  qu'Arminius  avait  voué 

aux  dieux  infernaux  toute  l'armée  romaine  c'est  qu'il  ne  semble  pas 
qu'il  eût  gardé  des  prisonniers  :  tous  paraissent  avoir  été  ou  pendus  ou 
enterrés  vivants  (cf.  le  quot  patihula  captivis,  quae  scrdbes  de  Tacite.  Les 
prisonniers  dont  Velleius  parle,  II,  120,  sont  ceux  faits  à  Aliso). 

1.  C'est  ce  qui  résulte  des  récits  de  Florus,  IV,  12  et  de  Velleius,  II, 
1 19.  D'après  ce  dernier,  la  tète  de  Varus  fut  envovée  par  Arminius  à 
Marbod.  —  D'après  la  scholie  bien  connue  de  Lucain,  la  pendaison  à  un 
arbre  serait  précisément  le  supplice  préféré  par  le  Mars  gaulois  :  Hesus  Murs 

sic  placatur  :  bomo  in  arbore  supenditur.  —  Les  Thuringiens  qui  dévastent  la 
Lorraine  sous  Thierrv  I  pendent  encore  les  enfants  aux   arbres. 

2.  Grégoire,^.  IX,  11.  On  peut  conclure  qu'il  doit  s'agir  surtout  des 
Alamans  d'un  passage  d'Agathias  où  il  leur  attribue  le  sacrifice  des  têtes 
coupées  (ap.  Muratori,  I,  p.  383). 

3.  Pour  la  decalvatio  comme  peine  chez  les  Alamans,  Burgondeset  Visi- 
goths,  voir  les  Leges  Visigothorum,  Burgundiorum,  Alamanum  dans  la  sec- 

tion V  ;  (Le g  es)  des  MonumentQ  Gertnaniae  aux  indices  sous  ce  mot  ;  encore  en 
890  on  voit  un  évèque  de  Constance  finir  sa  lettre  à  un  intendant  par  ces  mots  : 
«  que  tout  soit  prêt,  si  cutem  et  capillos  habere  voïueris  »  (section  V,  Formulae 
p.  419).  On  sait  que  le  roi  des  Lombards  Alboin  fit  une  coupe  avec  le  crâne 

du  roi  des  Gépides  qu'il  avait  tué  et  qu'il  obligea  sa  fille  Rosemonde  à  y 
boire  (cf.  Paul  Diacre,  I,  27;  II,  28);  dans  le  poème  des  Niebelungen,  la 

Burgonde  Goudroun  transforme  en  coupes  les  crânes  des  enfants  d'Atli 
(Etzel  ou  Attila,  jvoir  p.  47  n.  3)  et  les  donne  à  leur  père  (X.  Marinier, 
Chants  populaires  du  Nord,  p.  280).  Pour  les  Vandales,  en  dehors  du  texte 
de  Fulgence  cité  p.  38  n.  1,  on  peut  trouver  deux  allusions  dans  deux  vers 
de  Corippus,  VII,  404  et  VIII,  569. 



Les  têtes  coupées.  45 

dclrahcrc  est  prévu  comme  peine  dans  le  code  des  Visigoths. 

Si  la  tonsure  ecclésiastique  a  paru  aux  Francs  chevelus,  nou- 
veaux maîtres  de  la  Gallia  comata,  une  si  profonde  déchéance 

pour  leurs  princes,  n'est-ce  point  par  quelque  souvenir  de  la 
valeur  particulière  attachée  à  la  chevelure  ? 

A  l'autre  extrémité  du  monde  germanique  cette  coutume 
est  attestée  pour  les  Daces  par  la  Colonne  Trajane  où  l'on  voit 
des  tètes  fichées  sur  les  pieux  de  leurs  remparts  '  et  par  un 
des  vases  du  trésor  de  Nagy  Szent  Miklos  où  un  cavalier  tient 

dans  la  même  main  un  captif  par  les  cheveux,  et  une  tète  cou- 

pée 2.  On  sait  que  les  Daces  étaient  mélangés  de  Moesiens  et 
de  Thraces  :  pour  les  premiers  on  les  voit,  avant  la  bataille, 

vouer  à  leurs  divinités  les  entrailles  des  généraux  tués  >  ;  pour 
les  seconds,  on  nous  les  montre,  après  un  combat  de  cavalerie 

contre  les  Romains,  en  171  av.  J.-C,  ramener  en  chantant  — 

comme  les  Gaulois  —  la  tête  d'un  général  tué,  à  la  pointe  d'une 
pique4.  On  se  rappelle  que  c'est  du  culte  thrace  de  Dionysos 
que  dérive  la  coutume  de  porter  aux  processions  bacchiques  des 
têtes  coupées  :  après  avoir  été  les  têtes  grimaçantes  des  vic- 

times déchirées  et  mangées  rituellement,  elles  devinrent  des 
tètes  grotesques  de  Satyres  ou   de  Silènes,  soit  façonnées  en 

1.  S.  Reinach,  Rép.  des  Reliefs,  I,  p.  331,  21  ;  338.  23  :  348,  53.  Il  faut 

peut-être  voir  un  rite  préparatoire  dans  342,  37  où  les  femmes  Daces  brûlent 

les  cheveux  des  prisonniers  Romains;  d'après  315,  33  où  on  présente  a  Marc 
Aurele  une  tête  de  Sarmate,  les  Romains  se  seraient  appropriés  l'usage,  ce 
qui  résulte  aussi  d'une  des  métopes  du  Teropaeiim  Trajani,  ibid.  430,  7. 

2.  S.  ReinaclT,  Rép.  des  Reliefs.  I.  p.   189,   3. 
3.  Velleius,  IV,  12.  Voir  aussi  ce  que  Diodore  rapporte  des  cruautés  âv. 

roi  thrace  Diégylis,  XX.MII,  14. 

4.  Tite  Live,  XLII,  60.  Doit-on  rappeler  ici  que  Diomède,  héros  thrace, 

décapite  Dolon  ?  Je  reviendrai  plus  loin  sur  Persée,  dieu  de  la  guerre  d'une 
peuplade  thrace.  coupant  la  tête  de  Méduse,  et  sur  les  Ménades  thraces  cou- 

pant celle  d'Orphée. 
On  peut  relever,  d'ailleurs,  dans  la  Rome  primitive  et  chez  ses  voisins, 

quelques  traces  du  même  usage  :  ainsi  le  consul  Cossus,  après  avoir  tué 
et  dépouillé  Tolumnius,  roi  des  Véiens,  porte  sa  tête  au  bout  de  sa  lance 

(Liv.  IV,  19):  à  la  même  époque  on  voit  les  Èques  promener  triompha- 
lement la  tête  coupée  du  légat  Furius  (III,  3)  ;  encore  en  21  j  Tib .  Grac- 

chus  promet  la  liberté  à  ceux  des  esclaves  formés  en  deux  légions  qui  rap- 

porteront une  tète  d'ennemi  (XXIV.  14-13)  (t.  IV,  p.  603,  18  Didot).  En 

207,  la  tête  d'Asdrubal  est  jetée  dans  le  camp  d'Annibal  (XXVII,  52). 



.|6  Adolphe  Reinach. 

masques  de  comédie,  soit  sculptées  sur  ces  disques  de  marbre 

qui  conservèrent  le  nom  à' oscilla  «  tètes  mouvantes  ». 
Aux  contins  opposés  du  monde  celtique,  Ibérie  et  Scythie,  la 

tète  coupée  se  retrouve.  Il  faut  donner  ici  le  passage  d'Héro- 
dote '  relatif  aux  Scythes,  qui,  voisins,  sinon  parents  desThraces 

et  des  Celtes,  ont  eu  tant  d'usages  analogues.  «  Le  guerrier 
Scythe  boit  le  sang  du  premier  ennemi  qu'il  jette  a  terre  au 
combat.  Quel  que  soit  le  nombre  de  ceux  qu'il  tue,  il  leur  coupe 
à  tous  la  tête  et  la  porte  au  roi  :  c'est  par  là  qu'il  a  droit  à  une 
part  du  butin,  part  à  laquelle  il  perd  tout  titre  s'il  ne  peut  exhi- 

ber de  tête  coupée.  Pour  dépouiller  le  crâne  du  cuir  chevelu,  il 
fait  une  entaille  tout  autour  au  dessus  des  oreilles  et,  le  saisissant 

(par  les  cheveux),  il  en  tire  le  crâne  ;  alors,  avec  une  côte  de 

bœuf,  il  nettoie  le  scalp  de  toute  chair  et,  l'amollissant  en  le  frot- 
tant entre  ses  mains,  il  l'emploie  désormais  comme  serviette  2 .  Le 

Scythe  s'enorgueillit  de  ces  scalps  et  les  suspend  à  sa  bride  ; 
plus  un  homme  peut  montrer  de  pareils  essuie-mains,  plus  il 

est  estimé.  Beaucoup  s'en  font  des  manteaux  en  en  cousant  une 
quantité  ensemble   Quant  aux  crânes  de  leurs  ennemis,  non 
de  tous,  mais  des  plus  redoutés,  ils  leur  font  subir  le  traitement 
suivant  :  après  avoir  enlevé  la  portion  comprise  sous  les  orbites 

et  nettoyé  l'intérieur,  quand  le  guerrier  est  pauvre  il  recouvre 
l'intérieur  de  cuir  ;  quand  il  est  riche,  il  revêt  aussi  l'intérieur 
d'or  ;  dans  les  deux  cas,  le  crâne  sert  comme  coupe.  Ils  agissent 
de  même  avec  les  crânes  de  leurs  parents  et  alliés,  s'ils  les  ont 
tués  dans  un  duel  par  devant  le  roi.  Quand  des  étrangers  qu'ils 
veulent  honorer  les  viennent  visiter,  ils  leur  font  passer  ces 

crânes  et  l'hôte  leur  raconte  comment  il  les  a  conquis  sur  des 
parents  en  guerre  avec  lui  :  tout  cela  est  considéré  comme  preuve 

de  valeur.  Une  fois  l'an,  le  gouverneur  de  chaque  province,  en 
un  lieu  déterminé,  vient  remplir  une  coupe  de  vin  où  ne  peuvent 
boire  que  les  Scythes  qui  ont  tué  des  ennemis.  Ceux  qui  en 
ont  tué  beaucoup  ont  droit  â  boire  deux  coupes.  » 

i .  Hérodote,  IV,  64-6.  Sur  la  coupeque  les  Scythes  n'ont  le  droit  de  boire 
qu'après  avoir  coupé  une  tête,  cf.  Aristote,  VII,  2,  6.  Les  Massagètes, 
qui  passaient  pour  avoir  coupé  la  tête  de  Cyrus,  apportent  à  Alexandre  celle 
de  Spitaménès  (Arrien,  IV,  18). 

2.   De  là  l'expression  t/.jQ'.t:;   pçipofiaxTpov  (Hesvch.    s.    v.  ;  Sophocle, 



Les  tètes  coupées.  47 

Autour  de  ce  texte  si  complet,  il  suffit  de  grouper  ce  que 
disent,  et  Pline  des  anthropophages  vivant  à  dix  journées  au 
nord  du  Borvsthène  qui  boivent  dans  des  crânes  humains 

dont  la  chevelure  leur  sert  de  serviette  ',  et  Hérodote  lui- 
même  des  Issédones,  voisins  des  Arimaspes,  chez  qui  les 

parents  du  mort,  après  avoir  découpé  son  cadavre  et  l'avoir 
mangé  avec  du  mouton,  conservent  précieusement  son  crâne 

enchâssé  d'or  pour  s'en  servir  au  banquet  annuel  donné  en 
mémoire  du  mort  2  ;  Strabon  affirme  aussi  pour  les  Scythes 

l'usage  de  se  nourrir  de  la  chair  des  étrangers  et  de  boire  dans 
leurs  crânes  3 .  Divers  sarcophages,  représentant  les  aventures 

d'Iphigénie  et  d'Oreste  en  Tauride,  montrent  les  têtes  des 
étrangers  immolés,  suspendues  à  l'arbre  d'Artémis  tauropole  4. 

C'est  sans  doute  encore  à  une  pénétration  thrace  dans  le 
monde  classique  qu'on  doit  les  têtes  coupées  dressées  sur  les 
murs  du  palais  d'Oenomaos  >    —  il  s'agit  de  celles    des    pré- 

ap.  Athen.  IX,  18,  p.  410)  et  le  verbe  iîîooxuBîÇeiv  dans  le  sens  de  «  scal- 

per »  (Ath.  XII,  27,  p.  524,  d'où  Suidas  et  Etienne  de  Byzance  :  rô  l-:-ii.iv> 
70  i-'./.iç x/.a'.ov  Sspjxa  cniv  9pîÇiv). 

1.  Pline,  VII,  2,  4  (d'après  Isigonos  de  Xicée). 
2.  Hérodote,  IV,  26.  Cf.  Mêla,  II,  1,  9  et  Solin,  15,  13  (capitum  ossa 

auro  cincla  in  poculorum  ministerium  ;  les  Issédones  avec  les  crânes  de 
leurs  parents,  les  Scvthes  avec  ceux  des  ennemis). 

Les  soldats  Illvriens  de  Septime  Sévère  coupent  la  tète  d'Albinus,  que  l'em- 
pereur fait  exposer  au  forum  au  bout  d'un  poteau,  Herodien,  III,  23.  Avan 

Arbèles,  le  chef  des  Péoniens  rapporte  à  Alexandre  la  tête  de  Satropatès,  le 
chef  de  la  cavalerie  perse  (Quinte  Curce,  IV.  10;  cf.  Plutarque,  Alex.  39). 

3.  Strabon,  VII,  2,  7.  On  sait  que  des  éléments  Mongols  se  sont  mêlés 
de  bonne  heure  aux  populations  scythiques  ;  on  peut  donc  rappeler 

ici  qu'un  roi  des  Huns,  avant  tué  dans  un  combat  celui  des  Yue-chi,  fit  du 
crâne  de  ce  prince  une  coupe  dont  il  se  servait  aux  grandes  cérémonies  (Soc. 
de  Géographie,  1847,  p.  1313).  Les  Turcomans  pendent  les  scalps  à  leur 
selle .  Le  roi  des  Petchenégues  qui  tua  Sviatoslav,  le  premier  grand  prince 

des  Slaves,  se  servit  de  son  crâne  enchâssé  d'or  comme  d'une  coupe. 
4.  Overbeck,  Ant.  Bïldw.,  A  XXX,  1-2  ;  Furtwaengler,  Beschr.  à. 

Glyptothék,  p.  341. 

5.  A  la  tradition  littéraire  (Apollodore,  Izpit.  11,4  :  Schol.Pind.  hth.  III, 

92,  IV,  <)2  et  01.  I,  114;  Philostr.  Im.  I.  17  et  30)  selon  laquelle  les  têtes 

auraient étésuspenduessoit  au  palais  d'Oenomaos,  soitau  temple  de  Poséidon, 

soit  àcelui  d'Ares,  se  conforment  les  monuments.  Voir  leur  bibliographie  à 
propos  d'un  sarcophage  de  Tipasa,  Mél.  deVEc.  de  Rome,  1894,  p.  438.  — 

L'antre  de  Cacus  est  également  décoré  de  tètes  coupées.  Virg.,  Aen.,  VIII.  196. 



.|N  Adolphe  Reinach. 

tendants  vaincus  à  la  course  par  ce  fils  d'Ares  —  ou  suspen- 
dues au  chêne  sous  lequel  le  Phlégven  Phorbas  accomplit  ses 

sinistres  exploits  l.  Enfin,  il  faut  rappeler  ici  le  rôle  attribué  à 
la  tète  de  la  Gorgone  :  sans  doute,  le  pouvoir  de  foudroyer  sur 

place  quiconque  l'a  entrevue  vient  de  ce  que,  avec  les  serpents 
qui  dardent  tout  autour  d'elle,  elle  est  une  personnification 
de  l'orage  grondant  au  milieu  des  éclairs  qui  zèbrent  le  ciel 
et  sifflent  comme  des  serpent  de  feu.  Mais  la  coutume  de  pla- 

cer un  gorgoneion  au  milieu  du  bouclier  ne  remonte-t-elle  pas 
aussi  à  une  croyance  des  ancêtres  des  Grecs  à  la  valeur  apotro- 

païque  de  la  tète  coupée  2  ? 
Passons  du  sud-est  au  sud-ouest  du  monde  celtique.  En 

Ibéiïe,  nous  ignorons  si  les  Celtibères  coupaient,  ainsi  que 
leurs  frères  de  Gaule,  les  têtes  des  ennemis  tués  ;  mais,  dans  la 

population  non  celtique,  la  coutume  paraît  avoir  existé.  Par 
Strabon  on  sait  seulement  que  les  Lusitaniens  coupaient, 
pour  la  consacrer  au  dieu,  la  main  droite  des  prisonniers 

qu'ils  n'immolaient  pas  à  leur  Mars  ;  ;  Diodore  nous  montre, 
à  la  prise  de  Sélinonte  en  409,  les  mercenaires  Ibères 
de  Carthage  mutilant  les  cadavres  pour  planter  les  tètes  sur 

leurs  javelines  et  attacher  les  mains  en  paquets  à  leurs  cein- 
tures. Comme  Diodore  associe  dans  cet  épisode  les  Libyens 

aux  Ibères  4  et    qu'on  sait  toutes  les  affinités  africaines   des 

:.  Philostrate,  lut.  II,  19.  Même  légende  pour  Kyknos,  autre  fils  d'Ares. 
2.  Quelques  faits  à  l'appui  de  cette  h vpothèse  peuvent  se  trouver  dans 

tous  ceux  que  Sidney  Hartland  a  groupés  dans  les  chap.  xix  et  xx  de  sa 
Legetid  of  Perseus,  t.  III.  Pour  le  gorgoneion  comme  apotropaion  voir  ce  que 

j'ai  dit  dans  mon  mémoire  Itanos  et  V Inventio  Scuti  (Rev.  de  VHist.  des  Reli- 
gions, 1910  :  p.  70  du  t.  a  p.    ). 

3.  Strabon,  III,  3,  6-7.  Les  Romains  coupaient  les  deux  mains  à  leur 
prisonniers,  Gaulois  ou  Ibères,  Appien,  Hisp.,40;  Caesar,  Bell.  gall.  VIII 

44,  peut-être  par  représailles.  On  a  pu  se  demander  s'il  ne  fallait  pas  cher- 
cher dans  cet  usage  l'origine  des  mains  peintes  sur  des  grottes  préhisto- 

riques d'Espagne  comme  celle  d'Altamira,  L'Anthropologie,    1904,  643. 
4.  Diodore,  XIII,  57,  c(.  XIX,  103.  Silius  Italicus,  II,  203,  montre  un 

Sagontin  plantant  une  tête  celsa  basta.  Pour  les  Libyens  Panébiens,  quand 

un  de  leurs  rois  mourait,  avant  de  l'enterrer  ou  coupait  sa  tète  qu'on  con- 
sacrait, couverte  d'or,  dans  un  sanctuaire,  Xicolas  de  Damas,  dans  FHG, 

III,  463.  On  trouvera  des  faits  semblables  empruntés  aux  Soudanais  actuels 
dans  Frazer,  The  Evolution  of  Kingship,  p.  362  et  The  Dying  God,  p.  202. 



Les  têtes  coupées.  49 

Ibères,  on  doit  peut-être  rapprocher  cette  coutume  ibéro- 

lïbyenne  de  ces  piles  de  mains  droites  et  de  phallus  qu'on 
voit  dresser  à  la  fin  des  scènes  de  batailles  sur  les  bas- 

reliefs  égyptiens  r.  Il  s'y  agit  sans  doute  seulement  pour  le 
soldat  du  Pharaon  de  faire  savoir  combien  il  a  tué  d'ennemis 
ou  même  fait  de  prisonniers,  puisque  ce  sont  là  des  mutila- 

tions qui  réduisent  à  l'impuissance  sans  atteindre  nécessaire- 
ment la  vie.  La  tête  a  eu  en  Egypte  une  bien  autre  impor- 
tance religieuse  2  :  il  suffit  de  rappeler  le  rite  prédynastique 

de  la  décapitation  du  mort  ;  les  tètes  en  pierre,  indestructibles, 

déposées  dans  le  tombeau  ;  le  «  porteur  du  chef  royal  »  qui, 
dans  le  cortège  des  premiers  Pharaons,  parait  avoir  porté  une 

image  de  la  tète  du  roi  vivant;  l'interdiction  de  manger  la  tète 
des  animaux  sacrifiés;  le  reliquaire,  enfin,  dressé  dans  toutes  les 
villes  où  régnait  Osiris,  ce  fameux  dadou,  énorme  fétiche  en 
bois  taillé  de  façon  à  représenter  la  colonne  vertébrale  du 
dieu  supportant  une  tête  monstrueuse  où  la  sienne  passait  pour 

enfermée.  On  verra  plus  loin  l'action  lointaine  qu'à  eue  en 
Gaule  ce  pilier  réduit  souvent  à  la  tète  osirienne  autour 
duquel  on  égorgeait  les  «  rouges  »,  les  étrangers  que  leurs 
cheveux  blond-roux  désignaient  comme  les  fauteurs  de  Seth 

—  Tvphon,  le  frère  ennemi  d'Osiris. 

Xous  avons  passé  en  revue  tous  les  textes  classiques  qui 
peuvent  renseigner  sur  la  coutume  de  couper  la  tète  des 

ennemis  morts  chez  les  Celtes  et  les  peuples  voisins  ou  appa- 
rentés. Il  nous  reste  à  examiner  les  documents  émanant  des 

Gaulois  eux-mêmes  :  d'une  part,  la   littérature   celtique   du 

i .  Pour  la  phallotomie  dans  l'Egypte  antique  et  l'Abyssinie  moderne, 
voir  Letourneau,  La  Guerre  dans  les  diverses  races  (1895).  p.  286-298. 

2.  Voir  en  dernier  lieu,  Amèlineau,  Prolégomènes  a  l'étude  de  la  religion 
égyptienne,  1908,  p.  396:  E.  Xaville,  Les  têtes  de  pierre  des  tombeaux  égyp- 

tiens, Genève.  1910;  Wiedemann,  Orient.  Lit;eit..  XI,  p.  112.  L'usage  de 
couper  les  tètes  des  ennemis  et  de  les  apporter  en  niasse  au  roi  se  retrouve 
aussi  en  Assyrie  (cf.  Lavard,  Ninevehand  Bdbylon,  p.  547,  456)  et  un  des 

reliefs  du  palais  assyro-hètéen  de  Sindjerli .  —  Pour  les  Juifs,  il  suffit  de 

rappeler  Judith  coupant  la  tète  d'Holofeme  et  David  celle  de  Goliath. 
Revue  Celtique.   XXXIV.  4 



)0  Adolphe  Reinach, 

moyen  âge,  qui  a  pu  conserver  des  traditions  relatives  à  la 

tete  coupée;  d'autre  part,  les  monuments  élevés  par  les  Gaulois 
ou  les  Gallo-Romains  qui  se  rapportent  à  ce  rite  guerrier. 

Dans  le  peu  que  j'ai  parcouru  de  l'épopée  des  Celtes  de 
Galles  et  d'Irlande,  j'ai  trouvé  sans  peine  des  légendes  qui 
signalent  l'importance  symbolique  de  la  tète  :  elles  sont  rela- 

tives aux  deux  héros  nationaux,  le  Gallois  Bran  et  l'Irlandais Cuchulaînn. 

Bran  --  le  Bran  de  la  Geste  du  Graal —  était  assis  sur 

la  roche  de  Harlech  en  Merioneth  quand  parut  une  flotte 

qui  escortait  Matholwch,  roi  d'Irlande.  Le  roi  venait  demander 
la  main  de  Branwen,  la  Brangaine  du  Tristan,  la  sœur 
de  Bran  ;  le  géant  la  lui  accorda  sans  quitter  son  rocher. 
Au  bout  de  quelques  années,  Branwen  fut  disgraciée  par 
Matholwch,  et  reléguée  parmi  les  filles  de  cuisine.  Quant 

Bran  l'apprit,  il  résolut  de  venger  sa  sœur.  Ses  hommes 
prirent  la  mer;  mais,  comme  aucun  navire  n'était  de  taille 
à  le  recevoir,  il  se  mit  à  traverser  la  mer  à  pied.  Bientôt 

les  porchers  d'Erinn  allèrent  annoncer  à  leur  roi  qu'ils 
avaient  vu  une  forêt  s'avancer  sur  la  mer;  à  côté  d'elle,  une 

grande  montagne  flanquée  de  deux  lacs,  de  part  et  d'autre 
d'un  éperon.  Seule  Branwen  put  expliquer  le  prodige  :  la 
forêt  était  formée  des  mâts  des  navires  de  ses  compatriotes  ; 

la  montagne  était  la  tête  de  son  frère,  l'éperon  son  nez, 
les  lacs  ses  yeux.  Après  de  nombreuses  aventures,  Bran  réus- 

sit à  sauver  sa  sœur  ;  mais  il  reçut  dans  le  pied  une  flèche 
empoisonnée.  Alors  il  ordonna  aux  survivants  de  son  armée 

de  lui  couper  la  tète  et  de  la  remporter  au  pays.  Ils  n'auraient 
qu'à  l'installer  à  Harlech  «  et  sa  compagnie  leur  serait  aussi 
agréable  qu'elle  l'avait  jamais  été  avant  qu'elle  fût  séparée  de 
son  corps  »  '.  De  Harlech,  ils  devaient  l'emporter  à  Gwales, 
File  actuelle  de  Gresholm  au  large  de  la  côte  de  Pembro- 
keshire;  là,  ils  resteraient  à  festover  en  compagnie  de  sa  tète  tant 

i.  Joseph  Loth,  Les  Mabinogion,  I,  65-96.  Cf.  l'Uthr  Penn  «  La  tête 
miraculeuse  »  du  ras.  du  xive  siècle  dit  Livre  de  Taliessin,  Skene,  Four 

ancient  books  ofWales,  II,  203-4.  Voir  aussi  Orc  Trèith,  Cormac's  Glossary, 
p.  129-30  de  la  trad.  O'Donovan  (éd.  Stokes),  et  comparez  le  père 
du  roi  Arthur  Uthr-penn-dragon. 



Les  têtes  coupées.  5 1 

qu'ils  n'ouvriraient  pas  certaine  porte  regardant  vers  la  Cor- 
no  uai  lies.  Une  fois  cette  porte  ouverte,  il  leur  faudrait  se 

mettre  en  route  vers  Londres  et  là,  dans  la  WhiteHill,  enter- 
rer sa  tète  les  yeux  tournés  vers  la  France.  Tant  que  la  tête 

resterait  en  cette  position,  la  Grande  Bretagne  n'aurait  rien  à 
redouter  d'une  invasion  d'Outre  Mer. 

C'est  alors  que  commence,  dans  le  Mabinogi,  l'histoire 
dite  de  YUrdawl  Penn,  la  «  Tête  Vénérable  »,  où  l'on  voit  ses 
compagnons  festoyer  autour  delà  tête  qui  les  préside  comme 
si  elle  était  vivante  . 

La  grande  épopée  de  Cuchulainn  montre,  en  plusieurs  pas- 

sages, que  la  tête  coupée  n'était  pas  réputée  moins  puissante 
chez  les  Irlandais  que  chez  les  Gallois.  Ainsi,  quand  Cuchu- 

lainn a  abattu,  d'un  seul  revers  de  son  épée,  la  tête  des  fils  de 
Néra,  éclaireurs  de  l'armée  ennemie,  laissant  leur  cadavre  et 
leurs  dépouilles  sur  leur  char,  il  n'emporte  que  les  têtes  san- 

glantes. —  Quand,  malgré  l'interdiction  religieuse,  le  roi 
ennemi  prend  la  parole  avant  son  druide,  son  bouclier,  de 

lui-même,  lui  tranche  la  tête  '. 
Il  faut  rapprocher  de  ces  légendes  le  souvenir  de  la  grande 

idole  irlandaise  que  saint  Patrick  aurait  frappée  2  :  déjà  son  nom 
de  Penn  crûach,  «  la  tête  sanglante  »,  est  significatif;  elle  est 

sanglante  parce  qu'on  devait  lui  sacrifier  des  victimes  humaines 
comme  aux  Fomôré  ou  Goborcbind,  démons  à  tête  de  chèvre  ; 

et,  si  l'idole  était  appelée  «  la  tète  »  >,  c'est  sans  doute  qu'elle 

1.  Tàin  /><>  Cuàlnge  (l'Enlèvement  des  vaches  de  Coolev),  éd.  Win- 
disch,  p.  83.  Dans  sa  traduction  (Revue  celtique,  1907,  p.  170J  d'Arbois  de 
Jubainville  comprend  les  quatre  tètes  comme  celles  des  deux  jeunes  gens 

et  de  leurs  deux  cochers  ;  plus  loin,  dans  l'épisode  des  fils  de  Gara  (ibid., 
1908,  156),  c'est  sa  tète  que  le  héros  tranche  d'un  seul  coup.  Dans  les  deux 
épisodes  il  enfonce  les  tètes  sur  les  pointes  d'une  fourche  pour  les  ramener 
en  triomphe  (Tain,  éd.  Windisch,  p.  177).  Sur  les  boucliers  animés,  cf. 

J.  Loth,  Revue  celtique,  1911,  p.  297.  Sur  l'épisoJe  où  Findabair  doit  couper 
la  tète  de  Cuchulainn,  cf.  Zimmer,  Sit~.  ber.  d.  Berl.  Akad.,   191 1,  p.  190. 

2.  H.  d'Arbois  de  Jubainville,  Le  cycle  mythologique  irlandais,  p.    106. 
3.  L'analogie  entre  Bran  et  Kernunnos  a  déjà  été  indiquée  par  John 

Rhys,  Celtic  Folklore,  p.  532;  il  rappelle,  p.  83,  que  Heimdal,  le  dieu  cerf 

que  les  Scandinaves  considéraient  comme  le  père  de  leur  race,  était  repré- 
senté combattant  avec  sa  tête  cornue  :  mais,  dans  cet  ouvrage,  aucune  sec- 

tion n'est  consacrée  à  la  tète  coupée.  Pour  la  tète  divine  entre  deux  oiseaux, 



S-  Adolphe  Rciuach. 

ne  consistait  qu'en  une  tête  colossale  :  puisqu'on  nous  dit 

qu'au  moment  où  Patrick  la  frappa,  les  autres  idoles  qui  l'en- 
touraient plongèrent  en  terre  jusqu'au  cou  et,  ajoute  l'hagio- 

graphe,  c'est  encore  dans  cet  état  qu'on  les  voit  aujourd'hui. 
\"v  a-t-il  pas  là  un  souvenir  évident  du  dieu  accroupi 

et  cornu  des  Gaulois,  Kernunnos  ?  On  sait  que  sa  tête  est 

toujours  énorme,  démesurée  pour  le  corps,  qu'elle  soit  triple 
ou  seulement  à  trois  visages;  parfois  la  tête  seule  est  figurée; 
parfois  elle  est  encadrée  entre  deux  oiseaux,  conseillers  ou 

messagers  du  dieu  '. 
Quand  on  se  rappelle  que  la  tête  de  Bran  ensevelie  sous 

une  porte  de  Londres  y  passait  au  Moyen  âge  pour  un 

talisman  contre  tout  ennemi  d'Outre  Mer,  on  peut  se  deman- 
der si  «  le  chet  de  Monsieur  Saint  Denys  »  conservé  aux  portes 

de  Paris  ne  devait  pas  en  partie  sa  réputation  à  une  survivance 

de  la  vénération  par  les  Gaulois  d'un  dieu  réduit  à  la  tête, 
vénération  que  les  Parisii  ont  pu  partager,  à  en  croire  un  des 

autels  de  Notre-Dame  où  figurent  des  têtes  coupées  2. 

voir  Espérandieu,  Recueil,  III,  n.  2208,  2354,  2355,  2377;  pour  les  divi- 
nités tricéphales  et  triprosôpes  ses  indices. 

1.  Je  ne  sais  s'il  faut  rattacher  aux  envahisseurs  Germaniques  ou  aux 
Celtes  conquis  les  superstitions  dont  on  trouve  l'écho  dans  le  poème  de 
Beowulf.  On  sait  que  le  principal  épisode  est  le  combat  que  Beowulf  livre 

d'abord  au  monstre  Grendel,  monstre  invulnérable  qui  engloutit  à  la  fois 
jusqu'à  trente  guerriers,  puis  à  sa  mère,  monstre  des  marais  et  sorcière  comme 
lui.  Tandis  qu'il  combat  Grendel  corps  à  corps,  son  écuyer  tranche  la  tète 
au  monstre.  Quant  à  sa  mère,  c'est  en  vain  qu'il  la  poursuit  dans  sa  grotte 
sous-marine,  son  glaive  empoisonné  à  la  main  ;  il  ne  peut  lui  couper  la  tète 

qu'avec  un  glaive  qu'elle-même  a  fabriqué  et  qui  est  sans  doute  en  pierre  : 
«  quatre  de  ses  compagnons  soutenaient  avec  peine  la  tête  monstrueuse  au 
bout  du  pieu  fatal»  (H.  Pierquin,  Le  poème  de  Beowulf,  191 2,  II,  p.  492). 

2.  Cet  autel  est  reproduit  dans  Espérandieu,  Recueil,  III,  n.  3138.  Quant  à 

la  tète  de  S1  Denvs,  je  ne  puis  entrer  ici  dans  des  développements  à  ce  sujet. 
Il  suffît  de  remarquer  :  i°  combien  la  popularité  de  ce  saint  grec  est  étrange 

si  elle  n'a  pas  pu  se  superposer  à  quelque  culte  indigène  :  2°  qu'en  fait  saint 
Denvs  n'a  atteint  sa  réputation  que  grâce  aux  ambassades  du  pape  Paul  à 
Pépin  le  Bref  (758)  et  de  l'empereur  Michel  le  Bègue  a  Louis  le  Débon- 

naire ('S27);  3"  que  l'Eglise,  pour  autoriser  le  culte  des  saints  céphalophores 
n'a  trouvé  qu'une  phrase  de  saint  Jean  Chrvsostome  où  il  est  dit  que  les 
martyrs  peuvent  se  présenter  avec  confiance  au  tribunal  de  Dieu  portant 

entre  les  mains  leur  tète  coupée,  témoin  de  leur  supplice  pour  la  foi.  C'est 



Les  tel  es  coupées.  53 

En  passant  aux  monuments,  commençons  par  les  plus 
anciens  :  ces  monnaies  de  la  Gaule  indépendante  qui  peuvent 

remonter  au  ivL  siècle.  Dans  le  Traité  de  Blanchet,  on  ne  ren- 

contre qu'une  lois  une  tête  coupée  certaine  isolée  :  c'est  une 
tête  placée  de  lace  au-dessus  d'un  cheval  courant  sur  un 
bronze  des  Véliocasses;  du  bas  de  la  tête  descend  une  sorte  de 

fuseau  qui  représente  sans  doute  le  sang  qui  s'en  échappe  ï. 
Chez  les  Lémoviques  on  trouve  la  tète  au-dessus  ou  au- 

dessous  du  cheval'  ;  mais,  comme  elle  est  de  profil  et  porte  la 
trace  d'un  torques,  comme  sur  d'autres  pièces  du  même  peuple 
on  voit  parfois  partir  de  dessous  la  tète  un  bras  qui  élève 
un  énorme  camyx,  il  est  possible  que  nous  avions  plutôt  à 

faire  à  quelque  génie  de  la  guerre  \  C'est  le  dieu  de  la 
guerre  entourée  de  tètes  coupées  —  combinaison  bien  natu- 

relle des  deux  symboles  —  que  je  verrais  dans  les  pièces  où 
une  grande  tète  échevelée,  qui  rappelle  celle  du  Palier  ou 

Pavor  4  romain,  se  trouve  encadrée  par  une  chaîne  aux  nom- 

breux replisà  laquelle  des  têtes  —  on  en  compte  jusqu'à  quatre 
—  paraissent  attachés  5.  On  sait  qu'on  a  proposé  de  reconnaître 
sur  ces  monnaies  le  fameux  Ogmios  6  que  Lucien  décrit  traînant 
par  des  chaînes,  qui  partent  de  sa  bouche  pour  passer  dans 

leurs  oreilles,  ceux  qu'il  a  captivés  par  son  éloquence.  Il   v  a 

bien  peu  pour  expliquer  l'extension  du  culte  de  saint  Denvs  et  des  autres 
saints  céphalophores  (le  P.  Cahier  n'en  compte  pas  moins  de  quatre-vingts. 
Cf.  A.  Maurv,  Croyances  et  légendes  du  Moyen  Age,  p.  216-40). 

1.  A.  Blanchet,  Traité  des  Monnaies  gauloises,  p.  341. 

2.  Ibid.,  p.  290;  H.  delà  Tour,  Catalogue  Bibl.  nat.,  nos  4581-85.  Notre  n°  6 
estlen°4.5  55  pi.  XIII  (Letnovici),  notre  n°  7  len°8.403  pi.  XXXIII (Ambiant). 

3.  Ibid.,  p.  301  (Wiinuetes)  308,  312.  314.  316.  317  (peuples  armori- 
cains) et  Catal.  Bibl.  Nat.   (6504-76);  Catal.  Bibl.  Nat.  4416-71  (Pictones) 

4.  Cf.  Babelon,  art.  Pallor-Pavor  du  Dict.  des  Antiquités,  puis  Revue  num., 
1902,  p.  31  et  Mélanges  Xiunisniatiques,  IV(i9i2). 

5.  Len°2_—  6.5  5  5  pi.  XXU(Osismii),  len°  1  =6.728 pi.  XXl(Andecc 
n°4  =  6.54i  pLXXII(0>tswzH),len.°  3  =6.8-/ç>p\.WUl(AuleniCe>io»id>i>ii). 

6.  Notamment  Longpérier,  R.  arch.,  1849,  3^7-  E.  Hucher,  Rev.  Num. 

1850,  p.  102  et  Art  Gaulois,  I,  p.  20.  En  s'inserivant  en  faux  contre  cette 
interprétation,  P.-Ch.  Robert  a  pressenti  ce  que  j'essaye  de  préciser  ici 
{Rev.  arch.  1S85.  II,  240;  Rev.  celtique.  VII,  388  :  C.  R.  Acad.  fuser.  1886, 



54  Adolphe  Reinach. 

longtemps  qu'on  a  senti  l'invraisemblance  de  cette  représen- 
tation et  il  est  inutile  de  dire  que  rien,  sauf  les  monnaies 

dont  on  vient  de  faire  mention,  n'est  jamais  venu  lui  appor- 
ter l'ombre  d'une  confirmation  documentaire.  Ces  monnaies 

n'indiquent-elles  pas  précisément  comment  Lucien  ou  sa 
source  ont  été  induits  en  erreur  ?  On  aura  préservé,  dans  la 

Gaule  romaine,  quelques  rares  monuments  religieux,  repré- 

sentant une  tête  géante,  à  bouche  énorme,  d'où  partaient  en tous  sens  des  chaînes  tenant  des  têtes.  Oublieux  du  véritable 

sens  de  cette  figuration,  ou  désireux  d'approprier  l'antique 
fétiche  guerrier  aux  conceptions  gréco-romaines,  les  éxégètes 

gaulois  auront  donné  de  ces  idoles  l'explication  dont  le  texte 
de  Lucien  est  un  écho,  peut-être  embelli  encore  par  l'imagina- 

tion du  rhéteur.  Quant  à  la  signification  véritable  de  nos 

monnaies,  M.  Jullian  paraît  l'avoir  serrée  d'aussi  près  que 
possible  :  «  La  victoire  apparaît  sous  la  forme  de  ce  qui  en  était 

le  butin  et  le  symbole,  la  tête  coupée  de  l'ennemi.  Le  type  le 
plus  fréquent  sur  les  monnaies  de  l'Ouest,  et  peut-être  le  plus 
original  de  l'art  monétaire  gaulois,  représente  une  tête  énorme 
d'aspect  farouche,  aux  orbites  démesurées  encadrant  des  yeux 
grands  ouverts  ;  elle  paraît  ne  plus  appartenir  à  un  corps 
humain,  mais  reposer  sur  un  socle  ou  un  support  ;  à  côté 

voltigent  souvent,  attachées  à  des  chaînes,  des  têtes  sem- 
blables, beaucoup  plus  petites.  Je  vois  là,  non  pas  la  face 

d'un  dieu,  mais  une  tête  monstrueuse  servant  d'enseigne  de 
guerre,  et  flanquée  des  têtes  des  vaincus  coupées  en  son  hon- 

Bitll.  Soc.  arch.  Finistère,  1884,  p.  81).  La  peinture  décrite  par  Lucien 

n'était,  d'ailleurs,  pas  très  loin  de  nos  monnaies  :  sur  elles  aussi  on  peut 
avoir  l'impression  que  les  chaînes  partent  de  la  bouche  du  dieu  et  tiennent 

par  l'oreille  les  têtes  qui  l'environnent. 
Comme  l'a  bien  vu  Odobesco  (Le  trésor  de  Pétrossa,  I,  p.  293)  ces  mon- 

naies doivent  être  rapprochés  de  l'énigmatique  plaque  en  or,  provenant 
sans  doute  d'un  harnachement  de  cheval,  qui  fait  partie  d'un  trésor  scythe 
contemporain  de  Mithridate  Eupator  (cf.  G.  Bapst,  Ga\.  archèol.,  1887)  : 
devant  une  femme  nue  (Vénus)  et  une  femme  armée  de  pied  en  cap 

(Minerve) un Bicchus  galope  sur  un  carnassier  (panthère?)  à  tète  humaine; 
sous  cette  monture  est  ciselée  de  face  un  masque  affreux  tout  pareil  aux 
têtes  coupées  gauloises.  Il  semble  v  avoir  eu  une  sorte  de  confusion  entre 

lj  motif  représenté  sur  les  monnaies  gauloises  et  la  légende  de  la  tête  d'Orphée 
déchiré  par  les   Bacchantes. 



Les  têtes  coupées.  55 

neur  et  suspendues  autour  d'elle  '.  »  Parfois  la  tête  est  tenue 

par  un  personnage  qui  agite  de  l'autre  main  la  trompette  ou 
l'enseigne  :  M.  Jullian  voudrait  y  reconnaître  alors  le  chef 
même  qui  a  fait  frapper  la  monnaie  où  il  commémore  son  plus 

éclatant  exploit  2. 

Les  monuments  de  la  sculpture  nous  auraient  entraînés  sur 

le  domaine  propre  de  l'archéologie.  Leur  ayant  consacré  deux 
études  spéciales  !,  je  puis  me  borner  à  en  indiquer  ici  les 
résultats. 

En  Gaule,  les  monuments  qui  présentent  des  têtes  coupées 

paraissent  groupés  au  Sud.  Ce  sont  d'abord  deux  pierres  gros- 
sières qui  peuvent  remonter  jusqu'au  ive  siècle,  à  Nantes,  un 

fragment  de  table  de  dolmen,  à  Hyères,  une  espèce  de 
menhir.  On  y  voit  maladroitement  incisés,  sur  le  premier  un 

personnage  qui  paraît  tenir  trois  tètes,  sur  le  second  un  cava- 
lier dont  la  main  en  laisse  prendre  cinq  attachées  à  des  cordes. 

Le  pilier  d'Antremont  (Musée  d'Aix),  qui  marque  sur  ces 
sculptures  barbares  un  progrès  considérable,  est  sans  doute  le 

trophée  élevé  par  un  chef  de  ces  Salyens  qui  avaient  leur  capi- 
tale dans  cette  ville  peu  avant  sa  destruction  par  les  Romains 

fondateurs  d'Aix  (123).  Sur  la  face  principale,  le  chef  est 
représenté  lui-même,  une  tête  coupée  attachée  au  poitrail 

de  son  cheval  selon  l'usage  que  décrit  Posidonios;  sur  les 
faces  latérales,  des  têtes  coupées 4  s'égrènent  comme  un 
chapelet  le  long  d'une  draperie  tordue  qui  représente  peut- 

être  le  vêtement  enlevé  à  l'ennemi  décapité   dont  Posidonios 

1.  C.  Jullian,  Histoire  de  la  Gaule,  II,  p.   551. 

2.  Ibiil.,  II,  p.  201.  Notre  n°  >  =  de  la  Tour,  pi.  XV,  5.044  (Aedui).  On 
doit  sans  doute  placer,  vers  la  fin  du  111=  siècle,  un  curieux  fragment 

qu'il  convient  de  rapprocher  de  nos  monnaies.  C'est  une  'pièce  de  bronze 
travaillée  au  repoussé  qui  a  appartenu  à  un  couvercle  de  situle  :  on  y  voit  au- 

dessus  d'un  cheval  bondissant,  une  tête  ciselée  parallèlement  à  son  dos  et 
derrière  lui,  une  autre  tète  verticale  (A.  Blanchet,  Bull,  de  la  Soc.  tics 
Antiq.,  1901,  p.  264   et    abbé    H.  Breuil,  Rev.    arch.,    1901,  I,   p.    328). 

3.  Le  Pilier  d'Anlremonl  dans  Revue  archéologiqrie,  1912,  II,  p.  216-35  ; 
les  têtes  négroïdes  el  Hercule  à  Alésia  dans  Pro  Alesict,   191 3. 

4.  Les  deux  plus  caractéristiques  sont  reproduites  pi.  I,  1. 



5  6  Adolphe  Reinach. 

nous  dit  qu'il  était  confié  par  le  cavalier  vainqueur  à  son 
écuyer.  A  Aix  encore,  un  bloc  avec  deux  paires  de  têtes  de 

face  aux  yeux  clos,  identiques  à  une  des  paires  qu'on  voit  sur 
le  pilier,  doit  provenir  d'un  monument  analogue,  peut- 
être  aussi  un  bloc  avec  une  seule  paire  de  tètes  signalé  à 

Evenos  (Var).  On  arrive  à  l'époque  romaine  avec  la  frise 
de  Nages  (Gard)  où  le  motif  du  cavalier  à  la  tête  coupée 

est  comme  décomposé  —  deux  têtes  alternent  avec  deux 

chevaux  courant  l  —  et  surtout  avec  l'Arc  d'Orange  :  avec 
les  six  têtes  fraîchement  coupées  -  que  ses  trophées  présentent 

et  les  deux  déjà  décharnées  ainsi  que  ses  neuf  scalps,  l'Arc 
atteste  que  César  n'avait  point  interdit  la  décollation  ni  la 
décalvation  aux  auxiliaires  Gaulois  lors  du  siège  de  Marseille 

que  cet  arc  commémore  \  Voué  par  César,  il  paraît  n'avoir 
été  consacré  que  par  Tibère  au  lendemain  de  la  révolte  de 

Sacrovir  (21)  :  c'est  alors  qu'entre  autres  mesures  prises  contre 
les  druides  et  leurs  rites  sanglants  doit  se  placer  l'abolition 
de  ces  pratiques  que  l'on  a  vue  mentionnée  par  Strabon. 

Il  n'est  pas  certain,  cependant,  qu'il  faille  placer  avant  cette 
date  les  cinq  pièces  qui  semblent  attester  que  les  têtes  cou- 

pées pouvaient  être  consacrées  à  certains  dieux.  Les  pierres  de 

Bagnères,  Orléans  et  Chatillon  4  plus  ou  moins  mutilées  et  ne 

présentant  qu'une  seule  tête,  n'obligent  guère  à  cette  conclu- 
sion ;  il  en  est  autrement  de  l'autel  de  Limoges  >  dont  trois 

faces  portent  une  tête  coupée  au  centre  et  de  celui  de  Paris  6  où 

les  têtes  paraissent  suspendues  aux  branches  d'un  arbre. 
Dans  ce  dernier  monument  les  têtes  ressemblent  plutôt  à  ces 

1.  Recueil,  I,  n.  515  et  Reinach,  op.  cit.,ûg.  1. 

2.  La  pi.  11,  2  reproduit,  d'après  Espérandieu(/?cc»c//,  I,  p.  201),  une  des 
têtes  coupées  d'Orange  les  plus  caractéristiques  :  la  tête  paraît  surmonter 
les  armes  et  le  manteau  du  mort. 

3.  On  s'étonnera  moins  de  ce  que  César  ait  permis  à  ses  Gaulois  de  pra- 
tiquer les  rites  qui  semblaient  déjà  barbares  à  Posidonios,  si  l'on  se  rappelle 

les  faits  signalés  (p.  45,  n.  1,  la  tête  du  chef  Sarmate  présentée  à  Marc 

Aurèle  sur  sa  Colonne)  et  le  fait  que  César  avait  lui-même  fait  couper  les 

mains  aux  défenseurs  d'Uxellodunum,  César,  VIII,  44. 

4.  Pour  les  reliefs  d'Orléans  et  de  Chatillon,  cl'.  Recueil,  IV,  n.  2971  et 
3 5<S6  ;  pour  celui  du  Bagnères,  Reinach,  op.  ci!.,  fig.  3. 

).  Recueil,  II,  n.  1 591. 
6.   Recueil.  IV.   n.   3138,  cf.  celui  de  Bordeaux.  II,  n.    [208. 



Les  têtes  coupées.  57 

masques  satyriques  que  les  Grecs  et  les  Latins  attachaient  à 
des  arbres,  soit  directement,  soit  sculptés  sur  des  oscilla.  La 
confusion  semble  avoir  été  faite  volontairement  par  les  Gaulois. 

De  même,  c'est  sans  doute  dans  un  semblable  dessein  qu'ils 
donnaient  un  aspect  négroïde  aux  tètes  coupées,  comme  on  le 

voit  à  Alesia',  aspect  qui  leur  permettait  d'identifier  leur  dieu 
guerrier  qui  aimait  à  s'entourer  de  ces  trophées  à  Hercule 
coupant  les  têtes  des  sujets  de  Busiris.  A  l'abri  de  ces  confu- 

sions, les  Gallo-Romains  pouvaient  continuer  à  entourer  leur 
dieu  des  têtes  que  lui  vouait  une  coutume  séculaire  :  à  défaut 
de  têtes  fraîches  ou  de  tètes  décharnées,  de  crânes  ou  de  scalps, 
ils  les  lui  consacraient  éternisées  par  la  pierre. 

Malgré  l'absence  des  textes  attestant  la  pratique  du  scalp 
chez  les  Gaulois,  on  peut  considérer  comme  établi  par  les 

monuments  que  les  Gaulois  la  connaissaient.  L'Arc  d'Orange 
n'est  pas  le  seul  qu'on  puisse  alléguer.  Des  tètes  qu'il  pré- 

sente la  calvitie  est  trop  complète,  surtout  en  regard  de  l'or- 
dinaire abondance  de  la  chevelure  gauloise,  pour  pourvoir 

s'expliquer  autrement  que  par  l'enlèvement  du  cuir  chevelu; 
on  peut  en  rapprocher  la  paire  supérieure  des  têtes  du  bloc 

aux  quatre  têtes  d'Aix  2  et  les  deux  têtes  que  tient  dans  ses 
griffes  le  monstre  de  Xoves  3.  L'enlèvement  de  la  chevelure 
parait  s'être  fait  de  deux  façons  à  en  juger  parles  deux  types  de 
scalp  que  présente  l'Arc  d'Orange  :  d'une  part,  dans  les 
tympans,  tout  le  cuir  chevelu  du  front  à  la  nuque  semble  avoir 

été  enlevé  (pi.  I,  2)  4,  de  façon  que,  avec  les  cheveux  bouclés 

qui  le  recouvrent,  il  offre  l'aspect  de  ces  perruques  rnontées 
que  l'on  voit  aux  vitrines  des  coiffeurs  ;  d'autre  part,  aux 
trois  trophées  anthropomorphes  qui  ornent  les  faces  laté- 

rales, de  longues  mèches  ondulées  retombent  tout  autour 

du  sommet   de    la  poutre  qui    sert   d'armature  au   trophée  ; 

1.  Recueil,  III.  2367. 

2.  Espérandieu,  Recueil,  I,  n.  108  :  Clerc,  Aquae  Sextiae,  pi.   VI. 
3.  Espérandieu,  Recueil,  1,  n.  121. 

4.  Cette  figure  est  reproduite  d'après  un  moulage  spécial  conservé  au 
Musée  de  Saint-Germain.  Le  scalp  se  trouve  en  haut  à  droite  des  trophées 
de  gauche  de  la  face  Nord  (la  fig.  2,  pi.  II  appartient  aux  mêmes  trophées 
en  bas  à  gauche). 



5  S  Adolphe  Reinach. 

on  dirait  qu'on  n'a  coupé  que  la  partie  médiane  du  cuir 
chevelu  ',  celle  qui  correspond  à  la  tonsure  ecclésiastique,  et 

que  l'on  a  disposé  les  cheveux  qui  en  partent  en  un  cercle  de 
mèches.  C'est  cette  disposition  qu'on  retrouve  dans  tous  les 
autres  monuments  qu'on  peut  alléguer  pour  établir  l'usage  du 
scalp  chez  les  Gaulois.  Ce  sont  tous,  —  à  deux  exceptions  près2 
—  des  trophées  anthropomorphes.  On  peut  croire  que  leur 

prototype  remonte  au  fameux  ex-voto  d'AttalosI.  On  sait  que 
le  roi  de  Pergame  avait  consacré  à  Athènes,  vers  225  5,  pour 
commémorer  sa  victoire  sur  les  Galates,  un  monument,  où 

les  groupes,  sans  doute  de  grandeur  mi-naturelle,  qui  la 
rappelaient  étaient  encadrés  entre  trois  autres  ensembles  des- 

tinés à  en  montrer  comme  le  prototype  dans  le  mythe,  la 

légende  et  l'histoire  :  la  victoire  des  Dieux  sur  les  Géants,  celle 
des  Héros  sur  les  Amazones,  celle  des  Athéniens  sur  les  Perses. 

Or,  dans  les  deux  sarcophages  qui  peuvent  le  mieux  nous  don- 

ner une  idée  de  la  Galatomachie  et  de  l'Amazonomachie, 
le  premier  montre  à  l'angle  gauche  (pi.  II,  1)  *,  le  seconda 
l'angle  droit,  un  trophée  anthropomorphe  surmonté  d'un  scalp5 . 
Il  n'est  pas  surprenant  qu'on  ait  prêté  aux  Amazones  la  coutume 
du  scalp  que  nous  avons  vu  décrite  par  Hérodote  pour  les 
Scythes;  les  deux  trophées  aux  scalps  ont  pu  se  répondre  aux 
deux  extrémités,  si  ces  groupes,  relatifs  aux  deux  victoires 
remportées  par  les  Grecs  en  Asie,  occupaient  un  même  côté 

de  l'ex-voto.  Si  l'on  admet  que  le  trophée  au  scalp  a  figuré 
ainsi  dans  l'ex  voto  d'Attalos  I,  ce  ne  serait  pas  seulement  un 

1.  C'est  à  ce  système  de  scalp  que  paraît  taire  allusion  l'évêque  Fulgence 
de  Ruspe  parlant  de  la  persécution  vandale,  Serin.  6,  9  :  àetrahebatur  cutis  1/ 

cetpite,  coronae parcibanlur  adeaput  :  beati perrexerunt  decalvati,  rejetait  commit i . 
2.  La  tête  de  Naples  décrite  p.  59,  n.  2  et  les  deux  piliers  aux  trophées  des 

Uffizide  Florence  décrits  Rev.  arch.,  1912,  II,  p.  226,  n.  5. 
3.  Cf.  A.  Reinach,  Revue  celtique,  1908,  p.   16. 

4.  C'est  le  célèbre  sarcophage  Ammendola  au  Musée  du  Capitule,  S.  Rei- 
nach, Rev.  arch. ,  1888,  pi.  XXII  ;  Bienkowski,  Die  Darstellungen  Jer  Collier, 

pi.  IV,  p.  42;  Helbig-Amelung,  Fùhrer (1912),  n.  772.  La  fig.  est  empruntée 

à  une  photographie  faite  d'après  le  moulage  du  Musée  de  Saint-Germain. 
5.  C'est  un  autre  sarcophage  du  Musée  du  Capitule,  C.  Robert,  Die  iiuti- 

keu  Sarkophagenreliefs,  II,  pi.  32;  Helbig-Amelur.g,  Fuhrér  (1912),  n°  865. 
Rapprochez  de  ces  sarcophages,  pour  le  type,  celui  de  la  Gigantomachie, 

I  lelbig-Amelung,  n°  209  et  ceux  des  Niobides,  //>/</.,  382  et  1209. 



Les  têtes  coupées.  59 

nouvel  indice  que  l'usage  du  scalp  s'est  étendu  aux  Gaulois 
d'Asie  et  que  c'est  à  l'ex-voto  pergaménien  que  remonte  la 
figuration  du  trophée  au  scalp  ',  ce  serait  aussi  un  argument  à 
ajouter  à  ceux  qui  incitent  à  voir  dans  cette  coiffure  les  cheveux 
coupés  et  non  un  bonnet  en  fourrure  II  serait  singulier  que 

les  Scythes  eussent  exactement  le  même  bonnet  que  les  Gau- 

lois ;  d'ailleurs,  les  touffes  de  poil  ne  sont  jamais  traitées  ainsi 
dans  les  représentations  de  fourrure.  Si  l'on  objecteque  la  poutre 
des  trophées  anthropomorphes  est  toujours  surmontée  d'une 
coiffure  de  guerre,  on  possède  une  tête  de  Gaulois  qui  permet 
de  croire  que  les  Gaulois  se  coiffaient  parfois  du  scalp  enlevé 

à  l'ennemi.  Sur  cette  tête  -  qui  dérive  peut-être  des  groupes 
de  Pergame,  —  on  voit  descendre  sur  le  front  et  entourer  les 

tempes  une  coiffe  en  cuir  qu'une  sorte  de  bride  fixe  sous  le 
menton;  sur  cette  coiffe,  qui  enveloppe  la  tête  du  front  à 

la  nuque,  des  mèches  souples  s'allongent,  pareilles  à  celle  qu'on 
voit  sur  nos  trophées  au  scalp2.  Ainsi,  le  scalp  aurait  été  une 
coiffure  de  guerre  gauloise. 

1.  On  le  retrouve  sur  trois  sarcophages  publiés  par  Bienkowski,  op.  cit., 
pi.  VII  a  (Blundell  Hall),  /'(Pise),  IX  a  (Villa  Panfili),  De  ces  Galatomachies, 
le  trophée  à  scalp  a  passé  à  des  batailles  impériales  contre  barbares.  Ainsi,  on 

le  trouve  à  l'angle  gauche  (l'angle  droit  est  orné  d'un  casque  à  cornes  comme 
sur  les  sarcophages  inspirés  par  les  ex-voto  pergaméniens)  d'un  sarcophage 
qui  semble  représenter  Trajan  recevant  la  soumission  des  chefs  Daces  et 
Marcomans  (les  Daces  seraient  les  seuls  à  porter  le  bonnet  phrygien  ; 

sur  le  petit  côté  droit  des  jeunes  gens  imberbes  semblent  s'enfuir  portant 
sur  leurs  épaules  le  même  rouleau  de  bagages  que  j'ai  signalé  sur  la 
Colonne  trajane  et  les  trophées  gaulois  des  Étoliens  à  Delphes).  Cf.  Ame- 
lung,  Katalog  der  antiken  Skulptur  im  Vatikan  (Cortile  du  Belvédère  n°  39). 

Au  Vatican,  on  retrouve  le  scalp  sur  l'un  des  deux  trophées  gaulois  sculptés 

sur  la  cuirasse  du  Ier  s.  qu'on  a  surmontée  d'une  tête  de  Lucius  Verus  de  la 
Gall.  délie  Statue,  11°  420  (Helbig-Amelung,  n.  212)  et  sur  la  base  aux 
trophées  gaulois  de  la  Salla  délia  Croce  greca.  On  y  voit  un  scalp  avec  un 
casque  à  cornes,  des  boucliers  hexagonaux  et  peltiformes,  une  corne  à 

boire,  un  vexillum,  un  carnyx,  une  tuba.  J'ai  encore  relevé  deux  trophées  à 
scalp  parmi  les  débris  de  sculpture  conservés  au  Palatin,  l'un  dans  un 
angle  de  sarcophage  encastré  dans  un  pilier  ornemental  sous  le  Casino 

Farnese,  un  autre  dans  l'un  des  quatre  piliers  où  l'on  a  réunis,  au  milieu 
d'une  salle  de  la  Domus  Augustana,  les  fr.  de  reliefs  trouvés  dans  les fouilles  de  la  Villa  Mills. 

2.  C'est  la  tête  provenant  d'un  relief  trouvé  à  Naples  décrite  par  Matz- 
Duhn,  n.  4023.  Bienkowski,  op.  cit.,  p.    148,   voit  une  coiffure  en  crins  de 



60  Adolphe  Reinach. 

De  l'examen  des  textes  et  des  monuments,  on  peut  donc conclure  : 

i°)  que  les  Gaulois  coupaient  la  tête  de  leurs  ennemis  tués 

pour  la  conserver  ou  bien  clouée  à  l'extérieur  de  leur  demeure, 
ou  bien  enfermée  dans  un  coffre  ; 

2°)  qu'ils  se  bornaient  souvent  à  enlever  le  scalp  dont  il 
leur  arrivait  de  se  servir  comme  de  coiffure  ; 

3°)  qu'ils  consacraient  parfois  la  tête,  ou  seulement  le  crâne, 
dans  le  sanctuaire  de  leur  dieu  de  la  guerre  qu'ils  figuraient  avec 
une  tête  colossale  entourée  de  ces  dépouilles  humaines. 

(A  suivre.) 
Adolphe  Reinach. 

cheval  dans  la  coiffe  où  je  reconnais  un  trophée  de  guerre  (avec  S.  Reinach, 

Les  Gaulois  dans  Fart  antique,  p.  153,  u.  4).  C'est  une  coiffure  de  ce  genre 
que  Bienkowski  veut  voir  partout  où  se  trouve  ce  que  je  considère  comme 
un  scalp.  Où  est  le  texte  qui  en  fasse  mention  ?  On  se  réfère  généralement 

à  l'opinion  de  F.  de  Saulcy.  Mais  voici  ce  qu'il  écrit  dans  le  Journal  des 
Savants,  1880,  p.  79.  «  L'existence  d'une  autre  coiffure  militaire  dont  Dio- 
dore  ne  parle  pas  nous  est  révélée  par  les  trophées  de  l'Arc  d'Orange.  C'est 
une  sorte  de  capuchon  en  peau  de  bête  recouverte  de  touffes  de  poil  et 
que  Juvénal  nous  apprend  avoir  été  en  usage  chez  les  Santons  Tempora 
santonico  vêlas  adoperta  eucuUo  »  et  p.  77  «  Il  se  pourrait  que  ce  fussent  des 
tètes  de  Romains  reprises  au  cou  des  chevaux  montés  par  des  Gaulois 

vaincus  »,  et  il  cite  comme  pièces  de  comparaison  les  deniers  d'argent  de 
PEduen  Dumnorix  (notre  n°  5)  et  les  statères  d'or  des  Aulerkes  Cénomans 
où  se  voit  un  personnage  portant  des  deux  mains  des  têtes  coupées  qu'il 
tient  par  leur  longue  chevelure. 



A     CASE    OF    VOWEL-BREAKING     IN    IRISH 

The  literary  language  of  médiéval  Ireland  differs  from  the 

early  stages  of  English,  French  and  Germa n  in  being  remark  - 
ablv  uniform  and  free  from  local  pecularities.  Hitherto  no 
certain  traces  ot  dialect  phenomena  hâve  been  discovered  in 
Old  or  early  Middle  Irish  documents,  a  fact  which  renders  the 
unravelling  ot  the  history  of  Irish  pronunciation  a  matter  of 
considérable  dijB&culty.  A  certain  amount  of  light  may  be 
expected  from  a  comparison  of  the  living  Gaelic  dialects, 
many  ot  which  unfortunately  still  require  to  be  carefully 
investigated.  In  illustration  of  tins  I  propose  hère  briefly  to 

examine  the  development  of  O.  Ir.  ë  preceding  a  non-palatal 
consonant. 

In  Ireland  at  the  présent  day  O.  Ir.  accented  ë  preceding  a 

non-palatal  consonant  bas  almost  évery  where  becôme  â.  The 
précise  sound  varies  from  district  to  district  and  may  be  con- 
fused  with  the  modem  représentative  of  O.  Ir.  â,  cfr.  Mars- 
trander  ZCP.  vu  371  n.,  A  Dialect  of  Don  égal,  p.  5.  To  my 

knowledge  the  onlv  district  in  Ireland  where  an  t^-sound  is 
regular  is  the  dialect  ot  S.  Ulster  described  by  Lloyd  in  the 

Gaelic  Journal  tor  1896,  p.  I46,  col.  2.  See  also  O'Donovan's 
Grarfimar  p.  18.  Hère  ë  is  pronounced  before  d,  g,  s,  dh,  and 

ghJ.  Thesubject  may  possibly  bave  received  attention  before, 
but  as  Pedersen,  Vergl.  Gramm.  I,   p.  40,  is  not  explicit  on 

1 .  i'  is  exceptionally  retained  in  a  verv  few  cases  in  Aran  and  Donegal, 
see  Finck,  Die  Araner  Mandait  i  p.    17,  A  Dialect  of  Donegal,  p.  ̂ 4. 



62  E.-C.  Quiggin. 

the  course  ol  the  change  it  appears  désirable  to  point  out 

what  may  be  learnt  from  the  Gaelic  dialects  outside  Ire- 
land. 

In  the  Isle  o(  Man  and  Scotland  the  ë  sound  is  more  regu- 
larly  retained.  For  Manx  I  hâve  unfortunately  no  collection 
of  material,  but  e  is  the  rule  in  many  of  thecommonest  words, 
such  as  fer,  ben. 

In  accordance  with  the  marked  conservatism  of  Scottish 

Gaelic  as  regards  the  vowels  of  stressed  syllables  which  are 
much  less  subject  to  mutation  than  is  the  case  in  Ireland,  the 

Highland  dialects  normally  préserve  the  ë-sound,  e.  g.  in  beau, 
fear,  cas,  eagal,  eaglais.  Sarauw  gives  a  longer  list  of  words 
with  e  in  the  Isle  of  Skye,  Mise.  près,  to  K.  Meyer,  p.  46.  It 
will,  however,  be  convenient  to  take  our  instances  from  the 

more  southerly  dialects,  as  they  are  unaffected  by  the  northern 
fondness  for  diphthongisation.  Before  //,  un,  rr  in  Scotland 

the  ë  is  broken  loea,  which  frequently  becomes  ja.  See  Mc 

Alpine's  Diclionary  s.  eallach,  earr,  earrach.  According  to  Mc 
Alpine  the  breaking  alsooccurs  in  Islay  before  ///,  ;////,  //,  ///, 

/7,  ru,  rd  and  rtl,  but  not  before  rg  and  re.  I  am  inclined  to 
think  that  the  breaking  of  ë  to  ea,  ja  was  occasioned  by  the 

peculiar  articulation  of  //,  ////,  rr  which  has  been  so  often  des- 
cribed.  The  phenomenon  is  also  commonly  found  in  Scotland 

before  a  single  /,  v.  Mc  Alpine  s.  cala,  ealain  etc.  This  may 
conceivably  be  more  récent  than  the  breaking  before  the  gemi- 
nated  sound^  but  it  would  doubtless  be  helped  on  by  the 
peculiar  character  of  /,  for  which  see  Henderson  ZCP.  V,  p.  92. 

To  judge  from  Mc  Alpine  thèse  are  the  only  cases  where  brea- 
king occurs  in  the  dialect  of  Islay  which  is  remarkable  in 

others  respects  for  its  conservatism. 
Most  of  the  Highland  dialects  hâve  greatly  extended  the 

sphère  of  opération  of  this  phenomenon.  Cp.  the  examples 
given  by  Henderson  under  the  heading  Palatalisation,  ZCP. 

1.  Myfriend,  Prof.  Chadwick,  holds,  contrary  to  the  gênerai  view,  that 

in  O.  Norse  the  breaking  of  c  to  ja  is  dépendent  on  the  nature  of  the  fol- 
lowing  consonant,  onlv  being  found  before//,  rr  and  combinations  of  /or 

/'  -\-  consonant. 



A  case  of  Vowel-Breaking  m  Irish  63 

IV,  pp.  251-3.  Macbain  gives  dyarg,  fyarg,  k'ark,  searg  as  the 
pronunciation  of  Badenoch  (Gael.  Soc.  Inv.,  XVIII,  p.  84). 
According  to  C.  M.  Robertson  the  change  is  regular  in  the 
Isle  of  Arran  before  ch  in  beachd,  cleachd,  deachaidh,  and  is  also 
found  in  teanga,  dream,  feamrach,  leamb  (ib.  XXI,  p.  23^). 
For  Perthshire  the  saine  writer  notes  the  change  in  ceangail, 
earar,  ceathrar,  seachd.  At  Blair  the  breaking  is  found  hetore 
rb,  rbh,  rc  and  rg  (ib.  XXII,  p.  n).  But  there  is  considérable 
hésitation  within  the  limits  of  the  county. 

It  would  thus  appear  that  the  Highland  dialects  are  in  the 
process  of  nîaking  a  change  whicfi  must  hâve  taken  place  in 
Ireland  many  centuries  ago.  In  Irish  ail  consonants  preceding 
the  broken  vowel  which  were  capable  of  assuming  palatal 

articulation  hâve  done  so  ',  and  the  j  of  the  ja  has  coalesced 

with  the  palatal  consonant,  whencesuch  forms  as  k'art,  cceârt'3 
d'aluw,  'dealbh',  etc.  It  would  bé  interesting  to  learn  if  this 
change  has  taken  place  in  Islay.  Mc  Alpine's  représentation  ot 
the  pronunciation  of  such  words  as  cealg,  cearr,  deani  rather 
suggest  this  development.  From  my  own  observations  in  the 

Outer  Hébrides  which  are  confirmed  by  Henderson's  phonetic 
notation  in  his  articles  in  ZCP.  I  should  say  that  the  first 

élément  of  the  broken  vowel  is  often  retained,  though  the  dia- 
lects vary  considerably.  According  to  the  texts  from  Skve 

printed  by  Sarauw  in  the  Meyer  Miscellany  the  y  is  merged  in 

the  preceding  consonant  in  such  forms  as  ceann  (p.  ji),  cean- 
naich  (p.  39),  sealltainn  (p.  37). 

Analogy  has  naturally  playéd  a  considérable  part  in  oblitera- 
ting  ail  traces  of  the  process  in  Irish.  This  is  particularly  évident 

in  the  case  ot  words  beginning  with  <v  preceding  a  non-palatal 
consonant.  When  the  article  was  pretixed  to  a  substantive  of 
this  torm,  the  final  consonant  of  the  article  became  palatal  and 

swallowed  up  the  /',  leaving  à  as  the  initial.  For  other  Irish 
paiallelsto  this,  see  A  Dialecl  of  Donegal,  p.  16  and  73  f. 

From  thèse  cases  the  a  came  to  be  regarded  as  the  initial, 
so  that  in    certain  districts,  at  anv  rate,  before  a  substantive 

1.  Does  this  render  it  necessary  to  assume  that  palatal  articulation  was 
Largely  substituted  for  palatalised,  as  I  suggested  in  A  Dialecl  of  Donegal, 
p.  74.  For  the  distinction,  see  Jespersen,  Lebrbuch  der  Pbonetik,  p.  122. 



64  E.-C.  Qitiggiii 

beginning  with  a,  whether  from  O.  Ir.  ë  or  a,  there  is  hésita- 
tion as  to  whether  the  final  consonant  of  the  article  should 

be  palatal  or  not,  cp.  A  Dialeci  qfDonegal,  pp.  5  f.,  145  f. 
The  chiei  difficulty  arises  in  the  case  ot  Ir.  p,  b,  and  ;// 

preceding  the  broken  vowel.  In  the  Highland  dialects  there  is 
no  irregularity,  as  Scottish  Gaelic  does  not  distinguish  broad 
and  slender  consonants  in  thèse  three  labial  sounds.  Hence 

Mc  Alpine  gives  byann,  byannachg,  myall,  myal,  myann  and 
pyanti  as  the  pronunciation  ot  beaiiu,  beannachd,  meall,  meal, 
meann  and  peann.  As  p,  b  and  m  are  incapable  of  assuming 
palatal  articulation,  the  tirst  élément  of  the  broken  vowel 
could  not  coalesce  in  this  case  with  the  preceding  consonant. 
In  some  dialects  of  Connaught  a  vestige  of  the  /  can  still  be 
heard,  as  I  hâve  convinced  myself  by  listening  to  my  friend 

Prof.  O'Maille.  See  also  Finck,  Die  Araner  Mundartl  p.  43. 
In  Waterford  and  Donegal,  on  the  other  hand,  there  is  no 
trace  of  the/.  For  the  seemingly  palatalised  p,  b  and  m  of  the 
West  very  tense  labial  sounds  with  the  lips  drawn  back  tightly 
on  to  the  teeth  hâve  been  substituted.  See  Henebry,  Pbonology 

of  Desi-Irish  p.   49,  and  A  Dialeci  of  Donegal  pp.  73  f.,    105. 
As  to  the  date  ol  the  breaking  in  Irish  I  can  ofïer  no  sugges- 

tion. The  digraph  ea  is  fréquent  in  parts  of  the  fou rteentheen- 
tury  BookofHy  Manewhich  waswritter.  before  1372  (Archiv, 

ii,  p.  138  ff.,  iii,  234  ff.)  and  in  the  Poem-Bookof  the  Magau- 

rans,  belonging  to  the  O'Conor  Don,  which  was  transcribed  by 
Adam  O'Cianan  for  Thomas  Magauran  who  was  slain  in  1343. 
The  orthography  would  naturally  be  slow  to  follow  the  pro- 

nunciation, more  especially  asthe  breaking  doubtless  started  in 
one  or  two  areas  and  only  spread  slowly  to  other  districts.  The 
Norse  spellings  of  such  names  as  Cellach  and  Cerbhall  with  ja 
are  not  conclusive,  as  was  pointed  out  by  Craigie,  ZCP.  I, 

p.  453  f.  The  forms  conrusleachta  Ml.  53  d  11  and  coineas  Ml. 
102  a  23,  are  doubtless  to  be  regarded  as  scribat  errors,  and  the 

instances  quoted  by  O'Maille  for  the  ninth  century  in  his  Lan- 
guage  of  the  Aimais  of  Ulster  (Ceallach,  Caireall,  eenllrae,  nnii- 
nisdreach  1.  c.  p.  27)  are  anything  but  convincing. 

E.-C.  Quiggin. 



SUR    UNE    GLOSE    DE    SAINT-GALL 

Dans  le  manuscrit  de  Saint-Gall,  63  a  13,  les  mots  latins 
oppidum  Siiîhitl  sont  glosés  par  aùdind  suthul  â  nomen  ;  ce  que 
les  auteurs  du  Thésaurus,  t.  II,  p.  116,  traduisent  par  «  the 
town  ;  its  name  (is)  Suthul  ».  Cette  traduction  est  inexacte. 
Il  faut  certainement  traduire  :  «  la  villedont  le  nom  est  Suthul  ». 

La  phrase  irlandaise  contient  l'idiotisme  dont  il  a  été  question 
Rcv.  G'//.,  XXXII,  449,  et  qui  consiste  en  cas  de  relation 
génitive  à  verbe  copule,  à  remplacer  le  relatif  par  un  adjectif 
possessif  et  à  ne  pas  exprimer  la  copule.  Ce  tour  est  fréquent 
en  brittonique  (v.  Pedersen,  Vgl.  Gr.,  II,  231  et  J.  Loth, 
R.  Celt.,  XXXI,  173)  :  gall.  dyn  cm  yued  yansawd  «  un  homme 

dont  l'aspect  est  étrange  »  (m.  a  m.  «  étrange  son  aspect  »), 
R.  B.  I,  19e,  22;  ci.  Strachan,  Iulr.,  p.  28.  En  vieil-irlan- 

dais, il  y  en  a  un  exemple  dans  le  Félire  d'Oengus(6  févr.)  : 
andreas  ard  a  ordan  «  André  dont  le  rang  est  élevé  »;  mais,  en 
général,  on  construit  la  phrase  autrement(v.  Pedersen,  op.  cil., 

II,  225-226). 
J.   Yexdryes. 

Revue  Celtique,  XXXI!'. 



LE     MIROUER     DE    LA     MORT 

(Suite) 

An  Diaoul  en  dragon,  glouton,  fellon,  confus, 
Han  serpant  milliguet,  daffnet  peur  morchedus  : 

2225     Leuzret  gant  roe'n  bedou,  dan  lechyou  cafaouus  ', 
Dan  cisteran  vnfernal,  so  geai  -  scandalus. 

Heman  so  nos  ha  dez,  bet  finuez  é  dezrou  5, 
Eut  breffouz  deçeu  den,  en  é  holl  termeniou  : 

Da  impechaff  à  cref,  nac  ahe  dan  effaou, 
2230     Dan  lech  peban  coezas,  pan  péchas  peur  hasaou. 

Affuy  ha  drouguiez,  goudeuez  so  en  quez  1  vil, 

Ouz  bout  duet  da  poan  cref,  ha  lef  hep  nep  reuil  : 

1.  Premier  exemple  de  cette  forme.  c(.  v.   1964  ;  Gloss.  91.  Voirv.  1845. 
2.  Voir  la  note  au  v.  44;  du  v.  fr.  geaule;  cf.  mod.  teaul,  teol  et  teal 

parelle  ;  teaud,  van.  têati  langue,  Gloss.  683,  684?  L'a,  d'ailleurs,  peut 
n'être  pas  bas-breton  d'origine  :  le  ms.  de  Jacob  (en  tréc,  de  1832,  cf. 
Gloss.  17)  a  en  franc.  «  le  séallier»  pour  le  geôlier,  p.  41,  et  en  bret. 
séallier  (3  syl.),  seailler  41,  teaillier  42  ;  le  Diction,  anglais  de  Murray  donne 
un  exemple  de  geale  gêole  et  du  dérivé  gealership,  en  prose  de  1688.  On 
a  en  mov.  br.  geaulyer  geôlier;  mod.  solyer,  geolyer  p.  yen,  van.  yon,  yan, 
î.geolyerès  id.;  sol,  geol,  jol  p.  voit,  van.  yen  geôle,  prison,  geolaich  geôlage, 

droit  du  geôlier  pour  l'entrée,  le  gîte  et  la  sortie  des  prisonniers  Gr.,  jolier 
Gon.,  J.  Moal,  du  R.,  geolièrr  p.  -reu  geôlier,  geôle  m.  geôle  VA.,  jol  f.  p. 
ion  H.  de  la  Vill. 

3 .  Litt.  «  au  commencement  » 
4.  Premier  exemple  de  cette  forme,  ailleurs  quae%,  cae\  ;  le  plur.  quei%  se 

trouve  pour  la  première  fois,  v.  2243,  2419.  Cf.  Gloss.  520.  Maun.  a  «  misé- 
rable... qtues  »;  qux\  misérable,  quz%iie\  misère;  Grég.  qea%,  qz\,  pi.  qei%, 

van.  qeab,  qxh  p.  qeih  chétif,  pauvre  et  misérable;  qea%,  qaz%,  van.  qeab  cher, 
aimé  tendrement:  (ja^iw;,  qz\neà  chétiveté,  misère  qui  fait  compassion  ; 

Troude  kea^-Doue  pauvre  malheureux  ;  il  donne  à  tort  comme  van.  ke;ue~ 
f.  indigence,  misère.  Mil.  ms.  ajoute  :  «  kenea  être  réduit  à  la  misère 

(quenea  n.  pr.  de  famille  »,  qu'il  suppose,  en  conséquence,  être  pour  *ke\- 
ne-a.  Troude  dit  que  le  fém.  hea%e%  (de  forme  léonaise)  est  «  assez  peu 
usité  »;  il  donne  pour  les  autres  dialectes  ke%e%,  ce  qui  est  encore  faux  pour 

le  van.   h'r-r-  se  dit  à  l'île  de  Bat/  (Milin);  ar  ge^e\  ko$  la  pauvre  vieille. 



Le  Mirouer  de  la  Mort.  67 

Le  Diable  est  le  dragon  avide,  félon,  honni, 

Et  le  serpent  maudit,  damné  avec  beaucoup  de  souci, 
2225  Envoyé  par  le  roi  des  mondes  aux  régions  douloureuses, 

A  la  citerne  infernale,  qui  est  une  geôle  infamante. 

Celui-ci  est  nuit  et  jour,  jusqu'à  la  fin  depuis  le  commencement, 
Bref  à  tromper  l'homme,  dans  tous  ses  actes, 
Pour  empêcher  fortement  qu'il  n'aille  aux  cieux, 

2230  Au  lieu  d'où  il  tomba,  quand  il  pécha,  très  glorieux. 
Envie  et  malice,  depuis,  sont  dans  le  misérable  odieux, 

H1  Léon  Na  ra  ket  da  ge%e%  ne  fais  pas  l'innocente  (n'aie  pas  l'air  de  ne  pas 
comprendre),  Le  Lay.  Trég.  ke-e~  pi.  ed  pauvresse;  ke~aïï  caresser,  dorlo- 

ter un  enfant;  bas  Trég.  kea~i  v.  a.  dire  à  qqn  kea^,  ou  va  c'heaç,  comme 
une  mère  à  son  enfant.  C.  Rannou  (Euu  neubeut  giver-ioit...,  Lannion) 
cite  une  variante  du  diminutif,  te~ik  par  laquelle  il  veut  expliquer  la  finale 
de  Tentâtes  :  ami  Teu,  -anti  Tad,  Hag  an  Tes  «  (emblème)  de  l'Esprit,  du 
Père,  et  du  Fils  »  (p.  32,  33)  !  et  qui  est  due  sans  doute  à  l'imitation 
maternelle  d'un  langage  enfantin  encore  dépourvu  de  gutturales.  — 
Pel.  donne  kaë~  (1  syl.)  misérable,  malheureux,  gueux,  vagabond,  f. 
kaëiés  ;  kaë%ne%  misère.  Au  lieu  du  pi.  !cei~  (cf.  Fnrne~  ar  gei\  en; 
a  Jriei~  livre  de  Milin  dont  le  titre  est  expliqué  p.  vi  furne^  ar  re 
baour,  ar  re  pister  la  sagesse  des  pauvres  gens,  des  humbles),  il  a  hei\ou, 
kei^iou;  ce  pourrait  bien  être  une  suggestion  du  gall.  ceithiw  captif, 
cité  immédiatement  après.  Il  ajoute  :  «  M.  Roussel  écrit.  .  .  Kea^,  suivant 
la  prononciation  de  Léon  ».  Rel  ms.  porte  :  «  keas.  misérable,  malheureux, 
gueux  qui  fait  pitié  paour  keas  pauvre  misérable,  à  plaindre,  qui  na  rien.  fe 
ke;es  ar  keas,  Le  pauvre  homme  ».  ■ —  Le  moy.  br.  quae-net  misère,  mod. 
(/a'-neil,  paraît  répondre  au  gall.  cdetbnawd  captivité,  esclavage;  cf.  v.  irl. 
omungnath  «  état  de  crainte  »,  bétgnad  «  état  de  folie  »,  composés  de 

*-gnàton  v  chose  habituelle  »,  Kuno  Mever,  Zur  helt.  Wortkunde,  I,  7. 
L'auteur  assimile  à  ces  mots  irl.  le  gall.  heintnod  pestilence,  qui  d'autre  part 
fait  penser  à  nod  marque,  la  peste  s'appelant  haint  v  nodau,  pla  v  nodau,  ou 
simplement  v  nodau,  et  même  (selon  Lhuyd)  y  nod.  Cf.  Gloss.  448  ;  Notei 

d'étym.  n°  28.  Nychnod  «  pining  sickness  »,  dans  le  dict.  angl.-gall.  de  D. 
S.  Evans  (1858),  doit  être  une  faute  pour  nychdod. 



68  E.  Ernault. 

Hacema  en  acquêt,  é  caoudet  a  het  stil  '. 
Don  deceu  merch  ha  map,  Roc  lia  Pap  peur  abil. 

2255         Seul  nés  ̂   maz  denessa,  dirap  voa  goude  laur, 
Ha  dez  an  Bain//  starnet,  ouz  donet  à  het  stur  : 

Seul  muy  poan  damany,  don  deceu  ny  sigur, 
A  lacqua  dez  ha  nos,  don  ren  de  fos  obscur. 

Rac  oun  na  vemp  loget,  dirac  roe'n  bet  seder, 
2240     En  lech  peban  coezas,  pan  péchas  a  tra  scier  : 

Maz  eu  é  holl  acquêt,  ha  pepret  en  preder, 
Hz  vemp  participant  s,  en  é  tourmant  antier. 

Hac  ez  eux  niuer  bras,  an  queiz  azgas  caset, 
So  leun  plen  a  venim,  na  guell  bout  estimet  : 

2245     En  pep  plaç  ho  laçou,  ha  ho  roedou  gnouet, 
So  creff  da  decef  den,  ha  de  ren  da  penet. 

Bezcoaz  ne  voe  guelet,  na  caffet  en  bet  mari, 

En  nep  bro  oar  tro  den,  het  quelyen  na  guehan  1  : 
Quen  paut  >  han  drouc  .Elez,  nos  dez  en  buhez  ma// 

(f.  44  v)  22  jo     Oar  tro  den  pep  henv,  deffry  bras  ha  bihan. 
Haceuvt  punissaff,  nep  so  claf  gant  caffaou. 

Eu  ères  hac  espem//  6,  gante  en  Iffernou  : 
Ez  ynt  creff  en  effet,  goa  eff  quet  do  metou, 
Aya  da  douen  laur,  ordur  hac  ynjurou. 

2255         An  nep  so  en  ho  craou,  en  poaniou  dilaouen, 
Subiect  dre  pechedou,  dan  tan  glaou  peur  couen  : 
Yriam  ha  diamour,  loudour  v  o  sourpren, 
Nodeues  muy  dianc,  ret  eu  stanc  doen  anequen. 

En  arrach  ontrachy  7,  affuy  ha  drougiaez  &, 
2260     Hep  respit  tristidic,  hac  en  quisidiguiez  9  : 

1 .  Expression  nouvelle,  cf.  a  bel  stur  v.  1925 ,  2236,  2504,  à  het  spaç  2267, 
à  het  stal   2455. 

2.  Nouvel  exemple  de  ce  mot  comme  comparatif  (cf.  seul  muy,  v.  2237), 
sens  ordinaire  en  mov.  br.,  cf.  Rev.  Celt.  XXII,  375,  376,  378  ;  Gloss. 

444- 
3.  Premier  exemple  de  cette  expression,  cf.  Gloss.  463. 
4.  Premier  exemple  de  ce  plur.  ;  guenanen  pi.  guènan,  van.  gïiineneen  p. 

gûinein,  gûerenen  p.  gûereiii  Gr.,  etc. 

5.  On  n'avait  pour  cette  époque  que  la  citation  de  l'el.  :  «  dans  la  Vie 
de  S.  Gwenolé Quen paoùt,  si  nombreux  »,  où  le  tréma  a  été  probablement 
ajouté.  Cf.  Gloss.  466,  205,  156;  Dict.  het....  de  Vannes  177.  Maun.  a 

0  beaucoup...  paul  »;  «  rare1,  dibaot  »;  Pel.  paot  monosyll.  "  qui  se  pro- 
nonce Paul  »  beaucoup,  abondant;  abondamment;  dibaôl  rare,  peu,  non 

tréquent  ni  abondant;  Grég.  dibaut  rare,  van.  id.  :  dibaut  ai  veach,'dibaul  a 
vech  rarement;  Mil.  ras.,  dibaot  e  teufe,  pa  u\\>  deuet,  sans  explication 

(=  c'est  peu  probable  qu'il  vienne,  puisqu'il  n'est  pas  venu  déjà;  le  lr. 
«  c'est  bien  rare  »  a,  familièrement,  une  acception  semblable).  Dim. 
dibaodik,  dibddik  assez  rare,  assez  rarement.   Paut  se  trouve  aussi,  v.  2473. 

6.  Espem  signifie  ordinairement  action  d'épargner,  pitié;  lire  l.'tp  pour hac  ? 



Le  Mirouer  de  h  Mort.  69 

D'être  venu  a  une  forte  peine  et  gémissement,  sans  aucun  ménage- 

aient ; Et  son  esprit  est  occupé  continuellement 
A  nous  tromper,  fille  et  fils,  roi  et  pape,  très  diligemment. 

2235       Plus  approche  de  près  pour  nous  la  joie  après  le  labeur 
Et  le  jour  du  Jugement  préparé,  venant  continuellement, 
Plus  de  peine  énorme  pour  nous  tromper,  assurément, 
Il  met  jour  et  nuit,  pour  nous  mener  à  sa  fosse  obscure. 

De  peur  que  nous  ne  sovons  logés  devant  le  roi  du  monde,  bien 

[sûr, 
2240  Au  lieu  d'où  il  tomba  quand  il  pécha,  c'est  clair  ; 

Si  bien  que  c'est  toute  son  étude,  et  il  v  réfléchit  sans  cesse, 
Que  nous  sovons  participants  à  son  tourment  complet. 

Et  il  v  a  un  grand  nombre,  des  misérables  odieux,  haïs, 

Qui  sont  tout  pleins  de  venin  qui  ne  peut  être  compris  : 
2245   En  chaque  place  leurs  lacs  et  leurs  filets,  évidemment, 

Sont  pour  tromper  fortement  l'homme  et  le  mener  au  châtiment. 
Jamais  ne  fut  vu  ni  trouvé  en  ce  monde 

En  aucun  pays,  autour  de  l'homme,  essaim  de  mouches  ni  d'abeilles 
Si  abondant  que  les  mauvais  anges,  nuit  et  jour  en  cette  vie 

2250  Autour  de  toute  espèce  d'homme,  sérieusement,  grand  et  petit, 
Et  pour  punir  celui  qui  est  souffrant  de  douleurs 

Dans  l'envie  et  la  misère  avec  eux  dans  les  enfers, 
Ils  sont  forts  en  effet  ;  malheur  à  celui  qui  parmi  eux 
Va  supporter  peine,  infamie  et  injures  ! 

2255       Ceux  qui  sont  dans  leur  étable,  en  des  peines  affreuses, 
Sujets,  à  cause  des  péchés,  au  feu  ardent  très  horrible, 
Infâmes  et  cruels,  vilainement  ils  les  saisissent, 

Ils  n'ont  plus  moven  d'échapper,  il  faut  abondamment  souffrir  la  dou- 

[leur. 

Dans  la  rage  outrageante,  envie  et  malice, 
2260  Sans  répit,  tristes,  et  dans  la  peine  cuisante 

7.  Lis.  outrachy. 
8.  Lis.  drouguix^,  cf.  v.  2251. 

9.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.  G/055.  557,  341,  342.  Maun.  n'a  que 
«  quisidic  qui  se  plaint  »,  Pel.  kisidic  «selon  M.  Roussel,  ...  Re'tiJ,  qui 
recule  au  lieu  d'avancer;  et  vient,  dit-il,  de  Kis,  Kisa.  Le  P.  Grégoire 
m'assure  qu'il  est  notre  adjectif  Sensible.  En  Basse-Cornwaille  on  appelle 
Kisidic  un  homme,  ou  plutôt  une  femme,  qui  se  plaint  souvent  pour  peu 
de  mal  ».  Grég.  donne  qisidicq  sensible  à  la  douleur;  sensible  à  la  moindre 
parole,  point  souffrant  (c.-à-d.  endurant),  délicat,  douillet  ;  douloureux, 
qui  sent  de  la  douleur;  qisidigue\  sensibilité,  délicatesse  ;  Gon.  kiçidik  sen- 

sible, susceptible,  délicat  :  ii%idige%,  f.  sensibilité,  susceptibilité,  trop  grande 

facilité  à  s'offenser,  délicatesse;  Troude  ajoute  ki\iJik  m.  le  faible,  corde 
sensible,  passion  dominante  d'une  personne;  cf.  Ami.  île  Bret.  XVII,  149; 
XXV,  214.  Priminik  pointilleux,  cité  Gloss.  341  parmi  les  formations  voi- 

sines, est  aujourd'hui  en  Léon  briminii  sensible  (ah.   Perrot). 



/O  E.  Emault, 

Hz  vezont  bizhuicquen,  hep  quen  a  leuensez  ', 
Goa  certen  an  heny,  ayel  dy  en  diuasz. 

Adarre  cz  leafF,  hac  ez  compsaff  affet, 

Da  pep  a  enep  bleau  »,  ho  bezaff  bourreiuet  >  : 
2265     Père  piz  ne  scuizont,  na  ne  paouesont  quet, 

Defïry  ouz  castiaff  :  punissaff  pobl  daffnet. 
Na  gallent  bout  goalchet,  contantet  a  het  spaç, 

Ne  guellont  y  dyen,  na  quemeret  en  graç  : 

An  poan  creff  han  defibul,  hac  an  boul  disoulaç-t, 
2270     Areont  dan  re  foll,  so  ouz  coll  s  en  ho  lac 

A  pep  sort  paurentez,  pemdez  ho  deuez  v, 

Naoun  dLïs  mil  esgoar  b,  an  trugar  7  bet  nary  : 
En  pep  lech  ha  sechet,  diremet  na  gruet  sy, 

Sigoaz  s  hoaz  ha  noazder,  goude  cher  gaîery  9 
2273         Padel  an  drouc  /Elez,  hep  fumez  da  bezaff, 

Nos  dez  dr'o  deuez  hoant,  ardant  do  tourmantaff: 
En  fier  perseuerant  '°,  tan  gourmant  do  plantaff, 

(f.  45)      Hep  douigaffnep  heny,  hac  ouz  ho  gouliaff. 

Pez  poan  dicontananç  ",  goude  bombanç  chançus  " 
2280     An  bet  he  garredon,  so  diraeson  confus  : 

Ha  bout  hep  peuch  na  span,  en  poan  peur  goeluan/w 

Hep  caffout  lem  remet,  an  fa't  so  morchedus. 
Neuse  ez  gouzuezo  pep  tro,  nep  so  ho  hoant, 

1.  Ici  a'  est  une  fausse  notation  de  e,  comme  dans  diux~  v.  2262,  bourre- 

mvt  2264,  hsedro  861,  mrf  1762c»  aej'^12),  œil  919  (ueil  1965,  2573)  ;  cf. mon  article  Les  nouveaux  signes  orthographiques  dans  le  breton  du  Miroiter,  §  9 
[Misceïlany  presented  to  Kuno  Meyer).  Le  même  fait  se  trouve  plus  ancien- 

nement dans  un  document  du  v.  bret.  cité  Gloss.  546;  Rev.Celt.  XVIII, 
313;  XXV,  56;  XXVIII,  48;  XXXII,  128. 

2.  Je  ne  vois  pas  d'autre  exemple  de  cette  locution.  Elle  rappelle  celle, 
du  Goélo,  dont  war  an  douar  enep  d'e  i^ili  venir  au  monde  les  pieds  en  avant, 
litt.  «  contre  ses  membres  »\  un  enfant  qui  naît  ainsi  a  le  privilège  de  gué- 

rir le  mal  de  rein,  o\an  an  dreu~ell. 
3.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.  Gloss.  77  ;  bourrévya,  van.  bourréùein 

bourreler  tournunter,  bourrèvyaiçb,  bmrrivye\  «  bourrelerie,  tourmentt 

qu'on  souffre,  ou  que  l'on  fait  souffrir  »  ;  bourrêvès,  van.  bourréûes  bour- 
relle,  femme  du  bourreau  ;  bourrêvès  pi.  -évesed  bourrelle,  femme  cruelle  et 
inhumaine  Gr.  Nous  verrons,  v.  2297,  bourreuet  bourreaux,  pluriel  unique 
(ailleurs  bourreuyen,  bourreyen,  mod.  boureuien  Maun.,  bourrèvyen,  van. 

-èvyon,  -évyan-  Gr. ,-euion  l'A.,  -èvien  Gon.). 
4.  Mot  nouveau,  composé  de  soulaç  soûlas,  consolation  v.  470,  2918. 
5.  Coll  étant  actif,  on  attendrait  ou%  em  coll  (ce  que  la  mesure  permet- 

trait). 

6.  Le  mot  se  retrouve  v.  2381,  2980.  Pel.  cite  de  la  Vie  de  S.  Gwenolé 

Glac'harhac  esgôar  anC  eus  me  o\  monet  qu'il  traduit  «  Pour  moi,  j'ai  regret 
et  douleur,  en  allant  ».  Il  dit  que  Esgôar  a  dans  l'usage  de  Léon  les  deux 
sens  <<  douleur  causée  par  le  froid,  et  la  faiblesse  que  cause  la  faim  »;  il 
ajoute:  «  On  prononce  plus  doux  Eshoar  ».  Le  Gon.  ne  connaît  ce  mot 
que  par  Pel.  ;  Troude  le  tient  pour  suiarifié. 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  71 

Ils  seront  à  jamais,  sans  plus  de  joie  ; 
Malheur,  certes,  à  celui  qui  ira  là  à  la  fin. 

Je  jure  encore  et  je  déclare 
A  chacun  que  par  les  cheveux  ils  sont  torturés 

2265  (Par  les  diables)  qui  ne  se  lassent  point  et  ne  cessent  pas 
De  châtier    sérieusement  et  punir  le  peuple  damné. 

Ils  ne  pourraient  être  rassasiés,  satisfaits  à  la  longue. 
Ils  ne  le  peuvent,  certainement,  ni  reçus  en  grâce  : 
La  forte  peine  et  la  violence,  et  le  jeu  impitovable, 

2270  (Voilà  ce  qu')ils  font  aux  fous  qui  se  perdent  dans  leur  filet. 
Chaque  jour  ils  ont  toute  sorte  de  misère. 

Faim  incommode,  mille  cruautés  impitovables,  à  jamais. 

En  tout  lieu,  et  soif  sans  remède,  n'en  doutez  pas, 
Hélas  !  encore  et  nudité,  après  bonne  chère  et  gaîté  ; 

2275       Constamment  les  mauvais  anges,  sans  fin  étant 
Nuit  et  jour,  comme  ils  veulent,  ardents  à  les  tourmenter, 
A  les  planter  dans  la  puanteur  continuelle,  le  feu  avide, 
Sans  craindre  personne,  et  à  les  blesser. 

Quelle  peine  sans  répit,  après  l'abondance  fortunée  ! 
2280  Le  monde  et  sa  récompense  sont  insensés,  déconcertants; 

Et  être  sans  paix  ni  relâche  en  peine  très  douloureuse, 
Sans  avoir  aucune  rémission,  la  chose  est  accablante. 

Alors  ils  sauront  de  toute  façon,  ceux  dont  le  désir  est 

7.  Antrugar  impitovable,  v.  2310,  est  presque  toujours  écrit  ainsi  en 

deux  mots,  voir  v.  309,  cf.  XI  553.  C'est  sans  doute  que  cet  archaïsme 
isolé  (le  préfixe  négatif  an-  ne  se  trouvant  jamais  par  ailleurs  devant  -/) 
était  décomposé  instinctivement  en  an  trugar  la  pitié.  Pel.  dit  que  trugar 

est  peu  en  usage,  qu'il  l'a  entendu  seulement  dans  la  phrase  «  trugar  ew  o~ 
clevet,  c'est  pitié  d'entendre  »,  et  qu'il  le  voit  «  adjectif  en  cet  endroit  de  la 
Vie  de  S.  Gwenolé  :  An  Trugar  Jésus,  le  miséricordieux  Jésus  ;  ce  qui  peut 

pourtant  signifier  la  miséricorde  de  Jésus  ».  Il  est  probable  qu'il  n'avait 
pris  qu'une  note  hâtive  sur  ce  passage,  que  le  contexte  seul  permettrait 
d'interpréter.  C'est  de  Pel.  que  doit  venir  l'art,  que  H.  de  la  Villemarqué  a 
ajouté  à  Le  Gon.  :  trugar  adj.  miséricordieux.  Troude  donne  trugar  f. 

plaisir,  satisfaction  prononcée.  Il  ajoute  :  «  Je  l'ai  vu  employé  au  sens  de 
dudi  ».  Miiin  a  écrit  ensuite  :  «  Syn.  »  (synonyme);  il  a  employé  le  mot 
dans  des  vers  cités  par  Troude,  p.  672  :  Enn  eur  gana  gant  hearugar,  = 
(le  roitelet...)  en  chantant  dans  sa  joie.  Dans  tout  le  bas  Léon,  trugar  est 

connu  au  sens  de  plaisir,  ravissement  :  al  laboused  a  gain-,  euu  drugar  0 
c'hlevet  les  oiseaux  chantaient,  que  c'était  un  plaisir  de  les  entendre. 

8.  Exemple  unique  de  cette  graphie  (ailleurs  sygoa^,  dans  les  NoiieJou 
syoîta%,  etc.,  cf.  Gloss.  628,  629). 

9.  Mot  nouv..  du  v.  fr.  gayerie  plaisir,  volupté.  Cf.  v.  1172. 

10.  Ce  mot  ne  s'était  trouvé  que  comme  adverbe.  X  200. 
1 1.  Mot  nouveau,  cf.  hep  contananec  incontinent,  sans  délai  XI  323. 

12.  Ce  mot  ne  s'était  trouvé  que  XI 45  3,  mal  écrit  chansus  (contrairement 
à  la  rime).  Grég.  donne  chuiiç~us  chanceux,  l'A.  chanchuss  (voir  mon  Dict . van.  ). 



yi  E.  Ernault. 

Da  seruichaff  dan  bet,  ha  pechet  competant  : 
2285     Ha  derchel  grat  Sathan,  ha  heul  é  comanant, 

Pez  vezo  ho  profit,  na'n  gounit  euidant. 
Rac  bizuicqueu  membry  ',  ne  guelont  y  dien, 

An  guir  Doe,  Roe,  Croeér,  autrou  quer  souueren  : 
Na  den  â  nep  heny,  en  é  ty  ancien, 

2290     Nemet  Diaoùlou,  en  tourmantou  couen. 
Neuse  bech  ho  pechet,  conuertisset  cret  henw, 

Peur  ditruez  vezo,  eno  oar  ho  clopen»  : 

Na  bizhuicquen  me'n  cret,  remet  dre  nep  peden//, 
Ne  guellont  da  caffout,  he  gouzuout  ho  brout  2  tem/. 

2295         Rac  se  ma  em  sentech,  ez  renonçech  pechet, 

Hac  adheraf  5,  buz  Doe,  pegant  ez  ouch  croeé  *  : 
Rac  oun  a  huy  na  cleu  ?  na  ve  an  bourreuet, 
En  yffernrc  eternal,  hoz  groahe  scandalet. 

Breman  ez  fell  guelet,  heruez  maz  procédant 

2300     Pénaux  an  tourmantou,  han  poanyou  esouhaff  5  : 

Ez  yndi  varius  é,  changus  7  outracheussaff  8, 
Da  vn  stat  ne  padont,  quent  ez  changont  prontaf. 

Dren  pez  da  pep  heny,  maz  int  y  varius, 
Ha  nepret  en  vn  stat,  haznat  nac  ynt  padus  : 

(f.  45  v)  2305     An  poan  creff  â  grefont,  d  grueont  quen  spontus, 
Goa  eff  aielo  dy,  dan  ty  malicius. 

Quentaff  condition  :  dirœson  disonest, 

A  greff  an  poanyou  man,  buan  heruez  an  test  : 

Eu  an  acerbite  '  :  aneze  nede  fest  1o, 

2310     Maz  ynt  aegr  >'  dihegar  '-  :  antrugar  da  arhuest. 
Ho  bout  leun  â  hueruder  '5  :  aegrder  dimoderhaflf  '*, 

1.  La  première  syll.  rime  en  en,  cf.  les  variantes  menbry,  men  bry;  de 
mêmev.  2383. 

2.  De  l'inf.  broudaff  aiguillonner. 
3.  Mot  nouveau,  du  fr.  adhérer. 
4.  Lis.  croeêt  ;  le  l  est  remplacé  par  un  point. 
5.  Écrit  esaoubaff,  v.  2386;  superl.  de  esou  (fille)  effrontée,  révoltée,  ou 

odieuse  B  357,  cf.  Gloss.  222  ;  Noies  d'étym.  bret.,  n°  71,  §  7. 
6.  Mot  nouveau,  cf.  v.  2303;  du  v.  fr.  varieux  qui  varie  sans  cesse, 

inconstant.  On  ne  connaissait  que  variabl  et  variant. 
7.  Dérivé  nouveau,  écrit  chaingus,  v.  2690;  mod.  cefichus,ceiiïchus,  van. 

chanchus,  chanjus  changeant  ;  ceinch,  cei'icb,  cheilch,  cheinch  changer,  chench- 
Jichench«  changeotter,  changer  à  tous  momens  »,cench,echench,  ecench  chan- 

ger de  la  monnaie,  ceinch,  ecench  change,  menue  monnaie,  ceinch,  cheiich  change, 

commerce  d'argent,  liqer-ceincb  lettre  de  change,  ty-ceinch  place  du  change, 
la  Bourse,  cencher,  pi.  -éryen,  chencher  pi.  yen  changeur,  ceinchidigiteç,  cen- 
chamani  changement,  eceinch  échanger;  pi.  ou  échange  Gr.,  cench  change, 
changer,  échange,  échanger, cenchere^,  ecench  banque  Maun.,  cf.  G/055.  103  ; 
Dict.van.,  v.  cbauj. 

8.  Voir  v.  1673.  LV  ne  se  joignait  pas  à  Vu  suivant  pour  faire  la  voyelle 
eu  :  il  est  ajouté  pour  noter  que  ch  a  le  son  doux  (français,  et  non  celui  du 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  73 

De  servir  le  monde  et  le  péché  exactement, 

2285  Et  garder  l'amitié  de  Satan  et  suivre  sa  règle, 
Quel  sera  leur  profit  et  le  gain  évident . 

Car  jamais,  je  l'atteste,  ils  ne  verront,  certes, 
Le  vrai  Dieu,  roi,  créateur,  seigneur  aimé,  souverain, 

Ni  homme  d'aucune  sorte,  dans  sa  demeure  antique, 
2290  Mais  des  démons,  en  des  tourments  affreux. 

Alors  le  poids  de  leur  péché  sera  changé,  crois-le, 
Très  impitoyablement,  là  sur  leur  crâne  ; 

Et  jamais,  je  le  crois,  par  nulle  prière,  rémission 
Ils  ne  pourront  trouver;  savoir  cela  les  pique  vivement. 

2295       Aussi  si  vous  m'obéissiez,  vous  renonceriez  au  péché 
Et  vous  attacheriez  à  Dieu  par  qui  vous  êtes  créés; 

De  peur,  n'entendez-vous  pas  ?  que  les  bourreaux 
Dans  l'enfer  éternel  ne  vous  fassent  châtiés. 

Maintenant  il  faut  voir,  d'après  l'ordre  que  je  suis, 
2300  Que  les  tourments  et  les  peines  très  horribles, 

Ils  sont  variables,  changeants  de  la  façon  la  plus  douloureuse  : 
Ils  ne  restent  pas  au  même  état,  mais  changent  très  promptement. 

Parce  que  pour  chacun  ils  sont  variables, 
Et  jamais  au  même  état,  évidemment  ne  sont  durables, 

2305  Ils  aggravent  fort  la  peine,  qu'ils  rendent  si  épouvantable, 
Malheur  à  celui  qui  ira  là,  dans  la  maison  méchante. 

La  première  condition,  extrêmement  affreuse 

Qui  aggrave  ces  peines,  vite,  selon  le  texte, 

C'est  leur  rigueur  :  ce  n'est  pas  une  fête, 
2310  Si  bien  qu'elles  sont  aigrement  cruelles,  d'aspect  impitoyable. 

Qu'elles  sont  pleines  d'amertume,  d'aigreur  très  excessive, 

c'h  moderne).  Il  en  est  de  même  dans  compaigneunou  compagnons  v.  326 
(gn  doux  et  non  g  -f-  «),  etc. 

9.  Mot  nouv.,  du  fr.  aceriité;  cf.  v.  1996. 

10.  Litt.  «  d'elles  ce  n'est  pas  régal.  » 
1 1 .  La  rime  ferait  attendre  plutôt  bec. 
12.  Écrit  de  même  v.  308  (et  non  diegar,  Dict.  étym.)\  dihégar  cruel, dur, 

sévère  Gon.,  dihegar,  dishegar  inhumain,  cruel  Trd. 
13.  On  a  vu,  v.  1395,  ce  mot,  qui  reparaît  v.  2331,2335,  2339,2341, 

2343,  2587,  2629,  2633,  et  a  une  variante  huerfder  v.  2327;  cf.  Gloss. 327  ; 

c'huefvder  Maun.,  c'bûérvder  p.  -eryou  Gr.,  c'houervder  m.  Gon.  Grég. 
donne  aussi  c'hûérvente^  p.  you,  van.  hûerhûony ;  Le  Gon.  c'houerventeç, 
•vôni;  l'A.  huêritonni,  buêruision  m.  amertume,  huerhonni  acrimonie;  Châl. 
et  Châl.  ms.  huerûoni  acidité,  etc.  Grég.  a  c'huervison  pissenlit  ou  dent  de 
lion,  plante  purgative,  Pel.  c'hu/erwisson,  Gon.  c'houervi^on  m.,  Troude 
c'houerve^pn,  -vi\on,  Mil.  ms.  «  c'houervison  (s  dur)  »;  cf.  Gloss.  685,  633, 
634,  735  ;  gall.  chwerwlys,  chwerwyn  llwyd  absinthe,  etc.  Mil.  ms.  porte, 

entre  les  art.  c'bouero  et  c'houerv  :  »  c 'houe rn; 'us  adj.  aigre,  aigu,  rauque  rude. 
On  dit  aussi  c'houerjus  ».  Serait-ce  un  mélange  de  c'houerv  et  de  verjus  verjus? 
Voir  v.  2456. 

14.  Superl.  de  dimoder,  mod.  divoder  immodéré;  immodération  Gr, 



7-i  /■'.  Ernault. 
A  guell  bezaff  proufet  :  er  peprct  dihajtaff  : 
Ne  cessont  nep  quentell,  peur  cruel  ouz  goelaff. 

Ha  grigonçat  ■  ho  dent  :  disquient  da  quentaff. 
2513       Yuez  gant  ho  martir  :  diguir  ez  desiront, 

Corffhac  enefdre  bell-,  meruell  ha  ne  guellont  : 
Byzhuicquen  v  en  goar  :  dre  glachar  ne  rnaruont, 
Ha  se  à  gref  ho  poan,  goeluan  eu  à  canont. 

Oar  an  bet  pan  edoant  1  :  ez  quemerent  *  spont  bras, 
2320     Ha  tar  ;  rac  na  marusent,  pep  lient  en  casent  las  : 

Pep  carmouich  6  é  douigaff  :  a  gruewt  scaff  quentaf  pas 
Lies  esfreiz  dreizaff  :  scafFy  a  gouzafas. 

Hac  eno  ho  désir,  ha  ho  holl  pridiry, 
Na  ne  hoanteont  quen,  termen  a  nep  henv  : 

2325     Nemet  an  maru  garuharï  :  da  gouzaff  neraff  sy, 
Ha  meruell  ne  guellowt  :  dre  nep  spo«t  na  gront  muy. 

Eno  gant  an  aegrder  :  huerfder  disemperet, 

Ancquen  en  ho  guenou,  bet  gruizvou  ~  ho  coudet  : 
Ez  dantont  ho  teaudou  8  :  ho  membrou  darnaouet, 

2330     Hac  ez  blasphemont  Doe,  pegant  ez  ynt  croeét. 
Bezcoaz  ne  voe  hueruder  :  na  lier  quen  souueren, 

Euyt  vestle  9  na  huzel,  cruel  na  huffelen10, 

1.  Ce  mot  est  employé  comme  subst.,  «  grincement  »,  v.  2409.  Cf. 

GIoss.  293,  294.  Maun.  a  «  grincer  des  dents,  gringnoça  an  dent  »  (et  grin- 
çai); «  gringonçal  grincer  »;  Pel.  grigonça,  -çal  grincer  des  dents,  et  com- 

pare le  fr.  gringoter;  Rcl  ms.  grigounsqt,  grigonsa;  Chai.  ms.  (screignal  en 

dent),  grignochein,(charronchaï);  Grég.  (grinç~al  an  dèhf),grigonç^at  an  dent, 
grignoçça  an  dent  id.;  grigonç^  m.  pi.  ou  cartilage,  -us  cartilagineux, 
coriace;  Gon.  grigonsen  f.  pomme  sauvage,  pomme  aigre  ou  avortée  pi. 
grtgoiisennou,  grigons;  grigonsék  qui  produit  de  ces  pommes,  abondant  en 
pommes  sauvages,  etc.;  grigonsa,  «  par  abus  »  -sat  «  grincer  les  dents  », 
grigoùierei  va.  grincement  de  dents;  il  dit  ne  connaître  grigous  m.  cartilage 

que  par  Grég.,  ce  qui  ne  l'empêche  pas  de  donner  les  ad),  grigoùsu-,  -sek 
cartilagineux.  Troude  donne  grigonsdl,  -sat  v.  a.  grincer;  grigons  pi. 
pommes  sauvages,  pommes  acres;  m.  cartilage;  grincement  de  dents: 
grigonsék  f.  lieu  planté  de  pommiers  sauvages,  etc.  ;  Mil.  ms.  a  «  gragons, 
gregons,  pomme  avortée  »  ;  «  gragons  pomme  avortée,  petite  pomme  qui 
mûrit  avant  les  autres  ».  On  dit  grigonsen  petit  morceau  :  eur  grigonsen 

vara  un  petit  morceau  de  pain  (M.  Lec'hvien). 
2.  Prononcé  dre  veïl,  dont  la  ire  syll.  rime  à  enef. 
3.  Lire  edont;  cf.  v.  2520. 
4.  La  rime  ferait  attendre  quemersont  ils  prirent. 
5.  Lire  tear,  variante  de  tuer}  Ou  garu  ? 
6.  Mot  nouveau,  du  fr.  escarmouche. 

7.  Ailleurs  gri\\ou,  -~ion  ;  mod.  gri^you,  hors  de  Léon  gryou,  gruyou 
Gr.,  tréc.  grouio. 

8.  Premier  exemple  de  ce  plur.  ;  téaudou,  van.  teadëu  Gr.,  tréc.  tiaoâo  ; 
cf.  Gloss.  684. 

9.  Mieux  écrit  vestl,  v.  2338,  2440.  Le  Miroiter  n'a,  par  ailleurs,  Ye 
muet  français  que  dans    la    4*  partie,  et  toujours   après  r  précédé  de  con- 



Le  Mi  rouer  de  hi   Mort.  75 

On  peut  le  prouver  :  car  toujours  très  désagréablement 
Ils  ne  cessent  à  aucun  moment  de  pleurer  bien  cruellement 

Et  de  grincer  des  dents,  affolés,  d'abord. 
2315       Dans  leur  martyre  atroce  aussi  ils  désirent 

Corps  et  âme,  avec  violence  mourir,  et  ne  peuvent  : 
Jamais,  ils  le  savent,  de  douleur  ils  ne  mourront, 

Et  cela  aggrave  leur  peine,  c'est  un  gémissement  qu'ils  chantent. 
Quand  ils  étaient  sur  la  terre,  ils  avaient  une  grande  peur 

2320  Et  rude(?)  de  mourir:  partout  ils  haïssaient  beaucoup  cela. 

Eu  toute  attaque  ils  le  craignaient  vite  tout  d'abord  : 
Ils  souffrirent,  certes,  par  là  beaucoup  d'effroi. 

Et  là  (est)  leur  désir  et  toute  leur  pensée, 

Et  ils  ne  souhaitent  nulle  autre  chose  d'aucune  sorte, 

2325  Que  de  souffrir  la  mort  la  plus  dure,  je  n'en  doute  pas: 
Et  ils  ne  peuvent  plus  mourir  par  aucune  épouvante  ni  menace. 

Alors  par  l'aigreur,  l'amertume  désespérés, 

L'angoisse  en  leur  bouche  jusqu'aux  racines  de  leur  cœur. 
Ils  mordent  leurs  langues,  leurs  membres  déchirés, 

2330  Et  blasphèment  Dieu  par  qui  ils  sont  créés. 

Jamais  il  n'v  eut  amertume  ni  puanteur  si  extrême. 
Pour  fiel,  ni  suie  odieuse,  ni  absinthe 

sonne  :  Mxstre  3060;  f.  71  v  (miestre  3465,  Mestr  132):  gdbre  3558.  Cf. 
Les  nom),  signes  ofthogr.  10.  La  variante  bestl,  qui  doit  être  plus  ancienne, 

n'est  attestée  pour  le  mov.  br.  que  par  Pel..  citant  d'après  «  la  Passion  de 
X.  S.  »  Gwin  -aigr  ha  bestl,  vinaigre  et  fiei  ;  mais  il  avait  en  vue  le  pas- 

sage Guin  aegr,  mxr,  vestt,  ]  143.  Il  donne  aussi  Bestlecs  (lis.  bestlec)  «  qui 
a  du  fiel,  ou  qui  est  de  fiel  »  (gall.  bustlog).  Rel  ms.  a  vestl  et  bestl,  Maun. 
vestl,  Gon.  bestl  f.,  «  quelques-uns  écrivent  et  prononcent  gwestl  »,  puis 
béstl,  givéstl;  Trd  bestl  f.,  puis  bestl  :  Mil.  ms.  «vestl.  .  .  (à  mettre  à  Bestl)»  \ 
du  Rusq.  bestl  f.  pi.  ou.  Comique  bis  tel,  bestel,  bestl,  bystel,  bystyl,  bestyl, 
besl,  le^l  (Jago).  Cf.  Gloss.  737  :  Walde  -,  v.  bllis  :  Pedersen,  Vergl.  Grain. 
I,  116. 

10.  Ces  noms  ne  s'étaient  trouvés  que  dans  le  Cath.  :  hudel,  uidein  bu~el  ; 
hu-el  suie,  hu^elxaff  noircir  de  suie.  part,  bu-elxet.  «  Aulcuns  dient  en  breton 
utlelet  mettent  ci  au  lieu  de  -,  tant  uault  »  C  17  ;  hu~exl  et  part,  bu^exlet  C  />  : 
bu^el  pe  bu~il  ;  hudel  ;  huxelyaff  C  ms.  Maun.  a  :  «  suie  v%el,  bi^il  »  ;  «  bu~el 
pe  hwçil  suie  »  ;  v~ell  pe  v^iîl  suie  »  ;  Gr.  hu;xl  (et  ;/^\7  dans  un  exemple), 
hu\el,  Intel,  van.  huylér,hulèr,  buhel,  verbe  hurylha,  huqelya  :  Pel.  hu~el.hu~il. 
bi;il,  van.  huler,  huiler:  R^1  ms.  hu~ul,  hu\él,  hu~il  :  Le  Gon.  hu~el,  hugil, 
huel,  f..  van.  huler,  huiler  ;  hu-clia,  hu-ilia,  van.  hulèrcin,  huïlèrein  noircir 
avec  de  la  suie  ;  se  former  en  suie  {j.m~éliu~,  bu~ilu^,  hors  de  L.  huilii; 
fuligineux,  ressemblant  à  de  la  suie,  couleur  de  suie  H.  V.):  Trd  hu~il. 
huçel,  //-//,  u~el,  huel  m.,  buel-moged  m.  (=  suie  de  fumée),  hu^uïlh  m,  à 
l'île  de  Batz;  u~el,  bu~el,  hu~il  f..  u;il  :  u;uil  f.  «  au  H.  Léon  on  dit  u~ul 
(/  mouillé).  .  .  u^itl  pron.  u~uill  n'a  été  [cité]  dans  cette  forme  par  aucun 
lexicographe  breton  :  elle.  .  .  est  en  usage  depuis  Saint-Pol  jusqu'à  Lesne- 
ven,  c.-à-d.  à  peu  près  dans  tout  le  H.  Léon  »  Mil.  ms.,  à  Ouessant 
uquilh,  D.  Malgorn,  à  Beuzec  Cap-Sizun  u;il,  J.  Francès)  :  hu~ilia,  hu^elia, 
ii'iliti,    van.    hulerein    noircir    de    suie,    se    former   en  suie  («  au    H.    L. 



j6  /-.'.  Ernauît. 

(t.  46)       Euel  plen  an  heny,  so  dan  reuseudien  : 
En  cernti  an  yffernou  :  en  poaniou  dilouen. 

2^,         Hueruder  quet en  betman  :  nau  reman  so  hanuet 

Ouz  heny  an  yfFernn,  ma/.edi'n  bern;/  cornet  : 
Nendeu  sacun  vn  çaig1,  da  bout  comparaichet  : 
Muveuet  an  vestl  ouz  mel  :  cruel  eu  é  guelet. 

it-ula,  pron.  u~uilla  »  Mil.  ms.)  ;  du  Rusquec  bwçul  {.,  hu~el  ni., 
huçuitt  m.  pi.  ou,  u%el  f.  ;  u^il  ;  it^uil  m.  ;  ku~elia,  bu-ulia  v.  a.  et  n.  ; 

bii'uliu^  fuligineux,  de  couleur  noirâtre,  hu^ui'llu-  qui  se  forme  en  suie  ; 
Châl.  htdèr,  huiler  (bas-van.  huel,  Loth)  ;  Ch.  ms.  huïel,  liuler,  huiler,  à 

Sarzeau  huel  :  l'A.  bulére  m.  pi.  -n'eu.  On  dit  en  Trég.  et  Goelo  hue! 
(2  syl.  ),  en  Corn,  hueil.  C'est  un  de  ces  mots  dont  il  est  difficile  de  déter- 

miner le  genre,  parce  qu'on  ne  les  emploie  guère  qu'au  sens  général  ;  le  seul 
témoignage  positif,  huel-mogeJ,  indique  le  masc,  comme  en  gall.  huddygl. 

Aux  deux  explications  proposées  pour  huiler,  hule'r,  Gloss.  458,  on  peut 
ajouter  *hu~il-er,  cf.  annexer,  ounue-er  m.  la  crasse  qui  vient  sur  la  peau, 
etc.  de  *  an-he^-oer,  Gloss.  30  (allem.  Ansat\  dépôt,  lat.  sedimen,  gr.  uçi'Çyichç); 
Voir  Rev .  Celt.  V,  126,  127;  VI,  396;  Henry,  Le.x.  167,  214.  215; 

Stokes,  Urk.  Spr.  298;  Macbain,  Etym.  dict.  -\  352;  Walde,£7vw.  Wœrt.1, 

695  ;  Kcerting,  Lat. -roui.  IV.  ',  9221,  9230  a  ;  A.  Torp,  Il'ortschat-  der 
germ.  Spr.  428;  Pedersen,  Vergl.  Grain.  I,  71,  72  (où  le  mov.  irl.  suithe 

est  regardé  comme  un  emprunt  brittonique),  etc.  L'Archzologia  Britannica 
de  Lhuvd  écrit  inexactement  eyçil  (avec  un  y  pointé  qui  vaut  e  du  fr.  le), 
au  mot  fuligo  ;  et  dans  la  traduction  anglaise  du  P.  Maunoir,  Williams  a 

ajouté  hydhevl  avec  l'indication  «  Quill.  »;  c'est  le  hu^eyl  du  Cath.  (édition 
de  Quille véré),  qui  a  subi  d'abord  une  transcription  galloise;  voir  Le  mot «  Dieu  »  en  breton,  §  7. 

—  Le  Cath.  a  hufelen  «  aluine  ».  V.  Henry  attribue  au  mov.  br.  une 

autre  forme  hu;elen,  sans  doute  d'après  Pel.  :  «  Hufelen,  U^elen  et  Uheleu... 
Le  P.  Maunoir  ajoute  par  deux  fois  Ohwerw,  amer  :  et  pareillement 

M.  Roussel,  qui  veut  que  ce  nom  double  signifie  robe-de-dessus-amere, 
prétendant  que  la  seule  superficie  de  cette  plante  soit  amere.  Tous  les  plus 

vieux  livres  que  j'ai  pu  lire,  portent  tous  Uselen  et  U^elen,  sans  y  ajouter 
Ohwerw.  .  .  Nous  verrons  en  son  rang  Uc'helen.  »  A  l'art,  précédent 
(JnupT),  il  avait  dit  :  «  Hu^el  semble  n'être  que  le  primitif  de  Hufelen,  .  .  . 
qui  est  le  nom .. .  de  l'absynthe. . .  ».  Il  a  aussi  :  «  Uc'helen,  Robe  de 
dessus...  hauteur  ou  terrein  élevé»;  «  Uc'helen-c'hwero,  Absynthe . . . 
parce  que,  disoit  M.  Roussel,  qui  l'écrivoit  ainsi,  la  seule  peau  de  cette 
plante  est  amere,  et  en  est  comme  la  robe  de  dessus  »  ;  «  Ùc'helen-gwen, 
Armoise...  mot  à  mot,  Robe  de  dessus  blanche,  ou  Haut-blanc  ».  Les 

deux  passages  de  Maun.  portent  :  vheleu  c'huero.  La  préoccupation  de  cette 
épithète  a  empêché  D.  Pel.  de  constater  que  quelques-uns,  au  moins,  de 
ses  vieux  livres  avaient  huffelen.  Uselen  pourrait  être,  de  sa  part,  une  erreur  de 

lecture  pour  iifelen,  et  u;eleu,  hu-elen,  des  formes  amenées  par  l'association 
d'idées  qui  est  dans  notre  texte  :  «  hu~el...  na  huffelen  ».  Rel  ms.  a  (après 
hu^ul)  :  «  huelen  absinthe,  uheleu,  uselen  »,  sans  c'huero.  Il  est  probable  que 

l'addition  de  cette  épithète  a  eu  pour  objet  de  distinguer  l'absinthe  de  l'ar- 
moise ;  cf.  armoise  amere  id.,  Maine-et-Loire  (Rolland,  Faune  pop.  VII,  68). 

Gr.  a  an  huelen,  c'huero,  an  hufelen,  ar  vuèlen  absinthe;  guin  ar  vuélen  du 
vin  d'absinthe  ;  au  uhélen-vénn  armoise.  Ar  vuélen  peut  être  une  modemi- 



Le  Mi  rouer  Je  la  Mort. 

Comme  celle  qui  est,  certes,  aux  misérables 

Dans  l'enceinte  des  enfers,  dans  les  peines  cruelles. 
233)       Aucune  amertume  en  ce  monde, ni  celles  qui  sont  ici  nommées 

A  celle  de  l'enfer,  où  le  tas  est  encerclé, 

N'est  a  comparer,  certes,  aucune  mixture, 
Plus  que  le  tiel  au  miel  :  c'est  cruel  de  le  voir. 

sation  inexacte  d'un  ancien  *an  uueleu,  prononcé  uveleii,  ci',  vuel  humble 
Gr.,  mov.  br.  vuel  (prononcé  uvel),  Gloss.  XIX.  Le  Gon.  dit  qu'on  prononce 
buéhn-chouerô  f.,  «  mais,  dans  les  anciens  livres  ou  manuscrits,  on  le 

trouve  toujours  écrit  u^êlen  ou  hu~élen  »  ;  ceci  est  évidemment  pris  à  Pel.  ; 
il  ajoute  :  «  quelques-uns  prononcent  vuèlen  »,  ce  qui  peut  venir  de  Grég., 
comme  vuel  humble.  Il  a  aussi  uc'hêlen  id.,  et  huelen-icenn  f.  armoise.  Trd 
a,  entre  autres,  huelen-clmuero,  sur  quoi  Mil.  ms.  remarque  :  «  on  prononce 

encore  à  l'ile  de  Batz  huffelen  chouero  ».  Du  R.  donne  d'abord  pour 
«  armoise  »  huelen  c'bouero  et  buelen  gwen  ;  son  Dict.  bret.-Jr.  traduit  le 
premier  «  absinthe  »,  et  écrit  mieux  l'autre  buelen-wen.  Rolland,  Faune  pop. 
VII,  63,  69,  donne  huéleii  cboèvr  armoise,  Lannion,  îtvélen  id.  Pleubihan 
(Y.  Kerleau);  uçalen  veut,  absinthe,  Cléden  Cap  Sizun  (H.  Le  Carguet). 

On  dit  en  haut  Trég.  buelen  c'houerv  absinthe.  Cf.  huvéle\  espèce  de  tanai- 
sie  frisée,  Pleubian  (Y.  Berthou).  Le  corniq.  avait  fuehin  absinthe  (fuetin, 
Jago  ;  feleu  (Lhuvd).  Henrv  compare  huai  entrave,  corniq.  fual,  huai  qui 
viendrait  du  1.  fibula  agrafe,  «  à  cause  de  la  forme  des  corymbes  »  :  il  y 
aurait  eu  contamination  de  buqel  suie,  et  huel  haut .  Lhuvd  transcrit  iuelen 

(son  11  est  un  ou  français),  ce  qui  pourrait  faire  supposer  une  forme  vanne- 

taise  *ihuelen,  mais  Ch.  ms.  porte  uhelen  hueru.  On  sait,  d'ailleurs,  combien 
Lhuvd  est  sujet  à  caution,  en  fait  d'armoricain.  Il  donne,  par  exemple,  à 
«  pestis  »,  boken  avant  pris  le  e  breton  (doux  ici)  pour  un  c  gallois  (tou- 

jours dur).  Cela  ne  l'empêche  pas  d'avoir  eu  et  tenté  de  réaliser,  au  com- 
mencement du  xvme  siècle,  l'idée  excellente  d'un  dictionnaire  polyglotte  des 

langues  néo-celtiques,  qui  n'a  malheureusement  pas  été  reprise  depuis.  Cf. 
Le  Journal  des  Savants,  août  1897,  p.  488-492. 

1.  Lis.  saçun  un  eaig  ;  premier  exemple  du  mot  resté  en  van.  dans  bemp 
ceinge  sans  mélange,  purement,  gùiu  queige  ripopée  (vin  de  mélange,  ou 

mélangé),  queinge-meinge  pêle-mêle,  geige-meige  confusément  l'A.,  caige- 
niaige  Ch.,  qeieb-meieh  Gr.,  queig'  er  meig'  Ch.  ms.  ;  cf.  caigein  mêler, 
brouiller,  tripoter,  sophistiquer,  frelater,  queigeiii  Ch.,  caigein  Ch.  ms.,  bas- 

van,  keïjein  Loth  :  queigein  l'A.  ;  caigeaJur,  caigereh  mélange,  queigereah  ph 
eu  id.  Ch.,  m.  l'A.,  queingeadur  m.  pi.  eu  alliage,  ceigeadur  confusion  l'A.. 
keijcij  m.  chose  mêlée  à  une  autre,  matière  étrangère,  etc.,  voir  Gloss.  168. 
Le  mov.  bret.  quisout  cité  à  cet  endroit,  est  réellement  quesout,  voir  v.  87  ; 

faute  probable  pour  quejout.  Pel.  a  «  Keigea,  et  Keigeout  ou-  nu  den  beunac, 

Aller  a  la  rencontre  de  quelqu'un.  Je  l'ai  trouvé  écrit  de  ces  deux 
manières  »  ;  ce  qu'il  ne  faut  pas  prendre  trop  à  la  lettre,  la  source  étant 
très  probablement  Maunoir  :  «  rencontrer,...  quigeout  oui  »  ;  «  queigea  ren- 

concrer  ».  Grég.  a  qigeout  ouc'h  rencontrer,  avec  un  exemple;  Le  Gon., 
kijoui  v.  n.  rencontrer:  aller  à  la  rencontre  de,  avec  l'exemple  de  Grég., 
qui  n'atteste  que  le  premier  sens.  Troude  donne  kejout  comme  variante  du 
van.  Itejein  mêler,  et  kijoui  odh  en  Cornou.  rencontrer.  En  Cornouaille,  on 

dit  keja  mêler,  et  kefa  gant  eun-  bennag  se  rencontrer  avec  quelqu'un  'M.  Le 
Floc'h.  de  Douarnenez). 



jS  E.  Èrnault. 

Nep  .i  considerhe  an  hueruder  se  leal, 

2;  \o     En  bot  hep  contredy,  quent  moqet  dy  rial  '  : 
A  soutenhe  pepret,  hueruder  an  bet  Jetai. 
Ha  neubet  ez  carte  :  ve  dezaff  se  real. 

Considérai" noman  :  an  hueruder  nian  hanuet, 
Ara  den  meur  a  lech,  da  lamét  à  pechet  : 

234$     Hac  obet  pinigen»  :  en  glen  quent gourfenw  bet, 
Er  na  ve  an  tuhont  :  ez  ve  pront  confondet. 

Rac  se  ez  dlehe  den  :  en  pep  termen  en  bet, 
Pridiri  peur  fier,  maz  locher  an  speret  : 
Er  nac  ahe  dan  tnou  :  dan  yffernou  plouet, 

2350     Da  bout  en  poan  ha  nech  :  lia  rech  dre  é  pechet. 
An  eil  condition  :  à  fon»  don  melcony, 

Ha  poan  nep  so  manet,  en  penet  hep  quet  sy  : 
Eu  bout  nyuer  meurbet  :  carguet  a  contredy. 
An  poaniou  internai  :  scandai  ha  contralv. 

2355         Poaniou  innumerabl  :  dihabl  â  drouc  aplic, 
Ha  crizder  dimerit,  hep  respit  tristidic  : 

Stancq  gant  anequen  eno  :  dan  re  so  en  ho  quic, 

Han  enef  so  grefuet  :  nedeu  quet  neubeudic  J. 
Bezaff  en  deues  ;  Doe  :  nep  so  roe  dan  ploeou, 

(f.  46  v)  2360     Da  pep  heny  digraç  :  alies  cargazou  +  : 

Carguet  à  sezyou  s  lem  :  hac  a  lies  flemou  6, 
An  rese  lem  ha  moan  :  ho  goan  euel  tan  glaou  : 

Dre'n  faeçon  man  hanuet  :  ententet  ezedy, 
An  niuer  dimerit,  infinit  hep  deduy  : 

2365     An  poaniou  bras  hastlem  :  :  da  quement  so  enhy, 
Ho  bout  prim  estimet  :  ne  galhet  à  detry. 

An  corff  â  diaues8  :  gant  angoes  han  9  esgoar, 

A  vezo  cog  '°  brochet  ",  â  se  quet  na  gr  et  «  mar  : 
Gant  seziou  dagou  '  ;  lem  :  hep  esquem  dimemoar  '4, 

2370     Xaoun  pep  lech  :  ha  sechet  en  bet  ne  carïetpar. 

1.  Ce  mot,  écrit  ryal  dans  les  Poèmes  Bret.,  ne  se  lit  par  ailleurs  que  dans 
le  Mirouer  (v.  31,  2613,  2727),  et  dans  les  Barçounegou  (lavaret  rial  pro- 

noncé nettement,  Gloss.  563);  notre  texte  a  une  variante  riel,  v.  83,  2434 
2437,  2627,  2730.  Les  deux  formes  existent  encore  en  Léon  :  Rial  adj .  ou 
adv.  Lena  a  ra  rial  il  lit  couramment,  facilement,  sans  hésiter;  rial  e~  a 
gantait  il  récite  sans  hésitation;  e  gentel  a  car  riel  il  sait  très  bien  sa  leçon 

(ab.  Caer).  J'ai  assimilé  ces  mots  à  real  réel,  réellement  ;  ne  serait-ce  pas 
une  aphérèse  de  impérial}  Sur  ce  phénomène,  cf.  Gloss.  324-327. 

L'expression  kaer  impérial  très  beau,  existe.  Le  moy.  bret.  avait  impérial 
impérial,  G/055.  335  :  van.  impériale  l'A.  ;  ce  mot  s'est  mêlé  au  fr.  empyrée 
dans  <m  eê  Etnperyal,  an  eê  Imperyal  «  empirée,  le  ciel  empirée  »,  da  Eê 
imperyal  «  le  Ciel  empiré  »,  Gr.  Ou  =  royal(emeul)  ? 

2.  Ecrit  nebeudic  C  b\  Gloss.  439. 
3.  Premier  exemple  de  cette  conjugaison,  cf.  Gloss.  66,  67. 
4.  Mot  nouveau,  à  lire cargaçou;  du  fr. 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  79 

Celui  qui  considérerait  cette  amertume,  loyalement, 

2540  En  ce  monde,  sans  contredit,  avant  d'aller  là,  certes. 

Supporterait  toujours  l'amertume  du  monde,  sûrement, 
Et  trouverait  que  ce  serait  réellement  peu  pour  lui. 

Considérer  ici  cette  amertume  (que  j'ai)  nommée, 
Fait  l'homme  en  plusieurs  cas  sortir  du  péché 

2545   Et  faire  pénitence  sur  terre  avant  la  fin  du  monde, 

De  peur  d'être  dans  l'au-delà  en  un  instant  confondu. 
Aussi  l'homme  devrait,  de  toute  façon  en  ce  monde 

Réfléchir  très  sérieusement  où  sera  logée  l'âme 

De  peur  qu'elle  n'aille  en  bas  aux  enfers,  ravie 
2350  Pour  être  en  peine  et  ennui  et  douleur  à  cause  de  son  péché. 

La  seconde  condition  qui  augmente  la  profonde  mélancolie 
Et  la  peine  de  celui  qui  est  resté  en  châtiment,  sans  aucun  doute, 

C'est  qu'il  est  grand,  le  nombre  plein  d'horreur 
Des  peines  infernales,  douleur  et  anxiété. 

2355       Peines  innombrables,  terribles,  de  mauvaise  nature 
Et  cruauté  extrême,  tristes  sans  répit, 

Accablantes  d'angoisse,  là,  pour  ceux  qui  sont  dans  leur  chair 

Et  l'àme  qui  est  punie  :  ce  n'est  pas  peu  de  chose. 
Dieu  qui  est  le  roi  des  peuples,  possède 

2360  Pour  chacun,  terribles,  beaucoup  de  carquois 

Remplis  de  flèches  aiguës  et  de'beaucoup  de  traits  ; 
Ceux-là,  aigus  et  minces,  les  piquent  comme  des  charbons  ardents. 

Par  cette  façon  (que  j'ai)  nommée,  on  entend 
Le  nombre  extrême,  infini,  déplorable 

2365   Des  peines  graves  et  horribles  pour  tous  ceux  qut  y  sont  : 
On  ne  pourrait  les  évaluer  rapidement,  certes. 

Le  corps,  au  dehors,  avec  angoisse  et  gêne 

Sera  (comme  un)  cran  frappé,  n'en  faites  pas  de  doute, 
Par  des  flèches,  des  dagues  aiguës  sans  relâche,  à  tout  moment: 

2370  Faim  partout  et  soif,  comme  au  monde  on  n'en  trouverait  pas. 

3.  On   n'avait  que  des  variantes  dont  la   plus  rapprochée  est  seçiou,  cf. 
2369;  sx~  pi.  you  Gr.  Cf.  Gloss.  593. 

6.  Premier  exemple  de  ce  plur.  :  flémm  pi.  ou,  van.  flem  pi.  eu  aiguillon 

d'abeille,  etc..  fleiimi  pi.  ou  aiguillon  de  couleuvre  Gr. 
7.  Unique  exemple  de  ce  mot,  qu  il   faut  lire  stleu  ;   variante  de  éstren 

étrange,  odieux  ? 

cS.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.  Gloss.   162  :    adiaue%  extérieur,  exté- 
rieurement,  aditive-  au  dehors  Maun.  Voir  v.  3240. 

9.  Lire  prob.  bac. 

10.  Ce  mot  n'est  connu  (avec  g  doux)  que  par  le  v.  432,  où  il  signifie 
coche,  cran  (où  frappe  l'horloge). 

11.  Participe  du  verbe  brog  il  frappe,  v.  433;   brocha  percer  Maun. 
1 2  .   Lis.  gret,  groet  ou  gruet. 
13.  Premier  exemple  de  ce  plur.  ;  dagou  Gr. 
14.  Mot  nouveau,  formé  comme  le  fr.  immémorial.   Grég.  a  divemàr, 

dienvor  qui  n'a  point  de  mémoire. 



8o  }■'..  Ernault. 

Yuez  eznet  à  preiz  :  ha  Loeznet  esfreizus  ', 
Prefuet  disneuz  euzic,  louidic  ha  figus  : 

Eno  ho  debro  sur  :  gant  laur  diffurmus  », 
Gant  furor  ;  disordren,  pep  termen  ancquenus. 

2375         Han  Enef  diabarz  +  :  à  vezo  esquarzet  s, 
Gant  pref  an  Conscianç,  diauanç  offariczet  : 
Reiffdezy  da  gouzuout  :  ha  he  groay  hiruoudet, 
Maz  carse  dà  loch  salu  :  ez  galle  bout  galuet. 

Ha  pénaux  die  pechet  :  hep  remet  ez  edy, 

2580     Condamnet  da  mil  rcux,  hep  quen  raeux 6  nedeux  si 
Da  bout  ach  en  glachar  :  hac  esgoar  bet  nari, 

A  pep  tu  ha  ruyn  :  hep  sin  ̂   da  pep  heni  8. 
Ha  bizhuicquen  raembry  :  adeffri  difiaf  9, 

Nerav  corfï  nac  enef,  euvt  cref  ho  grefaff  : 

2385     Na  m  eruell  Io  neguellont  :  pez  spont  da  confontafl? 
Quent  se  pemdez  dézrou,  en  poaniou  esaouhaff . 

Eno  riu  hep  diuez  :  ditrue/.  â  vezo, 

(f.  47)       Ha  tan  inextinguibl  ",  quen  terribl  ho  riplo  : 
Prefuet  ort  ha  mortel  :  da  quement  bo  guelo, 

2390     Ha  fier  intollerabl.  dvhablho  renablo  ,2. 
Teftalien  eno  :  pep  tro  à  vezo  sur, 

Flageliationou  'i,  ha  poaniou  dynatur  '4  : 
Ha  vision  euzic  :  tristidic  difigur, 

Cruel  an  drouc  .Liez  :  pez  lastez  do  mezur? 

2395         Ha  boaz  confusion  :  hep  ton  a  consonance, 
Pepret  an  pechedou,  drouc  faetou  dezrou  chanç  : 
Hac  iffam  pep  amser  :  seder  disesperanç, 

A  pep  mat  en  stat  man,  pez  poan  dicontananç  ? 
An  poanvou  man  hanuet  :  ha  prezeguet  seder, 

2400     Xendint  netra  achiff,  en  respet  dan  nyuer  : 

An  re  so  plen  eno  :  goa  eff  so  en  ho  serr  '<>, 

1.  Dérivé  nouveau  ;  effrey^us  effrayant,  effroyable  Gr.  voir  v.  90. 
2.  Mot  nouveau,   dérivé   de  diffurm,  difurm  difforme.  Grég.  a  difurmi 

«  difformer,  ôter  la  forme  ». 
3.  Premier  exemple  de  ce  mot,  pris  au  franc.  :  cf.  Gloss.  22. 
4.  Premier  exemple  de  ce  mot,  voir  Gloss.  v.  abar\.  Maun.   donne  adia- 

Ihtiy  au  dedans  ;  intérieur. 

5.  Seul  exemple  de  ce  mot  ;  d'.  scarça  «  vuider,  nettoyer  »  Maun.  ;  Glos. 603. 

6.  Cf.  na  meux  na  manu  (il  n'y  a  en  enfer)  ni  mets  ni  rien,  rien  de  bon 
J  14;  meus  boet  «  mets  de  viande  »  Maun. 

7.  Lire  fin. 
8.  Lire  hini. 

9.  Premier  exemple  de  cet  inl.,  et.  Gloss.  166. 
10.  Lire  meruell. 
11.  Mot  nouveau,  du  fr. 

12.  On   n'avait    de   ce   verbe  que   le    participe,  dans  drouc  rendblet  qui 



Le  Mirouer  de  la  Mort.  81 

Des  oiseaux  de  proie  aussi  et  des  bêtes  effroyables, 
Des  vers  hideux,  affreux,  sales  et  gourmands, 

Là  les  mangeront  sûrement,  avec  douleur  qui  enlaidit, 
Avec  fureur  désordonnée,  de  toute  façon  pénible. 

2375       Et  l'âme,  au  dedans  sera  rongée 
Par  le  ver  de  la  conscience,  à  tort  offensée, 

Lui  donnant  à  savoir,  ce  qui  la  fera  gémir. 
Que  si  elle  avait  voulu,   au  lieu  de   salut  elle  pouvait  être  appelée, 

Et  que  par  le  péché  sans  rémission  elle  est 

2380  Condamnée   à  mille    maux  sans  autre   nourriture,    il  n'y  a    pas  de 

[doute, Pour  être,  hélas!  dans  la  douleur  et  la  peine,  à  jamais 
De  tout  côté  et  la  ruine,  sans  fin  pour  chacun. 

Et  jamais,  je  l'atteste  sérieusement,  ne  périront 

Corps  ni  âme,  pour  fortement  qu'ils  soient  punis, 
2385     Et  ils  ne  peuvent  mourir  ;  quelle  épouvante,  à  rendre  confus! 

Mais  chaque  jour  commencement,  dans  les  peines  les  plus  horribles. 
Là  il  y  aura  sans  fin  un  froid  impitoyable 

Et  un  feu  inextinguible  qui  les  châtiera  bien  terriblement  ; 
Des  vers  sales  et  mortels  pour  quiconque  les  verra 

2390  Et  une  puanteur  intolérable  qui  les  punira  atrocement. 
Il  y  aura  là  ténèbres  de  tout  côté;  sûrement. 

Flagellations,  et  peines  extraordinaires, 
Et  la  vision  affreuse,  triste,  difforme 

Cruelle,  des  mauvais  anges  ;  quelle  horreur  pour  les  nourrir  ! 
2395       Et  encore  la  confusion,  sans  aucune  consolation. 

Des  péchés,  toujours,  des  mauvaises  actions,  cause  de  leur  sort, 
Et  accablant  en  tout  temps,  assurément,  le  désespoir 
De  tout  bien  en  cet  état  ;  quelle  peine  continuelle  ! 

Les  peines  ainsi  nommées,  et  décrites  sûrement 

2400  Xe  sont  rien  de  complet,  à  l'égard  du  nombre 
De  celles  qui  sont  là,  certes  ;  malheur  à  qui  est  sous  leur  coupe  ! 

indique  une    mauvaise    qualité   difficile  à  déterminer;   en    Trég.  et  Coclo 

renabi,  retiabeignan  treo  faire  l'inventaire  des  objets,  Gloss.  569. 
13.  Mot  nom.,  du  fr.  ;  l'A.  donne  flagellation  f.  flagellation  ;  flagellein 

flageller. 

14.  Malgré  la  seconde  rime  intérieure  ha  poa-,  la  place  de  la  principale, 

en  ou,  est  si  insolite  (3e  svll.  au  lieu  de  5e)  qu'on  peut  se  demander  si  l'au- 
teur ou  l'imprimeur  n'a  pas  eu  une  distraction  :  on  attendrait  quelque 

chose  comme  esou  pur,  cf.  v.  2386. 

'■).  Nous  avons  vu  ce  mot  au  v.  2178  ;  cf.  son  composé  dicontananç, 
v.  2043,  2398.  2439. 

16.  Premier  exemple  de  ce  mot,  et.  Gloss.  599.  Mil.  ms.  donne  «  e-ser 
prépos.  en  compagnie,  tout  en,  pendant,  parmi,  avec,  au  milieu  »,  avec 
cet  exemple  non  traduit  :  enn  he  %èr  e  vevimp  (nous  vivrons  avec  lui);  D. 

Malgorn  è  slrr  ar  r'èll  (je  pourrai  aller),  sous  le  couvert  des  autres.  On  lit 
cm  cil  e  ser  eguile  (l'un  imitant  l'autre),  Couferançou  50,  2e  éd.  47. 

Revue  Celtique,  XXXI V .  6 



82  E.  Ernault. 

Ahane  ne  achap  :  Roc  na  Pap  hyrna  berr. 
A  pcp  reuseudigaez,  ha  niez  goall  euezhat, 

Diamour  ha  gourmant,  pen/î  ha  dent  bede'n  ■  troat  : 
2405     Eno  nep  so  loget  :  so  carguet  hep  cretat, 

Andynt  y  goa  y  doe  :  goa  y  doe  pan  croeat  ? 
Rac  en  ho  daou  lagat  :  goueluan  plat  dinatur, 

Xos  dez  ho  deuezo.  an  re  so  euo  sur  : 

Hac  en  dent  grigonçat,  aenep  stat  natur, 
24  10     Hac  en  diu  froan  fler  bras  :  peur  azgas  do  pastur. 

Queinuoan-  en  organou,  an  guenou  dilaouen. 
En  diu  scoarn»  error,  hac  horror  disordren  : 

Hac  en  treit  ereou,  dadouen  5  poanyou  couen  : 

Hac  en  daou  dorn»  fournis  :  pez  languis  da  cristen  +  ? 
2415  Ha  tan  grizias  s  hastiff  ouz  ho  lesquiff  dimat 6, 

(f.  47  v.  )  Auyl  dre'n  :  ysilv,  goa  y  ouz  ho  gruiat  : 

'Peur  scue;»p  dre»  holl  mewbrou  :  bet  pla;;tou  a»  dou  troat 
Bezcoaz  é  sort  glachar,  en  nouar  ne  parât. 

Chede  oar  se  pénaux  :  an  queiz  faulx  s  ez  auser, 
2420     Ha  dre  ho  holl  membrou,  poaniou  i  enouery  : 

Goude  bech  à  pechet  :  ha  fa;t  an  bet  seder, 

Ahane  hep  ehan,  goeluan  eu  â  caner. 
Ahane  pep  vnan  :  en  poan  â  guell  canaff, 

Ancquenou  poaniou'n  maru,  père  a  so  garuharî"  : 2425     En  tefaliou  profond  :  so  ouz  ma  circondaff, 

Hastiff  poaniou'n  vfferan,  ne  nicn«  ma  espernaff. 
Hep  achap  en  abym  :  gant  ma  crim  venimus, 

Digraç  ez  ouff  cascet,  hep  remet  morchedus  : 

Ha  malédiction,  disencion  10  confus  : 

2430     So  diff  stram  guisquamant  :  gourmant  ha  tourmant«\" 
O  pebez  guisquamant  :  dihoant  diauantaig, 

Dreist  guir  à  pep  hiruout,  gruet  tretout I2  da  outraig  : 
Perpétuai  à  chom  :  chetu  tom  drouc  homaig'3, 

1.  Lire  sans  doute  dunt  bet  au.  car  il  n'y  a  pas  lieu  de  supposer  une 
variante  * gomment. 

2.  Cette  variante  de  queiuuan  ne  s'était  trouvée  que  dans  les  Nouelou. 
Maun  a  queinvan  plainte,  queini  se  plaindre,  queinat  a  ra  an  hini  clan  le 
malade  se  plaint. 

3.  Lis.  da  douen. 
4.  Cristen  doit  signifier  ici  homme,  personne  en  général,  et.  en  breton 

du  Croisic  ur  chent,uchan,  chaù  quelqu'un,  on,  de  tir  hricheiït  un  chrétien. 
;.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.  Rev.  d'il.  XXVIII,  193,  194.  Maun. 

emploie  flaniniou  grie;,  r.  famés,  Templ  consacre!  136. 
6.  Prononcé  divat,  ci.  diuat  B  515,  etc.  ;  dînvat  âpre  Maun. 
7.  Imprimé  drc.n. 
8.  Premier  exemple  de  ce  mot,  du  fr.  faux  ;  on  voit  que  17  ne  se  pro- 

nonçait pas.  Maun.  a  faux  faux,  efaux,  faussaniant  faussement;  Grég.  fans 
"  on  prononce,  faos,  légèrement  »  faux  (signature,  acte)  faux  ;  e  fans,  van. 

id.,  faussement,  à  tau.-:  ;  cf.  Gloss.  232  et  mon  D'ici,  van.)  v.  fans. 



Le  Mi  rouer  de  la  Mort.  S  3 

De  là  n'échappe  roi  ni  pape,  long  ni  court. 
De  toute  misère  et  honte,  faute  de  s'(ètre)  garé, 

De  ces  choses  odieuses,  dévorantes,  tète  et  dent  jusqu'au  pied 
2405   Celui  qui  est  logé  là  est  rempli,  sans  faute  ; 

Ne  sont-ils  pas  malheureux,   Dieu  !    malheureux.    Dieu  !   quand  ils 

[furent  créés  ? 
Cardans  leurs  veux  des  pleurs  affreux,  horribles. 

Nuit  et  jour  ils  en  auront,  ceux  qui  sont  là,  sûrement, 

Et  dans  les  dents  des  grincements  contraires  à  l'état  naturel 
2410  Et  dans  les  narines  une  grande  puanteur,  très  odieuse  pour  les  nour- 

Gémissement  dans  les  organes,  la  bouche  désolée,  [rir. 
Dans  les  oreilles  folie  et  horreur  désordonnée, 

Et  aux  pieds  des  liens,  pour  supporter  des  peines  affreuses. 
Et  aux  mains  aussi  ;  quel  tourment  pour  un  chrétien  ! 

2415       Et  le  feu  ardent,  en  hâte  les  brûlant  cruellement, 

Terrible  par  les  membres,  malheur  à  eux  !  les  piquant. 

Très  subtil  par  toutes  les  articulations,  jusqu'aux  plantes  des  pieds  ! 
Jamais  une  pareille  torture  sur  la  terre  ne  fut  préparée. 

Voilà  donc  comment  les  malheureux  coupables  sont  traités 
2420  Et  par  tous  leurs  membres  des  peines  sont  allumées, 

Après  le  fardeau  du  péché  et  la  vie  du  monde,  sûrement  : 

De  là,  sans  repos,  c'est  le  gémissement  qu'on  chante. 
De  là  chacun  en  peine  peut  chanter 

Les  douleurs,  les  peines  de  la  mort,  qui  sont  très  dures  : 

2425  —  Dans  les  ténèbres  profondes  qui  m'environnent, 
En  hâte  les  peines  de  l'enfer  ne  veulent  pas  m'épargner. 

Sans  recours,  dans  l'abîme,  par  mon  crime  venimeux 
Impitoyablement  j'ai  été  envoyé  sans  rémission,  tourmenté, 
Et  la  malédiction,  la  contradiction  infamante 

2430  Est  pour  moi  un  odieux  vêtement,  qui  dévore  et  torture.  — 
Oh  !  quel  vêtement  affreux,  incommode, 

Indigne,  fait  de  tout  soupir,  entièrement  outrageux, 
Qui  reste  perpétuellement  ;  voilà  un  ardent  et  fatal  hommage  ; 

9.  C'est  le  verbe  dont  le  part,  est  éhaouet  dans  les  Nouelou  {Dict.  etym., v.  eneff);  Maun.  donne  enaoui  vr  g ou laotien  allumer  une  chandelle  ;  Grég. 
enaoui  ar  gantoull  id.,  enaoiïi  ar  gouloii  allumer  la  chandelle,  enaoui  ur 

c'hoij peur-furmed  «animer,  infuser  l'âme  dans  un  corps  organisé  »,  enaoùi- 
dige-  «  animation,  infusion  de  l'âme  »,  enaoui  vivifier;  H.  de  la  Vill.  énaouiden 
t.  pi.  -iinou  «  allumette,  brin  de  bois  ou  de  chanvre  souffre  par  les  bouts  », 

en  ajoutant:  «  ce  mot,  je  crois,  n'est  plus  en  usage  que  dans  les  montagnes 
d'Arrèz  ». 

10.  Écrit  de  même  v.  1X42  :  dissenscion  Ca,dissention  Cb;dissantion  m.  l'A. 
11.  Dérivé  nouveau;  tourmantus tourmentant, (homme) incommode.  Gr. 
12.  Mot  nouveau,  du  v.  fr.  tretout,  tout,  resté  dans  la  langue  populaire. 
13.  Mot  nouveau,  du  fr.  «  En  Léon,  où  ils  francisent  sans  cesse,  ils 

disent  :  hommaich  »  (au  lieu  de  goa;ou>iye~,  -nyaicV),  Gr.  Le  Dict.  de  l'A., 
s'emparant  de  cet  aveu,  ajoute  :  «  Voilà  donc  le  meilleur  Breton,  soi-disant, 
à- veau-l'eau  ». 



N-i  E.  Ernault. 

De  lesell  hy  riel,  nedeux  bel  nep  relaig  ' 
2435  Homan  2  en  guisquamant,  so  meschant  disante]. 

Hep  remet  meurbet  garu,  goude  pechet  maruel  >, 

Bizuicqnen  ■<  nep  heny  :  ne  guell  deffrv  riel, 
Nep  guis  he  diuisquaff  :  ent  scaffna  bezaffhael. 

Considérât!  homan,  he  poan  dicontananç, 
2440     A  lacquas  scaff  Dauid  >  da  lamet  é  fiziai:ç  : 

Pep  lech  digant  pechet  :  ha  compret  penetanç  6, 
Huit  è  difaçaff,  pan  eu  claffdiauanç. 

De  l'éternité  îles  peines  Infernales. 

(t.  48)         Caffout  araf  arre  :  euelse  à  leaff, 
Vn  condition  bras,  so  azgas  diblassafï  : 

2445     Hac  à  gref  enef  den,  certen  souuerenharï  7, 

Muyguet  poans  nep  henv,  heruez  maz  studiatT  : 

Homan  9  pe'ban  ez  !°  canaff,  heruez  ma  leaff  me, 
Eu  seder  dimerit.  yscuit  éternité  : 

Goa  so  cet  dre  detyn  :  hep  fin  dan  train  li  se  : 
2.150     Ha  da  bout  lem  en  "  poan,  hep  donet  ahane. 

Mar  doue  den  nep  henv  :  defifri  bras  na  bihan, 
Bech  vn  gruech  a  pechet,  da  monet  an  bet  man  : 
Dreizaff  da  bizuicquen,  bout  en  anequen  quenan  ", 
Arencq  en  yrïernou  :  en  caffou  ha  saouzan. 

2455         An  poanyou  ordrenet  :  da  pechet  à  het  stal, 

A  hyr  striff  en  yffernH,  maz  eux  huernw  n  aïternal  : 

1.  Mot  nouv.,  du  fr. 

2.  Nouvelle  preuve  du  genre  fém.  de  ce  mot,  rf.  v.  702,  703. 
3.  Composé  nouveau. 
4.  Lire  -qnen. 

5.  La  rime  exige  qu'on  prononce  Davî  ou  Davi%.  Grég.  traduit 
«  David  »  :  David,  Devt,  Deoùy. 

6.  Cette  variante  de penitanec  NI  137,  vue  déjà  v.  1985,  est  peut-être 
suggérée  par  penet  châtiment,  douleur. 

7.  Seul  exemple  de  ce  superlatif. 
8.  A  lire  ici  poen,  cf.  v.  3210. 

9.  Ceci  montre  que  ce  nom  était  fém.,  cl.  condition  f.  pi.  -neu  l'A. 10.  Mot  à  supprimer  ici,  cf.  v.  1 991  - 

11.  Premier  exemple  de  ce  mot,  en  tréc.  train  train;  ci'.   Gloss.  710. 12.  Prononcé  ici  etn  ;  voir  v.  534,  982. 

13.  Ce  mot,  adjectif  ici  et  v.  2577,  est  adv.  dans  pep  den  quenan  absolu- 

ment tout  homme  1868,  cf.  v.  2554  et  dans  yen  quenan  2485,  qu'on  lit 
aussi  P  244  (var.  guenatti),  il  faut  corriger  de  même  P  270  au  lieu  de  gue- 
neomp,  cf.  Rev.  Celt.  XIII,  232  :  Neuse  a  pep  lu  quen  buhan  Cadarnn  an  bar- 
ner  souueran  A  duy  yen  quenan  m\  an  tnou,  =  Alors  de  tout  côté  aussitôt 
(on  verra),  majestueux,  le  juge  souverain  qui  viendra,  extrêmement  froid, 

ici-bas.  H.  de  la  Villemarqué  a  comparé  le  mod.    Ttena,  qu'il  cite  d'après 



Le  Miroiter  de  la   Mort. 

Pour  le  quitter,  certes,  il  n'y  a  assurément  aucune  relâche. 
4})       C'en  le  vête  ment  qui  est  malheureux,  profane, 

Sans  rémission,  très  dur,  après  le  péché  mortel  ; 
Jamais  nul  ne  peut,  bien  certainement, 

D'aucune  façon  le  dépouiller  rapidement  ni  s'en  débarrasser. 
La  pensée  de  celui-ci  et  de  sa  peine  continuellle 

2440  Fit  promptement  David  ôter  sa  confiance 
Partout  au  péché  et  faire  pénitence 

Pour  l'effacer,  quand  il  est  malheureusement  souillé. 

De  l'é  ter  ni  té  des  peines  infernales. 

Je  trouve  encore,  je  le  jure  ainsi, 
Une  grande  condition  qui  est  odieuse,  très  désagréable 

2445   Et  qui  accable  l'àme  humaine,  certes,  très  souverainement, 
Plus  que  peine  d'aucune  sorte,  d'après  ce  que  je  pense. 

Cette  chose  dont  je  parle  en  vers,  comme  je  le  jure. 

C"est,  bien  sûr,  certainement,  l'Eternité  : 
Malheur  à  qui  est  allé  pour  son  sort,  sans  fin,  à  cet  état, 

2450  Et  à  être  douloureusement  en  peine,  sans  en  sortir. 
Si  un  homme  quelconque,  certes,  grand  ou  petit,  porte 

Le  poids  d'un  cirou,  de  péché,  pour  s'en  aller  de  ce  monde, 
Pour  cela  à  jamais  il  lui  faut  être  en  angoisse  extrême, 

Dans  l'enfer,  en  deuil  et  épouvante. 
2455       Les  peines  ordonnées  pour  le  péché,  à  jamais, 

Par  long  effort,  en  enfer,  où  il  y  a  un  cri  éternel, 

Troude.  Celui-ci  avait  donné  :  «  Ken  a.  .  .  Locution  elliptique.  Autant  que 
possible,  tant  et  plus,  si  bien  que  »,  et  expliqué,  par  exemple,  «  fustet  eo 

pet  ken  a. .  .  il  a  été  battu  d'importance  »  comme  une  phrase  «  évidem- 
ment incomplète  »,  pour  ken  a  strakle  he  eskern  «  si  bien  que  ses  os  cra- 

quaient »,  etc.  (cf.  Rev.  Ceit.  IV,  158).  J.  Moal  dit  aussi,  p.  72  (je  cite 
intégralement)  :  «  On  peut  mettre  aussi  les  mots  ken  a.  .  .,  ken  a,  ken.  .  . 

(avec  des  points  suspensifs,)  à  la  suite  de  l'adjectif;  Ex.  :  skui~  ken  a .  . . 
très  fatigué,  —  fatigué  au  possible  »,  et  voit  là  une  locution  elliptique,  où 
«  le  verbe  sous-entendu  est  facile  à  suppléer  ».  Ici  «  ken  a,  ken.  .  .  »  aurait 

eu  besoin  d'être  éclairci  par  un  exemple  ;  il  est  douteux  que  cela  se  rap- 
porte à  une  ou  plusieurs  variantes  réelles  de  Jtena.  La  seule  attestée  est 

km  an,  et  comme  adj.  en  van.  quenane,  (une)  vraie  (mort),  Gloss.  546, 547. 
Cf.  du  R.  :  «  Kenan  conj.  Autant  que  possible  pourÀvw</  ».  M.  Loth  (Rev. 
Celt.  XXIX,  24;  XXX,  260,  261)  identifie  kenan,  kena,  au  gall.  kynna  aussi 

bon,  =  *con-dag-  :  .  .  .  vud  gynnan  0  dda  «  un  gain  aussi  abondant  de 
bien  »,  en  rappelant  les  doubles  formes  gall.  yma,  yman  ici  (mov.  bret. 
ama,  aman,  voir  v.  132);  corniq.  olfa,  bret. gouelvan  pleurs,  voir  Gloss.  529. 

14.  Voir  v.  2015;  Loth.  Rev.  Celt.  XXIII  117.  Ce  radical  parait  avoir 

donné  son  n  à  ifhouernfus  (à  côté  de  c'houerjus)  aigre,  aigu,  rauque.  rude 
Mil.  ms.,  voir  v.  233t.  Il  peut  être  pour  quelque  chose  aussi  dans  l'alter- 

nance de  :•  et  »;  des  mots  c'houennii-  d'humeur  acerbe  (h.  C.  M.    Jaffren- 



86  E.  Ernault. 

So  certen  continu  '  :  chetu  perpétuai, 
Goa  den  a  nep  heny,  ayel  dy  da  criai. 

Euel  maz  eu  bezet,  ditaulet  -  hep  quet  fyn, 
2460     Dan  yffern/;  Lucifer,  en  fier  eff  he  quelvn  i   : 

En  lastez  da  bezout  :  pep  rout  ha  drouc  houtin  ', 
Dre  na  enoras  scier,  é  croéer  anterin. 

Digraç  ha  disaçun,  gant  fortun  en  vn  stanc  », 

Lecquet  hep  quen  en  couffr <•,  à  tan  souffr  diconfranci 
2465     Eu  hezr  an  pechezrien,  en  ancquen  hac  en  fane, 

Hep  den  à  nep  heny  :  anezy  da  dianc 
Eno  poan  bras  ha  spont,  diuergont  pep  contre, 

Tan  creff  hac  eff  teffal,  ne  sclerhay  da  baie  : 

Maru  hep  maru  diaruez s  :  â  vezo  entreze, 
2470     A  pep  tu  ha  ruvn,  ha  fin  sine  fine'. 

nou),  c'houervous  (M.  Mazevet).  c'bouermou^  (Coadout,  M.  Le  Moal),  cf. 
pourtant  Glo<s.  366.  Le  tréc.  chouermagn  id.  (M.  Even)  rappelle  le  léon. 

magn  très  simple,  presque  idiot,  sot-magn  très  bête  {Etudes  d'étym.  br. 
XLIV,  =  Mém.  Soc.  ling.  XII,  452,  453)  ;  mais  peut-être  la  finale  a-t-elle 
été  accommodée  au  syn.  tagn  (cf.  tagnous).  On  dit  en  h.  T.  c'houerouqal 
grogner,  être  de  mauvaise  humeur  ;  cf.  e  wele,  e  werou^e  hag  e  chourdrouqe, 
Histoariou.  .  .  an  T.  Bonaventur,  1857,  P-  3>  ̂   traduit  «  il  pleurait,  il  se 
dépitoit,  il  menaçoit  ». 

1.  Prononcé  ici  contenu. 

2.  Voir  Dict.  étym.,  v.  dideurelî.  Gr.  a  disteurl,  van.  disiauïein  rejeter, 
part,  distaulet. 

3.  Cela  voudrait  dire  proprement  «  ses  petits  »  ;  mais  la  rime  fait  penser 

que  l'auteur  avait  mis  he  gueryn  et  ses  gens.  Ce  mot  rare  a  été  lu  queryn  et 
pris  pour  querent  parents,  par  Pel.,  dans  un  texte  aujourd'hui  perdu  (Gloss. 
301).  Il  se  trouve  au  v.  1427  de  Sainte  Nonne  (Rev.  Celt.  VIII,  448)  :  A 
haualier  etren  gueryn  (  (aune  épée.  .  .  un  bon  juge,  sans  nul  doute)  est 

comparé,  parmi  le  peuple  »  ;  passage  qui  avait  été  ainsi  rendu,  Bube^  sante~ 
Xonn,  1837,  p.  153  :  «  (Un  bon  juge  est  sans  aucun  doute)  un  cavalier 

entre  des  guérites  ».  Ce  non-sens  manque  à  la  série  des  «  Perles  armori- 
caines »,  recueillies  par  An  Aotrou  Judoc  dans  le  Fureteur  Breton.  Il  me 

rappelle  cette  traduction  de  die  iichte  Perle  deines  Werthes  (Guill.  Tell  de 
Schiller,  II,  1),  dans  la  «  collection  de  la  Bibliothèque  nationale  »  :  «  les 
huit  perles  de  ta  valeur  »  !  Renvoyons  cette  «  vraie  perle  »  à  M.  A.  Cim, 

s'il  ajoute  dans  la  Revue,  à  sa  collection  de  Bévues,  lapsus  et  singularités  lit- 
téraires, un  chapitre  consacré  aux  traducteurs. 

4.  Litt.  «  mauvais  gain  (commun)  »,  cf.  da~  butin  (rime  ont-)  pour  ton 
profit  J  15  b;  Gloss.  77.  Maun.  donne  «  commun,  houtin  »  ;  «  four  com- 

mun, /on;  houtin»;  Mil.  ms.  pa  ve~  houtin  an  traou...  (quand  les  choses 
sont  en  commun);  houtin  iut  war  gement  a  c'houneçont  evel  laeron  archoajou 
bra~  war  gement  ira  a  laeront  (ils  mettent  en  commun  tout  ce  qu'ils  gagnent, 
comme  les  voleurs  des  grands  bois  tout  ce  qu'ils  volent)  ;  Pel.  :  «  Boulin, 
Butin,  prove,  picorée.  Le  nouveau  Dictionnaire  manusc.  porte  Boulin,  four 



Le  Mirouer  de  la  Mort.  87 

Sont  certainement  continuelles,  voilà,  perpétuelles  ; 

Malheur  à  l'homme  quel  qu'il  soit,  qui  ira  là  crier. 
Comme  a  été  rejeté  sans  fin 

2460  En  enfer  Lucifer,  dans  la  puanteur,  lui  et  sa  bande. 
Pour  être  dans  la  misère  de  toute  façon  et  le  mauvais  partage, 

Parce  qu'il  n'honora  pas,  c'est  clair,  son  créateur  souverain. 
Sans  grâce  ni  pitié,   avec  infortune  dans  un  étang 

Sont  mis  seulement  dans  un  coffre  de  feu  et  de  soufre,  sans  répit, 

2465  Violemment  les  pécheurs,  dans  l'angoisse  et  dans  la  fange, 

Sans  que  nul,  quel  qu'il  soit,  en  échappe. 
Là  grande  peine  et  épouvante  extrême  en  tout  lieu. 

Feu  fort,  quoique  obscur,  n'éclairera  pas  pour  marcher; Mort  sans  mort,  difforme,  seront  entre  eux 

2470  De  tout  côté  et  ruine,  et  fin  sine  fine. 

E.  Ernault. 

(A  suivre.') 

commun,  comme  l'est  le  butin  »  (ceci  parait  peu  exact,  le  bret.  mod.  ne 
montre  que  le  sens  adjectif).  Cf.  v.  franc.  «  qu'eux  deux,  à  butin,  entre- 

prissent toute  la  conqueste  d'Italie  et  à  communs  despens  »  :  «  nous  serons 
tous  à  butin  jusques  au  poix  d'une  aguillette  »  (Littré);  «  jouer  à  Butin, 
Lucrum  ex  ludo  cum  alio  participare  »  Du  Cange,  v.  botinum  (angl. 
(i  thev  will  play  bootv  against  him  »  1561,  Murrav)  ;  «  abutine  mov  a  ces 

.v.  solz  qu'on  te  doibt  »  God.  ;  prov.  butin,  bon  tin  butin  Mistr. 

5.  Fém.,  comme  l'indique  aneçy  v.  2466;  cf.  stancq-ror  étang  de  mer 
Gr.,  stank  f.  pi.  ou  étang,  stankad  f.  pi.  ou  la  contenance  d'un  étang  Gon.; 
genre  de  stank  en  tréc.  (pi.  0)  et  en  van.  (pi.  eu,  egî).  Est-ce  par  l'influence 
du  v.  fr.  estanche  f.  vivier,  étang,  prov.  estanco,  estancho  f.  arrêt,  barrage, 
mare,  vivier,  réservoir  Mistr.  ? 

6.  Premier  exemple  de  ce  mot  ;  coufir  pi.  ou,  van.  couffr,  coffr  pi.  eu  m. 
coffre,  couffricq  pi.  coufirouigou,  van.  çouffrigueû  coffret,  cassette  Gr.,  ur 
Moujik-bahut  «  un  petit  coffre-bahut  »  Gwei\.  Br.-I\.  I,  52,  54;  couffrèr 
pi.  -éryen  eoffretier,  qui  fait  ou  vend  des  coffres  Gr.,  van.  couffraourr  pi. 

-tiriou  l'A.  Sup.  ;  couffra  coffrer,  mettre  en  prison  Gr. 
7.  Lis.  dicoufranc  :  cf.  v.  1 177. 

8.  Mot  nouveau,  composé  de  arue\  aspect  (cf.  disueii-,  difxçon,  etc.). 
9.  Nous  avons  ici  la  preuve  que  le  poète  breton  travaillait  d'après  le 

texte  latin.  Celui-ci  porte  (éd.  de  Cologne,  1483)  :  «  Un(de)  greg(orius) 
in  moralibus  sic  dicit  Horrendo  modo  tune  erit  miseris  dolor  cum  fortitu- 
dine.  flamma  cum  obscuritate.  et.  mors  sine  morte,  finis  sine  fine,  defectus 

sine  defectu.  »  Le  Breton  n'a  pu  résister  ici  à  l'attrait  de  cette  rime  inté- 
rieure toute  faite  :  finis  sine  fine.  Cf.  N  661,  1925  :  Rev.  Celt.,  XIII,  244. 

L'auteur  du  Grand  Mystère  de  Jésus  se  contente  presque  toujours,  dans  ses citations  latines,  de  la  rime  finale,  voir  J  <S  b,  23  b,  33  b.  44.  1  1  1.  205, 
207  (les  finales  -us  riment  en  -us  ;  -uni  en  oui). 



BIBLIOGRAPHIE 

Sommaire.  — I.  R.  Thurneysen,  Zu  irischen  Handschrîjten  und  Litteratur- 
denkmâlern.  — II.  Sir  Edward  Axwyl,  The  Bookof  Aneirin.  —  III.  F.  N. 
Robixsox,  Satirists  and  Enchanta  s  in  early  Irish  literature.  —  IV.  Kuno 
Meyer,  Sanas  Cormaic.  —  V.  J.  Glyn  Davies,  Welsh  Metrics,  t.  I. 

I 

R.  Thurxeysex,  Zu  irischen  Handschriften  und  Litteraturdenkmàlern. 

Berlin,  Weidmann,  19 12,  99  p.  40  (extrait  des  Abhandlungen  der 
kôn.  Gesellschafi  der  Wissenschafien  %u  Gôttitigen,  Philol.-Hist. 
Klasse,  Neue  Folge,  Bd  XIV,  n°  2). 

Nous  avons  déjà  eu  l'occasion  d'entretenir  nos  lecteurs  du  voyage 
d'études  que  M.  Thurnevsen  a  effectué  en  Grande-Bretagne  et  en 
Irlande  dans  l'été  de  191 1  (v.  t.  XXXII,  p.  224  et  365).  De  ce 

voyage,  le  savant  professeur  a  rapporté  notamment  d'intéressants 
documents  sur  la  littérature  irlandaise  du  moyen-âge  ;  il  en  a  fait 
connaître  le  détail  à  la  Société  des  sciences  de  Gôttingen,  dans  la 

séance  du  16  mars  1912.  Ces  documents  se  rapportent  à  la  tradi- 

tion manuscrite  d'un  certain  nombre  de  textes,  publiés  ou  inédits, 

et  permettent,  en  fixant  l'histoire  des  manuscrits  et  le  rapport  des 
versions,  d'éclaircir  l'histoire  des  textes  eux-mêmes.  Nous  indi- 

querons ici  les  résultats  principaux  de  l'enquête  de  M.  Thurneysen. 
Voici  d'abord,  sous  le  numéro  IV,  une  étude  relative  à  la  litté- 

rature des  sentences,  et  particulièrement  aux  ouvrages  intitulés 
Tecoscu  Cormaic  «  Instructions  de  Cormac  »  et  Briathra  Flainn 

Fiint  «  Paroles  de  Flann  Fina  » .  Les  Tecosca  Cormaic  ont  été  publiés 

par  M.  Kuno  Meyer  dans  les  Todd  Lecture  Séries,  vol.  XV  (voir 
Rev.  CeJt.,  XXX,  325),  et  les  Briathra  Flainn  Fina  par  le  même  dans 
les  Auecdota  from  Irish  Manuscripts,  vol.  III,  p.  10  et  suiv.  (v.  Rev. 

Celt.,  XXXI,  258).  En  examinant  minutieusement  les  manuscrits 

qui  contiennent  ces  deux  textes,  M.  Thurneysen  est  arrivé  d'abord 



Bibliographie.  89 

à  les  répartir  en  deux  classes,  ensuite  à  y  distinguer  plusieurs 

morceaux  différents,  dont  quelques-uns  appartiennent  à  un  troi- 
sième auteur  de  sentences,  contemporain  de  Cormac,  nommé 

Fithal  (cf.  Hibern.  Minora,  p.  82).  Déjà  M.  Kuno  Meyer  avait 
publié  dans  la  Zeitschrift  fur  Celtiscbe  Philologie,  t.  VIII,  p.  112, 
une  courte  série  de  sentences  attribuées  à  Fithal.  M.  Thurneysen 

établit  que  parmi  les  Tecosca  Cormaic  aussi  bien  que  parmi  les 
Briathra  Flainn  Tina  figurent  plusieurs  séries  qui  complètent  la 
part  de  Fithal  ;  et  dans  le  chapitre  Y  de  son  travail,  il  reconstitue 

l'ensemble  des  Briathra  Filhail,  en  utilisant  le  témoignage  des 
divers  manuscrits.  Certains  d'ailleurs  confondent,  dans  l'attribution 
de  plusieurs  séries  de  sentences,  Fithal  et  Flann  Fina. 

Le  chapitre  VI  est  consacré  au  Cin  Dromma  Snechta,  le  manu- 

scrit de  Druim  Snechta  (Co.  Monaghan),un  manuscrit  aujourd'hui 
perdu,  sur  lequel  O'Curry  (Lectures  on  Manuscripts  Materials, 
p.  13  et  suiv.)  et  surtout  Zimmer  (Kuhn's  Zeitschrift,  XXVIII, 
425,  582,  586,  683)  ont  déjà  disserté.  La  perte  de  ce  manuscrit 
est  des  plus  regrettables,  car  il  était  plus  ancien  que  le  Lebor  na 
h-Uidre,  où  on  le  trouve  cité  à  trois  reprises  (99  a  10,  128  a  2, 
132  a  6).  Dans  la  masse  des  manuscrits  irlandais  contenant  des 

récits  épiques,  on  rencontre  bien  des  morceaux  qui  en  sont  tirés, 
au  témoignage  même  des  copistes.  M.  Thurneysen  réunit  tous  ces 

témoignages  et  essaie  par  là  de  reconstituer  le  contenu  du  manu- 
scrit. Sa  conclusion  est  que  le  Cin  Dromma  Snechta  peut  remon- 

ter au  viue  siècle,  mais  qu'il  resta  négligé  pendant  longtemps, 
puisque  plusieurs  textes,  qui  datent  du  ixe  et  du  Xe  siècle,  ne 
paraissent  pas  le  connaître  ;  à  partir  du  xie  siècle,  il  fut  utilisé, 

dépouillé,  recopié.  Deux  manuscrits  aujourd'hui  conservés,  le 
23  X.  10  de  la  Royal  Irish  Academy  et  l'Egerton  88  paraissent 
dériver  d'une  copie  du  Cin  Dromma  Snechta. 

L'enquête  qu'il  a  faite  sur  ce  vieux  manuscrit  perdu  a  conduit 
M.  Thurnevsen  à  étudier  de  plus  près  un  des  textes  épiques  qui  y 
figuraient  certainement,  la  Compert  Conculaind  «  Conception  de 
Cuchulainn  ».  M.  Windisch  a  édité  ce  curieux  morceau  dans  ses 

Irische  Texte,  t.  I,  p.  136,  mais  en  utilisant  deux  manuscrits  où  il 

se  trouve  assez  maltraité,  le  Lebor  na  h-Uidreet  l'Egerton  1782.  Le 
premier  a  fondu  la  Compert  Conculaind  avec  un  autre  récit,  la  Feis 

tige  Becfoltaig;  l'Egerton  1782  distingue  bien  les  deux  récits,  mais 
en  prenant  des  libertés  avec  le  texte  et  en  les  arrangeant  à  sa 
façon.  En  collationnant  trois  autres  manuscrits,  plus  fidèles,  et 

notamment  les  manuscrits  23  X.  10  et  Egerton  88,  M.  Thurney- 
sen réussit  à  restituer  le  texte  de  la  Compert  Conculaind,  tel  que  le 



90  Bibliographie. 

Cinii  Dromma  Snechta  devait  le  présenter  ;  il  joint  à  sa  restitution 
une  traduction  allemande,  où  il  rend  fort  bien  le  style  menu, 

coupé,  haché  de  l'original  irlandais.  C'est  la  matière  de  son  cha- 
pitre VII.  Dans  son  chapitre  YIII,  il  public  pour  la  première  fois, 

également  avec  traduction  allemande,  une  autre  version  de  la 

Cotnperi  Conculaind,  conservée  dans  le  manuscrit  Stowe  D.  4.  2 
de  la  Royal  Irish  Academy. 

Deux  autres  textes  qui  avaient  place  dans  le  Cin  Dromma 
Snechta  sont  la  Balle  Chuind  Chétchathaig  «  Vision  de  Conn  aux 

Cent-Batailles  »  et  la  Forfess  Fer  Falgae  ;  le  premier  en  vers,  con- 

servé dans  deux  manuscrits  et  dont  le  texte  est  rempli  d'obscurités; 
le  second,  en  prose,  plus  obscur  encore,  et  conservé  dans  six 

manuscrits.  Le  titre  même  en  est  obscur,  puisqu'on  ignore  qui 
sont  les  Fir  Falgae;  quant  au  mot  forfess,  M.  Thurneysen  en  éta- 

blit le  sens  (p.  54)  en  le  rattachant  au  verbe  foid  «  il  passe  la 

nuit  »  et  en  comparant  la  phrase  de  la  Tain  (éd.  Strachan-O'Keeffe, 
1.  1809  ;  éd.  Windisch,  1.  2467)  :  7  fifai  sa  forsua  slôgaib  iu-airel 
sin  «  et  pendant  ce  temps-là  je  passerai  les  nuits,  je  veillerai 

contre  les  troupes  »  :  Forfess  Fer  Falgae,  c'est  la  Veillée  contre  les 
Fir  Falgae.  M.  Thurneysen  publie  ces  deux  textes  dans  les  cha- 

pitres IX  et  X. 

Le  chapitre  XI  est  le  plus  long  de  l'ensemble  ;  il  est  consacré  à 
un  sujet  sur  lequel  M.  Thurneysen  s'est  exercé  jadis  pour  le  plus 
grand  profit  de  la  science,  la  versification  moyen-irlandaise.  Il 

revient  ici  sur  la  publication  qu'il  a  faite  dans  les  Irische  Texte 
(t.  III,  Ier  cahier)  de  traités  de  métrique  indigènes,  pour  la  recti- 

fier et  sur  plusieurs  points  la  compléter,  grâce  à  l'examen  de  nou- veaux manuscrits. 

Enfin,  dans  les  trois  courts  chapitres  (XII,  XIII  et  X1Y)  par 

lesquels  se  termine  l'ouvrage,  M.  Thurnevsen  publie  trois  textes 
inédits  ;  ce  sont  les  versions  nouvelles  de  trois  Tâha,  la  Tâin  bô 

Darta,  la  Tâin  bô  Regamain  et  la  Tâin  bô  Flidais,  dont  M.  Win- 
disch a  publié  déjà  une  version  dans  ses  Irische  Texte,  t.  II, 

2e  cahier. 

J.  Vendryes. 

M 

Edward  Axwvi.,  The  Book  of  Aneirin,  42  p.,  8°  (from  the  «  Tran- 
sactions »  of  the  Honourable  Societv  of  Cymmrodorion,  Session 

1909-1910). 



Bibliographie.  91 

Il  v  a  longtemps  déjà  que  notre  savant  collaborateur  et  ami,  sir 

Edward  Anwvl,  s'occupe  des  vieux  poèmes  gallois.  Dans  ses  Pro- 
legotnena  to  the  study  of  Old  Weîsh  Poetry,  lus  devant  la  Société  des 
Cvmmrodorion  le  23  mars  1904  (Transact.  of  the  Hou.  Soc.  oj 

Cxmmr.,  1903-1904,  p.  59-83),  il  indiquait  quelle  méthode  on 

devait  employer  pour  l'étude  de  ces  vieux  textes  si  obscurs,  et 
notamment  pour  l'interprétation  des  allusions  historiques  qu'ils 
renferment.  Déjà,  il  y  établissait  clairement  le  rapport  du  Bock  ot 
Aneirin  et  des  légendes  relatives  aux  luttes  des  Bretons  du  Nord 
contre  les  Angles  des  royaumes  de  Deira  et  de  Bernicia.  Il  est 
revenu  sur  la  question  dans  un  article,  Wales  and  the  Briions  of  the 

Nortb,  publié  dans  The  Celtic  Review  (t.  IV  [1907-1908],  p.  125- 
152  et  249-273);  il  a  réuni  là  tous  les  textes  —  Annales,  vies  de 
saints,  généalogies,  histoire  de  Nennius,  Mabinogion,  Triades, 

poèmes  des  Four  ancient  Books  —  contenant  des  allusions  à  l'éta- 
blissement des  Bretons  dans  la  région  septentrionale  de  l'Angle- 

terre et  méridionale  de  l'Ecosse,  ainsi  qu'aux  luttes  qu'ils  eurent  à 
y  soutenir. 

Cette  fois,  c'est  au  Book  of  Aneirin  qu'il  consacre  une  étude 
spéciale,  lue  le  30  mars  19 10  devant  la  Société  des  Cymmrodo- 
rion.  Le  Book  of  Aneirin  est  en  effet  un  des  témoignages  les  plus 

importants  de  l'influence  des  Bretons  du  Nord  sur  la  littérature  gal- 
loise. Il  comprend  principalement,  comme  on  le  sait,  un  poème  de 

937  vers,  le  Gododiu,  qui  a  pour  objet  un  sanglant  combat,  où  les 
Bretons  se  mesurèrent  avec  les  Northumbriens,  le  combat  de 

Catraeth.  Les  Bretons  ne  s'y  montrèrent  pas  à  leur  avantage  :  ils 
avaient,  avant  l'action,  trop  sacrifié  à  l'ivresse,  et  quelle  que  fût 
leur  vaillance,  ils  furent  tués  presque  jusqu'au  dernier.  Suivant 

une  tradition,  qui  est  celle  de  la  Gorchan  Maelderw,  il  n'y  aurait 
eu  qu'un  seul  survivant,  Cvnon  ab  Clydno  Eiddin  ;  suivant  une 
autre,  qui  se  mêle  à  la  précédente  dans  le  Gododin,  il  y  en  aurait 

eu  quatre,  Cvnon  et  ses  deux  frères  et  Aneirin  lui-même,  le  poète 
qui  devait  célébrer  cette  journée  fatale  : 

or  sawl  xt  gryssyassant  uch  gormant  wirawt 
//v  diengis  narnyn  tri  0  wrhydri  fossawi 
deit  gatki  aeron  a  chenon  dayrawt 
a  minheu  om  gwaetfreu  gwerihvy  gwennwawt. 

(éd.  Evans,  p.  6,  1.  19). 

De  tous  ceux  qui  s'élancèrent,  surmontant  l'excès  de  la  liqueur,  trois 
seulement  s'échappèrent,  par  la  bravoure  de  l'épée,  les  deux  chiens  de 
combat  d'Aeron,  et  Cvnon,  encore  sur  terre,  et  moi-même,  sauvé  du 
fleuve  de  sang  grâce  à  ma  belle  poésie 



92  Bibliographie. 

Enfermé  d'abord  dans  une  prison  («  une  maison  de  terre  »,  en 
ty  deyeryn,  p.  12,  10),  les  genoux  enchaînés  (cadwyn  beyernin  am 

ben  vyn  deuîin,  p.  12,  11),  il  n'aurait  dû  son  salut  qu'à  Keneu,  fils 
de  son  confrère  en  poésie,  Llywarch  Hen  (p.  12,  17). 

Le  poème  soulève  naturellement  quantité  de  questions  géogra- 
phiques et  historiques,  dont  beaucoup  attendent  encore  une  solu- 

tion. La  principale  est  relative  à  l'emplacement  de  la  bataille. 
M.  Nicholson  a  proposé  jadis  (The  Celtic  Revicw,  VI,  214)  d'inter- 

préter Catraeth  par  Cat  Raeth  «  la  bataille  de  Raeth  »  ;  on  aurait 
fondu  le  mot  cat  «  bataille  »  avec  le  nom  du  lieu  où  elle  se  livra. 

Il  y  a  un  Raith  en  Ecosse,  près  Kirkcaldy,  comté  de  Fife  ;  et  il  est 

justement  parlé  dans  les  Annales  de  Tigernach,  à  l'année  596, 
d'une  bataille,  Cath  Ratha  in  druadb,  où  druadb  a  bien  l'air  du  géni- 

tif de  drtii  «  druide  »;  le  druide  ici,  ce  serait  Aneirin.  Sans  se 

prononcer  sur  cette  ingénieuse  hypothèse,  sir  Edward  Anwyl  rap- 

pelle le  KaToupaxxovtov  de  Ptolémée,  aujourd'hui  Catterick,  près 
Richmond,  dans  le  Yorkshire  ;  mais  de  *Caturact  on  attendrait 

*Cadraeth,  comme  l'a  fait  remarquer  sir  John  Rhys  ;  et  M.  Loth, 
qui  fait  sienne  la  critique  de  ce  dernier,  a  proposé  un  primitif 

*Catit-tract-  «  combat  du  rivage  »  (Rev.  Celt.,  XXI,  328).  L'identifi- 
cation des  noms  de  lieu  du  Gododin  est  souvent  problématique. 

M.  Loth,  dans  l'article  précité,  a  montré  qu'un  grand  nombre  se 
localisent  en  Galles.  Mais  il  n'est  pas  douteux  que  le  poème  con- 

tient de  nombreuses  allusions  à  la  région  septentrionale.  Le  diffi- 

cile est  de  préciser  la  part  des  deux  pays.  Même  la  difficulté  s'étend 
à  tous  les  vieux  poèmes  gallois.  Par  exemple  il  est  un  point  du  tra- 

vail de  sir  Edward  Anwyl  sur  lequel  un  doute  est  permis  ;  c'est 
l'interprétation  du  mot  hiraethauc  dans  le  poème  XXYII  du  Black 
Book  of  Carmarthen  (p.    83,  1,   éd.  Evans)  : 

ystanide  wineu  fruin  guin 
redec  hiraethauc  raun  riii 

ren  neuf  oet  reid  dttu  genhin 

Sir  Edward  Anwyl,  p.  13,  y  reconnaît  le  district  de  Hiraethog 

(Denbighshire);  M.  J.  Loth  a  jadis  traduit  le  mot  par  un  adjectif 
«  désireux  de  »  ;  soit  pour  la  strophe  entière  : 

Selle  le  cheval  bai  à  la  bride  blanche, 

Avide  de  courir,  aux  crins  qui  s'agitent  (ou  courts); 
Roi  des  cieux,  c'est  Dieu  qui  l'exige  de  nous. 



Bibliographie.  93 

Il  s'agit  du  fameux  poème  sur  l'éternuement  (voir  Mèltisine 
[1888],  IV,  63). 

La  question  historique  n'est  pas  moins  délicate.  Pour  sir  Edward 
Anwyl,  le  gros  des  allusions  historiques  que  renferme  le  Gododin 

remonte  au  vie  siècle  de  notre  ère  et  s'oriente  du  côté  de  l'Ecosse  ; 
mais  on  y  aurait  joint  certains  détails  de  date  postérieure.  Ainsi  au 
v.  885  (p.  23,  1.  9,  éd.  Evans),  la  mention  de  Dyuynwal  Vrych, 
sans  doute  le  roi  de  Dalriada  Domnall  Brecc,  mort  en  642,  et  surtout 

au  vers  934  (p.  24,  1.  18)  la  mention  des  Danois  sous  le  nom  de 

Gynl  («  gentes  »;  cf.  Rev.  Cdt.,  XXXII,  209). 

M.  J.  Loth  reconnaît  bien  l'existence  de  remaniements  et  d'addi- 

tions —  la  langue  du  poème  est  dans  l'ensemble  celle  du  xnc  siècle 
—  mais  il  ne  croit  pas  possible  de  faire  remonter  les  allusions 

historiques  plus  haut  que  le  vne  siècle.  Ce  n'est  pas  à  nous  à  déci- der entre  les  deux  savants. 

En  ce  qui  concerne  la  valeur  littéraire  du  poème,  sir  Edward 

Anwyl  a  trouvé  pour  la  définir  des  termes  particulièrement  heu- 

reux. L'auteur  du  Gododin  est  un  très  grand  poète  ;  il  traduit  admi- 
rablement cette  âpre  vision  de  carnage  et  de  sang  qui  hante  son 

esprit  ;  il  a  des  cris  sauvages  qui  font  frémir  et  des  accents  de 
pitié  qui  émeuvent.  Si  son  œuvre  était  mieux  composée,  plus 
claire,  plus  logique,  ou  pour  mieux  dire  si  elle  était  composée,  car 

ce  n'est  qu'une  suite  de  fragments  sans  lien,  elle  supporterait  la 
comparaison  avec  les  plus  beaux  poèmes  de  n'importe  quelle  lit- 

térature. Mais  elle  est  décousue,  tourmentée,  trépidante  ;  la  langue 

en  est  tendue  et  abrupte,  semée  d'images  fulgurantes,  de  méta- 
phores violentes  et  hardies.  C'est  aussi  différent  que  possible  de  la 

poésie  des  langues  classiques  :  c'est  un  des  plus  beaux  modèles  du «  titanisme  »  des  Celtes. 

Sir  Edward  Anwyl  a  joint  à  son  étude  une  traduction,  pour 

laquelle  il  a  groupé  les  strophes  d'une  façon  méthodique  d'après 
les  personnages  qu'elles  concernent.  Cette  traduction  toutefois 
s'arrête  au  vers  879  et  ne  comprend  pas  par  conséquent  les 

Gorchannau.  Il  est  à  souhaiter  qu'il  nous  donne  quelque  jour  la 
traduction  au  moins  de  la  Gotchan  Maelderw,  qui  roule  sur  le 

même  sujet  que  le  Gododin,  et  prête  à  d'utiles  comparaisons  avec 
ce  dernier.  Quand  il  s'agit  de  comprendre  des  textes  aussi  malai- 

sés, un  traducteur  sûr  et  exercé  comme  notre  savant  collaborateur 

est  le  meilleur  des  guides. 

J.  Vendbyes. 



94  Bibliographie. 

111 

F.  N.  Robin'son,  Satirists  and  Enchantas  in  early  Irish  îiterature, 
extrait  des  «•  Studies  in  tlie  history  of  Religions,  presented  to 
Crawford  Howell  Toy  »,  p.  95-130.  New-York,  The  Macmil- 
lao  Company,  1912. 

Le  mot  satire  n'éveille  plus  dans  notre  esprit  que  l'idée  d'un 
exercice  littéraire  un  peu  vieillot,  un  peu  vulgaire  aussi,  et  en 

tout  cas  inoffensif.  C'est  que  l'habitude  des  polémiques  de  presse 
ou  de  tribune  a  émoussé  notre  sensibilité  aux  injures.  C'est  sur- 

tout que  les  réflexions  du  simple  bon  sens  nous  gardent  d'attri- 
buer aux  paroles  ou  aux  écrits  plus  de  valeur  qu'il  ne  faut. 

C'est  que  nous  sommes  en  un  mot  des  civilisés.  Mais  il  fut 
un  temps  où  le  satiriste  se  doublait  d'un  magicien  redoutable, 
où  les  satires  étaient  de  véritables  incantations,  funestes  à 

ceux  qu'elles  visaient.  On  connaît  le  résultat  des  satires  d'Archi- 
loque  ;  cet  amoureux  éconduit,  par  la  virulence  de  ses  iambes, 
aurait  réduit  au  désespoir  et  au  suicide  le  père  de  la  jeune  fille 

qu'il  convoitait,  et  ce  qui  est  plus  cruel  encore,  la  jeune  fille  elle- 
même.  Ceux  qui  rapportent  l'histoire  nous  la  donnent  comme  une 
légende,  flatteuse  en  somme  pour  le  talent  d'Archiloque,  sinon 
pour  son  caractère.  Mais  il  n'est  pas  juste  de  l'interpréter  comme 
une  légende  ;  il  faut  probablement  prendre  l'histoire  au  pied  de  la 
lettre.  Archiloque  a  bel  et  bien  condamné  à  mort  Lycambès  et 
Xéobulé  ;  il  a  lancé  contre  eux  une  incantation  magique,  à  laquelle 
ils  ne  pouvaient  pas  se  soustraire.  Il  avait  le  secret  de  se  venger  de 

ses  ennemis  ;  écoutons  l'aveu  qu'il  en  fait  lui-même  : 

zv  8    £7î!ijTa|j.at  [J-syu, 

Tov  xoouuç  [Ae  OGOjv-a  Betvoiff'  àvTau.£;p£0"6ai  xaxolç. 

C'est  plus  tard,  grâce  aux  progrès  de  la  civilisation,  que  le  poète 
satiriste  et  le  sorcier  malfaisant  se  sont  dédoublés.  L'un  a  pris  rang 
dans  la  hiérarchie  littéraire  ;  l'autre  est  tombé  aux  degrés  inférieurs 
de  l'échelle  sociale.  Mais  à  l'origine,  ils  ne  faisaient  qu'un,  et 
nous  connaissons  tout  près  de  nous  des  pays  où  on  ne  les  dis- 

tingue pas  encore.  La  distinction  n'était  pas  faite  dans  l'Irlande  du 
moyen  âge.  La  littérature  irlandaise  abonde  en  témoignages  précis 

sur  le  rôle  et  l'importance  des  maléfices  poétiques.  M.  F.  N. 
Robinson,  un  philologue  doublé  d'un  fin  lettré,  s'est  proposé  de 
réunir  ces  témoignages  et  de  les  interpréter  ;  c'est  là  l'objet  du travail  dont  nous  venons  de  donner  le  titre. 



Bibliographie.  95 

11  rappelle  d'abord  que  l'usage  irlandais  de  «  rimer  à  mort  >■> 
(rhyme  fo  deatV)  est  encore  mentionné  par  Ben  Jonson  et  par 

Shakespeare  (As  you  like  if,  III,  2);  et  que  d'autre  part  chez 
les  anciens  Celtes,  au  dire  de  Diodore  (V,  31,  2),  les  poètes 

savaient  aussi  bien  diffamer  que  louer  (::j;  txàv  ûjavouctiv,  ouç 

lt  (3Xa<jcp'/i[/.ou<jt).  Le  nom  même  dont  on  désigne  le  poète  trahi- 

rait cette  double  fonction  :  le  correspondant  gallois  de  l'irlan- 
dais fâith  est  gwawd,  qui  désigne  à  la  fois  le  panégyrique  et  la 

satire.  Peut-être  les  noms  germaniques  du  poète,  v.  angl.  scop, 

v.  h.  a.  scof,  se  rattachent-ils  à  la  racine  de  l'anglais  scoff,  comme 
le  vieil-islandais  skald  à  celle  de  l'allemand  schelten.  En  tout  cas, 
les  noms  fort  variés  de  la  «  satire  »  en  irlandais  (aei\  càined, 
ainmed,  imdergad,  rindad,  ail,  aithgiud, aithisiugud,  ainfhialad,  cuitbiud, 
ecnad,  niifhoclad,  glâiu,  groma,  dul,  rund)  se  rapportent  presque 

tous  aux  mauvais  effets  du  poème.  Nous  savons  d'autre  part  par 
les  lois  quelles  pénalités  les  satiristes  encouraient  ;  on  avait  dû  se 
protéger  contre  leurs  excès  ;  la  satire  figure  parmi  les  crimes,  et  le 
législateur  distingue  même  dans  la  satire  des  catégories  et  des 
degrés  qui  se  traduisent  par  des  différences  dans  la  répression. 

Dans  le  fameux  Glossaire  de  Cormac,  il  est  fait  allusion  à  la  satire 

lancée  par  Coirpre  mac  Etaine,  poète  des  Tuatha  Dé  Danann 

contre  Bres  mac  Elathain  (v.  Sanas  Cormaîc,  éd.  K.  Meyer,  nos  294 

et  1099,  P-  25  et  99);  l'histoire  nous  est  contée  tout  au  long- 
dans  le  récit  de  la  bataille  de  Moytura  (Rev.  Celt.,  XII,  71).  Le 

poète,  ayant  eu  à  se  plaindre  de  l'accueil  que  lui  fit  Bres,  se  ven- 
gea par  un  quatrain,  dont  Bres  resta  en  langueur  toute  sa  vie  (ni 

boi  achi  meth  foairi-sium  ond  uair  sin).  Une  histoire  plus  curieuse 
encore  est  celle  que  nous  raconte  Cormac  sous  le  mot  gaire  (éd. 

Meyer,  n°  698,  p.  58).  Le  résultat  de  la  satire  (glâm  dichenn)  fut  de 

défigurer  l'adversaire,  sur  les  joues  duquel  poussèrent  trois  boutons 
(fogeib  téora  boulga  for  a  aghaidb  dosgéne  ind  aor).  Ce  genre  d'effets 
physiques  de  la  satire  est  connu  par  d'autres  témoignages  en 
Irlande  même,  et  ailleurs.  Signalons  encore,  après  M.  Robinson, 

l'aventure  de  Luaine,  défigurée  par  une  satire  du  poète  Aithirne,  et 
qui  en  mourut  de  honte  (v.  Rev.  Celt.,  XXIV,  272  et  suiv.).  La 
satire,  accompagnée  de  malédiction,  a  quelquefois  des  effets  plus 
étranges  encore  et  plus  étendus  :  le  poète  Laidchenn  avant  eu  à  se 

plaindre  d'Echu,  un  des  habitants  du  Leinster,  composa  contre  ces 
derniers  une  satire  si  violente  qu'il  ne  poussa  dans  le  pavs  pendant 
un  an  ni  un  brin  d'herbe  ni  un  épi  de  blé.  Dans  la  Tàin  bô  Citahigc 
(p.  789,  éd.  Windisch),  le  poète  Ferchertne  fait  baisser  le  niveau 
des  eaux  des  fleuves  et  des  lacs  en  lançant  contre  elles  des  paroles 



96  Bibliographie. 

de  blâme,  et  dans  VJmram  Brâin  (t.  1,  p.  49),  le  poète  Forgol 

menace  d'anéantir  par  une  malédiction  les  poissons  des  eaux,  les 
fruits  des  arbres  et  les  semences  de  la  terre.  Le  rôle  des  poètes 

dans  l'épopée  est  naturellement  fort  important  ;  on  les  employait 
à  la  guerre,  et  l'ennemi  devait  souvent  compter  avec  eux.  C'était  à 
qui  aurait  les  meilleurs,  c'est-à-dire  les  plus  efficaces  et  les  plus 
redoutables.  Enfin  les  poètes  tiennent  leur  place  dans  les  premiers 
rapports  des  missionnaires  chrétiens  avec  le  paganisme  irlandais. 

Colum  Cille,  Patrice  déjà  eurent  affaire  à  eux;  s'ils  se  tirèrent  tou- 
jours de  la  situation  à  leur  honneur,  ce  ne  fut  pas  sans  péril,  ni 

sans  l'aide  d'un  secours  divin.  Nous  ne  saurions  épuiser  en  un 
compte  rendu  l'intérêt  que  présente  le  savant  travail  de  M.  Robin- 
son,  tout  rempli  de  références  et  de  citations.  Notre  but  était  seu- 

lement d'engager  nos  lecteurs  à  le  lire  et  à  en  faire  leur  profit. 
J.  Vendryes. 

IV 

Kuno  Meyer,  Sanas  Coniiaic,  an  Old-Irish  glossary,  compiled  by 

Cormac  Ûa  Cuilennàin,  King-bishop  of  Cashel  in  the  tenth  Cen- 
tury,  edited  from  the  copy  in  the  YelIov\  Book  of  Lecan  (Anec- 
dota  from  Irish  Manuscripts,  vol.  IV).  Halle,  Max  Niemeyer, 

1912,  xix-128  p.,  pet.  8°. 

Le  Sanas  Cormaic  est  le  plus  ancien  des  dictionnaires  irlandais. 
Son  auteur  présumé,  Cormac  ûa  Cuilennàin  était  né  en  831  à 
Cashel,  dans  la  province  de  Munster,  et  appartenait  à  une  famille 

princière  ;  nous  savons  qu'il  embrassa  d'abord  la  carrière  ecclésias- 
tique et  fut  évèque-abbé  de  Cashel,  mais  en  896  il  dut  accepter  les 

fonctions  royales,  auxquelles  sa  naissance  lui  donnait  droit.  Ce  fut 

le  commencement  d'une  période  de  sa  vie  particulièrement  trou- 
blée, qui  se  termina  sur  le  champ  de  bataille  ;  il  périt  en  905  dans 

un  combat  contre  le  roi  suprême  d'Irlande,  auquel  s'étaient  unis 
les  rois  de  Leinster  et  de  Connaught.  Zimmer,  à  qui  nous  emprun- 
tous  ces  détails,  a  supposé  avec  vraisemblance  que  le  fameux  dic- 

tionnaire était  déjà  composé  en  896  (Situer,  d.  kôn.  preuss.  Ahad. 

d.  IViss.,  1909  [XV],  p.  441).  Mais  nous  n'en  possédons  que  des 
copies  bien  postérieures  :  deux  seulement  sont  complètes,  l'une 
du  xivc  siècle,  celle  du  Leabhar  Breac  (p.  263  a-272  b),  publiée 
par  Whitley  Stokes  en  1862  (Three  Irish  glossaries,  p.  1-44),  et 

l'autre  du  xve  siècle,  celle  du  Yellow  Book  of  Lecan  (p.  255  a- 
283  a)  que  public  aujourd'hui  M.  Kuno  Meyer.  11  y  en  a  toutefois 



Bibliographie.  97 

des  fragments  plus  ou  moins  étendus  dans  divers  autres  manu- 
scrits, que  M.  Kuno  Meyer  énumère  p.  vij-viij  de  son  introduc- 

tion, et  qu'il  a  consultés  à  l'exception  d'un  seul,  le  Book  of  Hûi 
Maine  ;  il  a  noté  au  bas  des  pages  les  variantes  principales.  On 

peut  apprécier  l'importance  du  nouveau  service  qu'il  rend  aux 
celtistes,  en  songeant  que  depuis  cinquante  ans,  aucune  édition 

nouvelle  n'avait  été  tentée  de  ce  premier  monument  de  la  lexicogra- 
phie irlandaise. 

Whitley  Stokes,  en  publiant  le  Sanas  Conmiic  en  1862,  regret- 

tait déjà  de  ne  pouvoir  donner  qu'une  sxSoaiç  du  texte,  l'état  de  la 
philologie  irlandaise  ne  permettant  pas  encore  une  Btopôoxriç.  Nous 
en  sommes  toujours,  malgré  les  progrès  accomplis,  au  même 

point  que  Whitley  Stokes.  Mais  il  faut  dire  qu'une  édition  critique 
et  une  interprétation  exacte  du  Sanas  Cormaic  est  une  des  œuvres 

les  plus  difficiles  qui  puissent  tenter  un  philologue.  Il  s'agit  de 
distinguer  dans  le  texte  ce  qui  appartient  à  Cormac  lui-même  de 

ce  qui  a  été  ajouté  par  des  compilateurs  postérieurs.  Il  s'agit  en 
outre  d'identifier  les  citations  dont  l'ouvrage  est  émaillé  et  de 
déterminer  les  sources  auxquelles  a  puisé  le  savant  évêque,  qui 

savait  à  la  fois  le  latin,  le  grec  et  l'hébreu  ;  les  Etymologiae. 
d'Isidore  de  Séville  ont  certainement  été  utilisées  par  lui,  mais 

il  puisa  dans  d'autres  écrits,  et  dans  ceux  notamment  du  gram- 
mairien Virgile.  Il  s'agit  enfin  de  marquer  les  rapports  du 

Saints  Cormaic  avec  quelques  autres  dictionnaires  du  moyen  âge 

irlandais.  Nous  connaissons  le  glossaire  dit  d'O'Mulconrv  qu'a 
publié  Whitley  Stokes  dans  Y Archiv  f.  Celt.  Lexicographie,  I,  232  et 

suiv.,  d'après  le  texte  du  Yellow  Book  of  Lecan.  Il  est  certaine- 
ment antérieur  aux  xme-xivc  siècles,  où  le  place  Whitley  Stokes  ;  si 

son  auteur  n'a  pas  connu  le  Sanas  Cormaic,  il  a  en  tout  cas  puisé  à 
des  sources  identiques,  puisqu'il  cite  Isidore,  Priscien  et  le  gram- 

mairien Virgile.  Nous  connaissons  aussi  le  glossaire  du  manuscrit  H . 
3.  18  deTrinity  Collège,  qui  offre  bien  des  points  de  ressemblance 

avec  le  Sanas  Cormaic  mais  n'en  est  pas  une  copie  ;  il  a  été  édité 
par  Wh.  Stokes  dans  les  Transactions  of  thePhilological  Society,  1859. 
Enfin,  le  même  Wh.  Stokes  a  republié  dans  V Archiv  fur  Celtische 

Lexicographie,  t.  II,  p.  197,  le  fameux  glossaire  dit  d'O'Davoren, 
qui  est  plus  long  que  celui  de  Cormac  et  au  moins  aussi  pré- 
cieux. 

M.  Kuno  Meyer  a  joint  à  son  édition  quelques  notes  critiques 
au  bas  des  pages  et  un  index  des   mots  glosés  à  la  fin  du  volume. 

J.  Vexdryes. 

Revue  Celtique,  XX XIV.  7 



98  Bibliographie. 

V 

J.   Glyn  Davies,  Lecturer   in  Welsh  Language  and  Literature  in 
the   University  of   Liverpool.    JVchh  Metrics,  vol.    I  ;  Cyzuydd 
de  unir  hiriou.  Part  1 . 

J.  Glyn  Davies  est  un  élève  de  mon  éminent  collègue,  Kuno 

Meyer,  et  il  est  visible,  dans  cette  première  publication,  qu'il  a 
grandement  profité  de  ses  leçons.  Il  n'a  fait  que  son  devoir  en  lui 
dédiant  ce  premier  volume.  Dans  sa  préface,  il  parle  de  ma 

Métrique  galloise  en  termes  dont  je  ne  puis  que  lui  être  reconnais- 

sant ;  ce  sera  d'ailleurs  la  première  fois  que  mon  œuvre  aura  été 
appréciée  par  un  Gallois  dans  sa  principale  partie,  la  seule  qui  me 

soit  réellement  personnelle,  c'est-à-dire  les  deux  volumes  de  la 

seconde  partie.  Dans  le  premier,  comme  j'avais  eu  soin  de  le  faire 
remarquer  dans  ma  préface,  j'exposais  la  métrique  d'après  les 
théories  des  grammairiens  gallois.  Je  puis  faire  aux  critiques  gal- 

lois une  réponse  analogue  à  celle  de  J.-D.  Rhys  aux  bardes  de# 

son  temps;  s'ils  ne  sont  pas  contents,  qu'ils  s'en  prennent  à  leurs 
grammairiens.  J'ai  au  moins  eu  le  mérite  de  leur  avoir  appris  ce 
qu'il  fallait  penser  de  l'antiquité  et  des  sources  du  recueil  publié- 
sous  le  nom  de  Edeyr.n  Davod  aur.  Gertains  celtistes,  et  parmi  eux 

H.  Zimmer,  l'ont  accepté  comme  é^ant  du  xnic  siècle. 
Pour  n'avoir  pas  compris  mes  intentions,  ou  m'avoir  mal  lu,  un 

critique  gallois  s'est  obstiné  dans  la  Zeilscbrift  fur  Ccltiscbe  Philolo- 
gie, à  chercher  dans  le  premier  volume  ce  que  je  n'avais  jamais 

voulu  y  mettre.  Après  s'être  livré  avec  délices  à  un  éreintement 
copieux,  il  se  voyait  obligé  de  reconnaître  en  post-script u m  qu'il 
avait  trouvé  dans  le  second  volume  à  peu  près  tout  ce  qu'il  avait 
vainement  cherché  dans  le  premier.  Je  lui  aurais  peut-être  fait 

l'honneur  d'une  réponse,  si  cet  aveu  candide  ne  m'avait  désarmé. 
Je  reconnais  d'ailleurs  bien  volontiers  qu'il  y  a  dans  le  premier 

volume,  avec  des  erreurs  assez  faciles  à  expliquer,  de  sérieuses 

lacunes.  Il  ne  m'avait  cependant  pas  échappé  que  certains  mètres 
non-bardiques  introduits  depuis  le  XVIe  siècle,  étaient  d'origine 
anglaise,  mais  il  m'eût  fallu,  pour  être  complet,  une  étude  qui  me 
paraissait  d'un  intérêt  secondaire.  L'œuvre  de  J.  Glyn  Davies 
complétera  et  corrigera  sans  doute  mon  travail  à  plusieurs  points 
de  vue. 

Le  premier  volume  traite  du  Cywydd  deuair  hiriou  (Part  1).  Il 

fait  grand  honneur  à  l'auteur.  D'un  bout  à  l'autre,  il  fait  preuve  de 



Bibliographie.  y  9 

connaissances  étendues  et  d'un  rare  esprit  critique,  ses  sources 
sont  soigneusement  étudiées  et  choisies.  C'est  ainsi  qu'il  écarte 
(p.  6-7)  un  certain  nombre  de  poèmes  publiés  sous  le  nom  de 

Dafydd  ab  Gwilym  ;  à  ce  point  de  vue,  je  regrette  qu'il  n'ait  pas 
étudié  à  fond  la  version  du  Livre  Rouge  du  système  dit  d'Edeyni 
Davodaur.  Il  est  sûr  que  cette  version  est  postérieure  à  1385,  mais 

de  combien,  on  ne  sait  pas  l.  Tous  les  genres  de  mètres  du  type 

qu'il  étudie,  tous  les  genres  de  cynghanedd,  des  lois  de  la  rime  et 
de  l'allitération  y  sont  exposés  de  la  façon  la  plus  sûre  et  la  plus 
complète.  Les  syllabes  toniques  y  sont  notées  scrupuleusement,  ce 

qui  est  fort  utile  et  instructif.  L'auteur  s'est  aussi,  avec  raison, 

préoccupé  des  rapports  de  l'orthographe  et  de  la  prononciation, 
question  très  vaste  et  souvent  délicate.  Il  touche  (p.  21)  à  la  ques- 

tion de  l'allitération  en  sandhi.  Les  variations  sont  dues  à  plusieurs 
causes  :  la  composition  peut  être  plus  ou  moins  lâche;  le  plus  ou 
moins  de  rapidité  dans  la  prononciation  est  un  facteur  dont  il  faut 

tenir  compte.  Lorsque  les  deux  consonnes  en  présence  sont  homor- 
ganes,  il  y  a  plus  régulièrement  fusion  dans  la  prononciation.  Il 
semble  bien  que  le  son  résultant  de  cette  union  plus  ou  moins 

étroite,  n'ait  pas  été  toujours  très  net.  C'est  ce  que  paraissent  éta- 
blir des  expériences  faites  par  par  M.  Morgan  Watkyn  sur  son  gal- 
lois du  Glamorgan,  au  laboratoire  de  phonétique  du  Collège  de 

France. 

L'auteur  s'est  demandé  (p.  69)  pourquoi  le  C.  d.  h.  n'apparaît 
pas  avant  le  XIVe  siècle.  Pour  lui,  ce  genre  devait  exister  aupara- 

vant, mais  il  n'était  guère  employé  que  dans  la  poésie  familière  et 
domestique,  par  exemple  dans  la  poésie  amoureuse.  L'hypothèse 
est  ingénieuse,  mais,  malgré  tout,  le  doute  subsiste. 

Quant  à  l'identité  du  genre  C.  d.  h  avec  le  mètre  debide  scaïlte  de 
l'irlandais  et  à  leur  origine  commune,  Fauteur  est  d'accord  avec 
moi  {Métrique  galloise,  t.  II,  2e  partie,  p.  236,  242  et  suiv., 
p.  260). 

Si  les  deux  volumes  annoncés  sont  à  la  hauteur  du  premier  — 

et  il  n'y  a  aucune  raison  d'en  douter  —  Glyn  Davies  aura  fait 
ui>e  œuvre  solide  et  durable.  On  peut  espérer  qu'elle  nous  four- 

nira de  nouveaux  documents  pour  étudier  l'origine  et  la  nature 
de  la  métrique  celtique. 

J.   Loth. 

1.  Dans  ma  Métrique,  t.  I,  p.  17  ,  j'avais  conclu  d'après  certains 
exemples  que  j'avais  pu  identifier,  que  la  rédaction  première  ne  pouvait 
pas  être  antérieure  au  xve  siècle. 



CHRONIQUE 

Sommaire.  I.  État  de  la  langue  gaélique  dans  le  comté  d'Inverness  (Ecosse). 
—  II.  Découverte  épigraphique  à  Bourbon-Lancv.  —  III.  Cours  de 

M.  Pokornv  à  l'Université  de  Vienne  ;  sa  Concise  old  Irish  Grammar.  — 
IV.  Future  thèse  de  M.  G.  Esnault.  —  V.  Répertoire  annuel  des  publi- 

cations relatives  à  la  philologie  classique.  — VI.  Les  travaux  de  la  Guild 

of  Graduâtes  de  l'Université  de  Galles.  —  VIL  Buched  Dewi  ac  ysto- 
rvaeu  ereill.  —  VIII.  Na  se  Bonnaich  Bheaga.  —  IX.  Chansons  popu- 

laires du  pays  de  Vannes.  —  X.  Kevrin  barzed  Breiz,  par  E.  Berthou. 
XI.  Collection  de  proverbes  bretons  par  M.  Ernault.  —  XII. 

Ouvrages  reçus. 

1 

Nous  avons  donné  précédemment,  d'après  les  statistiques  offi- 
cielles, la  situation  actuelle  de  la  langue  irlandaise  en  Irlande 

(v.  Rev.  Celt.,  XXXIII,  483).  Les  réflexions  qu'elle  suggérait 
étaient,  on  s'en  souvient,  plutôt  attristantes.  La  situation  n'est  pas 
meilleure  en  Ecosse,  si  l'on  en  croit  du  moins  la  statistique  qu'a 
publiée  pour  le  comté  d'Inverness  le  numéro  du  6  novembre  191 1 de  The  Northern  Chronicle. 

Le  comté  d'Inverness,  placé  au  centre  même  de  la  terre  celtique 
des  Highlands,  comptait,  au  recensement  de  191 1,  87.272  habitants 

(2832  de  moins  qu'au  recensement  de  1901).  Sur  ce  total,  le 
chiffre  des  individus  parlant  gaélique  atteint  48.780  (soit  55,9  pour 
cent),  dont  7670  ne  parlent  que  le  gaélique.  La  diminution  est 

torte  par  rapport  aux  recensements  précédents:  en  1901,  la  popu- 

lation parlant  gaélique  s'élevait  à  55.003  (soit  61  "/")  •  en  1891,  à 
62.130  (soit  68  0/o)  et  en  1881,  à  64.041  (soit  7o,9°/0).  En  trente 
ans,  cette  population  a  diminué  de  15.261  individus.  Le  gaélique 
seul  était  encore  parlé  en  1891  par  17.316  individus:  ce  qui  fait  en 
vingt  ans  une  diminution  de  9646  pour  la  population  qui  ne  parle 
que  le  gaélique. 

Il  serait  intéressant  d'avoir  les  chiffres  correspondants  des  autres 



Chronique.  101 

comtés  d'Ecosse  et  de  les  comparer  à  ceux  du  comté  d'Inverness. 
Il  est  malheureusement  douteux  qu'ils  modifient  beaucoup  les  con- 

clusions des  statistiques  précédentes. 
Il 

Dans  la  séance  du  19  juillet  1912,  M.  Héron  de  Yillefosse  a 

annoncé  à  l'Académie  des  Inscriptions  une  intéressante  découverte 
épigraphique  faite  sur  le  territoire  de  Bourbon-Lancy  (Saône-et- 
Loire)  par  M.  Max  Boirot,  correspondant  de  la  Société  des  anti- 

quaires de  France.  Nous  reproduisons  ci-dessous  les  termes  mêmes 

des  comptes  rendus  de  l'Académie  (p.  341)  : 
«  Dans  une  tranchée  ouverte  près  du  chevet  de  l'église  de  Saint- 

Martin,  on  a  mis  au  jour  les  débris  d'une  plaque  votive  en  marbre 
blanc  qui  était  probablement  consacrée  à  Borvo  et  à  Damona,  les 

dieux  de  la  source  bienfaisante.  On  sait  tout  l'intérêt  du  nom  divin 

Borvo,  d'origine  gauloise  ;  ce  dieu  préside  aux  sources  thermales 
en  Gaule.  Les  noms  de  lieu  actuels  Bourbon-Lancy,  Bourbon 

l'Archambault,  Bourbonne-les-Bains,  etc.,  dérivent  de  ce  nom 
Borvo  ;  le  nom  de  la  maison  royale  de  Bourbon  en  dérive  égale- 

ment. L'inscription  malheureusement  est  incomplète.  En  attendant 
un  meilleur  texte  promis  par  M.  Boirot,  on  peut  dire  que  cet 

intéressant  ex-voto  a  pour  auteur  un  Gaulois  appelé  Suadorix 
auquel  les  divinités  étaient  vraisemblablement  apparues  en  songe. 
Ce  nom  propre  gaulois  a  été  déjà  rencontré  sous  la  forme  Suadu- 

rix  qu'on  lit  sur  un  couteau  trouvé  à  Besançon.  Cette  variante  a 

engendré  Suaduragius,  nom  d'homme  inscrit  sur  une  pierre  de  Bes- 
sas  (Ardèche).  » 

III 

Notre  collaborateur  M.  Julius  Pokorny  nous  communique  deux 

intéressantes  nouvelles.  La  première  est  qu'il  a  été  chargé  pour 
l'année  scolaire  1912-1913  d'un  cours  d'irlandais  à  l'Université  de 

Vienne;  c'est,  croyons-nous,  la  première  fois  que  l'enseignement 
du  celtique  figure  dans  le  programme  d'une  Université  autrichienne. 

La  seconde  est  qu'il  vient  de  terminer  une  Concise  oïdlrish  Grarn- 
mar,  à  la  fois  historique  et  comparative,  qui  paraîtra  par  livraisons 

en  appendice  à  la  Celtic  Revinu.  Cette  Grammar  sera  suivie  d'un 
choix  de  textes,  comprenant  les  plus  beaux  morceaux  de  l'ancienne 
littérature  irlandaise,   mais    ramenés  à   une  norme  linguistique  et 



102  Chronique. 

dans  une  langue  uniformisée.  Voilà  en  perspective  pour  les  jeunes 
celtistes  de  nouveaux  instruments  de  travail. 

IV 

Un  autre  ouvrage  aussi,  qui  ne  peut  manquer  d'avoir  du  succès 
auprès  des  celtistes  et  des  romanistes,  c'est  une  thèse  de  doctorat, 
qui  sera  présentée  à  la  Faculté  des  Lettres  de  Paris  par  M.  G. 

Esnault,  professeur  au  lycée  de  Nantes,  et  qui  a  pour  sujet  l'étude 
du  français  parlé  en  Bretagne.  Nous  exprimions  naguère  le  regret 

que  ce  joli  sujet  n'ait  pas  encore  tenté  quelque  philologue  breton- 
nisant  (v.  Rev.  Celt.,  XXXII,  372);  M.  Esnault  nous  écrit  qu'il  y 
travaille  depuis  190e  et  qu'il  espère  avoir  bientôt  terminé  sa  tâche. 

V 

M.  Marouzeau,  dont  le  nom  est  déjà  connu  de  nos  lecteurs, 

occupe  depuis  l'an  dernier  une  place  importante  dans  la  rédaction 

de  la  Revue  de  Philologie.  Il  s'y  est  chargé  d'une  tâche  bibliogra- 
phique considérable  qui  consiste  à  relever  chaque  année  le  titre  de 

tous  les  ouvrages  publiés  sur  l'antiquité  classique,  ainsi  que  les 
comptes  rendus  qui  en  sont  faits.  Sous  le  titre  Revue  des  comptes- 

rendus  d'ouvrages  relatifs  à  V antiquité  classique,  ce  répertoire  paraît 
en  appendice  dans  la  Revue  de  Philologie  ;  il  forme  chaque  année  un 
fascicule,  que  met  en  vente  à  part,  au  prix  de  5  fr.,  la  librairie 
Klincksieck,  rue  de  Lille,  1 1,  à  Paris.  Deux  fascicules  ont  déjà  paru, 
pour  1910  et  191 1 .  Il  y  a  tant  de  questions  communes  au  latin, 
voire  même  au  grec,  et  au  celtique,  que  cet  utile  répertoire  devait 
être  signalé  et  recommandé  à  nos  lecteurs. 

VI 

Les  Transactions  of  the  Guild  of  Graduâtes  of  the  University  of 

Wales  for  the  years  1909,  19 10  and  191 1,  paraissent  en  un  seul 
fascicule. 

Elles  contiennent  d'intéressants  rapports  de  sir  Edward  Anvvyl, 
secrétaire  de  la  «  Dialect  section  ».  On  y  voit  quels  efforts 
dépense  notre  savant  collaborateur  pour  encourager  les  enquêtes 
dialectologiques  et  en  favoriser  la  publication.  Aux  pages  26  et 

suiv.,  M.  Fynes-Clinton,  professeur  à  l'University  Collège  de  Ban- 



Chronique.  103 

gor,  publie  un  glossaire  de  mots  dialectaux  du  Nord  du  Carnar- 

vonshire  :  la  région  étudiée  comprend  la  côte,  de  Bangor  à  Pen- 

maenmawr,  et  s'étend  dans  l'intérieur  des  terres  jusqu'à  Pentir  et 
Bethesda. 

La  «  Place-names  section  »  fournit  également  quelques  utiles 
documents  ;  on  trouvera  notamment  aux  pages  40  et  suiv.  une 
liste  de  noms  de  lieu  du  Carmarthenshire,  dressée  par  le  Rév. 
M.  H.  Jones. 

Enfin  la  «  Literature  Section  »,  dont  le  secrétaire  est  M.  J.  H. 

Davies,  ne  reste  pas  inactive.  Elle  a  déjà  encouragé  la  réimpression 

de  plusieurs  ouvrages  gallois  des  xve-xvne  siècles,  notamment  le 

Defjynniad  Fydd  Eglwys  Loegr  «  Défense  de  la  foi  de  l'Église 
d'Angleterre  »,  par  Maurice  Kyffin  (1595),  le  second  volume  des 

œuvres  de  Morgan  Llwyd  o  Wynedd  (1619-1659),  l'auteur  de 
l'allégorie  fameuse  Llyfr  y  tri  adenu  «  Livre  des  trois  oiseaux  » 
(1653),  et  les  œuvres  poétiques  de  William  Llyn  (15  3 5-1 580), 

cet  illustre  barde  dont  son  maître  Grufudd  Hiraethog  disait  qu'il 
savait  toute  chose  (nid  oesdim  xu  anwybodus  iWiliam  Llyn).  La  Guild 

s'apprête  à  joindre  à  la  liste  le  Kyuniver  Llith  a  Bauii  «  Autant  de 
leçons  que  d'articles  »,  de  W.  Salesbury  (1 55 1).  Toutes  ces  réim- 

pressions ont  été  faites  par  la  maison  Jarvis  et  Foster,  de  Bangor. 
Elle  annonce  en  outre  la  publication  de  textes  du  moyen  âge  encore 

inédits,  parmi  lesquels  le  texte  des  lois  de  Howel  Dda  du  manu- 
scrit Llanstephan  116  (xvc  s.),  et  les  poésies  de  Lewis  Glyn  Cothi 

d'après  le  manuscrit  Peniarth  109  (xvc  s.). 

VII 

Tous  les  celtistes  connaissent  le  «  Livre  de  l'Anachorète  de 
Llanddewi  Brefi  »,  Llyfr  Ancr  Llaiidnuivrcvi1.  Ce  manuscrit,  copié 
en  1346,  est  conservé  à  Oxford  (Jésus  Collège  MS.  119).  Il  a  été 
savamment  édité  par  M.  J.  Morris  Jones  et  sir  John  Rhys  dans  la 
collection  des  Anecdota  Oxoniensia  (Mediaeval  and  Modem  Séries, 

part  VI,  Oxford,  1894).  Le  principal  texte  contenu  dans  le  ma- 
nuscrit est  YHysloria  Lucidm,  traduite  de  YEluçidarium  sine  Dialo- 

gus  de  summa  totius  Christianae  theologiae,  dont  on  trouvera  le  texte 

latin  dans  la  Patrologie  de  Migne  (t.  CLXX1I,  col.'  1108-1176), 
parmi  les  œuvres  d'Honoré  d'Autun  (v.  Rev.  Celt.,  XYI,  106). 
Mais  à  la  suite  de  YHystoria  Lucidar,  le  manuscrit  gallois  contient 
un  certain  nombre  de  courts  textes,  tous  traduits  du    latin   et  de 

1.  Llanddewi  Brefi,  près  de  Tregaron  (Cardiganshire). 



104  Chronique. 

caractère  religieux.  MM.  Jones  et  Rhys  les  ont  compris  dans  leur 
édition.  Ce  sont  les  suivants  : 

Y  mod  yd  aeth  Meir  v  nef  a  Comment  Marie  alla  au  ciel  »  ; 

Kyssegyrlan  Vuched  «  la  Vie  Sanctifiée  »  ; 
Hystoria  o  vuched  Deivi  «  histoire  de  la  vie  de  saint  David  »  ; 
Hystoria  o  vuched  Beuno  «  histoire  de  la  vie  de  saint  Beuno  »  ; 

Hystoria  Adrian  ac  Ipotis  «  histoire  d'Adrien  (l'empereur)  et 
d'Ipotis  »  ; 

Credo  Seini  Athanasius  «  le  Credo  de  saint  Athanase  »  ; 

Pv  delw  y  dely  Dvu  credu  y  Duiv  «  de  quelle  façon  l'homme  doit 
croire  en  Dieu  »  ; 

Pivyll  o  piider  o  duîl  Hu  Saut  «  Sens  du  pater  d'après  saint 
Hugues  »  ; 

Rimuedeugwarandaut  offeren  «  les  vertus  de  l'assistance  à  la  messe  »  ; 
Breudwyi  Paul  ebosiol  «  Songe  de  l'apôtre  Paul  »  ; 

Am  gad'w  Dyiu  Sul  «  sur  l'observance  du  dimanche  »  ; 
Rybitd  Gabriel  ai  Veir  «  l'annonce  de  Gabriel  à  Marie  »  ; 

Euegyl  jeaan  ebostol  «  l'Évangile  de  l'apôtre  Jean  »  ; 
v  Drindawi  yn  un  Duiv  «  la  Trinité  en  un  seul  Dieu  »  ; 

Hystoria  gwlat  Jeuan  Vendigeit  «  histoire  du  pays  du  bienheureux 

Jean  ». 
Si  tous  ces  textes,  en  tant  que  traductions,  sont  dénués  de 

valeur  littéraire,  ils  ont  pour  l'histoire  du  gallois  un  grand  intérêt. 
Et  l'on  pouvait  désirer  qu'ils  fussent  reproduits  dans  une  édition 

commode  et  pratique,  à  l'usage  des  étudiants.  C'est  ce  désir  que 
vient  de  réaliser  le  Prof.  Morris  Jones  dans  un  petit  volume  de 

92  pages  intitulé  Buchedd  Deivi  ac  Ystoryaeu  ereilî  «  The  Life  of 
Saint  David  and  other  tracts  in  médiéval  Welsh  from  the  Book  of 

the  Anchorite  of  Llanddewivrevi  ,>  (Oxford,  Clarendon  Press, 

1912,  3  s.  6  d.).  Comme  le  titre  l'indique,  l'édition  ne  comprend 
que  les  treize  derniers  morceaux  de  la  liste  précédente,  à  partir  de 

la  Vie  de  saint  David.  C'est  une  simple  reproduction  de  la  partie 

correspondante  de  l'édition  de  1894.  Il  n'y  a  ni  notes,  ni  remarques 
grammaticales  ou  historiques,  ni  glossaire.  On  regrettera  cette 

parcimonie.  Nul  n'était  plus  capable  que  le  savant  professeur  de 
Bangor  d'enrichir  son  édition  d'un  commentaire,  qui  eût  rendu 
aux  débutants  les  plus  grands  services.  Sur  quelques  points  d'ail- 

leurs le  texte  paraît  incorrect  ;  on  aimerait  à  connaître  les  correc- 
tions de  M.  Jones.  Il  faudrait  aussi  pouvoir  recourir  aisément  aux 

originaux  latins,  dont  les  textes  sont  inspirés  ou  traduits  ;  une 
indication  sommaire  de  ces  originaux  était  indispensable.  Enfin,  les 



Chronique.  105 

textes  sont  en  partie  conservés  dans  quelques  autres  manuscrits; 
pour  les  deux  premiers  morceaux,  la  vie  de  saint  David  et  la  vie 

de  saint  Beuno,  la  chose  est  sûre  :  M.  Timothy  Lewis  en  a  signalé- 
une  version  dans  le  manuscrit  n°  IV  de  Llanstephan  (auj.  à  la 

National  Library  of  Wales),  qui  fait  partie  d'une  «  collection  sans 
ordre  »  Didrefn  Gasgliad  (voir  Rev.  Celt.,  XXXIII,  p.  434).  Et 

dans  le  vieil  ouvrage  de  Rees,  Lives  of  the  Cambro-hritish  Saints 
(Llandoverv,  1853),  se  trouvent  p.  13-21  la  vie  de  saint  Beuno  et 

p.  102-116  la  vie  de  saint  David,  éditées  d'après  deux  manuscrits, 
dont  le  manuscrit  d'Oxford,  accompagnées  d'une  Vita  de  saint  David 
en  latin,  p.  H7-i4i,et  de  traductions  anglaises.  En  attendant  que 

quelque  jeune  scholar  nous  donne  l'édition  critique  qui  s'impose, 
remercions  M.  Morris  Jones  de  cette  réimpression,  dont  il  faut 

pour  le  moment  nous  contenter  '. 

VIII 

Aux  personnes  qui  s'intéressent  au  gaélique  d'Ecosse  et  qui 
seraient  soucieuses  de  l'apprendre,  il  faut  recommander  Na  se  Bon- 
naich  Bheaga  «  The  six  little  Bannocks  and  other  short  Fairv  Taies 

from  the  Gaelic  ».  Ce  sont  deux  petites  brochures,  dont  l'une 
contient  le  texte  gaélique,  et  l'autre  la  traduction  anglaise  par 
M.  J.  G.  Mackay.  On  se  les  procure  chez  Miss  A.  Maclennan,  82 

St  John's  Hill,  Clapham  Junction,  London  S.  W.,  pour  la  somme 
modique  de  6  d.  (by  post  8  d.).  Le  texte  gaélique  est  emprunté 
aux  collections  de  J.  F.  Campbell  of  Islay,  un  fervent,  comme  on 

sait,  des  traditions  populaires;  c'est-à-dire  qu'il  s'agit  de  récits 
fantastiques,  utiles  pour  la  connaissance  du  folk-lore  du  pays. 

IX 

La  librairie  Rouart,  Lerolle  et  Cie  a  édité  l'an  dernier  une  pre- 
mière série  de  Chansons  populaires  du  pays  de  Vannes  recueillies  et 

publiées,  avec  textes  bretons  et  traduction  française,  par  M.  Loeiz 

Herrieu (Paris,  191 1,  2  fr.  50).  C'est  une  publication  digne  d'éloges 
et  qui  mérite  d'être  encouragée.  La  chanson  populaire  est  dans  tous 
les  pavs  une  des  manifestations  les  plus  sincères  de  l'âme  des 
peuples.  Même  quand  ceux-ci  ne  la  créent  pas  spontanément,  ils  la 
modèlent  et  la  transforment  suivant  leurs  goûts  personnels,  et  ainsi 
on  peut  recueillir,  dans  le  rythme  ou  la  mélodie  des  chansons,  un 

1.  Page   12.  1.  7.  lire  yti  kylchymi  au  lieu  de  ny  kylchynu. 



t€>6  Chronique. 

témoignage  trop  pégUgé  jusqu'ici,  sur  le  caractère  de  chacun.  Le 
recueil  de  M.  Herrieu  réjouira  tous  les  amis  de  la  Bretagne;  on 
pourra  le  comparer  avec  intérêt  au  recueil  de  chansons  populaires 

des  Hautes-Terres  d'Kcosse  dont  les  celtistes  sont  redevables  à  Miss 
F.  Tolmie  (v.  R.  CelL,  XXXIII,  p.  153). 

Il  y  a  peu  de  chose  à  dire  des  paroles  de  ces  chansons.  Le  fond 

en  est  emprunté  aux  sujets  qu'a  fait  connaître  Luzel  dans  ses  deux 
grands  répertoires  ;  on  y  retrouve  le  gentilhomme  séducteur,  le 

paysan  qui  quitte  son  amie  pour  aller  à  l'armée,  le  jeune  homme 
qui  se  fait  prêtre  par  désespoir  d'amour  et  l'inévitable  La  Fontenelle; 
dans  les  pièces  de  genre  badin,  le  tailleur  joue  naturellement  son 

rôle  ridicule.  La  traduction  nous  paraît  fort  exacte  et  serre  en  géné- 

ral le  texte  de  très  près.  Nous  n'adresserons  à  l'auteur  qu'une 
observation  de  forme  :  il  n'a  pas  adopté,  en  ce  qui  concerne  la 
coupe  des  syllabes  qui  contiennent  un  1)  entre  voyelles,  une  règle 

uniforme;  il  écrit  eù-é  «  aussi  »,  p.  22,  34  (comme  iieit-é  «  nou- 
veau »,  p.  22,  34,  50,  52),  mais  e-ùêy  p.  54  ;  et  de  même  aù-el 

«  vent  »,  p.  24,  paù-e  «  pavé  »  (dans  ar  pake  ger  Pari\  «  sur  le  pavé 
de  la  ville  de  Paris  »),  p.  26,  mais  sa-ùét  «  levé  »,  p.  50,  52.  Il 
serait  intéressant  de  connaître  la  vraie  prononciation.  Dans  le 

même  ordre  d'idées,  on  peut  lui  signaler  rèvr  «  derrière  »,  p.  55,  à 
côté  de  rèr,  p.  57.  P.  52,  lire  Le  Rapt  dans  le  titre  de  la  pièce,  et 
p.  57, 1.  5,  lire  miliget. 

Les  airs  de  toutes  ces  chansons  (trente-deux  en  tout)  ont  été 
notés  par  M.  Maurice  Duhamel,  ce  musicien  musicographe 

dont  la  Revue  Celtique  a  déjà  eu  l'occasion  de  citer  avantageu- 
sement le  nom  (v.  t.  XXXII,  p.  369).  Il  a  fait  précéder  le 

recueil  d'une  préface,  où  il  donne  quelques  renseignements  tech- 
niques fort  utiles  sur  la  musique  vannetaise.  Mais  il  écrit  un  bien 

mauvais  français.  Nous  relevons  les  phrases  suivantes  aux  pages 

ij  et  iij  :  «  le  Barh  labourer  m'en  voudrait  si  je  le  biographiais...  », 
«  l'aide...  ne  lui  faillit  pas  en  cette  occasion  »,  «  les  chansons  de 
ses  compatriotes  ne  pouvaient  l'indifférer  »,  «  la  diversité  qui  par- 

ticularise les  différentes  contrées  de  la  Bretagne»,  etc.  ;  c'est-à-dire 
en  quelques  lignes  à  la  fois  le  néologisme,  l'archaïsme  et  le  barba- 

risme. M.  Duhamel  appelle  les  incorrections  grammaticales  des 

«  scories  »,  et  il  estime  que  ces  scories  «  ajoutent  aux  œuvres  tra- 

ditionnelles un  cachet  populaire  qui  n'est  pas  sans  charme  »  ;  nous 
n'éprouvons  pas  le  même  charme  à  les  rencontrer  dans  sa  prose. 
Notez  bien  que  M.  Duhamel  est  fort  sévère  pour  les  Bretons  qui 

maltraitent  leur  langue  maternelle  ;  s'il  n'était  Breton  lui-même, 
quels  reproches  n'encourrait-il  pas  pour  son  français? 



Chronique.  107 

X 

Sous  le  titre  Kevrin  bar\ed  Brei\  pc  re'rxadur  ar  Wcr\ome\  vre%pnek 
(«  Secret  des  bardes  de  Bretagne  ou  code  de  versification  bre- 

tonne »),  M.  Erwan  Berthou  publie  une  petite  brochure  de 
36  pages,  entièrement  rédigée  en  breton  (Paris,  Champion,  1912, 
o  fr.  50).  On  y  trouve  exposées  en  129  paragraphes  les  règles  de  la 

versification  bretonne,  avec  exemples  à  l'appui.  Les  préceptes  sont 
courts,  nets,  bien  faits  pour  frapper  l'esprit  du  lecteur  et  s'y  graver 
aisément.  Ils  concernent  successivement  les  pieds,  les  coupes,  l'as- 

sonance, la  rime  et  l'allitération,  l'élision  et  la  contraction,  les 

différentes  sortes  de  vers  et  de  strophes,  puis  les  poèmes  d'étendue 
fixe  (imités  du  sonnet  français)  et  finalement  le  procédé  de  l'asso- 

nance intérieure,  la  cynghanedd  galloise,  pour  laquelle  M.  Berthou 
fabrique  le  nom  de  kcnganere^. 

La  brochure  débute  par  quelques  préceptes  généraux  sur  l'art  du 
poète,  dont  l'auteur,  poète  lui-même,  se  fait  une  haute  et  noble 
idée.  «  On  peut  être  poète  sans  faire  de  vers,  dit-il,  mais  on  peut 
aussi  faire  des  vers  sans  être  poète.  Autrefois,  parmi  les  Celtes, 

quand  l'esprit  celtique  était  plein  de  vie,  la  plupart  de  ceux  qui 
faisaient  des  vers  étaient  de  vrais  poètes.  Depuis  que  l'esprit  poé- 

tique est  allé  se  perdant,  et  même  l'esprit  celtique,  on  a  donné  le 
nom  de  poètes  à  beaucoup  de  rimailleurs  qui  n'étaient  pas  dignes 
de  porter  ce  beau  nom  ». 

Déjà  Horace  avait  dit  : 

Ingenium  cui  sit,  cui  mens  diuinior,  atque  os 
Magna  sonaturum,  des  nominis  huius  honorem. 

M.  Berthou  distingue  le  poète  du  versificateur,  et  la  poésie  popu- 
laire de  la  haute  poésie,  mais  surtout  il  magnifie  le  barde  :  «  le  Celte 

qui  possède  à  la  fois  l'intelligence  d'un  barde,  l'inspiration  d'un 
poète  et  la  science  d'un  versificateur  est  capable  d'obtenir  la  belle 
renommée  des  anciens  bardes  ;  c'est  à  lui  qu'on  peut  donner  le  nom 
de  barde.  Car  il  trouve  dans  la  profondeur  de  son  inspiration,  dans 
les  étincelles  de  son  cœur  et  les  ressources  de  son  esprit  les  mots 

capables  de  faire  sentira  tous  les  autres  ce  qu'il  sent  lui-même.  Il 
est  assez  fort  pour  faire  mugir  la  mer,  souffler  le  vent,  trembler 

la  terre,  chanter    les  oiseaux,  couler  l'eau.  » 
Voilà  de  fières  paroles,  qui  méritent  de  rendre  M.  E.  Berthou 

célèbre  dans  son  pavs. 



io8  Chronique. 

XI 

Nous  avons  commis  à  la  page  492  du  tome  précèdent  un  oubli 
impardonnable.  En  citant  les  noms  des  collecteurs  de  proverbes 
bretons,  nous  avons  omis  celui  de  notre  excellent  collaborateur, 
M.  Emile  Ernault.  On  trouvera  dans  la  Mélusitie  (t.  IV,  494  ; 
t.  VIII,  86,  116,  139,  164;  t.  IX,  208,  258,  280  ;  t.  X,  15,  89, 

158,  187,  212,  233,  259,  273;  t.  XI,  199,  243,  266,293,  325,  35i, 
396,  440),  une  riche  collection  de  proverbes  bretons,  empruntés  à 
tous  les  dialectes  et  signée  de  ce  nom  si  cher  aux  études  bretonnes. 

M.  Ernault  pourrait  à  bon  droit  s'appliquer  le  proverbe  français  : 
Ou  n'est  jamais  trahi  que  par  les  siens.  Espérons  qu'il  n'y  joindra  pas 
le  proverbe  breton  :  Kasoui  a  ̂ 0  eux  aun  trubard. 

XII 

Nous  avons  reçu  de  M.  Robert  Fawtier  un  ouvrage  dont  il  est 

l'auteur,  La  Vie  de  saint  Sainson,  essai  de  critique  hagiographique 
(Paris,  Champion,  1912);  il  en  sera  rendu  compte  prochainement. 

De  M.  Ernst  Windisch,  nous  est  parvenu  également  un  gros  et 
bel  ouvrage  de  301  p.,  Das  keltische  Britannien  bis  ;»  Kaiser 

Arthur  (Leipzig,  Teubner,  1912,  9  M.).  Contentons-nous  aujour- 

d'hui de  l'annoncer  à  nos  lecteurs  ;  nous  en   reparlerons  bientôt. 
J.  Vendryes. 



PÉRIODIQUES 

Sommaire.  —  I.  Revue  de  Phonétique.  —  Il.'Zentralblatt  fur  Bibliotheks- 
wesen.  — III.  Sitzungsberichte  der  kôn.  preuss.  Akademie  der  Wis- 
senschaften.  —  IV.  The  Celtic  Review.  —  V.  American  Journal  of 

Philologv.  —  VI.  Le  Fureteur  breton.  —  VU.  Annales  de  Bretagne.  — 
VIII.  Bulletin  de  dialectologie  romane.  —  IX.  Bulletino  di  paletno- 

logia  italiana.  —  X.  Bulletin  de  la  Société  Jersiaise.  —  XI.  Anzei- 
ger  fur  schweizerische  Altertumskunde.  —  XII.  Jahresbericht  der 
schweizerischen  Gesellschaft  fur  Urgeschichte.  —  XIII.  Congrès  de 

l'Association  française  pour  l'avancement  des  sciences.  —  XIV.  Con- 
grès préhistorique  de  France.  —  XV.  Bulletin  de  la  Société  préhisto- 
rique française.  —  XVI.  Revue  Archéologique.  —  XVII.  Bulletin  de 

la  Diana.  —  XVIII.  Bulletin  de  la  Société  française  des  fouilles  archéo- 

logiques. —  XIX.  Bulletin  de  la  Société  des  sciences  historiques  et 
naturelles  deSemur-en-Auxois.  —  XX.  Bulletin  archéologique  du  comité 

des  travaux  historiques.  — XXI.  Journal  ofthe  Royal  Society  ofAntiqua- 
ries  of  Ireland.  —  XXII.  Boletin  de  la  Real  Academia  de  la  Historia.  — 

XXIII.  Archiv  fur  Anthropologie. 

1 

Revue  de  phonétique,  publiée  par  l'abbé  Rousselot  et  Hubert 
Pernot  (1911-1912)  '. 

La  Revue  de  Phonétique  que  je  suis  vraiment  confus  de  présenter 

si  tard  aux  lecteurs  de  la  Revue  Celtique 2,  n'est  pas  une  simple  conti- 
nuation de  La  Parole,  qui  se  partagea  entre  la  médecine  spéciale  du  nez, 

des  oreilles,  du  larynx  et  la  phonétique  expérimentale  et  avait  dis- 

paru avec   l'Institut   qui    la    soutenait.   Son    programme    est  plus 

1.  Il  paraît  un  fascicule  tous  les  trois  mois.  L'abonnement  est  de  16  Ir. 
Le  siège  de  la  Revue  est  25,  rue  des  Fossés-Saint- Jacques,  Paris. 

2.  J'attendais  pour  le  faire  qu'il  v  parût  un  travail  intéressant  directe- 
ment les  études  celtiques  ;  il  y  en  a  deux  en  préparation,  mais  leur  publica- 

tion se  fera  encore  attendre  quelque  temps. 



i  io  Périodiques. 

ample.  11  a  été  excellemment  exposé  en  tête  du  premier  fascicule 

par  l'abbé  Rousselot.  Toutes  les  méthodes  y  sont  admises,  qu'elles 
soient  fondées  sur  l'impression  que  reçoit  l'oreille  (phonétique 
auditive),  sur  des  graphies  diverses  (phonétique  historique),  sur 
la  comparaison  des  formes  dialectales  (phonétique  géographique), 
ou  simplement  sur  les  variétés  des  générations  successives  dans  le 

sein  d'une  même  famille  (phonétique  généalogique),  etc.  ;  naturel- 
lement une  large  part  y  est  faite  à  la  phonétique  expérimen- 

tale . 

Jusqu'ici  la  phonétique  celtique,  à  part  un  travail  de  l'abbé 
Rousselot  sur  les  articulations  irlandaises,  une  note  de  M.  Scerba 

sur  Vu  gallois  (Mém.  Soc.  Ling.,  XVI,  284)  et  deux  mémoires  sur 

des  traits  dialectaux  bretons  publiés  dans  les  Annales  de  Bretagne,  n'a 
guère  profité  des  ressources  que  lui  offre  la  phonétique  expérimen- 

tale. Et  cependant,  comme  le  dit  très  bien  l'abbé  Rousselot  dans 
Texposé  de  son  programme  (p.  8),  les  autres  méthodes  ont  sou- 

levé beauconp  de  problèmes  qu'elle  seule  peut  résoudre,  car  elle  a 
sur  ses  devancières  l'avantage  d'être  plus  objective  et  moins  per- 

sonnelle, de  juger,  non  sur  des  impressions  fugitives,  mais  sur  des  traces 
permanentes  de  la  parole  ou  de  ses  organes  et  susceptibles  de  nombre  et 
de  mesure,  non  sur  les  seules  synthèses  faites  par  Voreille,  mais  encore 
sur  des  analyses  mathématiques  ou  acoustiques,  non  sur  de  simples 
indices  orthographiques,  ni  sur  des  observations  incomplètes,  mais  sur  des 
faits  précis,  faciles  à  contrôler,  à  reproduire,  à  modifier  même,  pour  en 
rendre  F  interprétation  plus  certaine.  Les  tracés  révèlent  encore  parfois 

d'importants  phénomènes  que  l'oreille  est  impuissante  à  percevoir. 
C'est  ainsi  que  de  multiples  expériences  faites  au  laboratoire  du 

Collège  de  France,  ont  démontré,  ce  qui  n'avait  jamais  été  signalé, 
que  les  occlusives  sourdes  initiales  dans  le  dialecte  du  Glamorgan 

Est,  sont  des  aspirées.  Il  a  été  établi  également  que  l'occlusive 
sourde  intervocalique  précédée  immédiatement  de  l'accent,  dans 
ce  dialecte,  est  nettement  sourde.  L'étude  d'un  tracé  du  /  sourd 

gallois  nous  a  donné  l'explication  de  deux  équivalences  curieuses  : 

/  sourd  est  prononcé  s  par  les  enfants  gallois  jusqu'à  l'âge  de 
trois  ans  :  les  Gallois  ont  transcrit  l'irlandais  Sinon  (Sinon),  nom 
gaélique  de  la  rivière  Shannon  par  Llinou,  dans  le  Mabinogi  de  Bran- 

wen  ;  or  il  résulte  de  l'étude  du  tracé  que  le  début  de  l'articulation 
est  à  peu  près  identique  à  celle  de  s  '. 

1.  On  pourra  lire  avec  fruit  en  ce  qui  concerne  la  phonétique  expérimen- 

tale, la  critique  aussi  modérée  que  convaincante  de  l'abbé  Rousselot  (t.  I, 
fasc.  2,  p.   205)   de   certains   aperçus  de  Jespersen   dans    ses  Grundfragen. 



Périodiques.  1 1 1 

Non  seulement  chaque  langue  peut  profiter  directement  des  res- 
sources de  la  phonétique  expérimentale,  mais  tout  linguiste  peut 

trouver  dans  ses  expériences  sur  un  groupe  linguistique  tout  diffé- 
rent et  aussi  éloigné  qus  possible  du  sien,  des  indications  souvent 

fort  instructives  pour  ses  propres  recherches.  C'est  ainsi,  nous  dit 
l'abbé  Rousselot,  que  la  phonétique  des  Hovas  et  des  Betsileo  nous 
apprend  des  choses  que  nos  langues  d'Europe  laissent  ignorer 
ou  montrent  moins  bien,  par  exemple,  les  diverses  phases  de  la 
chute  des  atones,  la  vraie  nature  de  tr  et  dr  en  anglais,  même  celle 
de  nos  dentales  et  de  nos  gutturales,  etc. 

La  Revue  de  Phonétique  se  propose  aussi  un  but  pratique  :  une 

place  importante  y  est  réservée  à  l'enseignement  des  langues 
vivantes,  et  de  la  parole  aux  sourds-muets,  à  la  correction  des 

vices  de  prononciation,  à  l'éducation  de  l'oreille,  à  l'hygiène  de  la 
voix,  à  l'articulation  dans  le  chant. 

La  revue  donne  aussi  la  description  et  la  critique  des  appareils 
intéressant  la  science  du  langage,  sans  excepter  les  gramophones 

et  phonographes  dont  l'emploi  dans  l'enseignement  se  vulgarise  de 
plus  en  plus.  C'est  ainsi  que  dans  le  Ier  fascicule  (p.  68)  nous 
sommes  redevables  à  M.  Chlumsky  d'une  description  des  appareils 
nouveaux  donnant  les  transcriptions  des  tracés  du  phonographe  et 
la  photographie  de  la  voix. 

Les  articles  ou  mémoires  publiés  jusqu'ici  sont  d'une  extrême 
variété  et  d'un  réel  intérêt.  Parmi  les  langues  indo-européennes,  le 
français,  le  catalan,  le  tchèque,  le  suédois  sont  l'objet  d'observa- 

tions fort  instructives  et  en  grande  partie  neuves.  Les  Notes 
de  phonétique  historique  de  M.  Cuny  (I,  fasc.  2,  p.  10)  intéressent 

l'indo-européen  et  le  sémitique.  Elles  nous  font  pénétrer  dans  le 
pré-indo-européen  et  envisager  certains  points  de  parenté  possible 
avec  le  sémitique,  parenté  soutenue  en  Allemagne,  par  Hermann 
Mol  1er  et  dont  un  des  partisans  les  plus  marquants  est  Holger 

Pedersen.  L'article  de  M.  Ant.  Grégoire  sur  Y  Influence  des  consonnes 
occlusives  sur  la  durée  des  syllabes  précédentes  (t.  I,  fasc.  3,  p.  260), 

donne  des  conclusions  parfaitement  d'accord  avec  la  phonétique 
du  gallois,  du  comique  et  du  breton;  dans  les  monosvllabes,  en 

exceptant  quelques  cas  en  breton  actuel,  la  voyelle  longue  est  tou- 

jours accompagnée  d'une  occlusive  sonore.  L'occlusive  sourde 

finale  est  précédée   d'une  voyelle    brève,  ce    qui    se  produit  par 

N'eût  été  la  légitime  réputation  de  fauteur,  une  réfutation  de  ses  juge- 
ments était  inutile,  car  il  n'est  que  trop  évident  que  Jespersen  n'a  qu'une 

connaissance  superficielle  de  la  phonétique  expérimentale. 



112  Périodiques. 

exemple  en  gallois,  dans  les  emprunts  anglais  (V.  J.  Loth,  Mots 
latins,  p.  78  :  ex.  bêd,  monde,  e-bèt,  au  monde). 

Dans  son  programme,  l'abbé  Rousselot  annonçait  la  publication 
de  petites  phonétiques  et  de  Dictionnaires  phonétiques  des  langues  lit- 

téraires. Dès  le  Lr  fascicule,  il  donnait  l'exemple  et  commençait  la 
publication  d'un  Dictionnaire  de  la  prononciation  française,  assuré- 

ment unique  en  son  genre.  Loin  de  se  borner  à  des  indications 

sommaires  sur  la  prononciation  et  la  quantité  des  voyelles,  l'auteur 
fournit  la  valeur  de  chacun  des  éléments  du  mot  :  timbre,  durée, 

hauteur  musicale,  intensité  même,  chaque  fois  que  cela  est  nécessaire, 

et  dans  la  mesure  où  cela  est  possible  pour  un  travail  d'une  aussi 
longue  haleine.  Ce  sont  là  des  documents  d'une  valeur  inappré- 

ciable pour  tous  les  linguistes  présents  et  futurs. 
Comme  on  le  voit,  tous  les  amis  des  études  linguistiques,  les 

celtistes  comme  les  autres,  sont  intéressés  au  succès  de  la  Revue 

de  phonétique  et  ne  peuvent  que  lui  souhaiter  longue  vie  et  prospé- 
rité. 

J.  Loth. 
11 

ZeNTRALBLAT  FUR  BlBLlOTHEKSWESEX,    I9I2,   p.    264:  H.   W.   LÛl- 

dsay  :  Breton  scriptoria  :  their  latin  abbreviation-sxmbols.  Le  professeur 

H.  W.  Lindsay  de  l'Université  de  Saint-Andrews,  auquel  on  doit 
cette  année  même,  un  important  travail  (Early  Welsh  script)  dont 

il  a  été  parlé  dans  la  Revue  Celtique,  t.  XXXIII,  p.  478,  et  la  décou- 

verte de  gloses  bretonnes  du  ixL  siècle,  est  arrivé  par  l'étude  minu- 
tieuse des  mss.  dus  à  des  scribes  bretons,  à  établir  que  nos 

scribes,  jusqu'à  la  fin  du  Xe  siècle,  au  moins,  avaient  conservé 
avec  une  extraordinaire  fidélité  dans  leurs  symboles  d'abréviation  les 
habitudes  insulaires  même  après  avoir  renoncé  au  type  d'écri- 

ture insulaire;  son  étude  pourra  être  d'un  grand  secours  dans  la 
critique  des  mss.  intéressant  la  Bretagne,  en  particulier,  de  cer- 

tains mss.  de  vies  de  saints. 

En  ceci  comme  en  tout  le  reste,  il  est  évident  que  jusqu'à  la  fin 
du  xic  siècle  et  même  après,  la  civilisation  des  Bretons  Armoricains 

était  orientée  vers  son  pays  d'origine,  et  que  l'île  de  Bretagne 
exerçait  toujours  sur  eux  une  profonde  attraction. 

J.  Loth. 

III 

M.    Kuno  Mever  continue  dans  les  Sitzuxgsberichte    der   ko- 



Périodiques.  1 1 3 

xigl.  preuss.  Akademie  uek  YVissexschaftex  (i 9 1  2 ,  t.  LI,p.  1 144- 
11 57)  ses  études  Zur  keîtischen  Wortkunde  (v.  Rev.  Cclt . ,  XXXIII, 

p.  )0[).  Il  signale  d'abord  (n°2))  un  composé  hybride  gallo-latin, 
su-apte  «  wohlangemessen  »,  attesté  chezle  grammairien  Virgile  et 

dans  un  hymne  de  l'évèque  Çummine  Fota  :  puis  il  réunit  (n°  26) 
des  noms  propres  gaulois,  tirés  du  grammairien  Virgile.  Il  étudie 

ensuite  les  mots  suivants  :  27.  irl.  aicned  «  nature  »,  de  *ad-geu-i- 
to-11.  28.  irl.  aifdirclèoc  «  vanneau  »,  écrit  parfois  avec  une/-  pro- 

thétique  et  aujourd'hui  emplové  en  Ulster  sous  la  forme  saidhir- 
cléog,  est  un  dérivé  de  adircliu  Sg.  69  a  8  et  remonte  à  adarc 
«  corne  ».  29.  mirl.  ailtiu  et  ailemain  sont  deux  substantifs  ver- 

baux de  ailim  «  je  nourris  »,  succédanés  du  plus  ancien  altram. 
30.  mirl.  bruthen  f.  «  chaleur,  ardeur»,  dérivé  de  bruth.  31.  virl. 

epii  f.  «  serpe  »,  à  rattacher  au  verbe  *es-ben-  comme  une  forma- 
tion participiale  en  -;///,  du  type  birit  et  Brigit  (cf.  Marstrander, 

Zeistch.  f.  Celt.Phil.,  VII,  38e).  32.  oî  ma  «  quod  si  »  n'est  pas 
dans  Ml.  3  a  13  une  simple  transcription  servile  du  latin,  puisque. 

la  locution  est  attestée  dans  un  poème  des  Anecdota  from  Irish  Ma- 
nuscripts,  I,  p.  72,  §  197.  33.  Formes  bvpocoristiques  de  noms 

propres  irlandais,  dont  l'auteur  distingue  trois  types  différents  :  à 
suffixe  consonantique  simple,  à  suffixe  vocalique  simple,  à  suffixe 
consonantique  composé.  34.  virl.  esarn  «  vin  vieux  »,  plus  ancien 

esuern  viendrait  d'après  M.  Schuchardt  d'un  latin  *exhibernum  (///- 
mini);  c'est  un  vin  qui  a  passé  l'hiver.  35.  virl.  ambracht  «  con- 

juration, formule  magique  »,  du  verbe  brigaim  «  je  déclare,  je  pro- 
nonce ».  36.  virl.  giall-cherd  f.  «  acte  de  soumission  »,  appliqué 

au  traitement  cruel  que  les  Vikings  infligeaient  aux  petits  enfants. 

37.  irl.  ath-chned  «  grande  souffrance  »,  écrit  achned  Sait.  1409, 
dérive  de  cued  «  blessure,  souffrance  ».  38.  virl.  dupai I  «  aux 

membres  noirs  »,  composé  bahu-vrîhi,  remplacé  plus  tard  par 

ball-dub.  39.  Cruthen,pl.  Cruthin  «  Picte  »,  correspondant  au  gal- 
lois Prydcu,  pi.  Prydyn  ;  de  même,  Cruithne  n.  «  le  peuple  ou  le 

pays  des  Pietés  »  correspond  à  Pretcnc  des  Annales  de  Tigernach 
(année  624;  Rev.  Cclt.,  XVII,  178).  40.  Anciens  textes  irlandais 

contenant  le  nom  d'Arthur,  sous  la  forme  Artûir. 

IV 

Dans  le  fascicule  28  (janvier  19 12)  de  The  Celtic  Review, 

t.  VII,  le  Professeur  Mackinnon  continue,  p.  318-335,  son  édi- 
tion de  la  version  gaélique  de  laThébaïde  de  Stace  ;  il    dépasse  la 

Revue  Celtique,  XXXIV.  8 



ii4  Périodiques. 

fin  du  premier  chant  et  nous  conduit  dans  le  chant  II  jusqu'aux 
préparatifs  du  festin  organisé  pour  le  mariage  de  Deipylé  et  de 

Tydée,  fils  d'Oineus  (v.  200).  Dans  les  fascicules  29  (mai  1912), 
p.  8-22,  et  30  (octobre  1912),  p.  100-111,  se  termine  la  partie  qui 
correspond  au  chant  II  ;  même  le  chant  III  est  entamé;  les  pages 
109  et  ni  comprennent  le  dialogue  où  Vénus  pousse  Mars  à 
intervenir  en  faveur  des  Thébains. 

Il  faut  signaler  dans  le  fascicule  28  un  article  intitulé  The  Scot  in 

America  and  the  Ulster  Scot  ;  c'est  la  reproduction  d'un  discours 
prononcé  à  l'Edimburgh  Philosophical  Institution  en  novembre 
191 1  par  un  Écossais  d'origine,  feu  M.  Whitelaw  Reid,  alors  am- 

bassadeur des  Etats-Unis  à  Londres.  La  personnalité  du  conféren- 
cier ajoute  à  la  conférence  un  intérêt  particulier  ;  celle-ci  est  en  effet 

pleine  de  détails  piquants,  d'anecdotes  fort  joliment  présentées. 
Le  regretté  ambassadeur  décrit  avec  humour  l'arrivée  des  Cavaliers, 
des  Puritains,  puis  des  Quakers  sur  la  terre  américaine;  les  Cava- 

liers s'établissent  en  Virginie,  les  Puritains  dans  le  Massachusetts, 
les  Quakers  en  Pensylvanie.  C'est  en  1652  que  le  bateau  John  and 
Sara  y  amena  les  premiers  notables  écossais  ;  ils  étaient  envoyés 
en  exil  par  Cromwell,  après  la  bataille  de  Dunbar.  Cet  exil  fut  en 
vérité  pour  la  grande  nation  américaine  un  événement  des  plus 
heureux. 

Dans  le  même  fascicule  28,  p.  360,  le  Rév.  Donald  Maclean 

ommence  une  sorte  de  répertoire  de  la  littérature  gaélique  d'E- 
cosse pendant  les  deux  derniers  siècles  ;  il  le  continue  et  le  ter- 
mine dans  les  fascicules  qui  suivent  (29,  p.  74  et  30,  p.  129),  où 

il  mentionne  même  les  écrivains  les  plus  récents,  morts  et  vi- 
vants. 

Aux  pages  149-165  du  fascicule  30,  notre  collaborateur  M.  A. 
O.  Anderson  publie  sous  le  titre  Gildas  ami  Arthur  une  impor- 

tante contribution  à  l'histoire  d'Arthur.  Partant  d'une  phrase  de 
Gildas  (de  Excidio  Britanniae,  chap.  xxv  et  xxvi),  dont  il  discute 
le  texte  et  le  sens,  il  croit  pouvoir  établir  la  date  où  écrivit  Gildas 

à  une  époque  moins  tardive  que  ne  veulent  Mommsen  et  M.  Plum- 
mer  ;  suivant  ces  derniers,  Gildas  aurait  écrit  après  la  bataille  de 
Camelon,  où  périt  Arthur;  suivant  M.  Anderson,  il  a  pu  écrire 
avant.  M.  Anderson  discute  ensuite  contre  Zimmer  la  valeur  du 

témoignage  de  Gildas  sur  les  rois  Constantinus,  Aurelius  Caninus, 

Vortiporus,  Cunoglasus  et  Magocunus.  Zimmer  a  soutenu  que  le 

pouvoir  de  ces  rois  ne  s'étendait  qu'à  la  Galles  actuelle,  qu'ils  se 
partageaient  le  territoire  compris  entre  le  Devon  et  l'île  d'Angle- 
sev.  à  l'exclusion  de  l'Angleterre   septentrionale,   qui  aurait  formé 



Périodiques.  1 1 5 

un  royaume  breton  indépendant,  la  Cumbria.  Tel  n'est  pas  l'avis 
de  M.  Anderson,  qui  n'admet  pas  que  la  «  Bretagne  »  de  Gildas 
fût  limitée  au  pays  de  Galles  et  croit  notamment  pouvoir  placer 

ailleurs  le  royaume  d'Aurelius  Caninus  et  celui  de  Cunoglasus.  Or, 

Cunoglasus  pour  lui,  c'est  Arthur,  qui  se  trouverait  désigné  par 
Gildas  au  moyen  d'épithètes  variées  contenant  des  allusions  non 
équivoques.  L'hypothèse  est  en  tout  cas  ingénieuse  et  intéres- sante. 

C'est  d'histoire  aussi  que  traite  M.  J.  Ferguson  dans  son  article 
du  fascicule  30,  p.  170-189  sur  The  Bristish  race  and  kingdom  in 
Scotland.  Il  reprend  du  début  la  question  des  origines  celtiques  de 

l'Ecosse,  résume  le  problème  des  Pietés,  traite  en  passant  des  inva- 
sions romaines  et  s'occupe  surtout  des  établissements  bretons  au 

sud  de  l'Ecosse  tels  que  nous  les  font  connaître  les  poèmes  des 
Four  Ancient  Books  et  les  généalogies  galloises. 

Signalons  enfin  deux  courts  textes  gaéliques  publiés  par  M.  Mac- 
kinnon  ;  dans  le  fascicule  29,  p.  74,  Fulacht  un  Morrigna  «  la  Cui- 

sine de  la  Morrigan  »  du  MS.  d'Edimbourg,  n°  V,  f°  10b  ;  dans  le 
fascicule  30,  p.  168  «  le  Bourreau  de  Saint  Jean-Baptiste  »,  tire  du 

MS.  n°  i,p.  14-15,  qui  rappelle  le  poème  du  Book  of  Hui  Maine, 
publié  dans  Ériu,  t.  IV,  p.  173. 

V 

M.  Edwin  Fay  publie  dans  I'Americax  Journal  of  Philology, 
t.  XXXIII,  n°  4,  p.  377  et  suiv.,  un  article  fort  savant  sur  les 
dérivés  de  la  racine  sthâew  composition.  Il  y  touche  au  celtique  à  deux 

ou  trois  reprises  ;  mais  à  la  page  397,  d'une  façon,  croyons-nous, 
assez  malheureuse,  en  voyant  dans  gall.  pwy  gilydd,m.  à  m.  à  son 

compagnon  (de  py  -f-  }'  giïydd,  Strachan,  Introduction,  p.  114) 
«  an  admirable  example  to  illustrate  the  cognation  of  pwy  (from 

*Çs)huoni)vfiÛi  secundum  ».  Nous  ne  voyons  pas  quel  appui  peut 
prêter  la  locution  galloise  à  ce  rapprochement  hardi  et  peu  convain- 
cant. 

VI 

Dans  son  numéro  44  (t.  VIII,  décembre  1912-janvier  1913),  le 

Fureteur  Bretont  revient  p.  57  sur  l'étymologie  du  nom  de  Lan- 
nion  et  donne  le  résultat  d'une  consultation  originale,  à  laquelle 
ont  pris  part  nos  collaborateurs  MM.  Dottin  et  Ernault.  Tous  deux 



ii6  Périodiques. 

accordent  leurs  préférences  à  l'étymologie  proposée  par  M.  Loth 
et  soutenue  par  M.  Vallée  (v.  Revue  Celtique,  t.  XXXII,  p.  370); 
mais  tandis  que  M.  Dottin  le  fait  sans  restriction,  en  attribuant  à 

l'étymologie  sa  plus  haute  note  (20  sur  20),  M.  Ernault  laisse  place 
à  quelques  réserves  et  n'accorde  que  la  note  12  sur  20. 

Parmi  les  raisons  qu'invoque  M.  Dottin  pour  écarter  l'idée  d'un 
Lan-yun  («  Paroisse  du  marais  »)  à  l'origine  de  Lannion,  il  en  est 
une  qui  nous  étonne  ;  c'est,  dit  le  savant  auteur,  que  les  mots  com- 

posés commençant  par  lan  ont  pour  second  terme  un  nom  propre. 

Est-ce  toujours  vrai  ?  En  Galles,  cette  régie  souffre  quelques  excep- 
tions, Llanaber,  par  exemple,  Llanfynydd,  Llangoed,  Llanmaes, 

Llanrhos,  etc.,  sans  parler  de  Lïanfychain  ou  Llanteg.  Et  en  Bre- 
tagne même,  M.  Loth  a  signalé  déjà  Lanveur  et  LaugoetÇRev.  Celt., 

XXIX,  224).  Ajoutons  qu'en  Galles,  le  nom  propre  second  terme 
n'est  pas  toujours  un  nom  de  saint  :  Llandaff,  par  exemple,  con- tient le  nom  de  la  rivière  Taff. 

Cela  ne  veut  pas  dire  que  nous  approuvions  l'étymologie  Lan- 
yun  ;  mais  l'argument  de  M.  Dottin  nous  paraît  tomber  à  faux. 
Amicus  Dottin,  magis  arnica  veritas. 

VII 

Dans  les  Annales  de  Bretagne  (tome  XXVIII,  n°  1,  novembre 
19 12),  notre  collaborateur  M.  Dottin  donne  quelques  renseigne- 

ments sur  Y  Importante  découverte  de  manuscrits  bretons  par  M.  L.  Le 

Guennec  (p.  76-80)  ;  c'est  celle  dont  la  Revue  Celtique  a  parlé  au 
tome  XXXIII,  p.  490. 

M.  G.  Esnault  continue  (p.  104  et  suiv.)  son  étude  sur  le  poète 

breton  Le  Laé.  On  trouvera  dans  le  n°  2  du  tome  XXVIII  (janvier 
191 3),  p.  208-228,  la  suite  de  cette  étude,  mais  avec  une  lacune  de 
dix  paragraphes,  qui  sera  comblée  ultérieurement. 

VIII 

Le  Bulletin  de  dialectologie  romane  contient  dans  son 

tome  III  (191 1),  p.  1-18  et  63-86,  un  travail  de  M.  Jud,  Dalla 
storia  délie  parole  lombardo-ladine,  qui  a  pour  point  de  départ  une 
étude  de  M.  Guarnerio  sur  le  parler  du  Val  Bregaglia,  dans  la 

Haute  Engadine  (Appunti  lessicali  bregagliotti,  1908);  le  Val  Brega- 
glia commence  au  lago  di  Seglio,  comprend  le  bassin  de  la  Maira 

et  s'étend  jusqu'à  Chiavenna.  M.  Jud  a  classé  tous  les  mots  de  ce 



Périodiques.  117 

parler  d'après  leur  origine,  et  après  avoir  mis  à  part  les  éléments 
romans  et  les  éléments  germaniques,  il  a  trouvé  un  résidu  assez 

considérable  de  mots  qu'il  appelle  «  préromans  »  et  dont  une 
partie  est  certainement  celtique  (voir  la  liste,  p.  82  et  83).  11  nous 
suffira  de  signaler  cette  liste  à  nos  lecteurs.  Elle  comprend 

par  exemple  banna  «  corne  »,  barr  «  buisson  »,  beione  «  résine  », 

bric  «  colline  »,  capanna  «  cabane  »,  cassanu  «  chêne  »,  nantu  «  ruis- 
seau »,  renu  «  id.  »,  verna  «  aune  »,  etc.,  qui  sont  évidemment 

celtiques,  et  d'autres  comme  fruta  «  ruisseau  »,  rocca  «  roche  », 
qui  pourraient  l'être.  Mais  il  est  parfois  malaisé  de  distinguer  le 
roman  du  préroman  ;  des  mots  comme  clete  «  haie  »,  darvita 
«  herpès  »,  ibex  «  bouquetin  »,  lafix  «  mélèze  »,  dont  les  ancêtres 

latins  sont  peut-être  empruntés  au  celtique,  ne  sont-ils  pas  deve- 
nus romans  ?  On  remarquera  ce  fait  intéressant  que  presque  tous 

les  mots  celtiques  de  la  liste  sont  attestés  ailleurs,  sur  une  éten- 
due plus  ou  moins  grande  hors  du  domaine  habité  par  les  Celtes, 

et  que  par  suite  ils  ne  prouvent  rien  pour  l'existence  de  popu- 
lations celtiques  dans  la  région  étudiée.  Ce  sont  des  mots  cel- 

tiques qui  ont  surnagé,  lors  de  l'irruption  du  latin  en  Gaule,  que 
le  courant  a  déposés  au  fond  de  cette  vallée  des  Alpes,  et  qui  y 
sont  demeurés. 

J.  Yexdryes. 

IX ' 

Dans  le  Bullettiko  di  paletnologia  italiaxa,  191 1,  p.  125 

sqq.,  M.  A.  Alfonsi  décrit  une  tombe,  découverte  à  Este  en  1895, 

qui  date  de  la  IVe  période  de  cette  nécropole.  C'était  le  temps  où 
les  Gaulois  se  sont  établis  dans  l'Italie  du  Nord.  Leur  voisinage  est 
attesté  par  les  tombeaux.  Celui  dont  il  est  question  contenait  deux 

épées  et  une  fibule  en  fer  de  type  gaulois.  —  M.  Pigorini  donne 
des  Note  per  h  Studio  del  Culto  dclV  ascia  e  délia  dea  nuda  nette  etàpreis- 
toriche,  p.  194  sqq.,  culte  qui  parait  avoir  été  commun  à  la  civilisa- 

tion de  toutes  les  régions  dont  l'axe  traverse  la  Méditerranée,  depuis 

la  fin  des  temps  néolithiques  jusqu'à  l'âge  du  fer.  Ces  notes  com- 
plètent un  travail  paru  dans  le  même  Bulletin  en  1890  (t.  XVI, 

p.  62).  Il  s'y  agit  surtout  des  parents  italiotes  et,  pour  la  Gaule, des 
prédécesseurs  des  Celtes.  La  formule  des  inscriptions  funéraires 

gallo-romaines  «  Sub  ascia  dedicavit  »  se  souvient,  selon  l'auteur, 
de  ce  culte  antique  et  international. 



i  iS  Périodiques. 

X 

M.  E.  Toulmin  Nicolle  publie  dans  le  Bulletin  delà  Société  Jer- 
siaise (19 12),  une  Notice  sur  le  torques  eu  or  trouvé  à  Jersey  et  sur 

les  torques  hélicoïdaux,  torsades  de  lames  d'or  soudées  terminées  par 
des  bâtonnets  lisses,  repliés  en  crochet.  Il  en  donne  la  liste.  L'Ir- 

lande en  a  fourni  deux,  mais  le  plus  grand  ;  la  Grande-Bretagne, 
onze  ;  la  France  quatre  et  on  les  croit  venus  des  Iles-Britanniques. 

Sir  John  Evans  leur  supposait  une  origine  continentale  ;  il  n'est 
pas  nécessaire  qu'elle  soit  française.  Ils  comptent  toujours  parmi 
les  pièces  typiques  de  la  civilisation  qui  a  fleuri  dans  les  Iles-Bri- 

tanniques à  la  fin  de  l'âge  du  bronze. 

XI 

L'Anzeigér  fur  Schweizerische  Altertumskunde,  1910,  p. 
85-102,  nous  apprend  qu'une  des  principales  routes,  qui,  du 
coude  du  Rhin,  â  travers  le  Jura,  mènent  à  l'Aar  et  au  plateau 
alpestre,  a  été  commandée  par  un  établissement  du  premier  âge  du 
fer,  situé  sur  le  Rinthel  à  Trimbach,  canton  de  Soleure.  Il  a  été 

fouillé  par  M.  E.  Tatarinoff.  —  L'abbé  Breuil  relate  les  fouilles 
d'un  Tumiilus  balstattien  au  Bois  de  Murât,  près  Matran  {[Fribourg), 
p.  169-181.  C'est  entre  Fribourg  et  Genève  sur  le  territoire  de 
Corminbœuf,  au  sommet  d'une  colline,  qu'on  l'a  rencontré.  Il 
contenait  les  débris  d'une  vingtaine  de  plats  en  tôle  de  bronze, 
trouvaille  importante,  mais  mobilier  funéraire  d'une  singulière 
monotonie.  —  M.  D.  Viollier  traite  d'Un  groupe  de  iutnuli  halstat- 
tiens,  à  propos  des  plaques  ajourées  avec  cercles  concentriques  mobiles, 

p.  258-265.  Les  tumuli  où  se  trouvent  ces  objets,  et  qui  sont  pour 
la  plupart  des  tumuli  à  inhumation  sont  en  effet  groupés  et  can- 

tonnés des  deux  côtés  du  Jura,  en  France  et  en  Suisse;  en 

France,  leur  aire  d'extension  comprend  également  la  Haute-Savoie. 
Ils  représentent  une  tribu  halstattienne,  tribu  celtique,  mais 

laquelle?  Les  autres  tvpes  de  tumulus  de  la  même  région  repré- 

sentent, selon  M.  Violier,  d'autres  tribus  ;  antérieures,  postérieures 
ou  contemporaines?  —  M.  Frôhlich  publie  quelques  bronzes  iné- 

dits, statuettes  de  Mars,  trouvés  en  Suisse,  1911,  p.  10-19.  — 

M.  Th.  Ischer,  retrace  l'histoire  des  fouilles  du  lacdeBienne,  p.  1-9, 
65-82. 



Périodiques.  119 

XII 

Le  Dr  J.  Heierli  nous  adonné  dans  le  quatrième  Jahresbericht 
der  Schweizerischex  Gesellschaft  fur  Urgeschichte  (Société 
préhistorique  suisse),  1912,  une  revue  des  dernières  découvertes 

par  espèces  et  par  époques.  Le  musée  de  Zurich,  qu'il  organisa,  est 
un  observatoire  préhistorique  bien  placé.  Les  archéologues  suisses 
se  sont  appliqués  dans  ces  dernières  années  à  relever  chez  eux  les 

traces  d"un  passé  plus  ancien  que  leurs  palaffittes.  Les  découvreurs 
de  paléolithique  ont  escaladé  les  vallées.  La  liste  des  stations  néo- 

lithiques de  terre  ferme  s'allonge  notablement  et  aussi  celle  des 
tombeaux  néolithiques  qui  ne  sont  pas  tombeaux  de  palaffiteurs. 

Quelques  belles  trouvailles  de  l'âge  de  bronze,  à  Auvernier 
(bronze  IV),  à  Broc,  canton  de  Fribourg  (bronze  I,  tombeau)  sont 

à  noter.  —  Mais  un  bon  tiers  du  volume  traite  de  l'âge  du  fer  et  des 
Celtes.  Les  fouilles  de  La  Tène  se  poursuivent  de  plus  belle  et  sont 
fructueuses;  elles  ont  fourni  entre  autres  choses  de  très  beaux 

objets  de  fer  décorés  de  bossettes  d'émail  rouge.  Ces  nouvelles 
fouilles  ont  trouvé  les  traces  d'un  établissement  antérieur  à  La 
Tène  II.  —  Dans  la  liste  des  tombes  et  cimetières  explorés, 

je  retiens  celui  d'Andelfmgen  dont  la  dépouille  enrichira  le  musée 
de  Zurich.  Je  note  avec  plaisir  que  M.  Yiollier,  dont  M.  Heierli 
cite  le  rapport,  adoptant  une  opinion  que  je  lui  ai  proposée  jadis, 
pense  maintenant  que  des  Helvètes  étaient  établis  en  Suisse 
avant  les  invasions  des  Cimbres.  Il  leur  attribue  le  cimetière 

d'Andelfmgen.  qui  date  de  la  ire  période  de  l'époque  de  La  Tène, 
c'est-à-dire  d'avant  250.  —  Aux  restes  de  l'occupation  celtique  en 
Suisse,  M.  Heierli  joint  les  enceintes  fortifiées,  dont  il  donne  une 

longue  liste  et  quelques  plans. 

XIII 

M.   David    Yiollier   a    proposé   au  Congrès   de    l'Association* 
FRANÇAISE    POUR    L'AVANCEMENT   DES     SciEXCES    (Afas,    Dijon,    1 9 1  I , 

p.  636  sqq.) d'adopter  une  Nouvelle  subdivision  de  l'Époque  de  la  Tène. 
Son  travail  est  fondé  sur  l'étude  des  tombes  suisses  et  porte  sur  la 
première  période  (La  Tènel)  de  la  dite  époque.  Il  v  distingue  trois 

phases.  Les  fibules  de  la  première  se  reconnaissent  à  l'élévation  de 
leur  arc;  celles  des  deux  suivantes  ont  l'arc  surbaissé.  Le  pied  des 
fibules  de  la   deuxième  phase  est  terminé  par  un  disque  orné  d'é- 



120  Périodiques. 

mail  ou  de  corail  ;  celles  de  la  troisième  phase  le  remplacent  par 
un  bouton  fort  complique.  Des  volutes  en  relief  sont  fréquentes 
dans  le  décor  des  bijoux  de  la  deuxième  phase  ;  la  troisième  voit 
grossir  ces  reliefs,  mais  seulement  sur  les  bracelets,  car,  au  moins 
en  Suisse,  le  torques,  alors,  a  disparu.  Les  tombes  de  la  première 

phase  sont  peu  nombreuses  ;  M.  Viollier  la  croit  courte,  de  cin- 

quante ans  peut-être.  DansleTessin  les  plus  anciennes  tombes  sont 
de  la  deuxième  phase;  le  commencement  de  celle-ci  doit  donc 
coïncider  avec  renvahissement  de  la  vallée  du  Pô  par  les  Gaulois 

de  la  Tène,  vers  400.  Pourquoi  M.  Viollier  fixe-t-il  vers  300  celui 

de  la  troisième  phase  ?  Nous  souhaitons  qu'il  nous  le  dise.  Il 
demande,  en  attendant,  à  ses  confrères  français  s'ils  ont  observé  les 

mêmes  faits  que  lui.  Je  crois  qu'ils  confirmeront  sa  théorie.  En 
effet,  au  temps  où  les  fibules  avaient  l'arc  surhaussé,  l'usage 
des  tumulus  durait  encore  en  France;  d'autre  part  on  a  trou- 

vé en  Champagne  des  tombes  où  les  bracelets  sont  godronnés  et 
qui  ne  contiennent  pas  de  torques.  Il  faut  observer  néanmoins  que 

les  Galates  représentés  par  l'art  antique  ont  des  torques;  or  ils  sont 
évidemment  contemporains  de  la  3e  phase  distinguée  par  M.  Viol- 
lier. 

XIV 

Le  Compte  rendu  de  la  septième  session  du  Congrès  préhis- 

torique de  France,  qui  s'est  tenu  à  Nimes  en  191 1,  nous  apporte 
son  annuelle  provende  de  menues  communications  et  d'utiles  statis- 

tiques, de  redites  et  de  nouveautés.  On  a  toujours  quelque  chose 

à  y  prendre.  L'abbé  Hermet  y  publie  de  nouvelles  Statues-menhirs  de 
TAveyron  et  du  Tarn  (p.  405),  dont  la  date  reste  encore  ignorée; 

leur  nombre  atteint  aujourd'hui  latrentaine.  — M.  Viollier,  parmides 
Objets  préhistoriques  en  or  trouvés  en  Suisse  (p.  421),  publie  le  vase 

d'or  halstattien  du  Musée  de  Zurich,  où,  surun  fond  bosselé  de  petits 
points,  se  détachent  deux  zones  de  croissants,  de  soleils  et  une 

zone  d'animaux.  M.  Viollier  propose  de  le  rattacher  à  la  famille  des 
vases  à  figures  plus  récents,  dits  semainiers,  et  comme  parmi  les  ani- 

maux figure  un  cerf,  d'y  voir  un  pendant  duvase  de  Gundestrup,  ou 
le  dieu  aux  cornes  de  cerf  est  assis  en  belle  place.  L'objet  est  appa- 

remment celtique  et,  certainement,  c'est  un  vase  sacré.  Les  autres 
sont  de  menus  bijoux  et  des  cercles  d'or  estampés  qui  rappellent 
ceux  de  notre  tumulus  d'Apremont.  —  MM.  J.  Bourelly  et  F. 
Mazauric  donnent  une  excellente  statistique  des  Enceintes  préhisto- 

riques et  protohistoriques   du  département   du  Gard   (p.  450)   dont 



Périodiques.  121 

quelques-unes  sont  gauloises  ;  la  ville  de  Nîmes  y  figure.  — 

M.  Gaurichon  n'a  pas  su  résister  à  la  tentation  de  donner  les  Ety- 
tnologies  celtiques  de  certains  vocabulaires  topographiques,  p.  672.  11 

limite  en  matière  d'étvmologie  la  compétence  des  linguistes  et 
proclame  celle  des  préhistoriens.  Il  y  a  des  gens  qui  ne  voient  ni 
les  sentiers  frayés  ni  les  parapets. 

XV 

Du  Dr  Guébhard  et  de  M.  E.  Schmit,  dans  le  Bulletin  de  la 
Société  préhistorique  française,  t.  YIII,  191 1,  p.  636-638,  nous 
lisons  une  note  relative  à  un  objet  de  terre  cuite,  trouvé  dans  un 

foyer  gaulois  à  Somme-Yesle  (Marne),  qui  parait  être  le  moyeu  d'une 
roue  à  quatre  rayons  dont  il  ne  reste  que  les  moignons.  Roue 

d'un  vase-char  en  terre  cuite,  pensent  les  auteurs  de  la  note  et  ils 
reproduisent  un  vase  en  forme  d'oiseau,  monté  sur  roue  trouvé 
dans  la  nécropole  d'Esté.  Les  vases  montés  sur  roues,  générale- 

ment en  bronze,  sont  loin  de  manquer  en  pays  celtiques.  M.  Déche- 

lette,  dans  son  Manuel,  leur  a  donné  l'importance  qu'il  convient.  Il 
y  en  eut  également  en  terre  cuite.  Une  semblable  rouelle  a  été 
trouvée,  à  ma  connaissance,  dans  une  tombe  gauloise  de  la  province 
de  Corne.   Notons  encore  celle-ci. 

M.  L.  Coutil  a  donné  au  même  bulletin,  t.  IX,  1912,  nos  4  et  5, 

une  Étude  sur  lespointes  de  flèches  de  l'Age  du  bronze  munies  de  barbelures 
à  la  douille.  Il  en  a  compté  et  dessiné  quarante  exemplaires,  dont  il 
faudra  sans  doute  défalquerdeuxou  trois,  et  il  a  conclu  de  son  examen 
que  les  barbelures  en  question  ne  sont  pas  des  jets  de  fonte,  mais 

bien  des  barbelures.  L'examen  de  la  liste  montre  que  ces  objets 
ont  été  répandus  dans  l'Europe  entière.  Il  serait  encore  téméraire 
d'assurer  un  sens  à  leur  répartition.  —  Dans  une  Étude  comparative 
des  casques  gaulois,  M.  L.  Coutil  décrit  le  Casque  d'or  orné  d'émaux 
d' A mfrevill e-sous-1  es-Monts  (Musée  du  Louvre)  et  le  Casque  de  fer  de 
Notre-Dame-de-Vaudreuil  (Eure).  Le  premier  appartient  à  une 
série  de  casques  à  calotte  ronde  ou  conique,  surmontée  générale- 

ment d'un  bouton,  munie  d'un  appendice  qui  est  tantôt  une  visière 
tantôt  un  couvre-nuque  et  de  jugulaires  trilobées.  M.  Coutil  en 
compte  quarante-deux  exemplaires.  Le  plus  grand  nombre  pro- 

viennent d'Italie.  C'est  un  tvpe  italien,  peut-être  étrusque,  qui  a 
été  emprunté  par  les  Celtes.  Quant  au  casque  d'Amfreville,  je  le 
crois  fabriqué  en  Gaule  et  c'est  sans  doute  l'avis  de  M.  Coutil.  — 
L'autre  casque,  dépourvu  d'ornements,   a  une  large  calotte  ronde 



122  Périodiques. 

cernée  d'un  bourrelet  et  d'une  gouttière  que  borde   une  visière  à 
auvent.  C'est  le  casque  des  Gaulois  qui  ont  combattu  à  Alise. 

XVI 

La  Revue  archéologique  (1912,  janvier-février,  p.  1  sqq.  ; 
mars-avril,  p.  235  sqq)  publie  une  longue  étude  de  M.  L.  Joulin 
sur  les  Sépultures  des  âges  préhistoriques  dans  le  Sud-Ouest  de  la  France. 

Il  s'agit  des  deux  âges  du  fer,  Hallstatt  et  La  Tène.  L'auteur  nous 
donne  certainement  une  utile  revue  des  découvertes,  une  excel- 

lente idée  des  fouilles  récentes  pratiquées  autour  de  Toulouse  ;  une 
notion  assez  précise  des  importations  italiques  (vases  campaniens, 
amphores)  et  ibériques  chez  les  Tectosages  de  Toulouse,  des 

planches   d'assemblage,  une  carte,  mais   que  de  choses  à  ignorer  ! 
—  M.  Déchelette  relève  gentiment  unebévue  commise  par  M.  Bes- 

nier  àpropos  desbronzes  d'Alésia  ;  le  cadre  est  une  note  sur  Y  Époque 
de  la  fondation  d'Alésia  (p.  101).  Les  restes  gaulois  trouvés  dans  l'op- 

pidum datent  de  la  Tène  III.  Il  n'a  pas  été  occupé  bien  longtemps 
avant  la  conquête.  Cette  constatation  est  conforme  à  la  règle.  Nos 

oppida  n'ont   pas    été  occupés  par   les  Gaulois  de  la  Tène  I  et  IL 
—  M.  S.  Reinach,  dans  une  variété,  p.  337,  traite  des  Frises  de 

V Arc  d'Orange,  et  signale  un  passage  du  Commentaire  des  Psaumes 
(XV)  attribué  au  prêtre  gaulois  Vincentius,  qui  le  donne  comme 

un  monument  de  la  guerre  de  Marseille,  où  l'armée  Césarienne, 
commandée  par  C.  Trébonius,avec  une  flotte  improvisée,  réduisitla 

ville,  fidèle  à  Pompée.  M.  Reinach  adopte  la  tradition  de  Vincen- 
tius, à  laquelle  convient  le  caractère  naval  que  les  rostres,  aplustres, 

etc.  fisrurés  sur  l'arc  lui  donnent. 

XVII 

M.  Déchelette  afait  connaître  à  la  Diana,  de  Montbrison  (Bulle- 
tin de  la  Diaxa,  191 1,  p.  146),  un  petit  sanglier,  en  bronze,  pourvu 

d'un  anneau  de  suspension  ;  il  vient  de  l'oppidum  de  Jœuvres  et 
date  de  la  Tène  III  ;  au  même  endroit  a  déjà  été  trouvé  un  cheval 
analogue. 

XVIII 

Le  Bulletin  de  la  Société  Française  des  fouilles  archéolo- 

giques, 19 12,  publie  une  conférence  de  M.  Toutain  sur  Alesia 

avant  le  siège  de  l'an  52. 



Périodiques.  123 

XIX 

M.  J.  Toutain  publie  son  Rapport  sur  les  fouilles  d'Alesia  de  1909- 
1910  dans  le  Bulletin  de  la  Société  des  sciences  historiques  et 

naturelles  de  Semur-en-Auxois.  La  principale  découverte  que 

signale  ce  rapport  est  celle  des  huttes  gauloises  du  quartier  d'En 
Curiot,  quadrangulaires,  en  contre-bas,  assez  profondément  enter- 

rées quelquefois,  à  paroi  de  roche  ou  de  maçonnerie  ;  on  y  trouve 

des  fovers.  X'oublions  pas  que,  pendant  ce  temps,  le  commandant 
Espérandieu  fouillait  à  la  Croix-S^Charles  le  temple  d'Apollon 
Moritasgus. 

M.  Toutain  (Afas,  Dijon,  191 1)  considère  comme  la  «  favissa  » 

du  temple  d'Alesia,  une  excavation  d'environ  6  mètres  de  profon- 
deur située  au  nord  du  temple,  à  l'entrée  de  la  place,  limitée  par 

un  portique,  qui  l'entourait.  Cette  excavation  remplie  de  débris  de 
toutes  sortes,  cendres  charbonneuses  et  ossements  d'animaux,  tes- 

sons de  poterie  samienne,  rouelles,  monnaies,  ne  saurait  être,  à  mon 
avis,  tenue,  comme  par  le  commandant  Espérandieu,  pour  une 

décharge  publique;  c'est  une  décharge  sacrée. 

XX 

Dans  le  Bulletin  archéologique  du  Comité  des  Travaux 

historiques  (191 1,  p.  324),  M.  J.  Toutain  explique  l'origine  des 

Caves  gallo-romaines  d'Alésia  par  les  découvertes  d'habitations  gau- 
loises en  contre-bas  du  quartier  d'En  Curiot.  —  M.  R.  Lantier 

donne  une  noticesur  le  Théâtre  gallo-romain  du  Vieux-LisieuxÇp.  992). 
—  M.  Besnier  signale  un  Pygtnée  de  bronze  récemment  découvert  à 
Vieux  (Calvados),  p.  335,  pi.  XXIV,  et  publie  des  Observations  sur 
les  estampilles  céramiques  trouvées  en  XonnandieÇp.  339). 

XXI 

La  porte  romane  de  Clonfert  dont  M.  H.  L.  Crawford  publie 

d'excellentes  images,  dans  le  Journal  of  the  Royal  Society  of 
Antiquaries  of  ireland,  31  mars  1912,  p.  1  sqq.  nousrappelleplus 

d'une  œuvre  de  l'art  gaulois  du  continent.  Ce  qu'elle  présente  de 
plus  particulier,  ce  sont  les  têtes  qui  alternent  avec  les  motifs  déco- 

ratifs.   M.  Crawford    remarque   avec    beaucoup  de  justesse  que  les 



124  Périodiques. 

masques  ou  les  tètes  ne  sont  pas  des  grotesques.  Certes;  je  pense, 

pour  ma  part,  que  ce  sont  des  tètes  coupées  ;  celles  du  monu- 

ment d'Entremont  sont  mon  exemple.  Le  monument  de  Saint- 
Goar,  dont  certains  archéologues  allemands  font  un- monument 

roman,  les  montre  réduites  en  motif  d'ornement.  C'est  un  thème 

fréquent  de  la  décoration  du  métal  dans  l'archéologie  gau- loise . 

Miss  Margaret  E.  Dohbs  recourt  à  l'archéologie  pour  déterminer 
la  date  de  la  Tâin  (Some  further  évidences  on  the  date  ofthe  shaping  oj 

the  Tâin  Bô  Cuailgne),p.S.  Elle  tient,  de  M.  Déchelette,  que  l'oiseau 
était  un  motif  favori  de  l'art  décoratif  halstattien.  Or,  le  Tochmarc 
Étâine,  la  Fled  Bricrenà  et  autres  récits  du  cycle  ultonien  men- 

tionnent des  coupes  et  autres  objets  ornés  de  figures  d'oiseaux. 
Mais  un  lecteur  attentif  doit  remarquer  qu'il  s'agit  de  figures  rap- 

portées, d'objets  ornés  de  pierreries.  Je  crains  que,  à  lire  la  descrip- 
tion, un  archéologue  ne  soit  obligé  de  penser  à  l'art  celto-scandinave, 

plutôt  qu'à  l'art  halstattien,  et  peut-être  aurait-il  tort  ?  La  mention 
de  guerriers  aux  casques  cornus  est  plus  topique  car  on  connaît 

aujourd'hui  plusieurs  paires  de  cornes  de  l'époque  de  La  Tène 
dont  l'existence  confirme  les  renseignements  transmis  par  les  écri- 

vains classiques. 
M.  W.  H.  Grattan  Flood  décrit  des  County  JVexford  Dolmens, 

p.  13  :  M.  R.  A.  S.  Macalister,  Some  Cross  Slabs  in  the  Neighbour- 
hood  oj  Athlorn,  p.  27;  Canon  Henry  William  Lett,  le  Ballybrolley 
Stone  Circle  or  Cairn,  p.  32. 

M.  E.  C.  R.  Armstrong  publie  une  Gold  liniula  fourni  ai  Schu- 
lenburg,  Hanovre,  p.  48,  déjà  signalée. 

M.  Th.  Johnson  Westropp.  s'attaque  aux  Promontory  forts  and 
early  remains  ofthe  coast  of  county  Mayo  (Northcoast  :  Tirawley  and 
Erris),  p.  51.  —  J.  Hewetson,  Colonel  John  Hewson,  Goveruor  0) 
Dublin  Castle,  1649,  p.  18.  --  Capt.  Richard  Linn,  Notes  on  some 

early  Ulster  einigrauts  to  America,  p.  21.  —  Lt.  Col.  Cavenagh, 
Castlcloiun  Caru  and  ils  oivncrs,  p.  34.  —  W.  H.  Patterson,  On  an 
ancienl  seal  ofthe  Hospital  of  S1  John  al  Neuagh,  p.  46. 

Dans  les  Miscellanea,M.  W.  E.  Latimer  communique  une  note  sur 

la  découverte  d'une  chambre  funéraire  voûtée  dans  le  Co.Tyrone; 
avec  les  cendres  se  trouvait  une  pierre  globulaire  (p.  62).  —  Le 
Rev.W.  P.  Carmody  et  M.  A.  G.  Wilson  signalent  un  kjôkken- 
môdding,  dans  la  Dingle  Bay  (p.  63  ). — M.  R.  E.  Hamilton  traite  de 

deux  places  d'inauguration  en  Ulster  (p.  64).  --  M.  C.  R.  Arm- 
strong corrige  une  note  sur  une  de  ces  grossières  statues,  dites  Sheela- 

na-gig,  à  VVhite  Island,  Lough  Eme,  publiée  dans  un  récent  fascicule 
du  journal  (p.  69). 



Périodiques.  125 

XXII 

LeBoLETix  de  la  Real  Academia  de  la  Historia  est  un  recueil 

inépuisable  d'archéologie  romaine,  où  les  celtisants  peuvent  tou- 
jours  trouver  leur  compte.  Dans  le  n°  d'avril  1912(1,  LX,fasciculeIV), 
p.  309,  M.  Antonio  Blasquez  traite  de  la  voie  romaine  de  Ségovie  à 
Madrid  ;  puis  de  la  route  de  Méridâ  a  Saragosse  par  Tolède  (25  de 

l'Itinéraire  d'Antonin)  :  M.  Marcelo  Macias  publie  un  miliaire  iné- 
dit de  Caligula,  découvert  en  Galicie(p.  367). 

Dans  le  fascicule  suivant  (Y,  mai),  M.  Mario  Roso  de  Luna 

s'occupe  du  réseau  des  voies  romaines  qui  rayonnaient  au  X.  E.  de 
Mérida  et  le  R.  P.  Fidel  Fita  énumèredes  Lapidas  romanes  de  Gar- 
lilos,  Arroyo  del  Puerto  y  Araya,  eu  Extremadura  (p.  431)  ;  on  y  lit 
les  noms  :  Meduttus,  Aplondus  (Apollonius  ?),  Arquiaêcus,  Surna, 
Tougius,  Boiitus,  Tureus,  Maelus. 

Le  fascicule  suivant  (VI,  juin)  nous  apporte  la  publication 

par  M.  Angel  del  Arco  y  Molinero  d'une  superbe  statue  de  femme 
drapée  trouvée  à  Tarragone  (p.  460,  planche)  et  de  nouvelles  ins- 

criptions romaines  d'El  Bierzo,  diocèse  d'Astorga,  sous  la  signature 
de  M.  Mario  Roso  de  Luna  (p.  496)  :  Deo  Bodo  (p.  501)  ;  Mariais, 
fém.  (p.  503);  Mamdica  (p.  506). 

XXIII 

Il  est  longuement  question  du  coracle,  ou  bateau  de  cuir  des  Irlan- 
dais et  des  Gallois  dans  un  article  du  Dr  R.  Trebitsch,  Fellboote 

und  Scbwimmsâcke  und  ihre  geographische  Verbreitung  in  der  Vergan- 

genheit  und  Gegenwarl,  que  publie  I'Archiv  fur  Anthropologie, 
1912,  XI,  9,  p.  iéi-164.  Son  usage  n'est  pas  nouveau  ;  l'auteur 
mentionne  soigneusement  les  témoignages  que  nous  en  ont  trans- 

mis les  écrivains  grecs  et  latins  ;  celui  qui  remonte  le  plus  haut  est 

celui  d'Avienus,  V,  101-107.  On  l'a  comparé  au  kayak  des  Esqui- 
maux et  on  en  a  fait  un  héritage  des  plus  anciens  prédécesseurs  des 

Celtes  dans  les  Iles  Britanniques,  au  temps  où  l'on  faisait  venir  d'Eu- 
rope à  la  fin  des  grandes  oscillations  glaciaires  les  tribus  groenlan- 

daises.  Mais,  à  feuilleter  les  écrivains  anciens  et  les  archives  d'une 

ethnographie  plus  récente,  on  s'aperçoit  que  d'autres  peuples  ont 
emplové  en  Europe  le  bateau  de  peaux.  M.  Trebitsch  pense  que 

c'est  du  côté  du  Danube  que  les  Celtes  ont  été  le  chercher.  Ivan 
Nilsson  croyait  jadis  qu'ils  l'avaient  reçu  des  Phéniciens.  Mais  il  ne 



126  Périodiques. 

l'a  pas,  que  je  sache,  comparé  au  kelek,le  panier  couvert  de  peaux 
de  l'Arménie  et  de  la  Mésopotamie,  sur  le  passé  et  le  présent  duquel 
M.  Trebitsch  nous  renseigne  abondamment.  La  ressemblance  du 
kelek  etducoracle  est  bien  tentante.  M.  Trebitsch  ne  succombe  pas 
à  la  tentation.  Il  conclut  que  sa  carte  présente  trop  de  lacunes 

pour  lui  permettre  de  relier  les  diverses  aires  d'extension  du  bateau 
de  peaux.  Conclusion  sage  et  savante. 

H.    Hubert. 



NECROLOGIE 

ROBERT  MOWAT 

Dans  le  courant  de  novembre  1 9 1 2  est  mort  à  Paris  le  comman- 
dant Mowat,  un  des  plus  anciens  collaborateurs  de  la  Revue  Celtique. 

Suivant  une  tradition,  que  notre  armée  n'a  pas  laissé  perdre,  le 
commandant  Mowat  unissait  le  goût  de  l'érudition  à  la  pratique  du 
métier  des  armes.  Il  laisse  un  nom  doublement  glorieux,  qui,  avant 

de  s'entourer  de  l'auréole  scientifique,  s'était  illustré  sur  les  champs de  bataille. 

Né  à  Londres  le  19  juin  1823  d'une  famille  originaire  des  îles 
Orcades,  Robert  Knight  Mowat  passa  son  enfance  et  fit  ses  études 
à  Metz  où  son  père,  naturalisé  Français,  était  directeur  civil  des 

ateliers  de  pyrotechnie  militaire.  Il  entra  en  1844  à  l'École  Poly- 
technique et  en  sortit  deux  ans  plus  tard  officier  d'artillerie.  Devant 

Sébastopol,  il  commandait  l'une  des  quatre  batteries  qui  bombar- 
dèrent la  tour  de  MalakofFet  qui  décidèrent  de  la  prise  delà  place. 

Dans  la  guerre  franco-allemande,  après  avoir  pris  part  aux  combats 
de  Mouzon  et  de  Bazeilles,  il  fut  blessé  et  fait  prisonnier  lors  du 
désastre  de  Sedan.  Envové  en  captivité  à  Stettin,  il  employa  ses 

loisirs  forcés  à  se  perfectionner  dans  la  langue  allemande  et  à  étu- 

dier les  ouvrages  de  Mommsen  sur  l'histoire  et  l'épigraphie  romaines. 
A  son  retour  en  France,  il  alla  commander  à  Rennes  un  escadron 

du  10e  régiment  d'artillerie  jusqu'au  moment  où,  admis  à  la  retraite, 
il  put  se  fixer  à  Paris  et  se  livrer  tout  entier  aux  études  qui  depuis 

longtemps  déjà  l'attiraient  (v.  Revue  Celtique,  t.  I,  p.  272  et  285). 
L'histoire  des  origines  nationales,  à  l'époque  gallo-romaine,  l'in- 

téressait particulièrement  ;  il  se  fit,  pour  mieux  l'étudier,  archéo- 

logue et  linguiste  ;  mais  c'est  surtout  comme  épigraphiste  et  comme 
numismate  qu'il  devait  produire  lui-même  des  travaux  originaux. 
Il  fut  un  des  membres  les  plus  actifs  de  la  Société  des  Antiquaires, 
au  Bulletin  de  laquelle  il  collabora  souvent;  il  donna  également  des 



128  Nécrologie. 

articles,  a  la  Revue  Archéologique,  à  la  Revue  Êpigraphique,  à  IzRevue 
Numismatique  et  à  plusieurs  périodiques  étrangers.  A  la  mort  de 
Florian  Vallentin  (1883),  il  prit  la  direction  du  Bulletin  épigraphique 
île  la  Gaule  et  en  poursuivit  pendant  six  années  la  publication.  11 
avait  été  membre  de  la  Société  de  Linguistique  dès  sa  fondation 
en  1865  ;  il  collabora  aux  premiers  volumes  de  ses  Mémoires  et  il 
la  présida  en  1878.  A  la  Revue  Celtique  il  a  donné,  en  dehors  de 

deux  comptes-rendus  dans  le  tome  III,  les  articles  suivants  :  Le 
duel  dans  la  déclinaison  gauloise  (t.  Y,  p.  121);  Épitaphe  britan- 

nique chrétienne  (t.  XI,  p.  344)  ;  Matantes,  Sextanmanduius, 
Mullo(t.  XVIII,  87). 

J.  Yekdryes. 

ERRATUM 

Rev.  Celtique,  t.    XXXIII. 

P.  507.  Ce  n'est  pas  à  Faust,  mais  bien  à  l'étudiant,  dans  la  scène 
célèbre  du  drame  de  Gœthe,  que  Méphistophélès  adresse  les  vers 

reproduits  par  nous,  d'après   M.  Prokosch. 
P.  515.  La  mort  de  M.  George  Henderson,  que  nous  avons 

placée  au  mois  d'août  1912,  sur  la  foi  d'un  document  erroné,  est 
survenue  le  26  juin  de  ladite  année. 

Le  Propriétaire-Gérant,    H.  CHAMPION. 

MAÇON,    PROTAT    FRERES,    IMPRIMEURS. 



LES 

FORMES    VERBALES    EX    -R- 

DU   TOKHARIEN 

ET  DE  UITALO-CELTIQUE 

L'événement  linguistique  qui  marquera  les  premières 
années  du  xxe  siècle  est  sans  contredit  la  découverte  en  Asie 

centrale  d'une  abondante  collection  de  textes,  écrits  en  des 
langues  variées,  dont  la  plupart  étaient  inconnues  jusqu'ici. 
Dans  un  récent  article  de  la  Revue  du  Mois,  t.  XIY  [10  août 

1912],  p.  135  et  suiv.,  M.  Meillet  a  montré,  en  ce  qui  con- 

cerne la  linguistique  indo-européenne,  l'importance  de  la 
découverte.  Elle  se  résume  en  rien  de  moins  que  la  connais- 

sance de  trois  nouveaux  dialectes  iraniens,  dont  le  sogdien.  et 

d'un  dialecte  indépendant,  également  nouveau,  attesté  sous 
deux  formes  divergentes,  auquel  le  nom  de  tokharien  a  été 

donné.  A  vrai  dire,  l'étude  de  ces  dialectes  n'a  guère  abouti 
jusqu'ici  qu'à  la  constitution  de  philologies  nouvelles  ;  l'image 

que  l'on  se  faisait  de  l'indo-européen  n'en  a  pas  été  modifiée. 
Même  le  tokharien,  le  plus  aberrant  de  tous  et  qui  ne  se  rat- 

tache à  aucun  des  groupements  établis,  a  trouvé  sa  place 
immédiatement  dans  les  cadres  grammaticaux  dressés  par  les 

linguistes  ;  et  ce  résultat  n'est  pas  la  moindre  preuve  de  l'ex- 
cellence de  la  méthode  comparative.  On  peut  cependant  tirer 

quelques  lumières  de  la  comparaison  des  nouveaux  dialectes 

pour  la  grammaire  générale  de  l'indo-européen.  Sans  parler 
de  l'étvmologie,  à  laquelle  le  vocabulaire  tokharien  a  déjà 
fourni  d'heureuses  contributions,  la  morphologie  reçoit  sur 
plusieurs  points  des  précisions  instructives.  C'est  le  cas  notam- 

ment pour  les  formes  verbales  en  -r-,  caractéristiques,  comme 
on  sait,  du  médio-passif  italo-celtique,   et  dont    le  tokharien 

Reine  Celtique,  XXXIV.  q 



i  }o  /.  Vendryes. 

fournit,  de  façon  inattendue,  l'équivalent.  M.  Meillet  a 
signalé  le  tait  dans  l'article  précité,  p.  142.  Au  même  moment 
M.  Lloyd-Jones  publiait  dans  le  MisceUany  Kuno  Meyer 
(p.  198-207)  un  article  sur  le  Development  of  the  Verbal  r-forms. 

La  question  est  donc  en  quelque  sorte  à  l'ordre  du  jour  de  la 
Revue  Celtique.  Il  pourra  être  utile  d'en  rappeler  ici  à  nos  lec- 

teurs les  points  principaux  et  d'indiquer  ce  que  le  tokharien 
y  apporte  comme  éléments  nouveaux  d'information.  Grâce 
au  bel  article  sur  le  verbe  tokharien  que  MM.  Sylvain  Lévi 
et  Meillet  viennent  de  publier  dans  les  Mémoires  de  la  Société  de 

Linguistique,  t.  XVIII,  p.  1  et  suiv.,  la  tâche  est  singulière- 
ment facilitée  \ 

Le  tokharien  éclaire  à  la  fois  la  nature  du  déponent,  les 
rapports  du  déponent  et  du  passif,  et  même  la  formation  des 

désinences  en  -/'-.  Ces  divers  points  méritent  d'être  touchés successivement. 

*  * 

On  ne  saurait  trop  insister  sur  le  caractère  anormal  du 

déponent  italo-celtique.  L'existence  de  cette  formation  hybride 
et  mal  définie  dans  un  système  verbal  aussi  rigoureusement 

combiné  que  celui  du  latin  est  un  fait  de  tout  point  mons- 
trueux. 

Ce  qui  frappe  avant  tout  en  latin,  c'est  la  belle  ordonnance 
du  système  verbal.  Tout  y  est  harmonieusement  disposé,  sur 

un  plan  très  original,  ou  il  ne  subsiste  à  peu  près  rien  du  sys- 
tème ancien.  Là  même  où  une  forme  verbale  latine  continue 

directement  une  forme  indo-européenne,  comme  par  exemple 
le  futur  erit,  qui  recouvre  le  subjonctif  sanskrit  asati,  un 

simple  examen  suffit  à  montrer  que   les  deux   formes  phoné- 

1.  Sur  les  formes  en  r  de  l'italo-celtique,  l'essentiel  a  été  dit  par 
M.  Thurnevsen  dans  un  article  de  la  Kulm's  Zeitschrift,  t.  XXXVII,  p.  92- 
iii  et  dans  son  Handbuch,  t.  I,  p.  541  et  suiv.  On  pourra  consulter  aussi 

Zimmer,  dans  la  même  Kuhn's  Zeitschrift,  t.  XXX,  p.  224-292,  sans 
oublier  le  travail  de  M.  Windisch  dans  les  Abhandl.  der  phil.-hist.  Kl.  der 

kon.  sâchs.  Gesellch.  d.  Wissensch.,  t.  X  (1887),  ni  surtout  l'utile  et  con- 
sciencieux répertoire  de  M.  Dottin,  Les  désinences  verbales  eu  K,  Rennes, 

1896. 



Les  formes  verbales  eu  -R-.  131 

tiquement  équivalentes  n'ont  en  tout  cas  dans  la  morpholo- 
gie de  leur  langue  respective  ni  la  même  valeur,  ni  la  même 

portée.  On  peut  en  dire  autant  du  celtique.  Comme  l'italique, 
il  a  bouleversé  le  système  verbal  de  l'indo-européen.  Les 
archaïsmes  conservés  en  celtique  n'y  sont  que  des  survivances 
isolées  ;  tel  le  prétérit  irlandais  -ânaic  qui  recouvre  le  parfait 

sanskrit  ânâniça.  Et  d'autre  part,  les  formes  verbales  y  sont 
réparties  d'après  un  plan-  tout  nouveau,  plus  complexe  à  la 
vérité  que  celui  du  latin,  mais  non  moins  rigoureusement 
ordonné. 

Le  déponent  est  en  marge  du  système  verbal  italo-celtique. 

Aussi  ne  s'est-il  maintenu  que  d'une  façon  précaire  et  non 
sans  de  nombreux  flottements.  En  vieil-irlandais,  il  n'a  même 

plus  déjà  de  flexion  complète  ;  l'actif  empiète  sans  cesse  sur 
lui.  Comme  Strachan  l'a  montré,  abstraction  faite  du  prétérit 
dont  on  parlera  plus  loin,  il  disparaît  au  début  même  de  la 

période  du  moyen-irlandais.  En  brittonique,  si  Ton  met  à  part 

le  gallois gwyr  «  il  sait  »  (corn,  gor,  bret.  goar),  qui  n'est  devenu 
déponent  que  par  accident  (v.  ci-dessous,  p.  141),  il  n'y  en  a 
que  des  traces  isolées  fort  rares;  v.  J.  Rhys,  R.  Celt.,  VI,  40 
et  surtout  J.  Loth,  R.  Celt.,  XXXI,  481.  En  latin,  dès  la  vieille 

langue,  le  déponent  lait  avec  l'actif  de  fréquents  échanges  ; 
v.  Xeue,  2e  éd.,  II.  269.  Brugmann,  I.  F.,  V,  110  et  sur- 

tout J.  B.  Hofmann,  De  uerbis  quae  in  prisca  latinitate  extaiit 
deponentibus,  dissert,  de  Greifswald,  1910.  On  a  déjà  fait 

observer  qu'à  l'époque  archaïque,  il  semble  même  reculer 
devant  l'actif  pour  reprendre  ensuite  sous  l'empire  quelques- 
unes  des  positions  perdues.  Cela  n'est  d'ailleurs  qu'une  illu- 

sion, due  au  caractère  artificiel  de  la  langue  littéraire.  En  réa- 

lité, le  déponent  est  dans  un  état  de  trouble  et  d'instabilité 

dès  l'époque  ancienne;  il  va  régulièrement  en  diminuant  jus- 
qu'aux langues  romanes,  où  il  disparait.  Le  procédé  à  la 

faveur  duquel  il  s'est  maintenu  et  dans  une  certaine  mesure 
développé  en  latin  littéraire  est  purement  factice  et  masque 

simplement  l'évolution  normale  de  la  langue.  Comme  en  cel- 
tique, le  déponent  est  en  latin  dès  le  début  de  la  période  his- 

torique voué  à  la  mort.  Il  semble  donc  que  nous  assistions 

dans  les   deux  langues  au    déclin    d'une    ancienne   catégorie 



132  /•   Vendryes. 

grammaticale  arrivée  à  son  terme  plutôt  qu'aux  premiers  pro- 
grès d'une  catégorie  nouvelle,  encore  incertaine,  et  qu'une 

mauvaise  fortune  aurait  tuée  dès  l'enfance. 
Le  tokharien  justifie  pleinement  cette  conclusion.  Il  com- 

porte, dans  son  système  verbal  un  organisme  particulier, 

caractérisé  par  des  désinences  en  -r  et  qui  répond  pour  le 

sens  au  déponent  italo-celtique,  c'est-à-dire  au  moyen  du  grec 
ou  du  sanskrit.  Il  y  a,  comme  on  sait,  certains  verbes 

indo-européens  qui  admettent  de  préférence  les  désinences 
moyennes  ;  ce  sont  ceux  qui  expriment  des  faits  psychiques 
ou  qui  traduisent  certaines  idées  comme  celle  de  a  naître  », 

de  «  suivre  »,  etc.  Le  tokharien  est  d'accord  avec  les  autres 
langues  (v.  Lévi-Meillet,  /.  cit.,  p.  n);  il  dit  aikemar  «  je 
connais  »  comme  le  grec  gia6avs[JLai,  rfléoym,  z\z\).-j.\,  comme 

le  latin  opînor,  reor,  reminiscor,  comme  l'irlandais  -mainedar, 
le  sanskrit  mânyate  ;  il  dit  dhatmasdhar  «  tu  nais  »  comme 

le  sanskrit  jâyate,  le  grec  yivvo\i.ai,  le  latin  nascor,  l'irlandais 
-gainedar. 

Avec  la  valeur  propre  du  moyen,  qui  est  d'exprimer  le 
retour  au  sujet  ou  !a  part  que  ce  dernier  prend  à  l'action 
on  trouve  employées  en  tokharien  les  désinences  en  -r-  (v. 

Lévi-Meillet,  /.  cit.,  p.  13)  :  ayïtt  «  il  s'attribue  (à  lui-même);;, 
luastsi  yamassitv  «  il  se  fait  faire  un  vêtement  »,  exactement 
comme  en  latin  dans  caput  inquiner  (Horace,  Sa  t.,  I,  8,  37), 
tunicaque  inducitur  artus  (Virg.,  Acn.,  VIII,  457),  ou  capita.. 
velamur  amictu  (id.,  ibid.,  III,  545),  si  ce  ne  sont  pas  là 
toutefois  des  imitations  du  grec.  La  valeur  du  moyen  est 
frappante  en  grec  dans  vi£w  «  je  lave  »  opposé  à  vZc;j.ai 
«  je  me  lave  »  (cf.  Homère,  A  829  opposé  à  z  230)  ou  en 
sanskrit  dans  xéjati  «  il  fait  un  sacrifice  pour  un  autre  », 

yâjate  «  il  fait  un  sacrifice  pour  lui  »,  pâcati  «  il  fait  la  cuisine 
pour  un  autre  »,  pâcate  «  il  cuit  un  objet  pour  le  manger  ». 

Si  le  celtique  ne  fournit  pas  d'exemple  comparable,  c'est  que 
le  déponent  ne  s'y  distingue  plus  de  l'actif,  en  d'autres  termes 
n'y  fait  plus  fonction  de  «  voix  ».  On  reparlera  plus  loin  de 
ce  phénomène. 

Le  premier  fait  qui  ressort  de  la  comparaison  du  tokha- 

rien, c'est  donc  l'antiquité  du  déponent  italo-celtique.  Toutes 



Les  formes  verbales  en  -R-.  133 

les  hypothèses  qui  expliquent  en  latin  même  ou  en  irlandais 
la  formation  du  déponent  par  des  moyens  tirés  de  ces  langues 
mêmes  ne  sont  désormais  valables  que  dans  la  mesure  où 

elles  s'accordent  avec  le  témoignage  du  tokharien.  C'est  déjà 
un  résultat  décisif  de  la  découverte  de  cette  langue.  Mais  ce 

n'est  pas  le  seul. 

Il  a  été  supposé  depuis  longtemps  que  les  désinences  en  -r- 
du  déponent  avaient  été  pour  une  bonne  part  fabriquées  sur 

d'anciennes  désinences  actives  ou  moyennes,  auxquelles  une 
caractéristique  -r-  aurait  été  ajoutée.  Bien  loin  de  démentir 
cette  hvpothèse,  le  tokharien  la  justifie  pleinement.  On  peut, 

comme  MM.  Lévi  et  Meillet  l'indiquent  (/.  cit.,  p.  13),  la  lui 
appliquer  à  lui-même  sans  difficulté.  Mais  cette  caractéristique 
-r-  ne  saurait  être  confondue  avec  la  désinence  italo-celtique 
du  passif  impersonnel  ;  car  le  tokharien  ne  connaît  rien  qui 

ressemble  à  ce  dernier.  Dès  lors,  il  n'y  a  aucun  moyen  de 
faire  sortir  le  déponent  du  passif,  d'interpréter  avec  M.  Lloyd 
Jones  toutes  les  formations  italo-celtiques  en  -r-  par  le  déve- 

loppement spécial  à  ces  langues  d'une  ancienne  désinence 
unique;  il  faut  de  toute  nécessité  distinguer  dans  les  temps 

en  -r-  de  l'italo-celtique  au  moins  deux  séries  de  désinences, 
les  unes  de  passif  impersonnel,  les  autres  de  déponent.  C'est 
ce  dont  plusieurs  linguistes  s'étaient  avisés  déjà  ;  l'événement 
prouve  qu'ils  avaient  vu  juste.  M.  Thurnevsen,  notamment,  a nettement  formulé  cette  distinction  dans  son  article  de  la 

Kuhns  Zeitschrift,  t.  XXXYII,  p.  92  et  suiv.  ;  on  peut  main- 

tenant l'appuyer  de  la  comparaison  du  tokharien,  et  marquer 
conséquemment  les  rapports  respectifs  du  passif  et  du  dépo- 
nent. 

Le  tokharien  n'a  pas  d'autre  forme  pour  exprimer  le  passif 
que  la  forme  déponente  ou  moyenne  en  -r-  :  kalpâstr  «  il  est 
obtenu  »  (traduisant  le  sanskrit  vidyate),  kastar  «  il  est 
coupé  »  (Lévi-Meillet,  /.  cit.,  p.  12).  Suivant  toute  vraisem- 

blance, nous  avons  simplement  affaire  ici  à  une  extension 

bien  connue  de  l'emploi  du  moyen.  Le  moyen  indo-européen 



i  j4  /■  Vendryes. 

se  prêtait  aisément  à  l'expression  du  passif  :  Tépico^ai  signifie 
«  je  me  réjouis,  je  suis  charmé  »  par  opposition  à  -ip-M  «  je 
réjouis,  je  charme  »>  ;  il  suffisait  de  joindre  à  tspxo^at  un 
régime  prépositionnel  pour  désigner  la  personne  qui  charme 

ou  qui  réjouit  :  répitopai  ûicô  tivoç  «  j'éprouve  du  charme  de 
la  part  de  quelqu'un,  je  suis  charmé  par  quelqu'un  ».  En 
grec,  sous  réserve  de  certaines  particularités  inutiles  à  men- 

tionner ici,  le  passif  n'est  qu'un  emploi  particulier  de  l'an- 
cien moyen.  De  même  en  gotique  ;  et  l'on  sait  que  le  réfléchi 

sert  de  passif  en  germanique,  en  balto-slave  et  dans  les  langues 
romanes.  Le  passif  tokharien  est  donc  exactement  conforme 

aux  traditions  indo-européennes. 

Au  premier  abord  on  serait  tenté  d'attribuer  la  même  ori- 
gine au  passif  latiu  :  uelor  signifie  «  je  me  couvre  »  ou  «  je 

suis  couvert  »,  inquinor  «  je  me  salis  »  ou  «  je  suis  sali  »  ;  ce 

sont  indifféremment  des  passifs  ou  des  moyens.  Il  n'est  pas 
douteux  que  les  deux  «  voix  »  ne  soient  d'une  façon  géné- 

rale confondues  en  latin.  Mais  l'existence  du  passif  imperson- 
nel empêche  de  croire  que  le  passif  soit  exclusivement  un 

apanage  du  moyen.  Comme  l'a  montré  M.  A.  Ernout  dans 
ses  Recherches  sur  F  emploi  du  passif  latin,  Mém.  Soc.  Ling., 
XV,  273  et  suiv.,  il  y  avait  en  italique  à  côté  du  déponent  en 

-r  une  forme  spéciale  également  caractérisée  par  une  dési- 

nence -r  et  exprimant  l'idée  toute  simple  que  l'action  mar- 
quée par  le  verbe  s'accomplissait.  C'était  l'expression  par 

excellence  de  l'action  indéterminée.  Grâce  au  jeu  des  prépo- 
sitions qui  se  développait  régulièrement  depuis  l'époque  indo- 

européenne et  prenait  avec  le  temps  plus  de  souplesse  et  de 
force,  il  était  aisé  de  donner  à  la  forme  indéterminée  en  -r 

un  régime  désignant  la  personne  par  laquelle  l'action  était 
accomplie.  La  forme  en  -r  devenait  ainsi  apte  à  l'expression 
du  passif,  dans  la  mesure  toutefois  où  le  sujet  du  passif 

n'avait  pas  à  être  exprimé.  C'est  ce  qu'on  a  appelé  le  passif 
impersonnel.  La  forme  s'en  est  conservée  le  mieux  dans  les 
dialectes  italiques  autres  que  le  latin  :  osque  sakrafir  «  qu'on 
sacrifie  »,  ombrien  ferar  «  qu'on  porte  ».  En  latin,  la  valeur 
ancienne  du  passif  impersonnel  se  reconnaît  aisément  dans 
des  tours  comme  ilur  «  on  va   »,  qnom  caletur  (Plaut.,  Capt., 



Les  formes  inhales  eu  -R-.  135 

80)  «  quand  il  fait  chaud  »,  facile  nubitur  (id.,  Pers.,  386) 
«  on  se  marie  aisément  »,  precario  adeitur  (Corp.  Inscr.  Lat., 
I,  121 5)  «  on  entre  sur  demande  ».  Mais  la  forme  y  est  déjà 

contaminée  du  déponent.  Le  déponent  avait  sur  l'indéterminé 
en  ~r  pour  exprimer  le  passif  une  supériorité  incontestable  : 

il  possédait  le  moyen  de  désigner  la  personne,  d'avoir  un 
sujet.  La  forme  qui  est  à  la  base  du  latin  fertur  ne  signifiait 
que  «  on  porte  »,  mais  feror  «  je  me  porte  »  admettait 
comme  oï^w.  une  flexion  complète  à  trois  personnes.  Le 

passif  latin  est  sorti  à  la  fois  de  l'indéterminé  en  -r  et  du 
déponent  (moyen),  qui  se  sont  fondus  et  amalgamés.  Un  fait 

a  favorisé  la  fusion  :  c'est  que  le  passif  impersonnel  —  nous 
dirons  tout  à  l'heure  pourquoi  —  admettait  un  régime  à  l'ac- 

cusatif. M.  Lindsay  (Die  lai.  Spr.,  trad.  Nohl,  p.  598  et  602) 

a  très  bien  montré  comment  d'un  ancien  *amar  anûcos  «  on 
aime  les  amis  »  avait  pu  sortir  en  latin  la  construction  per- 

sonnelle amantur  amïci.  On  sait  que  certains  tours  synta- 

xiques du  vieux  latin  permettent  de  fixer  les  étapes  de  l'évo- 
lution '. 

Le  celtique  n'a  jamais  été  aussi  loin  que  le  latin  ;  il  a  main- 
tenu distinctes  les  positions  respectives  du  déponent  et  du  pas- 

sif. Au  point  de  vue  du  sens,  cela  n'est  que  trop  clair.  Le  dépo- 
nent irlandais  en  est  resté  au  point  que  nous  indiquions  plus 

haut,  p.  132  :  s'il  est  attesté  dans  certains  verbes  qui  admettaient 
de  préférence  en  indo-européen  les  désinences  moyennes,  il 

n'a  jamais  développé  la  valeur  réfléchie,  il  n'exprime  jamais  le 
retour  au  sujet.  Au  point  de  vue  de  la  forme,  le  passif  irlan- 

dais est  resté  indépendant  du  déponent  et  a  son  histoire 

propre,  parfaitement  homogène.  Il  n'a  jamais  eu  de  forme  spé- 
ciale pour  la  première  et  la  seconde  personne.  La  principale 

modification  qu'il  ait  subie  est  une  modification  sémantique  : 

1.  Il  est  intéressant  de  signaler  qu'en  gotique,  où  le  passif  sort  de  l'an- 
cien moyen,  se  trouve  inversement  le  passage  du  tour  personnel  au  tour 

impersonnel  lorsque  le  verbe  à  l'actif  gouverne  un  autre  cas  que  l'accusa- 
tif. Ainsi,  comme  on  dit  à  l'actif  bairgip  içai  çuXaÇei  aùfj-Jv  (Jean,  XII,  25) 

ou  ei  bairgais  im  ïva.  TT)à07j'<ir]s  x-Jto'j;  (Jean,  XVII,  15),  on  dira  au  passif 
bajopum  gabairgada  «  il  sera  conservé  les  deux  »  pour  àfjupoxspo!  auvTTjpouvTai 
(Matt.j  IX,  17),  tandis  que  Luc,  emplovant  le  verbe  actif  gafastan  dans  le 
passage  correspondant  (V,   38),  dira  bajops  gafastanda , 



13e  /.  Vendryes. 

berir  «  on  porte  »  est  devenu  un  temps  personnel  «  il  est 
porté  »  et  a  admis  un  sujet  {berir  breth  «  un  jugement  est 
porté  »,  Wb.  12  d  38)  ;  on  lui  a  conséquemment,  sur  le 

modèle  de  l'actif,  créé  un  pluriel  bertir  «  ils  sont  portés  ». 
Ces  deux  phénomènes,  qui  sont  évidemment  connexes,  ont 

pour  point  de  départ,  comme  on  l'a  montré  ailleurs  (Rev.  Celt., 
XXVIII,  ̂ 47),  l'existence  en  irlandais  d'un  prétérit  passit, 
ancien  adjectif  verbal,  comportant  la  valeur  personnelle  et  la 

distinction  des  nombres.  Mais  l'évolution  s'est  arrêtée  là  en 
vieil-irlandais.  Il  est  tout  à  fait  caractéristique  que  pour  expri- 

mer la  première  et  la  deuxième  personne  des  deux  nombres, 

on  ait  maintenu  le  tour  ancien  qui  donnait  à  l'impersonnel 
un  régime  à  l'accusatif  :  no-m-berar  «  on  me  porte,  je  suis 
porté  » .  Il  y  a  même  eu  recul  en  irlandais  moderne.  Comme 

le  pronom  infixé  est  sorti  de  l'usage,  le  sujet  du  passif 
v  est  exprimé  par  la  forme  du  pronom  régime,  et  cela  à 
toutes  les  personnes,  même  à  la  troisième  :  glantar  me,  thu,  é, 

htn,  ibh,  iad  «  je  suis,  tu  es,  etc..  purifié  ><  (cf.  O'Donovan, 
a  Grammar  of  the  Irish  language,   1845,  p.  183). 

En  brittonique,  l'évolution  a  été  pareille.  Le  gallois  moyen 
dit  ym  geîwir,  yth  elwir  «  je  suis,  tu  es  appelé  »,  comme  le 

breton  nem  gweler  «  je  ne  serai  pas  vu  ».  Il  est  vrai  qu'à  la 
troisième  personne,  le  gallois  moderne  a  dysgir  ef  «  il  est  ins- 

truit »,  d'où  dysgir  fi,  dysgir  di  «  je  suis,  tu  es  instruit  ». 
Mais  cela  tient  à  ce  que  dès  le  moyen-gallois  l'absence  de 
flexion  ne  permettait  plus  de  distinguer  un  nominatif  d'un 
accusatif,  et  par  suite  laissait  indécise  la  traduction  de  phrases 

comme  etmygir  e  vab  tecvann  (B.  An.,  96,  17)  ou  yny  gaffer 

Drutwyn  (R.  B.,  I,  123,  24)  entre  «  on  honorera  son  fils  Tec- 

vann »,  «  jusqu'à  ce  qu'on  prenne  Drutwyn  »  et  «  son  fils 
Tecvann  sera  honoré  »,  «  jusqu'à  ce  que  Drutwyn  soit  pris  ». 
Il  v  a  d'ailleurs  en  brittonique  deux  faits  essentiels.  C'est 
d'abord  qu'au  pluriel  la  forme  verbale  ne  change  pas  '  ;  dys- 

gir dynion  «  les  hommes  seront  instruits  »,  ban  llather  y  Saes- 

1.  Zimmer  voit  mcrae  là  le  point  de  départ  du  tour  syntaxique  qui  con- 
siste à  laisser  le  verbe  au  singulier  quand  le  sujet  préccdc  :  daeth  y  iynyon 

<'  les  hommes  vinrent  »  (Z.  /.  Celt.  Phi!.,  III,  87-88). 



Les  formes  verbales  en  -R-.  137 

son  «  quand  les  Saxons  seront  tués  »  (ou  «  quand  on  tuera 
les  Saxons  »),  bret.  na  guilir  muy  be  gouliou  «  on  ne  voit  plus 

ses  blessures  »  (Sainte-Barbe,  strophe  544).  C'est  ensuite 
qu'à  la  troisième  personne  du  singulier,  le  comique  et  le 
breton  conservent  l'usage  du  pronom  régime  :  bret.  en  don- 
guer  «  on  le  porte  »,  corn,  ma-n  guetter  «  qu'on  le  verra  » 
(Z.  E.,  530);  comme  parfois  encore  le  moyen-gallois  :  ry-t 
iolawr  «  on  le  réclamera  »  (Myv.  Arch.,  216  a  10  ;  cf.  180 

a  26  ;  mais  déjà  on  a  kyn  gatter  ew  «  quoiqu'on  le  laisse  » 
B.B.  p.   31,  5). 

Le  fait  que  le  sujet  du  passif  s'exprime  en  celtique  par  le 
pronom  infixe  ou  par  le  pronom  régime,  c'est-à-dire  en  der- 

nière analyse  par  un  ancien  accusatif,  s'accorde  avec  les  don- 
nées du  vieux-latin.  Il  y  a  là  une  preuve  dernière  que  le  pas- 

sif n'a  originellement  dans  ces  langues  rien  de  commun  avec 
le  déponent;  on  doit  considérer  comme  caduques  les  con- 

structions, d'ailleurs  ingénieuses,  qu'a  tentées  M.  Lloyd  Jones 
et  distinguer  au  moins  deux  sortes  de  désinences  en  -r-  :  celles 
de  déponent  que  connaît  également  le  tokharien,  et  celles  de 

passif  impersonnel  spéciales  à  l'italo-celtique. 

Il  faut  même  en  distinguer  trois. 

On  sait  que  l'irlandais  présente  les  désinences  déponentes 
au  pluriel  du  prétérit  radical,  et  par  extension  du  prétérit 

en-/-.  Tel  est  du  moins  l'enseignement  ordinaire.  En  réalité, 
M.  Thurneysen  a  montré  qu'il  fallait  bien  distinguer  les  dési- 

nences en-r-  du  prétérit  de  celles  du  déponent  ordinaire  (v. 
Kuhns  Zeitschrift,  XXXYII,  106  et  Handbuch,  I,  p.  343  et 
400).  Ce  sont  deux  formations  différentes,  et  qui  ne  se 

recouvrent  pas.  A  la  3e  pers.  du  pluriel  par  exemple,  le 

déponent  (suidigitir,suidigetar)  remonte  à  *-ntr  -j-  voy.  tandis 
qu'au  prétérit  (-Icblangtar),  il  faut  admettre  l'existence  primi- 

tive d'une  voyelle  entre  *-nt-  et  *-r  -\-  voy.  Pour  expliquer 
la  formation  du  pluriel  du  prétérit,  M.  Thurneysen  suppose 

avec  raison  qu'on  est  parti  de  la  3e  personne  (voir  Handbuch, 
I,  p.   401). 



rj8  /.  Vendryes. 

Il  y  avait  en  indo-européen  une  3e  personne  du  pi.  en 

-r-,  qui  s'est  maintenue  en  latin  au  parfait  (fêcêrè),  en  indo- 
iranien au  partait,  à  l'aoriste  et  à  l'optatif,  et  que  l'on  retrouve 

aussi  au  parfait  du  tokharien  (wenâre  «  ils  ont  dit  »,  etc.  Lévi- 

Meillet,  p.  2).  L'accord  de  ces  trois  langues  est  ici  encore  des 
plus  significatifs.  Sans  doute,  dans  aucune  d'elles,  la  désinence 
en-r-  ne  se  présente  sous  une  forme  identique  :  sans  parler  du 

tokharien,  il  n'y  a  pas  correspondance  exacte  entre  le  sanskrit, 
le  latin  et  l'irlandais.  Ça  et  là  se  manifeste  la  tendance  à  com- 

biner la  désinence  en-r-  avec  une  désinence  plus  caractéristique 

et  plus  pleine  :  le  latin  a  créé  fècêmnt  sur  fëcêre  d'après  flcërunt  ; 
le  sanskrit,  qui  a  probablement  dans  -uh  la  forme  la  plus 

ancienne  de  la  désinence  (parf.  ùci'ih  «  ils  ont  dit  »,  aov.âdith 
«  ils  ont  donné  »  ),  en  a  tiré  l'aoriste  moyen  asthiran  (de  sthà 
«  se  tenir  »)  et  même  le  présent  moyen  duhrâte  (de  duh 

«  traire  »  ).  C'est  donc  à  l'ancienne  désinence  en -r-  qu'en 
sanskrit  comme  en  latin  on  a  parfois  ajouté  un  élément  nou- 

veau. Au  contraire  dans  le  prétérit  irlandais  la  désinence  en  -r 

a  été  ajoutée  à  une  désinence  plus  ancienne,  comme  c'est  le 
cas  dans  le  déponent  latin  (sequontur  ;  v. -ci-dessous).  Mais 

l'ordre  ici  importe  peu.  C'est  le  principe  de  la  combinaison 
qu'il  faut  seulement  retenir,  parce  qu'il  est  commun  à  toutes ces  langues. 

En  irlandais,  de  la  troisième  personne  du  pluriel,  la  dési- 

nence en  -r  est  passée  à  la  première  ;  fait  d'analogie  dont  il  y 
a  d'autres  exemples  :  ainsi  hennit,  guidmit  doivent  leur  /  final 
à  la  troisième  personne  ;  cf.  Thurneysen,  Zeitschrift  f.  Celt. 

PhiL,  II,  79-80.  C'est  beaucoup  plus  tard  et  sous  nos  yeux,  si 
l'on  peut  dire,  que  l'irlandais  s'est  créé  une  deuxième  personne 
pi.  en  -r  au  prétérit  (v.  Strachan,  ibid.,  II,  493).  En  vieil- 
irlandais  seules  les  première  et  troisième  personnes  ont  une 
désinence  en  -r. 

Cette  particularité  se  retrouve  au  déponent  ;  et  comme  elle 

est  commune  à  l'irlandais  et  au  latin,  qui  dit  sequimini  à  côté 
de  sequimur,  sequontur,  il  faut  trouver  pour  les  deux  langues 

une  explication  analogue.  La  question  se  précise  si  l'on 
remarque  que  dans  les  deux  langues  aussi  la  deuxième  per- 

sonne du  singulier  est  originellement  dépourvue  dV.  En  latin 



Les  formes  verbales  en  -R-.  i  }9 

elle  ne  contient  dV  que  par  l'accident  du  rhotacisme  :  sequere 
est  l'exact  équivalent  du  moyen  grec  ï-iz,  skr.  sâcase,  et  dans 

sequeris  on  a  en  plus  une  désinence  empruntée  à  l'actif.  En 
irlandais,  elle  n'est  en  -r  que  par  un  fait  récent  d'analogie, 
puisque  dans  la  finale  -ther  on  retrouve  sans  peine  une  ancienne 

désinence  moyenne  -the  (de  *-thës)3  qui  s'est  conservée  intacte 
à  l'impératif  (v.  Thurneysen,  Hdb.,  \,  342).  Le  fait  que  les 
deuxièmes  personnes  du  singulier  et  du  pluriel  sont  à  part 

des  autres  rappelle  immédiatement  la  répartition  des  six  per- 
sonnes du  verbe  qui  se  manifeste  dans  les  langues  occidentales 

(voir  Idg.  Fscbg.,  XXVI,  134).  Cette  répartition  a  pour  base, 
comme  on  sait,  la  distinction  ancienne  des  deux  timbres  de 

la  voyelle  thématique  (e  aux  2me,  3me  pers.  du  sg.,  2mc  du  pi.  ; 
0  aux   ire  du  sg.,  ire  et  3me  du  pluriel). 

Lorsqu'une  action  analogique  part  d'une  personne  de  la 
flexion,  il  est  naturel  qu'elle  s'étende  aux  deux  personnes  de 
la  même  série,  en  laissant  l'autre  série  intacte.  L'extension 
de  la  forme  en  -r  de  la  3™  pers.  du  pluriel  à  la  ire  du  pi.  et 

ire  du  singulier  est  donc  un  fait  d'analogie  des  plus  naturels  ; 
et  l'on  comprend  que  la  2me  du  sg.  et  la  2me  du  pluriel  soient 
restées,  au  moins  à  l'origine,  indemnes  de  l'action  analogique. 
Reste  la  3™  personne  du  singulier,  où  la  désinence  en  -r 

apparaît  aussi  bien  en  irlandais  qu'en  latin.  Si  elle  est,  comme 
tout  l'indique,  analogique  aussi  de  la  3me  du  pluriel,  il  faut 
donc  qu'une  cause  secondaire  ait  favorisé  ici  l'action  analo- 

gique dont  les  deuxièmes  personnes  sont  restées  indemnes. 
Le  tokharien  fournit  ici  une  importante  vérification.  A  la 

3me  pers.  du  singulier  de  certains  verbes  déponents,  il  a  des 
formes  dépourvues  dY  en  face  de  3mes  personnes  du  pluriel  en 

-r  :  ainsi  mrauslmte  «  il  s'agite  »  en  face  du  pluriel  mrauskantt 
(Lévi-Meillet,  p.  13-14).  Il  semble  donc  que  la  désinence  en 

-r  soit  originellement  à  sa  place  à  la  3e  personne  du  pluriel. 
En  tokharien,  dans  les  textes  du  moins  que  nous  connais- 

sons, l'extension  de  cette  désinence  à  la  3e  personne  du  singu- 

lier n'était  pas  encore  complète.  L'analogie  s'arrêtait  parfois  à 
mi-chemin  ;  mais  elle  suivait  une  autre  voie,  en  intéressant  le 
timbre  de  la  voyelle  thématique.  MM.  Lévi  et  Meillet  signalent 
en  effet  que  la  vovelle  thématique  est   en  pareil  cas  la  même 



140  /.  Vendryes. 

au  singulier  et  au  pluriel  ;  c'est  comme  si  au  lieu  du  primitif 
*sequeto  (^sequitu),  le  latin  d'après  sequontur  disait  *sequoto  et 
non  pas  sequitur.  Le  latin  et  l'irlandais,  qui  conservaient  vivace 
le  sentiment  de  la  répartition  des  voyelles  thématiques 

n'avaient  garde  de  pousser  l'analogie  dans  ce  sens.  S'ils  ont 
donné  à  sequitur  et  sechithir  une  finale  en  -r  d'après  sequontur 
et  sechitir,  c'est  d'abord  parce  qu'à  certains  égards,  notamment 
par  l'emploi  syntaxique,  les  troisièmes  personnes  ont  entre 
elles  d'étroits  rapports,  et  c'est  aussi  à  cause  de  l'existence 
du  passif,  qui  justement,  dans  la  mesure  où  il  prenait  la 

valeur  personnelle,  devenait  une  3me  personne  du    singulier. 
On  peut  ainsi  se  représenter  la  formation  du  déponent 

comme  résultant  de  l'extension  de  la  finale  -r  à  une  ancienne 

flexion  moyenne  ;  cette  extension  s'est  faite  progressivement, 
suivant  la  répartition  des  personnes  indiquées  plus  haut,  et 

n'a  même  jamais  été  complète,  puisque  le  latin  dit  encore 

sequere  (jeqùeris)  et  qu'à  la  2me  personne  du  pluriel  aussi  bien 
en  irlandais  qu'en  latin  il  n'y  a  jamais  eu  de  forme  en  -r. 
C'est  de  la  3me  personne  du  pluriel  qu'on  est  parti  :  à  cette 
personne  en  effet  il  y  avait  dès  l'indo-européen  concurrence 
de  deux  désinences,  l'une  en  -»/-,  l'autre  en  -r-,  que  l'italo- 
celtique,  comme  le  tokharien,  avaient  amalgamées. 

Le  tokharien  n'enseigne  rien  sur  la  désinence  du  passif 
impersonnel  de  l'italo-celtique.  Puisque  c'est  comme  troi- 

sième personne  du  pluriel  que  la  désinence  en  -r  est  apparue 

jusqu'ici  au  prétérit  et  au  déponent,  il  est  tentant  de  lui 
reconnaître  au  passif  aussi  le  même  caractère.  Justement,  le 
passage  sémantique  est  aisé  de  «  ils  disent  »  à  «  on  dit  »  ; 
le  latin  emploie  presque  indifféremment  dïcitur  et  dicunl. 

L'hypothèse  que  le  prototype  de  berir  aurait  d'abord  signifié 
«  ils  portent  »  explique  bien  des  détails  de  l'emploi  syntaxique 
du  passif  celtique.  Néanmoins  cette  hypothèse  n'est  pas 
acceptée  par  tous  les  linguistes  :  M.  Thurneysen  notamment 

préfère  voir  dans  le  passif  en  -r  un  ancien  infinitif  (/.  cil., 
p.   109-110). 

Ce  n'est  pas  le  lieu  de  reprendre  en  détail  la  discussion 

de  ce  problème.  Aux  arguments  qui  appuient  l'hypothèse 
d'une  ancienne  désinence  de  3nK    pers.   du    pluriel,    on    peut 



Les  formes  verbales  eu  -R-.  141 

toutefois  en  joindre  un  nouveau,  tiré  du  verbe  filir  «  il  sait  » 

de  l'irlandais,  gwyr  du  gallois.  Ce  verbe  est  ordinairement 
donné  comme  un  déponent  ;  en  irlandais  en  effet,  -filir  a  une 
flexion  complète  qui  est  déponente,  mais  en  gallois  la  flexion 

se  résume  en  la  forme  gwyr,  qui  sert  de  3me  pers.  du  singu- 
lier :  les  autres  personnes  sont  fournies  par  un  thème  différent 

(  v.  Strachan,  Introduction,  p.  93)  ;  de  même  en  breton,  où 

seulement  à  côté  de  la  flexion  gon~onn,  gou%pud,  goar,  etc. 
on  peut  employer  le  tour  impersonnel  me  a  oar,  te  a  oar,  etc. 

Le  verbe-  irl.  -fitir,  gall.  gwyr,  a  été  jusqu'ici  diversement 
interprété  (v.  notamment  J.  Loth,  Rev.  Celt.,  X,  480).  La 
meilleure  interprétation  paraît  encore  celle  de  Zimmer  et  de 
M.  Windisch,  reprise  et  précisée  par  M.  Pedersen,  Vgl.  Gr.,  I, 

112-113  :  fitir  et  gwyr  représenteraient  une  ancienne  3e  per- 
sonne du  pluriel,  soit  *widri  «  ils  savent,  on  sait  »,  à  com- 

parer au  sanskrit  vidi'ih,  3e  pers.  pi.  de  vida.  Le  passage 
sémantique  de  *uridri  «  ils  savent  »  à  -fitir  «  il  sait  »  a  dû 

se  iaire  par  l'impersonnel  :  le  verbe  a  dû  d'abord  signifier 
simplement  «  on  sait  »,  et  c'est  de  l'impersonnel  qu'on  est 
parti  pour  bâtir  une  flexion  complète,  d'allure  déponente. 
Le  brittonique,  qui  n'a  jamais  bâti  cette  flexion  complète, 
est  resté  plus  près  de  l'état  ancien.  Peut-être  la  valeur  imper- 

sonnelle s'y  est-elle  aussi  maintenue  plus  longtemps.  C'est 
par  l'analogie  d'un  gwyr  impersonnel  signifiant  «  on  sait  » 
que  s'explique  le  mieux  la  forme  énigmatique  hebr,  hebyr 
qui  s'emploie  dans  les  incises  au  sens  de  «  dit-il  »,  mais  qui 
a  pu  signifier  d'abord  «  dit-on  »  et  dont  le  \r  final  a  été 
pris  pour  l'article.  L'évolution  des  deux  mots  est  en  tout 
cas  parallèle  :  nous  avons  dans  gujyr  et  dans  hebr  les  imper- 

sonnels réguliers  des  racines  *weid-  et  *seqw-.  Les  explica- 

tions qu'on  a  proposées  pour  17  final  de  hebr,  sans  excepter 
celle  de  M.  Llovd  Jones  (loc.  cit.,  p.  201),  paraissent  moins 

plausibles  que  l'idée  d'une  influence  analogique  de  gwyr, 
qui  aurait  fait  créer  un  hebr  «  dit-on  »,  d'où  plus  tard  hebr 
<>  il  dit  »  (dans  les  incises),  comme  gwyr  «  il  sait  ».  L'imper- 

sonnel remonterait  donc  aussi  à  une  troisième  personne  du 
pluriel,  et  ce  serait  finalement  dans  les  trois  cas  examinés 

la  valeur  propre  de  la  désinence  en   -r . 



i4-  ./•  Vmàryes, 

Arrêtons-nous  à  cette  conclusion.  Elle  est  importante  pour 

l'indo-européen  puisqu'elle  suppose  dans  cette  langue  l'exis- 
tence d'une  forme  unique  en  -r-,  caractéristique  de  la  3e 

pers.  du  pluriel,  et  dont  les  dialectes  occidentaux  auraient 

tiré,  d'une  façon  d'ailleurs  indépendante  et  avec  des  modalités 
diverses,  leur  passif  et  leur  déponent.  Il  était  intéressant  de 
marquer  que  le  tokharien  admet  et  dans  une  certaine  mesure 
confirme  cette    conclusion. 

Le  rapprochement  inattendu  du  tokharien  et  de  l'italo- 
celtique  n'est  d'ailleurs  pas  limité  aux  formes  en  -r-, 
M.  Meillet  me  signale  qu'en  tokharien  le  subjonctif  en  -a- 
(représentant  *-â-  ou  *è-)  est  tiré  d'un  thème  différent  de 

l'indicatif,  par  exemple  dans  le  verbe  wàrpnâti  (thème  à 
nasale)  «  il  admet  »  dont  le  subjonctif  est  wàrpatat  (v.  Lévi- 

Meillet,  loc.  cit.,  p.  16  et  26)  ;  c'est  le  cas  du  latin,  où  l'on  a 
tagam  (Pacuv.,  Trag.,  165  R.),  attiras  (Plaute,  Bacch.,  445 
ex  Non.  corr.),  tulat  (Ace,  Trag.,  102  R.),  atlulas  (Nou., 
Corn.,  87  R.),  aduenat  (Plaute,  Pseud.,  1030),  enviât  (Enn., 

Trag.,  170  R.),  et  aussi  de  l'irlandais,  qui  dit  -Had  (Z.  f. 
d'il.  PhiL,  III,  249)  de  lenaim,  -riatÇWb.,  28  c  2)  de  renaim, 
-cloor  (Wb.,  23  d  2)  de  -cluiniur,  -menathar  (Ml.,  49  a  15)  de 
nioiniitr,  etc.  ;  cf.  Thurneysen,  Hdb.,  [,  356  et  360.  Il  y  a 

donc  ainsi  à  un  double  égard  sur  le  domaine  indo-européen 

une  nouvelle  ligne  d'isoglosse  ;  ce  qui  ne  veut  pas  dire  évi- 
demment, M.  Meillet  l'a  montré,  qu'il  s'agisse  d'un  nouveau 

groupe  dialectal. 

J.  Yendryes. 



NOTES 

ÉTYMOLOGIQUES     ET    LEXICOGRA1  »HIQUES 

{Suite  '.) 

47.  Le  comique  pans  (pant)  =  gallois  pant.  Ce  mot,  qui 
parait  se  trouver  en  breton  dans  quelques  noms  de  lieux 

(Ernault,  Glossaire  moyen-breton),  avait  disparu  en  comique 

dans  la  langue  courante.  On  le  trouve  d'une  façon  certaine 
dans  le  nom  de  lieu  suivant  :  Goen  bans  à  côté  de  Goen  fre 

dans  une  charte  de  1403  2,  la  lande  ou  pâture  vaine  d'en  ba<  ; 
la  lande  d'en  haut. 

Goen,  devenu  gon  est  identique  au  gallois  gwain,  breton 
geun  (dial.  yeun,  pron.  yôn),  qui  a  plutôt  le  sens  de  marais  : 
le  mot  est  féminin. 

48.  Comique  buordtel,  gallois  buarthteil.  Le  gallois 
buarthdeil  apparaît  dans  les  Lois.  Siivan  Evans  qui  renvoie  aux 
Leges  Wallicae  11.  XXII.  19,  40  (cf.  C.  C.  180)  le  traduit 
par  :  land  manured  byfolding  herds  and  fiock  on  it. 

Aujourd'hui,  il  a,  d'après  un  de  mes  auditeurs,  M.  Morgan 
Watcyn,  en  Glamorgan,  le  sens  de  cour  de  ferme.  A  Llanrwst, 

d'après  miss  Gwladys  Williams,  une  de  mes  auditrices,  il 
indique  l'écurie  même.  La  composition  est  claire  :  buarth,  enclos 
de  bètes  à  corne  -f-  teil,  fumier.  Le  sens  de  cour  de  ferme  est 
naturel,  pour  qui  connaît  les  fermes  bretonnes;  on  étend 
dans  la  cour  devant  la  maison  et. ses  dépendances  de  la  paille, 

de  l'ajonc  ;  le  bétail  passe  dessus,  et  c'est  ainsi  que  s'obtient 

1.  Voir  Revue  Celtique,  t.  XXXII,  p.  507. 

2.  Maclean,  History  of  Trigg  minor.  Truro,  1873,  t.  III,  p.  84. 



144  /•  Lolb. 

une  bonne  partie  du  fumier.  Il  en  a  été  de  même  autrefois 
en  Galles. 

En  comique,  le  mot  se  trouve  dans  une  charte  anglo- 
saxonne  de  977  : 

nan  Buorâtel  et  nani  Bttordtel1  (nnni  vallon). 

Buorth  (bu  -f-  gorth)  n'existe  pas  non  plus  dans  les  textes  cor- 
niques.  En  breton,  c'est  le  nom  d'une  paroisse,  auj.  Buhors, 
dans  le  Cart.  de  Landevennec,  BuorthQ.  Loth,  Chresl.,p.  1 12). 

49.  Biw,  bétail  à  cornes.  Ce  mot  bien  connu  en  gallois  et 

qui  n'est  pas  inconnu  non  plus  en  breton,  existait  en  comique 
mais  il  n'a  été  conservé  que  dans  des  noms  de  lieux  :  Mein 
Biw,  les  pierres  aux  bœufs,  charte  de  1057  (Earle,  Hand- 
book,  p.  300).  ce  qui  permet  de  corriger  la  charte  de  977 

(ibid.,  p.  395)  où  on  lit  : 

Maen  bifr:  il  faut  lire  :  bip,  avec  le  signe  anglo-saxon  pour  w. 

Biw=  *bïvo-  comme  l'a  dit  Stokes  et  équivaut  à  live  stock  : 
cf.  buched,  dérivé  de  buch. 

50.  tonek.  Ce  mot  est  particulier  au  comique.  On  ne  le 

trouve  à   ma   connaissance,    qu'une  fois,    dans  Pascon,    str. 
257,  3  ■ 

y  'desons  yn  un  tonek  bys  yn  GaJile  dy  whelas. 

«  Ils  allèrent  en  un  troupeau  jusqu'en  Galilée  pour  le  cher- 
cher. »  Il  s'agit  des  disciples  qui  ont  appris  la  résurrection. 

C'est  un  dérivé  de  ton  qui  n'existe  pas  ailleurs,  gallois  Iwyn, buisson. 

Le  mot  a  été  remplacé  dans  Beunans  Meriasek,  v.  3233 

par  busch  : 
Me  a  weyll  busch  brays  a  dus,  «  je  vois  un  grand  nombre 

de  gens  ».  C'est  l'anglais  busch  :  a  flock  ofsheep(Whh\ey  Stokes, 
Glossai  y). 

Le  même  emploi  métaphorique  se  retrouve  en  breton  : 

bochad  (boiad),  touffe,  buisson,  a  pris  le  sens  de  bande,  agglo- 

mération de  gens.  On  dit,  en  bas-vannetais,  or  bo'sa  'tud,  dans 
le  sens  d'un  grand  nombre  de  gens. 

1.  Earle,  Handbook  to  Landchartcrs,  p.  295-300. 



Notes  Étymologiques  et  Lexicographiques.  145 

Ttuvn  dans  les  Leges  Wallicae^Anc.  Laws,  II,  p.  890)  est  tra- 
duit par  citniulo  terme;  cf.  twynpath,  hutte  à  fourmis (Matin*, 

p.  131,  1.  21).  Pour  la  forme  de  ce  mot  (tuheri)  en  vieux- 
breton  et  son  étymologie,  v.  Notes  étymologiques,  46. 

51.  Un  nouvel  exemple  de  -ia  indo-européen  en  gallois  et  en 
comique  :  cyweithyd,  cowethe. 

Pour  l'existence  de  ces  thèmes  en  -ia,  je  renvoie  à  mon 
article  dans  les  Mémoires  de  la  Société  de  Linguistique  de  Paris, 

19 12,   THÈMES    EN    -IÂ    EN    CELTIQUE. 

En  voici  un  nouvel  et  curieux  exemple.  Les  dictionnaires 
gallois,  sans  excepter  le  Welsh  Dict.  de  Silvan  Evans,  donnent 

cyweithyd  comme  un  pluriel  ;  il  a  le  sens  de  compagnons,  cama- 
rades; mais  ils  sont  aussi  obligés  par  le  sens  de  le  traduire  par 

compagnie,  sens  très  clair  dans  le  premier  exemple  cité  par 
Silvan  Evans  (Mabin.  du  Livre  Rouge,  p.  41,  1.  2)  :  llyma 

gyweithyd  vu  kyvarvot  ac  tuynt  0  wyr  a  gwraged,  «  voici  qu'une 
troupe  d'hommes  et  de  femmes  se  rencontre  avec  eux.  »  Ce  qui 
eût  dû  leur  ouvrir  les  yeux,  c'est  que  justement  dans  les 
Mabinogion,  le  mot  est  féminin.  On  lit  à  la  page  n>,  1.  5 
et  6  : 

nyt  athoed  gyweithyd  hebdaw  eiryoet,  ny  wnelei  ac  anaf  ae 
adoet  arnei.  «  jamais  compagnie  ne  passa  à  côté  de  lui  sans 

blessure  ou  fâcheux  accident.  »  Cyweitbyd  ayant  un  sens  col- 

lectif lorsqu'il  est  sujet  du  verbe,  le  verbe  s'emploie  au 
pluriel  (Mab.,  p.  12e,  1.  22)  : 

kyweithyd  yssyd  yn  drws  y  porth  avynnynt  dyvot  y  mywn  «  il 
y  a  à  la  porte  une  troupe  de  gens  qui  voudraient  entrer.  » 
En  comique,  le  mot  se  présente  sous  la  forme  cowethe  ou 
cowede,  avec  chute  régulière  du  d  final  dans  les  polysvllabes.  Il 
a  un  sens  collectif  et  peut  se  traduire  par  compagnons  :  Gwreans 
an  bys,  v.  219. 

na  turcs,  ua  turcs,  ua  barth  dotute, 

ty  na  oll  tha  gowetha 

«  il  ne  faut  pas  le  faire,  non,  n'en  doute  pas,  toi,  ni  tous  tes 
Revue  Celtique,  XXXIV.  10 



146  /.  Lot  h. 

compagnons.  M.  Whitley  Stokes  traduit  avec  raison  par 

Corn  rades  (cf.  v.  121  '.  243.  Cf.  Pascon4i.  2,  245.  1  ;  150-2). 
On  a  aussi  le  composé  keskeweda  (Pascon,  110.  4).  Williams 
dans  son  Dict.  le  traduit  par  Company  et  le  donne  comme 

féminin.  C'est  qu'en  effet,  après  l'article,  on  a  l'adoucisse- 
ment :  Pascon  150.  2  :  an  gowe^e  ;  Passio  Domini  783  : 

oll  an  gowethe.  En  réalité,  en  comique  comme  en  gallois,  le 

mot  est  arrivé  à  jouer  le  rôle  d'un  pluriel,  mais  il  se  com- 
porte comme  un  substantif  féminin,  absolument  comme 

tud. 

Cyweithyâ,  cowede  —  vieux-brittonique  com-uectiia. 
Il  y  a  un  masculin  cyweithyâ  cité  par  Silvan  Evans  et  qui 

a  le  sens  d'aide  (^com-uectiio-s). 

52.  Gallois  ryvoriaw,  irl.-mod.  rômhar.  Dans  les  Diction- 

naires gallois,  rhyforio  est  traduit  par  to  scramble,  se  déme- 

ner. C'est  un  sens  qu'il  n'a  sûrement  pas  dans  un  passage  du 
mabinogi  de  Manawyddan  (Mabin.  du  Livre  Louge,  p.  52, 

1.  27.  Après  s'être  livré  à  la  pêche  et  à  la  chasse,  Manawyd- 
dan  se  tourne  vers  l'agriculture  : 

ac  yn  ol  hynny  dechreu  ryvoriaw  ac  yn  ol  hynny  heu  grofft... 
Dans  ma  nouvelle  traduction  des  Mabinogion,  en  ce  moment 

à  l'impression,  je  n'ai  pas  hésité  à  traduire  (trad.,  p.  163)  : 
ensuite,  il  se  mit  à  labourer  la  terre,  puis  il  ensemença  un  clos .  .  . 

Le  sens  de  ce  mot  est  nettement  précisé  par  l'irlandais 
moderne  :  rôniharaim,  I  dig,  till,  upturn  (rômhar,  the  act  of 

digging,  tilling,  Dinneen,  Ir.-Engl.  Dict.).  L'allongement,  dans 
cette  position,  de  0  suivi  de  v  (w)  provenant  de  m  est  régulier 
en  irlandais  moderne  :  ci.  rômhailh,  très  bon;  rômhaim,  devant 
nous;  rômhani,  devant  moi;  cf.  comhaois,  du  même  âge.  La 

quantité  de  0  gallois  dans  ryvoriaw  n'est  pas  certaine.  Le  mot 
est  composé  du  préfixe  /o-,semble-t-il,  et  d'un  thème  mot-  ou 

1.  V.  121  :  oui  howetlha  eut  tanow  :  c'est  Lucifer  qui  vante  sa  puissance. 
Whitley  Stokes  a  traduit  my  comrades  are  fires.  Le  sens  est  :  mes  compagnons 
sont  peu  nombreux  (il  y  en  a  peu  qui  marchent  de  pair  avec  moi)  ;  cf.  R. 

D.  2462  :  v»  nias  na  oui  Un  grysy  tus  yw  tanow,  «  dans  ce  pays-là,  à  croire 

loyalement,  il  va  peu  de  gens  »  :  cf.  l'expression  populaire  française  :  il  n'y 
en  a  pas  épais. 



Noies  Étymologiques  et  Lexicographiques.  147 

mai-;  a-t-il  quelque  parenté  avec  le  français  marre,  grande  houe, 

qui  est  vraisemblablement  d'origine  gauloise?  inarr  est  venu  du 
français  en  breton;  il  a  donné  le  dérivé  marradek,  écobuage, 
travail  consistant  à  enlever  les  mottes  de  gazon  avec  la  marre 
et  à  les  brûler  ensuite. 

Il  est  possible  que  du  sens  précis  que  l'on  vient  de  consta- 
ter on  soit  arrivé  au  sens  métaphorique  de  se  démener,  mais 

je  n'ai,  pour  ce  sens,  d'autre  autorité  que  celle  d'Owen 
Pughe. 

53.  Gallois  CYMMYRRED,CYMMERREDUS,  irl.  BUIRRE.  Cymiiiyr- 

reâ  est  bien#  connu  dans  le  sens  à' orgueil,  présomption,  et  aussi 
de  dignité  et  estime  (estime  pour  soi-même,  d'abord).  On  en 
trouvera  bon  nombre  d'exemples  dans  le  Welsh-Engl.  Dict.  de 
Silvan  Evans,  tirés  de  textes  en  moyen-gallois.  Dans  le  mss. 
de  Peniarth  4  (White-Book,  p.  157),  à  ryvygits,  orgueilleux, 
répond  hymeredus  pour  kymyrredus  (nmrchaivc  kymeredus).  Le 
sens  est  donc  parfaitement  assuré. 

L'irlandais  buirre,  f.  est  donné  par  Kuno  Meyer  dans 
ses  Contrib.  avec  le  sens  de  :  turgidity,  pride,  ponip,  gran- 

deur, ce  qui  concorde  parfaitement  avec  les  sens  du  com- 
posé gallois.  Kuno  Mever,  avec  raison,  le  tire  de  borr,  enflé, 

gros;  cf.  voc.  corn,  bor,  pinguis,  berri,  pinguedo  (sur  borr  ~ 
*borro-s,  v.  Whitley-Stokes,  Urk.  Spr.,  p.  173).  Cytnmyrreâ, 
à  côté  de  buirre.  suppose  donc  un  vieux-celtique  *  com-bor- 
riiâ . 

54.  cant  (cercle)  en  composition.  Dans  le  fragment  de 

comput  gallois  du  ixe  siècle,  publié  par  M.  Quiggin,  dans  la 
Zeitschrift  fur  Celtische  Ph.,  en  191 1,  on  trouve  le  mot  naune- 

cant.  Il  n'y  a  pas  à  hésiter  à  traduire  le  mot  par  cycle  de  dix- 
neuf  ans,  et  à  lire  :  maunec-cant.  Ce  mot  a  servi  à  faire  d'autres 
composés  :  Mab.  de  Peredur  (L.  Rouge,  p.  224,  1.  16)  :  hyd- 
gant,  troupe  de  cerfs;  Myv.  Arch.  545,  1  :  pedithant,  troupe 
de  soldats  à  pied. 

55.  Gallois  corrawg,  irl.  corrach. 
Silvan  Evans  a  eu  le  tort  de  donner  ce  mot  sous  la  forme 

corawg.  Il  le  traduit  par  prodigue,  et  par  ami  de  l'ostentation, 



148  /.  Loth. 

d'après  Owen  Pughe.  Le  premier  sens  est  certain.  Le  premier 
exemple  cité  par  Silvan  Evans  est  à  écarter  ;  il  est  au  moins 
douteux.  Il  se  trouve  dans  un  poème  de  Gwalchmai  {Myv. 
arch.,  p.  147,  col.  2)  : 

car  am  oedd  nym  oes 

eorawg  fynawg  foes. 

«  Un  ami  que  j'avais,  je  ne  l'ai  plus,  qui  aimait  les  chœurs 
(troupes  de  chanteurs),  aux  mœurs  courtoises.  » 

Il  faut  remarquer  cependant  que  l'orthographe  est  moder- 
nisée. L'autre  exemple  que    donne  Silvan  Evans  est  tiré  de 

recueils  de  proverbes  gallois;  il  le  donne  ainsi  : 

Gwell  eorawg  na  chybydd 

Or,  justement  dans  le  Myv.  arch.,  p.  847,  col.   1,  on  lit  : 

Gwell  corrawg  na  chybydd. 

eorawg  a  sur  0  l'accent  grave  marquant  la  brièveté  de  la  voyelle 
et  le  doublement  de  r  suivant.  Ce  proverbe  se  trouve  dans  le 
Livre  Rouge  (Skene,  F.  a.  B.,  II,  p.  255,  249  : 

gwell  corrawc  na  chebyd 

«  mieux  vaut  prodigue  qu'avare  ». 
Le  sens  primitif  paraît  indiqué  par  le  moyen-irlandais  cor- 

rach  :  uneven,  unsieady,  restless  (Kuno  Meyer,  Contribut.)  ;  il  a 

le  même  sens  en  irl.  moderne  ;  Dinneen  cite  à  l'appui  la 
curieuse  expression  maide  corrach,  bascule.  Macbain  (Etym. 

Dict.)  le  traduit  par  steep,  abrupt  et  l'interprète  par  :  on  a  point 
en  le  supposant  tiré  de  corr,  point,  odd. 

56.  Gall.  cwrr,  irl.  corr,  curr,  angle,  recoin. 

Le  gallois  est  cité  sous  la  forme  aur,  par  exemple,  par  Mac- 
bain  (à  enrr).  La  forme  sincère  est  cwrr  (Skene,  F.  a.  B..  II, 

291,  v.  18).  C'est  la  forme  aussi  de  ce  mot  dans  un  poème 
de  Cynddelw  cité  par  Silvan  Evans.  Dans  le  roman  de 
Kulhwch  et  Olwen  (The  Red  Book  Mab.,  p.  138, 1.  4)  Kynwas 

est  qualifié  de  Kwrr  y  vagyl,  «  l'homme  au  bâton  anguleux, 
recourbé  '  ». 

1.  A  la  page  106, 1.  26,  on  lit  a  chynwas  curvagyl  ;  le  ms.  que  copiait  le 
scribe  avait  u  pour  w. 



Notes  Étymologiques  et  Lexicographiques.  149 

Dinneen  (TV.  Engl.  Dict..  à  corr),  a  raison  de  séparer  ce 
mot,  au  point  de  vue  du  sens,  de  corr,  pointe,  bec,  museau. 
Le  gaélique  a  la  forme  curr,  que  Macbain  traduit  par  corner  et 

aussi  pit,  citerne.  En  irl. -moyen,  le  sens  d'angle,  coin,  est  sur- 
tout marqué  dans  corrau  :  Kuno  Meyer,  sous  ce  chef,  donne 

aussi,  probablement  avec  raison,  corrau,  faucille.  Les  deux 

sens  paraissent  s'être  confondus.  C'est  ainsi  qu'en  gallois  cor- 
ryn  est  traduit  par  Silvan  Evans  par  the  projecting  point  of  any- 

thing  ;  le  mot  s'applique  particulièrement,  par  exemple,  à 
l'anse  d'un  vase  qui  émerge  au-dessus  du  rebord,  du  pom- 

meau de  la  selle  (corryn  cyfrwy). 

L'origine  des  deux  mots  est-elle  la  même  ?  Cela  paraît  à 
priori  assez  improbable  ;  mais  on  comprend  que  le  sens  les  ait 

rapprochés.  Quand,  par  exemple,  on  trouve  en  irlandais- 
moyen,  corra  a  n-uillend  pour  la  pointe  saillante  du  coude,  on 

conçoit  qu'on  soit  arrivé  de  pointe  à  angle.  Dans  corra  brâghad, 
la  nuque,  c'est  le  sens  de  recoin  qui  domine  (Kuno  Meyer, 
Contr.,  sous  corr  3). 

L'ii  de  ciurr  et  du  gaélique  curr,  semble  devoir  rattacher  ce 
mot  à  euro-,  cercle,  crundi-s,  rond  (irl.  cruind,  gall.  crwnri); 
cf.  y.'jp-Ti-ç,  courbe,  curvus  :  curr  représenterait  un  indo- 
eur.  cùr-so-. 

57.  Comique  dege,  dega,  dîme.  Le  gallois  degwm  est  une 

forme  d'origine  ecclésiastique,  semi-savante,  qu'on  trouve 
déjà  dans  les  Lois.  On  a  formé  sur  degw m,  degymu.  Le  vieux- 

breton  deemint  des  Gloses  d'Orléans,  paraît  formé  d'une  façon 
plus  correcte  ;  malheureusement  nous  ne  connaissons  pas  la 
valeur  de  m. 

Le  comique  moyen  dege  est  au  contraire  régulièrement 

formé  du  latin  dechua,  conformément  aux  lois  de  l'accentua- 
tion brittonique  des  mots  latins  sur  la  pénultième  (nianeg  = 

manica,  etc.)  et  aussi  de  l'action  exercée  par  a  latin  final, 
dont  la  valeur  est  celle  de  l'ancien  â  long  celtique  '.  Quant  à 

1.  Il  est  véritablement  extraordinaire  de  trouver  encore  l'étvmologie 
enev  de  anima.  Il  saute  aux  veux  que  anima  fût  devenu  anev,  d'autant  plus 
sûrement  que  le  breton  anaffbn  assure  une  forme  ana-mon-es  ;  le  pluriel 

eût  empêché  toute  modification  d'anev.  L'accentuation  de  enev,  anavon  est 
celle  d'andtlâ. 



1 5o  /.  Loth. 

la  disparition  de  v  final,  elle  est  régulière  en  comique  :  cf. 
oie,  âme,  cleâe,  épée. 

La  forme  dega  de  Gwreans  an  bys,  v.  1067,  est  régulière 
dans  ce  texte;  si  elle  avait  paru  régulièrement  plus  tôt,  on  eût 

été  en  présence  d'un  vieux-brittonique  decamâ.  A  priori,  d'ail- 
leurs, il  est  évident  qu'un  terme  de  ce  genre  doit  avoir  nne 

origine  latine  et  chrétienne. 

L'existence  du  v  final  ==m  est  assurée,  de  plus,  par  le  verbe 

degevy  :  ha  pan  vo  reys  degevy,  «  et  lorsqu'il  sera  nécessaire  de 
prélever  la  dîme  (Giureans,  v.  107 1).  » 

Dege  est  féminin.  Pour  la  forme  dege,  v.  O.  M.  440;  497, 

504,  1181. 

58.  Gallois  tlavs,  joyau;  irl.  tlus,  bétail.  L'irl.  il  us  est 
donné  avec  ce  sens  dans  le  Suppl.  d'O'Donovan  ;  il  se  trouve 
aussi  dans  le  Glossaire  d'O'Davorên,  et  ailleurs.  L'identité  des 
deux  mots  en  gallois  et  en  irlandais  est  évidente  au  point  de 

vue  de  la  forme.  Quant  à  l'évolution  de  sens,  elle  n'est  guère 
plus  extraordinaire  que  celle  d'alam,  troupeau,  donnant  en 
gallois  alav,  richesses.  Il  semble  qu'il  y  ait  un  vague  souve- 

nir de  l'ancien  sens  dans  le  Peredur  (Mab.,  p.  241,  1.  28). 
Peredur  a  tué  le  cerfunicorne  de  l'impératrice.  Elle  lui  reproche 
de  l'avoir  fait  en  appliquant  le  mot  tlws  au  cerf  :  llad  y  llzvs 
teckaf  oed  yui  kyvoeth  (tu  as  fait  une  action  discourtoise  en 

tuant  l'animal  le  plus  beau  de  mon  domaine.) 

59.  Le  gallois  twmpath.  Ce  mot  désigne  proprement  une 
butte  de  fourmis,  une  fourmilière.  Owen  Pughe  donne  aussi 

twmpethyn,  petite  colline  tump.  A  ne  considérer  que  cette 
forme,  on  est  disposé  à  croire  à  un  emprunt  anglais.  Or,  les 
Mab.,  p.  132,  1.  21,  nous  en  ont  conservé  une  forme  plus 

ancienne,  livyn-patb,  butte  de  fourmis.  Twyn  seul  a  déjà  le 
sens  de  tertre;  il  est  traduit  par  cumulus  terrae  dans  les  Leges 

Walticae  (Ancienl  Laivs,  II,  p.  890).  Reste  palh  :  faudrait-il 

y  voir  l'anglais  pâth  ?  A  ma  connaissance,  ce  mot  n'a  que  le 
sens  de  sentier,  ce  qui  ici  ne  peut  convenir.  Il  me  paraît  pro- 

bable que  -path  est  ici  un  doublet  de  pant  et  est  à  rapprocher 
du  moyen-irl.  ecte,  a  hill  smooth  and  plain  at  the  top  (Kuno 



Notes  Étymologiques  et  Lexicographiques.  1 5 1 

Meyer,  Contre).  Le  mot  path  a  pu  exister,  comme  premier 

terme,  eu  composition.  L'identité  de  sens  avec  l'irlandais  est 
tellement  frappante  qu'il  est  difficile  de  séparer  les  deux  mots, 
malgré  les  difficultés  que  présente  ce  rapprochement  au  point 

de  vue  phonétique.  Quant  à  l'étymologie  de  cèle,  pant,  je 
renvoie  là-dessus  au  travail  de  notre  secrétaire,  M.  Vendryès 
(Celt.  Zeitschrift,  tome  IX,  p.  296). 

60.  Gallois  llun,  irl.  lon,  luan,  hanche.  Lôn,  luan  avec 

le  sens  de  hanche,  cuisse,  se  trouve  dans  le  Tâin  (éd.  Win- 
disch,  1.  6190,  p.  905).  Whitley  Stokes  (JJrh.  Sprack.,  p. 

254)  tire  le  vieil-irl.  lôon,  gl.  adeps,  de  *louno-  qu'il  rapproche 
du  v. -slave  plutt,  caro,  ou  de  l'anglo-saxon  flôm,  Nierenfett, 
rohes  Bauch-fett  (étymologie  de  Bezzenberger).  Le  vieux-breton 

lon  gl.  adeps  remonterait  à  *lûno-.  Le  breton,  pour  désigner  le 
rein,  rognon,  a  des  formes  variées  :  lonnech,  lone^,  loune^, 
loiïane^,  vannetais  Uhèneenn  (Cillart).  Enfin,  Le  Gonidec  a 

lunach.  Le  vieux-breton  lon  garantit  la  celticité  de  lonec'h, 
lone-i;  Junach  paraît  bien  aussi  identique  comme  thème  à  l'ir- landais Un. 

J'ai  mis  la  main  sur  une  forme  galloise  très  rare  llun  qui 
me  paraît  identique  à  tout  point  de  vue  à  l'irlandais  lôn.  Elle 
se  trouve  chez  un  poète  du  xne  siècle,  Kyndelw  (Myv.  Arch., 
p.  167;  col.  2)  : 

Cledyf  clod  ivasgar  a  ivisgaf  ar  glun 
Ru  g  vy  llun  am  llasar, 

«  L'épée  qui  répand  la  gloire,  je  la  ceindrai  sur  ma  cuisse 
entre  mes  reins  et  ma  cuirasse  brillante.  »  Je  traduis  reins, 

sans  être  parfaitement  sûr  de  l'exactitude  de  l'endroit  désigné. 
Aucune  erreur  de  forme  n'est  ici  possible  ;  l'allitération  avec 
llasar  et  la  rime  entre  glun  et  llun  enlève  tout  doute  ; 
lasar  est  métaphorique  pour  armure  (calch  Jlassar). 

Le  sens  paraît  devoir  faire  préférer  le  rapprochement  proposé 
par  Bezzenberger  avec  flôm. 

{A  suivre.)  J.  Loth. 



NOTES  ON   KULHWCH   AND  OLWEN 

The  opentng  words  of  the  story  of  Kulhwch  and  Olwen 

suggest  that  they  hâve  affinities  with  the  "  Northern 
material  of  Welsh  legend  and  poetry.  This  is  notonly  suggested 
by  the  eponymous  name  KeJydon  Wledic  of  the  Red  Book 
text  (which  in  the  White  Book  text  has  a  slightly  différent 
form  Kyledon)  but  also  by  the  name  Kilyd  which  occurs 
amid  Northern  material  in  the  Gododin  and  in  the  poetry 
of  the  Red  Book  of  Hergest(Skene,  vol.  II,  R.  B.  poem  XVI). 
In  the  Gododin  it  occurs  in  line  120  in  the  couplet, 

Pan  dyvu  dutvwJch  dut  nerthyd 
Oet  gwaetlan  gwyahian  vab  kilyd 

which  may  be  translated 

When  Tutvwlch  the  strengthener  of  the  country  came 

the  post  of  Kilyd's  son  was  a  place  of  blood. 

In  Unes  916,  917  of  the  Gododin  \ve  hâve  the  words  : 
A  chan  oed  mab  brenin  teithiauc 

Ud  gwyndyt  gwaet  kilyd  gwaredawc 

And  since  he  was  the  son  of  a  King  of  full  roval  attributes 
the  lord  of  the  men  of  Gwynedd  of  the  blood  of  the  gentle  Kilyd. 

and  to    thèse  correspond  the  words  in  lines  850  and  851  of 
the  Gododin  : 

A  phan  oed  mab  ieyrn  tcilhiawc 

Yng  gwyndyt  gwaedglyt  givaredawc 

It  appears  more  probable  that'glyt'  should  be  a  corruption  of 



Notes  on  Kulhwch  and  Olwen.  153 

the  rare  personal  name  Kilyd  than  the  opposite.  The  person 
who  is  said  to   hâve  been  descended  from  Kilyd  in  1.  920  is 

gorthyn  hir  0  orïhit  rxuxinutr 

but  in  1.  854  the  name  is  given  as  Garthwys,  in  the  line 

Neut  bed  garthwys  hir  0  dir  rywvnyawc . 

It  is  ofinterest  to  note  in  this  connection  that  Cyndeyrn, 

the  founder  of  the  church  of  Llanelwy  or  S1  Asaph,  which  is 
at  no  great  distance  from  the  district  of  Rhufoniog,  wascalled 
Cyndeyrn  Garthwys. 

In  the  Red  Book  of  Hergest,  Poem  XVI,  11.  271-273, 
there  is  an  obscure  allusion  to  Kilyd  in  connection  with 
Twrch  : 

Rxuedaf  dinckir  nadi6 

Yn  ol  Kilyd  keluyd  cly6  '■ 
Yggêall  térch  lorri  cneu  cny6. 

In  this  poem  the  other  références  to  Twrch  are  asfollows: 

(11.  7-9)  Kynndylan  calloii  iaen 
Gaeaf  :  a  want  térch  tr6y  y  benn  : 
Tu  a  rodeist  yr  t6r6f  trenn 

(11.  28-30)  Kyndylan  gulh6ch  gy unifiât 

Lle6  blei  d'il  in  disgynnyat  : 
Nyt  atuer  térch  tref  v  dut. 

The  place  names  of  this  poem  are  mostly  in  Montgo- 
meryshire  and  Shropshire,  and  are  situated  at  no  very  great 
distance  from  the  ancient  court  of  Powys  at  Mathrafal  near 
Meifod. 

There  is  a  further  allusion  ofa  very  obscure  character  which 
appears  to  connect  the  Book  of  Aneirin,  through  Gorchan 

Cynfelyn,  with  the  story  of  the  hunt  of  «  y  Twrch  Trwyth  », 

or,  as  he  was  also  called,  «  y  Twrch  Trwyd  »  in  the  lines  (1-4): 
Pei  mi  brxtzun 

Pei  mi  ganwn  ; 
Tarda  warchan  gorchegin 

Gweilging  torch  trxchdr-wxt. 



1 54  Edward  Anwyl. 

W.  B.  p.  226  b.  11.  2.  3,  hynmwyd.  in  R.  B.  kynmwyt. 
The  spelling  of  hynmwyd  with  final  d  and  of  goleudp  in  the 

next  Une  with  final  /  (=  rfû?)  points  to  a  twelfth  century 
Ms.  as  the  archétype  of  the  White  Book  text,  the  points 
of  spelling  in  question  being  especially  marked  in  the  Black 
Book  of  Carmarthen. 

1.  .}.  affynnùys.  The  use  oi  ff  for  v  was  not  uncommon  in 
the  I2''1  century; 

1.  7.  malkaén.  This  expression  is  best  taken  as  a  parenthe- 
sis  =  as  we  find  ; 

1.  7.  ctiucd.  In  Mediaeval  Welsh  etiiied  meant  simply 
«  offspring  »  ; 

1.     8.  0  hoiiu.  In  the  R.  B.  ohonunt; 

1.     9.  wéti.  Another  example  of  /  ==■  dd; 
1.  10.  yg6yllda6c.  This  expression  probably  means  «  into 

wild  country  »,  and  not  predicatively  «  into  a  state  of 
madness  »; 

1.  11.  heb  dygredu  anhed.  This  is  a  difficult  expression,  but 
the  sensé  appears  to  be  «  without  trusting  a  dwelling  »  ; 

1.  14.  The  phonetic  spelling  meichad  like  hynmwyd  above 
should  be  noted; 

1.  15.  kenucin.  The  omission  of  final  t  after  n  was  not  un- 
common in  the  spelling  of  the  twelfth  century; 

1.  20.  dy  vrth.  The  use  of  dy  for  y  (from)  is  not  found 
even  in  the  Black  Book  of  Carmarthen,  but  there  are  in  that 

Ms.  two  examples  of  dy'xn  the  sensé  of)'(to),  as  follows  : 
Skene,  vol.  II,  B.  B.  C,  poem  VII,  1.  24, 

Ac  au  gueith  dimgunelemne  dimbrodic  dit 

when  dimbrodic  stands  for  dy  yn  brodic. 
Ibid.,  poem  IX,  1.  47. 

Treitan  ty  tir  dyalltudet 

where  ty  stands  for  ddy  =y; 
1.  21.  retkyr.  This  word  has  been  rendered  «  snout  »,  but  it 

is  certainly  more  natural  to  render  it  «  resting-place  ».  This 
meaning  is  quite  satisfactory  in  B.  B.  C.  XVIII,  11.  2,  3  : 

Na  chlat  dy  redcir  ympen  minit 
Cl  al  in  Ile  areel  in  arcoedit 



Notes  on  Kulhwch  and  Olwen.  155 

where  the  point  of  the  injunction  seems  to  be  that  the 

«  resting-pJace  »  should  be  out  ofsight; 
1.  23.  dy  arthur  =  y  arthur.  This  a  further  indication  of  an 

archétype  at  least  of  the  i2,h  centurv; 
1.  24.  orucpéyd.  Cf.  kynmwyd,  etc. 
1.  24.  ar  ueithrin.  In  the  Four  Branches  of  the  Mabinogi  the 

usual  expression  is  ar  uaeth  ; 
1.  28.  amkaôd.  Theorigin  of  this  form  in  entirely  unknown. 

In  view  of  the  plural  form  amkeudantix.  would  appear  to  be  a 
présent  rather  than  an  aorist  ; 

1.  31.  recdouyd.  This  expression  doubtless  means  «  the  gift 
of  God  ».  It  occurs  as  a  personal  name  Rec  douid  in  Lib.  Land. 
(Oxf.  Edition),  p.  127.  It  is  evidently  the  Welsh  équivalent 
of  Théodore  or  Dositheus  ; 

1.  35.  deu  peinaéc  =  two  headed,  from  deu  and  penn  ; 
1.  38.  athro.  This  is  the  regular  mode  of  spelling  this 

word  in  Mediaeval  welsh.  The  writer  knows  only  of  one  ins- 
tance of  aihraw  viz.  in  D.  ab  Gwilym,  Poem  CXXVII. 

Gallasai,  ar  droau  draw, 

Berchi  gtvir,  eithr  i  athraiv. 

1.  39.  atnlymu,  in  R.  B.  amlynu.  The  meaning  is  clearly 
«  to  trim  »,  but  the  writer  knows  of  no  instance  of  the  word 
else  where. 

P.  227,  col.  i,l.  1.  hyd.  For  the  spelling,  cf.  kynmwyd. 
nalhffei  =  na  ibyffei  Past  Subj.  where  ff 

has  arisen  from  f  -\-  h; 
1.  3.  wnai.  This  form  is  fréquent  in  the  White  Book  text 

and  is  probably  made  by  the  addition  of  the  suffix  -i  (not  eï) 
direct  to  gwna  ; 

1.  4.  maïkaén  is  hère  again  used  parenthetically,  but  is 
omitted  in  the  R.  B  ; 

1.  7.  y  seith  uîéydyn.  The  soft  mutation  after  seith  is  due 
to  its  being  been  treated  in  some  cases  as  if  it  originally  ended 
in  a  vowel  like  wyth; 

1.    7.  y  ryu,  a  curious  mis-spelling  for  yr  hyn  ; 
1.   9.  Diwarnaéd.  Hère,  again,  final  d  should  be  noted  , 

—  hyly.  The  W.  B.  text  of  this  story  shows  in  some 
words  a  préférence  for  y  as    against  e  :  cf.  bydydaô,  ld\uychu; 



i  s^  Edward  Atiwyl. 

I.  10.  Ygorfflan.  In  R.  B.  y  gordlan,  a  term  which  probably 
means  «  circular  enclosure  ».  Y  gorfflan  is  an  intelligible 
expression  in  itself,  but  it  may  well  hâve  arisen  as  a  popular 
variant  on  the  less  intelligible  cordlan; 

II.  il .  géeîed.  Hère  again  \ve  hâve  final  d; 
14.  két  =  when.    Hère,  again,  /  =  dd; 

24.  dytgweith.' Note  t  =  dd  ; 
28.  /#m.  F  as  the  mutation  of/>  is  not  uncommon  in 

the  W .  B .  text  of  the  Mabinogi  ; 

1.  30.  yr  d\6.  The  stem  is  dïvo-,  while  u  in  £)//«'  has  arisen 
from  y  through  the  influence  of  the  labial  w  that  followed  it; 

I.  31.  For  két  see  above,].  14.  Note  inR.  B.  the  colloquial 
Me  ; 

II.  31.  plant  is  hère  used  distinctly  as  plural  ; 

—        rydyallas,  in  R.  B.  llathrudaéd; 
32.  gordéy  =  violence  ; 
33.  nyd ;  note  final  J; 

—     £to6  ;  note  t  =  dd  ; 
35.  rfywof  ar  :  cf.  0«ho»  tfr.  In  R.  B.  Jv//o/  /?/; 
37.  ita6  :  cf.  1.  33  ; 

38.  etliuei.  t  =  dd; 
39.  yt  gaflo.  Prospective  Subjunctive  =  he  shall  hâve; 
—  kanys  :  kan  nys,  where  s  is  pronominal. 

Col.  2,  1.   1.  heuyt.In  Mediaeval  Welsh  heuyt  is  constantly 
used  in  négative  sentences,  where  in  Modem  Welsh  chwaith 
would  be  necessary; 

11.  2.  itaé,  see  above  ; 

3.  atrejf  :  ff  =/as  in  I2th  cent.  ; 
8.  hnnatau.  This  word  was  then  of  four  syllables; 
w.  a  mab,  probably  with  mutation  omitted,  for  a  aab.  In 

the  R.  B.  \ve  read  after  itti  «  y  chael  »  ; 
11.  15.  dywaivd  ;  note  final  d; 

16.  latho  :  shall  strike.  In  R.  B.  cyflado; 
22.  itaé,  see  above  ; 

—  rywelhei.  Hère  \ve  hâve  an  example  of  the  Imperfect 
Subjunctive  used,  as  often,  in  Mediaeval  Welsh  in  a  pluperfect 

sensé.  The  R.  B.  has  the  Pluperfect)';-  nas  géelsei; 
1.  33.  ararthur  R.  B.  al,  as  in  Modem  Welsh  ; 

1.  34.  erchycb.   This    is  a  Cohortative  Subjunctive  =  thou 
shalt  ask. 

(To  be  conlinued.)  Edward  Anwyl. 



GAELIC  XJR  =  AR  «  OUR  » 

Several  years  ago  Strachan  offered  in  this  Journal  xiii  504  t. 
an  explanation  of  this  peculiar  form.  The  examples  to  which 

he  refers  are  Cupid  ga  nar  taladh  (ga  nar  =  'g  ar)  Stewart 
Collection  of  Gaelic  Poetrv  121,  and  cbaill  sinn  nar  càil  agus 
nar  treàir  from  a  colloquial  source  ;  and  he  explains  nar  as 

being  either  the  O.I.  nâr,  or  as  formed  fron  ar  on  the  ana- 
logy  of  nar.  This  seems  to  me  highly  improbable,  mainly 
because  of  the  daring  assumption  of  the  survival  ol  nâr  in  this 
colloquialism,  but  also  because,  as  I  think,  a  more  tenable 
explanation  can  be  got. 

This  explanation  is  bound  up  with  that  of  the  torm  ga  in 
the  former  of  the  two  passages  quoted  above.  Strachan  ib. 

conjectures  that  «  this  error  arose  from  the  torms  'gan  'gad=. 
Mid.  Ir.  ocam  'corn,  oc  ut  W»  .  It  is  however  possible  that  the 
origin  of  ga  may  hâve  been  a  différent  one.  It  is  taught  by 
the  native  grammarians  that  «  the  possessive  pronouns  mo  do, 

when  preceded  by  the  préposition  ann  in,  suffer  a  transposi- 
tion ol  their  letters,  and  are  written  a  m  ad  »  Stewart5  63  who 

gives  as  ex.  ann  ad  chridhe  i  Sam.  84  7.  Now  in  am  ad  there 
is,  of  course,  no  «  transposition  ol  letters  »,  but  neither  are 
those  lorms  descended  from  Mid.  Ir.  ocam  ocut.  An  earlier 

stage  in  their  development  is  seen  in  the  following  verse  of 

Màiri  Xighean  Alasdair  Ruaidh  (c.  1569-1669)  :  s  mi  'nisbuidlf 
air  an  tulaich  fo  mhulad's  fo  imecheist  Mackenzie  Beauties  of 
Gaelic  Poetry  1907,  p.  32.,  where  'm,  of  course,  =  am  <iin 
111(0).  This  am,  and  ad  of  similar  origin,  are  common  enough 
at  the  présent  dav.  The  forms  ann  ad,  ann  am  quoted  by 
Stewart  show  the  ann  which  in  the  modem  language  almost 



i)N  /.  Fraser. 

invariably  précèdes  the  préposition  an.  But  the  fact  that  am, 
ad,  contain  the  préposition  is  overlooked  :  ann  is  looked  on 
as  the  préposition,  and  am  ad  as  the  possessive  pronouns,  the 
latter  resuit  heing  contributed  to  bv  the  existence  of  the  poss. 
pron.  an  for  the  3  rd.  pers.  plu. 

But  this  is  not  ail.  Side  bv  side  with  ann  ad,  etc.,  andcom- 
moner  in  colloquial  language,  we  hâve  also  nain,  nad  <ian 
am,  an  ad,  nain  rathad  «  in  my  way  »  Sgeulachdan  Arabianach 
Inverness  1906,  I,  75,  nad  chridhc,  ib.  72.  Fromsuch  forms  has 
been  evolved  an  apparent  préposition  na,  na  nio  chridhc  etc. 

This  must  hâve  at  least  helped  towards  gant,  gad1. 
It  is  well  known  that  the  possessive  pronouns  of  the  ist. 

and  2nd.  pers.  plu.  are  comparatively  rarely  used  at  the  pré- 
sent day  in  colloquial  language,  their  place  being  taken  by 

ag  with  pronominal  suffix.  Thus  instead  of  ar  cinn  one  com- 
monly  hears  na  cinn  againn  lit.  a  les  têtes  à  nous  ».  So  na 

cinn  agaibh,  «  les  têtes  à  vous  »,  and  not  hhur  cinn2.  The  rare 
use  of  thèse  forms  would  easily  account  for  otherwise  strange 
transmogrifications  of  ar,  hhur  in  popular  speech,  and  I  am 
therefore  inclined  to  suggest  that  nar3  bv  ar  owes  its  n  to  the 
existence  side  by  side  of  ad,  ann  ad,  nad  and  a  ni  ann  am,  namK 

J.  Fraser. Aberdeen. 

1.  Nor  must  we  forget  the  influence  of  the  exceeJingly  common  ga  in 

e.g.  g7  a  chur  =  ag  a  chur. 
2.  The  poss.  pron.  of  the  other  persons  are  dispensée!  with  in  the  same 

way,  though  not  nearly  to  the  same  extent,  e.  g.  Thug  mi  au  aire  gu'n 
robh  na  deoir  a  srulhadh  0  na  sùilean  aice,   Sgeul.  Arab.  I  20. 

3  .   In  at  least  one  dialect  of  Inverness  Shire  na  is  used,  in  certain  combi 

nations,  for  bbur.  It  is  also  found  in  Western  Ross-Shire,  cf.  Transs.  of  the 
Gaeîic  Society  of  Inverness,  XXIV,  349. 

4.  Kar  seems  to  be  used  at  the  présent  day  in  Skye,  cf.  Transs.  of  the 

Gaélic  Society  of  Inverness,  XXIII,  84,  and  in  Western  Ross-Shire,  d.  ïbid., 
XXIV,  349. 



QUESTIONS    DE    GRAMMAIRE 

ET     DE     LINGUISTIQUE     BRITTONIQUE 

{Suite) 

II 

LE    GENRE    DES    SUBSTANTIFS 

dans  le  Lexicon  cornu-britannicum  de  Williams 

Dans  ce  dictionnaire,  où  les  erreurs  de  toutes  sortes  ne  sont 

pas  rares  et  qui  n'est  praticable  qu'à  cause  des  exemples;  la 
partie  la  plus  fâcheuse  est  celle  du  genre  dans  les  substantifs  l. 

Il  y  a  à  ce  point  de  vue,  des  erreurs  grossières  et  d'étonnantes 
contradictions.  Il  y  a  assurément,  en  pareille  matière,  des  cas 

embarrassants.  La  notion  de  genre  est  très  troublée  en  brit- 

tonique  :  les  trois  langues  ne  sont  pas  toujours  d'accord  entre 
elles  et  dans  chacune  en  particulier,  il  y  a  eu,  dans  le  cours 

des  siècles,  des  changements  importants.  Tout  d'abord  la 
notion  de  genre  a  en  quelque  sorte  disparu  au  pluriel2.  Le 

Gonidec,  par  exemple,  vous  dira  qu'un  nom  est  féminin  au 
singulier  et  masculin  au  pluriel,  en  raison  des  mutations. 

Le  genre  d'un  substantif,  en  comique  comme  en  gallois  et 
en  breton,  en  dehors,  naturellement,  du  sexe  chez  les  êtres 

animés,  peut  être  connu  par  les  pronoms  qui  représentent  le 
substantif,  par  les  mutations  des  consonnes   initiales,  edans 

i.  Je  ferai  suivre  ma  Grammaire  comique,  qui  je  pense,  pourra  être  livrée 

à  l'impression  à  la  fin  de  cette  année,  d'un  dictionnaire  complet  du  cor- 
nique. 

2.  Sur  la  perturbation  des  genres,  cf.  :  J.  Loth,  Mots  latins,  p.  221  et 
suiv. 



iéo  J.   Lot  h. 

certains  cas  par  la  terminaison.  Le  témoignage  des  grammai- 

riens, facile  à  contrôler  par  l'usage  dans  les  langues  vivantes, 
nous  manque  :  nous  n'avons,  à  ce  sujet,  et  encore  sporadi- 

quement, que  le  témoignage  de  Lhwyd  chez  lequel  les  erreurs 
sont  toujours  à  craindre  :  il  ne  savait  guère  le  comique 

moyen  ;  pour  le  comique  moderne,  il  a  été  souvent  induit  in- 
volontairement en  erreur  par  son  oreille  galloise  et  aussi  parce 

qu'il  s'est  laissé  allé  à  des  formations  analogiques,  quand  il 
était  dans  l'embarras,  d'après  le  gallois  et  le  breton.  Il  est même  facile  de  trouver  chez  lui  des  formes  contradictoires. 

Quand  toutes  les  autres  ressources  manquent  pour  la  déter- 

mination du  genre  en  comique,  on  a  chance  d'arriver  à  la 
vérité  par  la  comparaison  avec  les  autres  langues  celtiques. 

Dans  toutes  les  langues  néo-celtiques,  sans  excepter  l'irlan- 
dais où  c'est  cependant  plus  facile,  la  détermination  du  genre 

offre  des  difficultés.  Les  grammairiens  et  lexicographes  se 

contredisent.  Trop  souvent  d'ailleurs,  on  n'y  a  attaché  aucune 
importance  :  bien  à  tort,  car  on  s'expose  ainsi  à  de  grosses 
erreurs  dans  la  reconstitution  des  thèmes  vieux  celtiques. 

C'est  par  le  genre  de  certains  substantifs  en  -là  que  je  suis 
arrivé  à  prouver  d'une  façon  sûre,  je  crois,  l'existence  de 
thèmes  celtiques  en  -iâ  en  vieux  celtique. 

Dans  cette  revue  rapide,  je  suis  l'ordre  alphabétique  : 

aber  :  ce  mot  n'existe,  en  comique,  que  dans  le  Voc,  tra- 
duit par  gurges.  Williams  le  donne  comme  masculin,  ce  qui 

est  vrai  dans  les  noms  de  lieux,  en  Galles  et  en  Bretagne. 

Aber-vrach,  c'est-à-dire  Aber-wrach  est  pour  Aber  an  wrach l . 
C'est  son  genre  aussi  dans  la  région  d'Ecosse  autrefois  occupée 
par  les  Pietés.  Silvan  Evans  {Welsb  Dict.)  le  donne  comme 
féminin,  dans  le  sens  de  courant,  ruisseau.  Mais  les  exemples 

concluants  qu'il  en  donne  sont  récents.  Même  dans  ce  sens, 
le  mot  était  anciennement  masculin  ."  Jeu  ebyr  (L.  Aneurin, 
Gorchan  Maelderx),  ap.  Skene,  F.  a.  B.,  II,  p.  97,  vers  1).  Inn- 
bhear,  en  irl.  mod.,  est  masculin. 

abrans  :  supercilium  dans  le  Voc.  corn,  n'existe  pas  ailleurs. 

1.  Troude  le  donne  à  tort  comme  féminin  :  Aber  BÉNÉAT(Aber  Benoit) 

suffit  à  le  prouver. 



Questions  de  grammaire  et  de  linguistique  brittonique.       161 

Il  est  donné  comme  masculin  par  Williams,  évidemment  sur 

l'autorité  du  gallois  attirant,  qui  ne  prouve  rien,  le  mot  ayant 
été  évidemment  refait  et  rattaché  à  gran.  Or,  il  est  féminin 
en  breton  {au  diou  abrant)  et  il  est  également  féminin  en 

irlandais  moderne  (abhra,  ap.  Dinneen,  Ir.-Engl.  Dict.). 
acheson  :  le  mot  est  clairement  le  français,  achaison,  achei- 

son,  achoison  et  en  a  les  sens  ' .  Williams  y  voit  un  pluriel  de 

achos  et  n'hésite  pas  néanmoins  à  en  faire  un  ms.  Il  a  raison 
sans  s'en  douter.  On  trouve,  en  effet,  dans  la  Pascon,  str.  187,2, 

un  exemple  probant  qu'il  ne  donne  pas  : 
Pylat  a  vynnas  scrife.  a  vernans  Ctist  acheson 
praga  dampnys  rebee.  hag  an  scrifes  y  honon. 

«  Pylate  voulut  écrire  les  raisons  de  la  mort  du  Christ, 

pourquoi  il  avait  été  condamné,  et  il  l'écrivit  lui-même.  » 
an  représente  toujours  un  masculin  ou  un  neutre. 

Williams  donne  plus  loin  une  forme  aho^on  (occasion,  oppor- 

tuny)  qu'il  attribue  à  Pryee.  Le  coupable  est  Lhwyd  (Arch., 
p.  284)  qui  en  a  d'autres  sur  la  conscience.  Lhwyd  est  enclin 
à  des  formations  analogiques  d'après  le  gallois  et  parfois,  le 
breton.  Il  a  pris  pour  modèle  ici  achos,  achosion,  achwyson.  Il 

a  pris  le  ch  à' acheson,  qui  représentait  le  son  ch  français,  pour  la 
spirante  gutturale  sourde,  laquelle,  en  comique,  se  traduit  par 
g  h  ou  h. 

adof,  recollection,  donné  comme  ms.  par  Williams,  n'existe 
pas  (J.  Loth,  Remarques  et  corrections  au  Lexicon  de  Williams, 

p.  6). 
adoth  :  donné  comme  ms.  également,  est  à  lire  a  dolh, 

en  hâte  (ibid.). 
airos  :  Voc.  corn,  puppis  ;  Williams  :  masc.  :  sans  preuve. 

Ce  mot  ne  se  présente  plus  en  comique.  C'est  cependant 
exact  d'après  l'irlandais  eross  et  le  breton  aros,  en  usage  encore en  vannetais. 

1.  Whitley  Stokes  traduit  acheson  par  occasion,  ce  qui  est  inexact.  Le  sens 
est  raison,  cause,  raison   de  condamnation,  faute   (Pasc.  141.). 

me  ny    wour  bonas  kefvs 
yn  den  ma  byth  acheson. 

«  Je  ne  sache  pas  qu'on  ait  jamais  trouvé  faute  dans   cet  homme-ci.  » 
Revue  Cltique.  XXXIV.  n 



i62  /.   Lot  h. 

ai. ier  :  autel  :  masc.  :  aucun  des  exemples  donnés  ne  le 
prouve.  Williams  a  oublié  le  seul  qui  soit  à  invoquer  : 
O.  M.  1 172  :  war  an  keth  honna,  sur  ce  même  autel  (al ter  tek). 
Il  est  féminin  en  gallois  comme  en  breton. 

alweth  :  clef:  mâsc.  ;  ce  mot  est  masc.  en  breton,  mais 
féminin  en  gallois. 

ambos  :  accord  ;  masc.  :  pas  de  preuve.  Williams  a-t-il  été 
guidé  par  le  mot  gallois  identique  ammod  ?  Ce  mot  est  masc. 

en  moyen  gallois,  mais  il  a  fini  par  devenir  féminin  en  gal- 
lois moderne  (Silvan  Evans,  Welsb  Dict .  ). 

amser  :  voc.  corn.,  tempus  'masc.  d'après  Williams;  le  mot 
ne  se  retrouve  plus  en  comique.  D'après  le  gallois,  le  mot 

serait  masc.  ;  mais  d'après  l'irlandais  et  le  breton,  il  serait 
féminin.  Il  semble  que  ce  mot  ait  eu  deux  genres  et  qu'il  fût 
féminin  ou  masc.  (ou  neutre),  suivant  les  cas;  ce  qui  peut  faire 

supposer  que  c'était  primitivement  un  adjectif.  En  vannetais, 
il  est  masculin  ou  féminin.  Il  est  même  masculin  partout, 
en  breton,  toujours  et  dans  tous  les  dialectes,  dans  certaines 

expressions,  comme  :  ar  pevar-am^er,  les  quatre  saisons;  gai- 
lois  :  y  pedivar  amser. 

anken  :  masc.  :  sans  preuve  et  contre  la  vraisemblance.  Le 

gallois  anghen  et  l'irl.  écen  sont  féminins.  Le  mot  est  égale- 
ment féminin  en  breton,  excepté  en  vannetais  peut-être  où  le 

Vocab.  de  MM.  Guillevic  et  Le  Goff  le  donnent  comme  masc.  l. 
ancres  :  inquiétude,  grave  souci  ;  masc.  :  sans  preuve, 

ainsi  que  pour  cres,  paix.  Ce  mot  est  isolé  dans  les  langues 
brittoniques  à  moins  que  ce  ne  soit  un  emploi  dans  un  sens 

particulier  du  mot  cred,  qui  devient  naturellement  cres  en  cor- 
nique  et  est  justement  donné  comme  féminin,   par  Williams! 

anfus  :  infortune,  malheur,  traduit  à  contre-sens  par  Wil- 
liams (J.  Loth,  Remarques,  p.  8),  qui  a  cru  y  voir  le  gallois 

an-voes  ;   c'est  le  gallois  an-jfawd  qui  justement  est  féminin. 
axtell  :  ruse,  piège  (et  non  venture,  a  bold  attempt,  hazar- 

ding);  masc.  :  le  mot  est  féminin  en  gallois,  et  aussi,  généra- 
lement en  breton  :  Perrot,  dans  son  Manuel,  le  donne,  il  est 

vrai,  comme  masculin,  mais  il  a  pu  être  induit  en  erreur  par 

1.   C'est  peut-être  dû  à  la  prononciation  du  haut-vannetais  :  atikin. 



Questions  de  grammaire  et  de  linguistique  britlonique.       163 

autel  dans  le  sens  infinitif  (cf.  Ernault,  Gloss.  moyeu  bretf) 
Le  vannetais  annael,  havresac,  est  probablement  à  écarter. 

L'irl.  mod.  inneal  (qui  a  aussi  le  sens  de  piège,  en  irl.  moy. 
inudell,  est  masculin.  La  composition  de  l'irl.  moderne  et 
des  mots  brittoniques  paraît  différente. 

arch  :  coffre;  fém.  Le  mot  n'existe  pas  au  sg.  ;  il  n'y  a 
que  arghoiv  que  Williams  donne  comme  masculin. 

arfeth  :  Williams  est  dans  Terreur  pour  la  forme  et  le  sens 
(J.  Loth,  Remarques,  p.  8). 

arlottes  :  n'a  rien  à  faire  avec  le  gallois  arlwyddiaeth  ;  il 
est  composé  avec  le  suffixe  -tôt  :  arlwyd-tot.  Arlwyddiaeth  est 

d'ailleurs  féminin  (Remarques,  p.  9)  :  v.  ïbid.  pour  armor. 
arrow  :  v.  garrotu. 

ARTiiELATH  :  lordship  ;  masc.  L'exemple  est  tiré  de  Giureans, 
vers  61.  Whitlev  Stokes  a  commis  le  même  contre-sens.  Le 

Père  éternel  est  en  train  de  créer  des  catégories  d'anges  ;  en 
tête,  Lucyfer  ;  au  second  degré,  les  Principautés  et  les  Domi- 

nations; au  troisième,  arthelath  et  elath,  c'est-à-dire  les  archanges 
et  les  anges;  arthelath  eet  pour  arhelath;  après  r,  de  bonne 

heure,  -rch,  et  -rth  ont  été  confondus:  de  même,  Giureans, 

v .  406  :  marth  pour  margh,  cheval  ;  -ch  et  -th  ne  se  pronon- 
çaient plus  après  r.  Voici  le  passage  concernant  arthelath  : 

arthelath,  order  pur  vras, 
dewgh  a  ras;. 

han  elath  yn  barth  dyhow 
whv  a  seath  omma 

«  Archanges,  ordre  vraiment  grand,  avancez   
et  vous  les  anges,  à  droite,  vous  vous  assoirez  ici.  » 
Cf.  breton  arc  bel  et  cl,  cal,  plur.  ele%,  vannetais  ele  (et 

eled)  ;  arthelath  est  pour  archeieâ. 

arv  :  arme  ;  féminin  :  ne  se  trouve  qu'au  pluriel,  arvow  ; 
arv  est  fém .  en  gallois,  mais  masc.  en  irl.  moderne. 

arveth  :  v.   plus  haut  arfeth. 

ascall  :  aile;  masc.  :  aucun  exemple  n'est  probant.  Le 
mot  doit  être  féminin  d'après  la  terminaison  et  le  témoignage 
du  gallois  et  du  breton. 



i64  /.  Loth 

A  vain  :  imago  vel  agalma  dans  le  Voc.  corn.  :  masc.  sans 

preuve  ;  il  n'existe  pas  ailleurs. 
avy  :  foie  et  jalousie  :  masc.  Ces  deux  mots  n'ont  rien  à  voir 

ensemble  (J  .   Loth,  Remarques,  p.  1 1). 
awayl  :  tragedy  ;  masc.  Ce  mot  signifie  évangile  et  récit 

tiré  de  l'Evangile.  C'est  un  des  exemples  les  plus  frappants  de 
l'état  d'esprit  de  Williams  :  dans  l'exemple  même  qu'il  cite, 
le  mot  est  féminin  : 

Puppenak  ma  vo  redys 
an  awaylma  tavethlys 

hy  a  vyth... 

«  Partout  où  sera  lu  cet  évangile,  il  sera  répandu  '.  » 
awhesyth  :  tendre;  le  sens  est  alouette  {Remarques,  p.   n). 
baal  :  v.  bal. 

bagat  est  une  fâcheuse  invention  de  Lhwyd  dans  le  sens  de 

multitude.  Bagas  donné  par  Pryce  dans  bagas  eith'ni,  toufte 
d'ajoncs,  au  contraire,  doit  être  exact.  En  gallois,  bagad,  dans 
le  sens  de  touffe,  grappe,  est  masculin;  dans  le  sens  de  multi- 

tude, foule,  il  est  féminin .  En  breton,  il  est  donné  comme 
féminin,  mais,  en  vannetais,  bagat,  foule,  est  masculin,  tandis 
que  bagat,  batelée,  a  suivi  le  genre  de  bag,  bateau.  Il  est  clair 
que  deux  mots  différents  ont  été  confondus.  Il  me  parait  peu 
probable  que  bagat  soit  emprunté  au  latin  bâca  ou  bacca. 

baiol  :  voc.  corn,  enula  ;  masc.  Silvan  Evans  donne  baeol 

(dans  les  Lois  baiol)  comme  masculin;  mais  aucun  des 

exemples  n'est  probant.  Le  mot  a  du  être  féminin,  et  d'après 
son  ong\ne(bajula),  et  d'après  le  breton  où  il  est  féminin 
(beol).  C'est  confirmé  par  le  fait  que  le  Voc.  l'a  traduit  par  enula 
et    non  par  enulum   qui   est  la   forme  normale. 

bal  :  bêche,  masc,  pour  pal  comme  l'a  d'ailleurs  dit  Wil- 
liams. Quoiqu'aucun  exemple  ne  soit  décisif,  il  est  sûr  que  le 

mot  est  féminin,  d'après  l'accord  du  gallois  et  du  breton.  Le 
mot  bal,  mine,  n'a  rien  à  faire  avec  ce  mot  :  bal  est  la  forme 
radicale. 

i.  Le  sens  de  tavethlys  n'est  pas  sûr;  Williams  l'a  rapproché  de  gallois 
tafelîu,  étendre,  mais  dans  un  sens  matériel,  tafellofara,  tranche  mince  de 

pain. 



Questions  de  grammaire  ei  de  linguistique  brittonique.       165 

baren  :  branche,  fém.  Le  mot  ne  se  trouve  qu'au  pluriel: barennoiv. 
bath  :  voc.  corn,  munis  ma  :  masc.  Le  mot  ne  se  retrouve 

pas  dans  les  textes.  Il  devrait  être  plutôt  féminin  dans  ce  sens 
(Silvan  Evans,  Wehh  Dict.  lui  donne  les  deux  genres). 

bedgeth  face  :  masc.  ;  pas  de  preuve.  Ce  mot  qui  ne  se 

trouve  qu'en  comique  très  moderne  est  l'anglais  et  français  : 
visage  ;  v  français  devient  b,  s  devient  régulièrement  dj,  et  ts 
est  devenu  th  comme  dans  fath,  plat  h  etc.  pour  face,  place. 
Dans  un  chant  donné  par  Pryce,  le  mot  a  le  sens  de  visage, 

figure. 
begel  :  nombril,  masc.  Le  mot  n'existe  que  dans  Lhwyd 

et  Pryce.  Or,  il  est  masculin  en  breton  (begel,  haut-vann.  be- 
giî)  et  féminin  en  gallois  (bogaiï). 

beranal  :  asthme  (courte  haleine),  masc.  Williams  ren- 
voie à  Lhwyd,  p.  56.  col.  2,  mais  Lhwyd  ne  donne  pas  de 

genre.  Le  mot  est  féminin  en  gallois  et  en  breton.  D'ailleurs, 
Williams  a  oublié  qu'il  a  donné  anal  comme  féminin,  plus 
haut!  anadl  est  féminin  en  gallois  et  aussi  en  breton.  Troude 
donne  anal,  alan,  comme  masculin,  mais  berralan  (berranal) 
comme  féminin.  Il  donne  anal  comme  vannetais  et  masculin  ; 

or,  anal,  en  vannetais,  est  féminin.  De  même,  anal  en  irlan- 
dais. 

besgax  :  dé  à  coudre,  d'après  Lhwyd  54,  masc.  La  forme 
besgan  est,  sans  doute,  à  corriger  en  bescan.  Le  mot  doit  être 

féminin,  car  besken  en  breton,  est  féminin  dans  tous  les  dia- 
lectes. 

bisou  :  voc.  corn,  annulas  :  féminin.  Le  mot  est  sans  doute 

masc.  comme  en  breton  :  bi~ou,  bas-vannet.  biqpw. 
bom  :  coup,  masc.  Mais  en  revanche,  il  donne  bum  qui  est 

une  autre  forme  du  même  mot  comme  féminin.  Le  mot  est 

sans  doute  masculin,  à  en  juger  par  le  pluriel  bommyn.  On 

trouve  d'ailleurs  dans  la  Pascon,  strophe  224  :  an  hum. 

bon  y  :  cognée,  masc.  Or,  dans  l'exemple  cité  par  Wil- 
liams, on  a  gynsy  (avec  elle)  s'appliquant  à  bony  (P.  D. 

2564)  : 

otte  genef  vy  bony 
me  an  tregh  wharre  gynsy 



i66  /.  Loth. 

«Voici  que  j'ai  une  cognée  ;  je 
vais  le  couper  vite  avec  elle.  » 

bore  :  matin,  tnasc.  Williams  appuie  l'existence  de  ce  mot 
sur  boregweth,  donné  par  Lhwyd,  p.  249.  Ce  n'en  est  pas  moins 
une  forme  non  comique,  aussi  bien  que  boregweth.  Dans  les 

mots  composés  en  -gweth  en  comique,  gweth  est  toujours  sous 

la  forme  -iveth  :  delh-iuyth  B.  M.  2145 .  Bore  n'existe  pas  en 
comique;  on  n'a  que  borow  dans  avorow,  demain,  et  anvorow, 
même  sens,  dans  Beiunans  Mer.  3606,  3612,  3982. 

brechol  :  Foc.  corn,  gl.  manica  :  masc,  sans  preuve. 
Lhwyd  seul  donne  ce  mot  sous  la  forme  bréhal  et  brohal,  que, 

comme  Williams,  il  a  rapporté  au  gallois  breichell,  naturelle- 

ment féminin  d'après  la  terminaison. 
brus  :  breits,  jugement  :  masc.  Le  mot  est  féminin  :  Bewii. 

Mer.  193  1,  an  vrus;  2833  then  vruys  ;  R.  D.  954  :  gwyr  vres 
w  honno. 

byrluan  :  étoile  du  matin  :  masc.  Lhwyd,  Arch.  171,  auquel 

il  l'emprunte,  ne  donne  pas  de  genre.  Le  mot  correspondant 
en  vannetais  berleiven  est  féminin  ;  de  même  g-werelaoïien  qui  y 
répond. 

camdhavas  :  arc-en-ciel,  d'après  Lhwyd  :  masc.  Le  mot 
existe  dans  Gwreans  2501  et  est  féminin  :  an  gabmthavas. 

camnivet  :  Voc.com.  :  yris  vel  arcns  :  fémin.,  sans  preuve. 

Le  mot  n'exisfe  pas  dans  les  textes.  En  breton,  on  n'a  que  le 
singulatif  hanevedenn  qui,  cela  va  sans  dire,  est  masculin. 

cannas  :  messager,  masc.  En  gallois  le  mot  cennad  est  fémi- 
nin. Les  textes  en  comique  ne  permettent  aucun  doute;  il 

est  également  féminin  :  Beiun.  Mer.  1433  :  an  gannas. 

ceber  :  gl.  lignum  (Foc.  corn.}  :  fém.  Le  mot  n'existe  que 
dans  le  Voc.  En  gallois  ceïbr  est  devenu  un  collectif;  aussi  Silv. 

Evans  le  donne-t-il  comme  pluriel  :  le  sing.  est  ccibren .  En 
breton,  on  donne  ̂ Komme  masc,  mais  le  mot  est  usité  sur- 

tout au  pluriel. 
cegel,  cygel  :  quenouille,  masc.  Les  exemples  ne  sont 

pas  concluants:  En  gallois  cogaii  est  masc.  ;  cependant  le  pre- 
mier exemple  donné  par  Silvan  Evans,  ferait  croire  à  un 

féminin  :  a  chogail  geidin,  avec   une  quenouille    de   sorbier  ; 



Questions  de  grammaire  et  de  linguistique  brittonique.       i6j 

d'autres  exemples,  il  est  vrai,  le  font  masculin.  En  breton, 
kigel  est  féminin. 

cellad  :  perte,  fém.,  n'existe  pas  ;  il  a  été  tiré  de  hella- doiv. 

cellillic  :  gl.  artavus  (voc.  corn.):  masc,  évidemment 

féminin,  car  c'est  un  dérivé  de  collcll,  cultellus. 
cerewse,  cerenge  :  affection,  amour  :  masc.  ;  carense  : 

féminin  !  Le  mot  est  féminin  :  Gwreans  832  :  an  garenga. 
Carante\  en  breton  est  féminin,  ainsi  que  le  gallois  cercnnyâ 

autrefois.  La  terminaison  en  -yd  Ta  fait  passer  au  masculin. 
certh  :  marche,  féminin  ;  gallois  et  breton,  masculin. 
cevelyn  :  coudée,  féminin  ;  mais  plus  loin,  cyveiyn  :  masc! 

Le  mot  est  masculin  comme  cyfelin  en  gallois,  kefilin  en  bre- 

ton, ainsi  d'ailleurs  que  elin . 
clechic  :  Voc.  corn.,  gl.  tintinnabulum  :  masc.  Le  genre  du 

diminutif  dépend  évidemment  de  clogb,  que  Williams  donne 

également  comme  masc.  Il  n'y  en  a  pas  de  preuves.  C loch  est 
masc.  en  breton,  mais  fém.  en  gallois.  Clocc  en  irl.,  il  est 
vrai,  est  masc. 

clethe  :  épée,  masc.  Le  mot  paraît  féminin  :  cletba  dan, 
épée  de  feu  (Gzureans,  965)  ;  gor  de  glede  xn  y  go\n,  mets  ton 
épée  dans  son  fourreau  (Pascon  72).  En  gallois  et  en  irl.  le 
mot  est  masc.  ;  en  breton  aussi  ?  Cependant,  en  vannetais,  il  y 
a  flottement,  on  trouve  :  ur  hlean  et  ur  gléan. 

clihi  :  glace,  féminin  (écrit  par  Lhwyd  33  :  glibi  ;  clihi  est 
un  pluriel  de  cloch  ;  cf.   gallois  clxcb  ia. 

clos  :  gloire,  renommée  :  masc .  ;  pas  d'exemple  probant, 
mais  le  gallois  clod  est  féminin  et  remonte  évidemment  à  un 
thème  clutâ. 

codxa  :  cou.fémin;  or,  conna  qui  lui  est  identique,  est  donné 
comme  masc,  ce  qui  est  exact. 

cord  :  corde,  masc  ;  ne  se  trouve  qu'au  pluriel  hcrdyn. 
cosgor  :  dans,  dencosgor,  cliens  vel  client  ni us  (Voc  corn.)  : 

masc  En  gallois  cosgord  est  féminin.  Le  genre  du  breton  coscor 
et  cosgor  ne  me  paraît  pas  établi. 

cregyaxs  :  foi,  croyance,  masc  Le  mot  est  nettement 
féminin  {Gwreans  2317);  oïl  an  grydgyans  na;  ibid.  179  :  in 
gregyans  na. 



168  ;.   Loth. 

cres  :  paix  ;  v.  plus  haut  ancres. 
croghan,  crohan  :  peau;  nuise.  Le  mot  est  masc.  en  gallois; 

en  breton  on  donne  les  deux  genres.  En  vannetais,  le  mot  est 

féminin.  L'irlandais  moy.  crocenn,  irl.  mod.  croiceann  est masc. 

crois  :  crux  vel  staurus  (voc.  corn.)  :  masc.  Or,  plus  bas, 

Williams  a  crows  fém.,  ce  qui  est  d'ailleurs  assuré  par  de  nom- 
breux exemples. 

cron  :  tenaille,  masc .  ;  n'existe  qu'au  pluriel  cronow. 
DAGtR  :  larmes,  masc.  ;  dagren,  ici.  ;  ni  l'un  ni  l'autre  ne  se 

trouvent  ;  on  n'a  que  le  pluriel  dagrow,  daggrow  et  dagrennow. dar  :  voir  derow. 

defregh  :  les  bras  (les  deux  bras)  :  masc .  ;  mais  plus  bas, 

dywvregh  '.fêmin.  Le  mot  est  féminin  en  gallois  et  en  breton. 
Silvan  Evans  prétend  que  braich  était  autrefois  masc.  et  est 
devenu  féminin.  Les  exemples  les  plus  anciens,  ceux  mêmes 

qu'il  cite,  prouvent  le  contraire.  Il  est  devenu  masc.  dans  le 
sens  métaphorique  :  bras  de  chaise,  rayon  de  roue,  bras  de 
mer,  etc. 

dege,  dîme  :  masc.  :  le  mot  est  féminin  :  Gwreans,  1084  : 

ha  lesky  holma  pur  glane  «  et  la  brûler  (la  dîme)  nette- 
ment ». 

derow,  chênes,  serait  le  pluriel  de  dar  que  l'on  ne  trouve 
que  dans  le  Voc.  corn.;  naturellement,  il  n'en  est  rien.  Derow 
est  l'exact  équivalent  du  breton  dero  (vannetais  derw)  et  du 
gallois  derw.  Comme  collectif  il  a  la  valeur  d'un  pluriel. 
Mais  il  a  été  féminin,  comme  le  montre  le  gallois  y  Dderw, 
désignant  un  bois  de  chênes. 

dewen,  les  joues,  mâchoires  (les  deux  joues)  :  masc,  contre 

toute  évidence.  En  breton  comme  en  gallois,  le  mot  est  fémi- 
nin :  bret.  diouen.  (diou  guen,]ouQS,  chez  Grég.du  Rostrenen); 

gallois  dwy-en1.  D'ailleurs,  plus  loin,  Williams  a  gen.  joue; 

fém . 
dewes,  boisson  :  masc.  sans  preuve.  Diod  est  féminin  en  gal- 

lois; en  breton,  le  genre  de  diel  n'est  pas  établi. 

1.  À  remarquer  que  dans  le  Dict.  de  Troude  gen.  joue,  est  dit  masc.  et 
ancien. 



Questions  de  grammaire  ei  de  linguistique  brittonique.       169 

dewle,  df.wlef  les  mains  (les  deux  mains)  :  nuise,  mais 
duilof  du  Voc.  corn.  :  fém. 

Il  va  sans  dire  que  le  mot  sous  toutes  ses  formes  est 
féminin  :  Williams,  plus  loin,  donne  luef,  main,  fém. 

dor,  doer,  terre  :  fémin.  :  aucun  des  exemples  cités  n'est 
probant.  Mais  on  doit  tenir  le  mot  pour  niasc.  d'après  les 
formes  an  noer,  an  nor.  Au  chapitre  111  delà  Genèse  18,  on  lit  : 

che  ra  debre  notha,  tu  en  mangeras  (de  la  terre,  c'est-à-dire  de 
ses  produits)  :  notha  se  rapporte  à  an  nore.  Daear  est  féminin 
en  gallois,  mais  douar  est  niasc.  en  breton 

drain,  épine  :  niasc.  :  dans  tous  les  exemples  cités,  moins 
drain  du  voc.  corn.,  on  a  dreyn, pluriel. 

dragon,  dragon  :  niasc.  Plusieurs  exemples  prouvent  qu'il 
est  féminin  comme  le  gallois  draic.  ;  Bewn.  Mer.  496  :  an 

dragon  vras  :  4075  pan  dyweth  an  thragon  vras  (quel  fin  du 

grand  dragon)  —  3744  attahy,  la  voici  (le  dragon);  3945 
drethy  par  elle. 

duivron  :  pectus  (Voc.  corn.}  :  masc.  contre  toute  évidence  : 
gall.  dwyfron,  bret.  divron. 

duscoth,  épaules  (les  deux  épaules)  :  masc.  !  Cf.  bret.  d'i- 
scoa\,  gall.  ysgwydd,  fém.  Dans  duscoth,  11=  iw. 

dustuny,  témoignage  :  masc.  (voc.  corn,  testunt).  Le  mot 
a  toujours  la  forme  dustuny  et  semblerait,  par  conséquent,  fini., 

mais  il  est  remarquable  qu'il  ne  se  trouve  qu'après  un  verbe  actif, 
ce  qui  indiquerait  une  mutation  produite  par  le  verbe. 

dyscas,  instruction  :  féminin.  Williams  le  fait  venir  du 

dysgad,  tandis  que  c'est  une  forme  correcte  de  dyskans  qui  est 
sans  doute  masc.  :  d'ailleurs  Williams  donne  plus  bas  discans comme  niasc. 

dynnergh,  salutation  :  masc.  :  sans  preuve;  d'après  le  gal- 
lois annerch  il  serait  plutôt  féminin. 

effarn,  enfer  :  masc.  :  pas  d'exemples  décisif  à  ma  connais- 
nance.  Ce  mot  est  fini.,  en  gallois,  et  masc.  en  breton. 

ebbarn,  ciel,  forme  plus  moderne  d'ebron,  ebren;  Voc.  corn.  ; 
huibren.  Williams  donne  ebbarn  comme  masc,  mais  ebron, 

ebren  comme  féminin  !  Je  ne  connais  pas  pour  le  comique 

d'exemple  sûr.  Le  gallois  wybr,  parait/?///.  ;  le  breton  nabi  est dit  masculin. 



ijo  /.   Lolb. 

edrek, plur.  edrege  :  edrege  n'est  nullement  un  pluriel. 
eneval,  animal  :  Je  min.  :  ne  se  présente  qu'au  plur.  ene- valles. 

envoch,  faciès  (voc.  corn.)  :  masc.  Que  ce  soit  un  com- 

posé ou  que  an  représente  l'article,  il  est  clair  que  le  mot 
est  féminin  :  boch  =  bucca  (bret.  divoch  ;  gai.  boch,  f.). 

eskidieu,  sotulares  (Voc.  corn.)  :  Williams  en  a  tiré  escid,  qui 

ne  se  trouve  pas  et  l'a  donné  comme  masc.  Le  mot  se  trouve 
en  comique  moderne  sous  la  forme  skitchow.  Le  gallois  esgid 
est  féminin. 

esel,  membre  :  masc.  ;  on  ne  trouve  que  le  plur.  eseîy, 

ysyly. 
ethen,  oiseau  :  féminin.  Le  mot  est  masc.  en  gallois  (edn 

et  en  breton  evn).  Williams  a  été  trompé  par  la  terminaison 

-en  qu'il  a  prise  pour  le  singulatif  tandis  que  ethen  est  pour  edn avece  irrationnel . 

ethom,  othom,  besoin  :  masc;  sans  preuve.  Le  breton  e^om 
est  féminin. 

euhic,  cerva  (Foc.  corn.)  :  masc.  :  eiuig,  en  gallois  est  féminin. 
Ewic  se  trouve  dans  des  noms  de  lieux  en  Cornwall. 

ewin,  unguis  (Voc.  corn.)  :  masc.  sans  preuve.  Ce  mot  est 
féminin  en  gallois,  masc.  en  breton  (ivin,  iioin). 

ewinrew  :  onglée,  serait  encore  un  usage  en  Cornwall, 
sous  la  forme  giuenders  :  les  deux  mots  sont  évidemment 
différents. 

feth,  foi  :  masc.  mais  fytb,  qui  est  le  même  mot,  fém\  Le 
gallois  fydd  est  féminin,  Troude  donne/^  comme  masc,  mais 
le  vannetais  fe  est  féminin. 

fors,  du  français  force  :  masc  :  sans  raison. 
gar,  jambe  :  masc  On  ne  trouve  que  le  pluriel  garrow.  Ce 

mot  est  féminin  en  breton  :  diouar  (diou-gar). 

gen,  coin  :  masc.  :  Williams  ne  cite  qu'un  exemple  au  plu- riel. 

god,  talpa  (Voc.  corn.)  :  masc  :  gallois  givad,  breton  go^  : 
féminin. 

goloc,  vue,  face  :  masc.  Le  mot  est  féminin,  comme  le 

prouve  un  exemple  même  cité  par  Williams  :  war  an  ivolok, 
sur  le  visage  (P.  D.  2100). 



Questions  Je  grammaire  et  de  linguistique  bril tonique.       171 

gorryb,  réponse  :  nuise.  Le  gall.  gwrtheb  est  féminin. 
Cependant  un  exemple,  que  Williams  ne  cite  pas,  paraît  lui 
donner  raison  :  Gwreans  11 98  :  hemma  ew  gorryb  skave,.  voici 
une  réponse  légère. 

gorryaxs,  adoration  :  masc.  Le  mot  est  féminin  même 

dans  l'exemple  qu'il  cite  :  ban  worryans  (Pryce).  La  forme 
du  comique  moyen  est  gorthyansÇworlhyans);  dans  Gwreans  : 
gwerthyans. 

goth,  veine  :  masc.  :  gall.  gwylb,  féminin.  Le  breton 

gva%,  ruisseau  (moyen-bret.  Goeth  en  noms  de  lieux)  est 
féminin  aussi. 

gover,  ruisseau  :  fém.  Il  est  masc.  :  dans  l'exemple  môme 
cité  par  Williams  (O.  m.  1845)  :  ihotho.  pron.  poss.  masc,  se 
rapporte  à  gover. 

govexek,  espérance,  désir  :  masc.  :  gallois  gofynaig,  fémi- 

nin. Le  genre  du  breton  goanac  n'est  pas  sur. 
GOviD  n'existe  pas  :  on  ne  trouve  que  govegyon,  govy- 

gyon. 
gurhthid,  fusus  {V oc.  civil.)  :  masc.  :  n'existe  que  dans  le 

Foc.  Le  gallois  gwerthyd  et  le  breton  gicer~id  (vannetais  gour- 
hid)  sont  féminins. 

gwarac,  arc  :  masc.  Le  mot  est  féminin  :  Gwreans 

1488  : 

haw  gwarac  ke  dro  hy  gènes 

«  et  mon  arc,  apporte-le  avec  toi  ». 

gwiras  (à  lire  :  gwyras),  boisson  :  fém.  :  sans  preuve. Ei 
gallois   gwirod  est  masc. 

gwyryoneth  (à  tort  écrit  gwirionetF)  :  masc.  C'est  exact, 
quoique  aucun  desexemples  cités  ne  le  prouve  \Gwreans,  1892, 

an  gwreanath;  P.  D.  1874  :  an  gwyryoneth.  En  gallois,  gzvi- 
rioned  est  masculin;  mais  en  breton,  féminin  (gwirione%). 

L'irl.  firinneest  également/^'///. 
H kchen,  espèce,  race  :  masc.  Il  oublie  qu'il  a  donné  plus  haut 

ecben  :   féminin  .'Cf.  gall.  echen.  f. 
hevis,  colobium  {Foc.  corn.)  :  masc,  sans  preuve.  Hefis.  en 

gallois,  est  masc,  mais  en  breton  féminin. 

hixs,  :    masc.   :  n'existe   que   dans  camhinsic   et    eunhinsic. 



172  /.  Lotb. 

En  gallois  bynt  est  féminin;  hait  en  breton  est  masc.  ;  sét,  en 
irl.  est  masculin. 

horvex  :  fém.  :  n'existe  qu'au  pluriel,  horvennow. 

lafroc,  femoralia  (Voc.  corn.');  masc.  :  pas  d'autre  exemple. 
Or,  en  gallois,    llafrog  est  fém.  ;   en    breton,  lavrek  est  masc. 

laxherch,  saltus  (voc.  corn.)  :masc.  :  c'est  sans  doute  faux  : 
gallois  lannerch,  fém. 

len,  poisson,  sorte  de  morue:  masc.  :  n'existe  qu'au  pluriel, 
lenesow  :  et.  breton  mor-lean,  julienne  (poisson  qui  ressemble 
à  la  morue),  qui  est  masc. 

lester,  vaisseau  :  fém.  Le  mot  est  sûrement  masc.  : 
Gwreans  2428: 

geas  a  wressans  annotba 

«  ils  s'en  sont  moqués  ». 

Annotba  (annotho)  est  masc.  ;  le  féminin  est  annethy.  D'ail- 
leurs en  breton  et  en  gallois,  le  mot  est  masc;  ainsi  qu'en irlandais. 

levar,  livre  :  masc.  Dans  ce  passage  de  Beirn.  mer.  14 18,  il 
est  féminin  : 

heth  ov  kfer  a  fysek 
dok  hy  indan  the  gasel 
«  va  chercher  mon  livre  de  médecine, 

et  apporte-le  sous  ton  aisselle  ». 

lo,  cuiller  (Lhwvd,  p.  48)  :  masc.  En  gallois  (llwy)  et  en 
breton  (Joa,  loe),  le  mot  est  fém. 

loder,  caliga  {Voc.  corn.)  Le  breton  loer  (moyen-bret.  lo~r) 
est  féminin.  Pour  llaivdr,  son  genre  me  parait  douteux. 

logel,  loculus  (Voc.  corn.);  logell,  cercueil  (Pascon  233)  : 

féminin.  Ce  mot  est  masc.  :  d'après  précisément  le  passage  de  la 
Pascon,  cité  par  Williams  : 

Corff  Ihesus  Crist  yntrethe 

the'n  logell  a  ve  degys, 
hag  a  heys  the  wrowethe 
ynno  ef  a  ve  gesys 

«  Le  corps  de  Jesus-Christ  entre  eux  fut  porté  au  cercueil, 

et  tout  dé  son  long  pour  l'étendre,  dedans  il  fut  laissé  ». 



Questions  de  grammaire  et  de  linguistique  britlonique.       173 

De  même  ynno  représente  logol  dans  R.  D.  2179.  La 
graphie  logeJl  ne  doit  pas  foire  illusion  ;  on  trouve  de  même 
pobell,  peuple  :  e  était  voyelle  irrationnelle  comme  le 
prouvent  les  graphies  logel  et  logol  (les  voyelles  irrationnelles, 
en  comique,  comptent  pour  la  mesure  en  poésie).  Logel, 

logol  =  loclus  :  et.  gallois  llogylwit  (Jlogl-wyâ)  du  Livre  noir 

(J.  Loth,  Mélanges  d' Artois'). 
lorgh,  massue  :  masc.  D'après  cet  exemple  de  Lhwyd 

(p.  42,  48)  le  mot  serait  féminin  :  lor  vras,  grande  massue. 

L'irlandais  lorg  est  féminin  ;  le  gallois  llory  massue,  devait 
l'être  aussi  (L.  Aneurin,  Skene,  F.  a.  R.,  II,  p.  90,  v.  12). 

lor,  pavimentum  (Voc  corn.),  corn.  moy.  luer,  lur  :  masc: 
pas  de  preuves.  Le  breton  leur  (vannetais  1er)  est  féminin.  Le 

gallois  -llawr  est  masc;  l'irl.  Idr  est  masc. 
lowene,  joie  :  masc.  Le  breton  lèveriez  (vannet.  khuiné)  est 

féminin;  le  gallois  llazuenyâ  (v.  gall .  legueniâ)  est  masc. 

luhad,  lughas,  éclairs  :fém.  C'est  un  collectif. 
lynneth  (et  lynnyeth),  lignée,  masc.  Le  féminin  est  plus 

probable,  d'après  l'origine. 
maithes,  servante,  est  un  barbarisme  de  Pryce,  pour  magh- 

teth.  (Voc.  corn,  :  mahtheid). 
mal,  joint  :  seul  mellow  existe. 

malan,  dans  re  synt-malanÇP.  D.  2341)  serait  fém.  et  repré- 
senterait la  déesse  Malan  des  anciens  Bretons.  C'est  évidem- 

ment le  même  mot  que  le  précédent  (ihe  evil  principle,  tbe  evil 

one),  qu'il  doune  comme  masc. 
man,  endroit  :  fém.  :  man  n'existe  que  dans  le  sens  du 

français  point,  rien  du  tout:  nyzuelaf  man,  je  ne  vois  rien  (P.  D. 
3014);  cf.  breton  matin,  manu  e  bet,  rien  du  tout,  Victor  Henry 

dans  son  Lexique,  l'assimile  à  tort  au  breton  man,  apparence, 
qui  se  prononce  man,  avec  a.  nasal;  le  gallois  mân,  petit,  est 
également  â  écarter.  En  revanche,  il  me  paraît  identique  à 

l'irl.  mann,  once,  dans  le  Lecan  Glossary(Arcbiv.  :  cf.  Be^~.  B-, XIX,  94). 

marghas,  marhas,  marché  '.fém.,  sans  doute  d'après  le  gal- 
lois marchnad,  qui  esr  féminin.  Mais  P.  D,  376.  an  marhas. 

Le  mot  est  également  masc.  en  breton. 
morcath,  chat    de  mer,   raie  (Pryce)  :  masc;    or,  cath  est 



174  /•   Lotb. 

féminin  en  comique  comme  en  gallois;  aussi  morgath  est-il 
féminin  dans  cette  dernière  langue.  Le  breton  mar-ga^,  ro us- 

sotte,  est  masc.  parce  que  ca~,  en  breton,  l'est  aussi. 
morthos,  cuisse  (Vôc.  corn,  morboit,  coxa,  à  corriger  en  mor 

doit)  :  masc.  Le  seul  exemple  cité  est  morthosovj.  En  breton 
(mor^ad),  et  en  gallois  (morddwyd),  le  mot  est  fém. 

myldyr  (écrit  à  tort  mildir),  mille  de  mer  :  //m.ïf  :  sans 
preuve.  En  gallois  milllir  est  fém. 

nos,  nuit  :  masc;  aucun  de  ses  exemples  ne  l'indique.  Ce  mot 
est  sûrement  féminin,  comme  en  gallois  et  en  breton. 

pal,  bêche  :  voir  bal. 

parth  :  masc  Williams  a  oublié  qu'il  a  donné  barth  pour 
parti),  comme  fém.,  et  avec  raison  d'après  plusieurs  exemples. 

paw,  pied,  patte  ;  masc.  Ce  mot  est  féminin  :  er  an  thyw 

baiv,  par  les  deux  pieds  (R.  0.2076).  Cf.  breton  di-bao. 

pedren,  croupe  :  fém.  ;  ne  se  présentequ'au  pluriel  :  pedren- now. 

rag  avant  :  masc.  :  est  employé  adverbialement  :  yn  rag) 
et  aussi  comme  prép. 

racca,  comœdia  (Foc.  corn.)  :  masc.  Le  gallois  rhaca  est 
donné  comme  fém. 

schath,  bateau  :  masc.  Ce  mot  est  fémin.  :  R.  D.  223  4  : 

by  freinte,  la  fermer  (le  sens  de  frenne  ici  n'est  pas  sûr):  h.y  se 
rapporte  à  schaih. 

sprus,  spus,  pépin  :  masc  C'est  un  collectif;  aussi  les 
exemples  sont-ils  contradictoires  :  O.  M.  871  :  try  splus ;  ibid. 
823  txyr  spus.  ;  sprusan  est  invariablement  féminin.  Cf.  breton 
splus,  pépins  (donné  comme  masc.)  et  spliisenn  (vannet.  spus, 
splu^en    et  spunsen). 

stret,  latex  (Foc  corn.);  plus  tard  slreyth;  masc.  et  fém.  Le 
mot  est  fémin.  :  pedyr  slreyth  dans  O.  M.  772.  Le  masc.  du 
nombre  quatre  est  pesivar. 

taran.  tonnerre:/''/;/.  :  sans  preuve;  gall.  lai  an  fém.:  en 
breton,  il  est  donné  comme  masc.  ;  en  vannetais,  taran  a  le 

sens  de  tapage.  L'irl.  torann  qui  a  également  (en  irl.  mod.) 
le  sens  de  tapage  est  masc. 

ten,  beam  :  masc.  Le  pluriel  seul  se  montre. 

tor,  ventre  :  fém.  :  pas  de  preuve  ;  et  même  d'après  l'exprès- 



Questions  de  grammaire  et  de  linguistique  brittonique.        175 

sion  tor  bras  de  Llwyd,  p.  171,  le  mot  serait  plutôt  tnasc. 
En  gallois,  il  est  féminin,  mais  en  breton  tnasc. 

trevas,  produit  de  la  culture,  moisson  :  masc.  Williams  y  a 
vu  à  tort  un  pluriel  dont  le  sing.  serait  treva  :  gallois  treva 

oyd,  a  thrave  oï  corn.  C'est  le  breton  trevad,  moisson,  pro- 
duit de  la  terre.  Pour  la  formation,  cf.  gall.  frefad, habitation, 

fini.  Le  breton  trevad  est  donné  comme  masc. 
treath,  rivage  sablonneux  de  la  mer  :  masc.  Or  le  seul 

exemple  donné  et  tiré  de  Pryce,  est  war  an  dreatbl 
tregereth,  compassion,  merci  :  masc;  pas  un  exemple 

convaincant.  Le  gall.  trtigared,  bret.  trugare\,  irl.  trôcaire  sont 

fini . tro,  tour  :  masc.  :  sans  preuve.  Ce  mot  est  masc.  en  gall. 
mais  fini,  en  breton. 

whelth,  récit,  histoire  (plur.  lubetbloiu)  :  masc.  :  pas 

d'exemple  probant.  En  gallois  moderne,  chwedl  est  générale- 
ment féminin  ;  en  gallois  moyen,  il  était  masc. 

ADDITION 

eru,  alield,  an  acre,  d'après  le  Voc.  Corn.  :  gitnithial  ereit  gl. 
agricola  :  masc.  Le  mot  est  féminin.  Il  ne  se  trouve  pas  dans  les 
textes,  mais  il  a  été  conservé  dans  des  noms  de  champ  actuels, 
sous  les  formes  errow,  erra  (ero)  :  en  Ludgvan,  dans  les  Tithc 
appartionmcnts,  on  trouve  un  champ  appelé  tayer  errow,  les 

trois  sillons;  cf.  erra  widen  (le  sillon  blanc)  en  Saint-Just  in 
Penwith  ;  erra  drysack  (le  sillon  épineux  :  pron.  ero  drayszc), 
en  Ludgvan.  Ero  a  un  sens  plus  étendu  que  sillon.  Erw  est 
fémin.,  en  gallois; il  est  donné  comme  masc.  par  Troude,  mais 
il  est  fém.  en  vannetais. 

J.   Lotii. 



CORNOVIANA 

(Suite)1. 

IV 

LE     CORNIQUE     DREMAS. 

Dremas  a  été  traduit  par  un  homme  extrêmement  bon,  un  homme 

juste,  et  même  par  mari.  En  réalité,  il  a  le  sens  d'homme  bon, 
brave  homme,  et  aussi  parfois  de  mari  :  Dremas  yw  efleun  a  ras 

(Pascon,  103),  «  c'est  un  homme  bon,  plein  de  grâce  ».  — 
Kepar del  fuve dremmas  (O.  m.,  864)  :  comme  il  a  été  homme 

de  bien.  —  me  asyns  the  vos  dremas  (P.  D.  1773)  :  je  te  tiens 
pour  un  brave  homme.  Cf.  Gwreans,  588.  2070.  715.  Pour 
le  sens  de  mari,  voici  des  exemples  de  Gwreans  : 

Vers  679  (le  serpent  s'adresse  à  Eve)  : 
rewhy  tam  thages  dremas 

«  donnez  un  morceau  à  votre  mari  ». 

Vers  707  (Eve  parle  d'Adam)  : 
haw  dremas  a  wor  thym  grâce 
tha  weyll  vyadge  mar  nobell 

«  et  mon  mari  me  saura  gré  de  faire  un  voyage  si  noble  ». 
En  désespoir  de  cause,  malgré  le  sens  et  la  phonétique,  on 

décompose  ce  mot  en  dre-  pour  tre-  :  particule  intensive  à 
terminaison  vocalique  (pour  le  sens,  latin  per)  et  mas  (mat), 
bon. 

Le  mot  étant  toujours  substantif,  tre  ne  serait  pas  devenu 

dre2  ;  mat  fût  d'ailleurs  devenu  vat,  vas. 

1.  Voir  Rev.  Celt.,  XXXII,  p.  445. 

2.  Dans  un  passage  de  la  R.  D.  v.  855,  dremas  semble  adjectif:  Marie- 

Madeleine  s'adresse  à  Yhortulanus  (Ortolanus)  :  arrluth  dremas  ;  mais  il  faut 
sans  doute  séparer  les  deux  mots  et  comprendre  :  «  seigneur,  homme  bon  » . 



Cornoviana.  177 

En  réalité  drenias  est  une  forme  évoluée  de  den-mas.  L'ac- 
cent est  sur  mas.  Or,  dans  la  prononciation  comique,  dans 

une  svllabe  prétonique  ou  posttonique,  n,  comme  r  ou  /,  a 

une  tendance  très  nette  à  former  l'élément  vocalique  au  détri- 
ment de  la  voyelle  qui  l'accompagne  :  c'est  une  sorte  de 

nasale  sonante.  Il  y  en  a  un  exemple  en  comique  moderne  : 

tenewen  est  devenu  ternewen  '  qui  a  passé  par  tnnewen  :  ttrne- 
wan  an  awan,  le  bord  de  la  rivière  (Lhwvd,  p.  3).  On 

prononçait  évidemment  d'ailleurs  trnewen.  En  revanche,  en 
entendant  prononcer  Trembe,  en  Morva  (près  de  St  Just  en 

Pemvith),  j'avais  l'impression  que  j'entendais  Tmbé2.  Dremas 
s'est  sûrement  prononcé  dnmas  puis  dpnas,  dremas.  On 
trouve  d'ailleurs  dans  Bewnans  Meryasek,  vers  3043  :  a  ther- 

mos, ô  brave  homme  ! 

En  syllabe  posttonique,  on  a  un  exemplede  l'évolution  de  n 
en  r  du  premier  terme  dans  un  composé  : 

Fenten-wenweht  en  1302  :  la  fontaine  de  la  lande  aux  arbres  ? 
(woen  pour  luoen  et  iuebt  (wêth)  :  Fentenwetbenwyth  en  1337, 

Fenten  athwill  1673.  En  1569  :  Fenter-wonwith  ;  en  1596,  venter 
n-oon(aniuoon)  :  ap.  Maclean,  Historyof  Trigg  minor,  II,  p.  342, 
351.  Les  venter  (prononcez  venter)  ne  sont  pas  rares  dans  la  topo- 

nomastique  du  Cornwall  aujourd'hui,  quoique  la  forme  ordi- 
naire soit  venton,  venten  (prononcez  venin).  D'ailleurs  l'évolu- 

tion de  n  en  r  s'est  produite  à  la  fin  des  mots  en  composition, 
comme  dans  Venter-don  en  Stokeclimsland  ;  elle  se  fait  aussi 
à  la  fin  du  mot  isolé  :  Gréai  Parle  ventor  (venttr)  ;  Utile  Parle 

ventor,  noms  de  champs  à  Sennen,  près  de  Land's  End.  Ventdr 
a  été,  sporadiquement,  transformé  en  Vent  are  :  en  Buryan, 

près  de  S1  Just  en  Penwith  :  nom  de  pâture  :  Great  moor  or 
Bold  vanture  :  prononcez  Bol  9  ventdr;  bol  est  peut-être  une 
prononciation  locale  de  bal  qui  désigne  une  mine.  Les  noms 
comiques,  dans  la  toponomastique,  se  présentent  souvent 

avec  la  forme  qu'ils  ont  en  mutation  syntactique.  Quant  à  la 
graphie  bold  pour  bal  elle  n'a  pas  lieu  de  surprendre.    C'est 

1.  Variantes  chez  Lhwvd  :  tyrnebwan,  p.  11 1-2  (v  =  ô  très  bref);  tor- 
.  littus,  p.  81-1  ;  tarnewon,  p.  82.  2  :  prononcez  tdrnei.wi. 

2.  Écrit  Trembeth  ou  Trembath;  c'était  autrefois  Trembegh  ;  cf.  Rospeth, 
en  réalité  Rospe,  anciennement  Rospegh,  pour  Rosbegh. 

Revue  Celtique,  XX XI V.  1 2 



178  /.   Loth. 

ainsi  qu'un  nom  de  lieu  qui  est  en  réalité Gol seâny,  la  fête,  le 
lieu  de  la  fête  de  St  Silhney,  est  écrit  Gold  Sithney. 

V 

Les  formes  belma,  bol  nui. 

Whitley  Stokes  (Bewnans  Meryasek,  p.  266,  noté  à  22)  fait 

venir  belma,  holma  de  ben-le-ma,  hon-lc-ma  (ceci,  cela  ici  ; 
celle-ci,  celle-là  ici).  Tout  proteste  contre  une  pareille  éty- 

mologie,  qui  a  cependant  fait  fortune.  Tout  d'abord,  ces 
formes,  à  part  une  exception,  ne  se  trouvent  que  dans  Bew- 

nans Meryasek  :  on  ne  les  rencontre  ni  avant,  ni  après.  Jamais 

on  ne  trouve  la  forme  complète  hen-le-ma,  hon-le-ma,  ce  qui 
aurait  dû  se  produire  à  une  époque  plus  ancienne.  De  plus, 

bel  ma.  holma  remplacent  dans  Bewnans,  henma,  heinma;  hon- 
ma,  homma.  On  ne  trouve  jamais  helna,  bolna,  ce  qui  eût  dû 

se  produire,  si  la  formation  pour  helina,  holma  était  celle  qu'a 
proposée  Whitley  Stokes,  et  si  cette  formation  avait  eu  une 

valeur  locative.  Or,  précisément,  cette  valeur  elle  ne  l'a  pas  : 
belma,  bol  ma  sont  identiques  pour  le  sens  à  henma,  bonma  ; 
hemma,  boni  ma. 

Bewn.  Mer.  22  : 

grammar  an  geffa  defîry 

y  vvea  tek 
ha  worshyp  wosa  bel  nui 

«  Qu'il  eût  de  la  grammaire  sérieusement  serait  beau,  et  culte 
après  ceci  ». 
—  723  awose  helme  eglos,  et  après  ceci  une  église  (cf.  999 

wose  belma;  id.  1129,  1641,2012). 

743  Xaamon  kyns  es  belma  a  saywas  : 
«  Naaman,  avant  celui-ci,  il  a  sauvé  ». 
10 10  Gront  belma  der  5e  vercy  : 
«  accorde  ceci  par  ta  merci  ». 
1269  helme  at  eve  marov  : 
«  celui-ci,  le  voici  mort  ». 
19 10  prederugh  belma  : 
«  méditez  ceci  ». 



Cornoi  iana.  179 

2023  helma  yv  bevnans  nobil  : 
«  ceci  est  une  noble  vie  ». 

2080  hchna  dis  a  veth  grontis  : 
«  ceci  te  sera  accordé  » . 

3133  cresugh  helma  ov  flehes  : 
«  croyez  ceci,  mes  enfants  ». 
4386  nynsyv  helma  Du  sempel  : 

«  celui-ci  n'est  pas  un  Dieu  simple  (niais)  ». 
4111  Den  benyges  yv  helma  : 

«  c'est  un  homme  béni  que  celui-ci  ». 
1522  helmyv  tra  a  yl  boys  grueys  : 
«  ceci  est  une  chose  qui  peut  être  faite  ». 
2762  helmyv  both  an  arlythy  : 

«  c'est  la  volonté  des  seigneurs  ». 
helmyv  pour  helma  yw. 

holma  :  R.  Mer.  :  Carek  Veryasek  holma 

Gelwys  vyth  wose  helma 

«  cette    roche-ci  sera  appelée   après    ceci  la    Roche  de    Me- 
ryasek  ». 

—  1090  Tremenys  yv.diogel, 
lemen  genen  an  chanel 

may  bcholmyv  spede  <iek 

«  nous  venons  de  passer  la  Manche  en  sécurité,  si  bien  que  ce 
fut  une  belle  course  ». 

— ■  4148  In  kerth  sur  galles  holma 

«  celle-ci   sûrement  est  partie  »  (dragon  qui  est  du  féminin). 
En  dehors  de  Bewnans,  on  trouve  un  exemple  de  helma  dans 

Gwreans  an  bys  et  un  autre  de  holma  dans  le  même  texte  ;  à 
part  ces  deux  exemples,  Gwreans  a  toujours  hemma,  hema. 

Gwreans  :  io_)8  nynsew  helma  paradice  : 

«  ceci  n'est  pas  le  paradis  ». 
1084  ha  lesky  holma  pur  glane  : 
«  et  brûler  celle-ci  très  nettement  ». 

Holma  se  rapporte  à  dega,  la  dîme. 

Une  seule  conclusion  est  logique  :  c'est  que  helma,  holma 
représentent  henma,   honma  et  que  nous  sommes  en  présence 



180  J.   loth. 

d'un  fait  de  dissimilation  amenant  le  changement  de  n  en  /. 
Il  se  produit  devant  la  labiale  m  et  non  devant  la  dentale.  Je 

n'en  connais  pas  d'autre  exemple  dans  les  textes,  mais  il  y  en 
a  dans  les  noms  de  lieux.  C'est  ainsi  que  Penmayn,  Penmeyn, 
en  1606  Penmcane  (le  bout  ou  la  tête  de  la  pierre),  est  aussi 

appelé  Polmeane  ;  on  a  sans  doute  prononcé  Pnmén,  d'où 
Plmén.  Dans  le  groupe  consonne  -\-  voyelle  -\-  l  devant  con- 

sonne, /  a  une  tendance  à  jouer  le  rôle  de  liquide  sonante. 

C'est  ainsi  qu'à  Penzance,  j'entendais  des  vendeurs  de  grosses 
sardines  appeler  pilchard,  crier  plutôt  Polt&rd,  ou  Pôlt&rd. 
Kilcoet  est  devenu  Kolquite;  Nèbba%  Gerriau  écrit  au  lieu  de 
mildir,  mille  de  terre  :  molldeer  (mldir),  etc.  Le  fait  est  encore 
plus  frappant  et  plus  important  pour  r. 

VI 

RESTE     DE     BRITTONIQUE     EN     DEVON 

AU     XIV'     SIÈCLE 

Dans  un  document  concernant  les  limites  de  Brentmore 

en  Devon,  document  du  xive  siècle  '  on  lit  (Bunde  de  Mora 

de  Brenta')  :  «  ab  illo  loco  ubi  due  Glas  concurrunt 2,  ascen- 
dendo  versus  boream  usque  ad  caput  Glas  et  a  capite  Glas 
adhuc  aseendendo  versus  boream  usque  ad  caput  Glas.  »  Glas 
entre  en  composition  du  nom  de  ruisseau  en  gallois  :  Marias 
(Ryt  varias,  Livre  Range  ap.  Skene,  F.  a.  B.  II,  p.  263,  17); 

c'est  aussi  vraisemblablement  le  mot  qu'on  trouve  dans  le  nom 
de  la  paroisse  de  notre  Cornouailles  Daoulas.  A  côté  de  glas, 

on  a,  en  gallois,  plus  souvent  gleis  (glais)  :  Du-gkis  et  Dub- 
leis  =  Dub-gleis  dans  le  Book  of  Llandav  ;  c(.  Ystrad  Gynlais, 

Gwyn-lais.  Gleis  est  évidemment  identique  à  l'irlandais  glaise, 
rivulet  (Dinneen,  Ir.  Engl.  Dict.).  Il  est  remarquable  que 

Dinneen  le  donne  comme  féminin.  S'il  n'y  a  pas  une  erreur 
de  lecture  pour  due  au  lieu  de  duo,  glas,  en    Devon,  aurait 

1.  Hingeston-Randolph,  Episcopal  Registers  of  the  Diocèse  of  Exeter  ; 
G  ramassons' s  Reg.  III,  1608. 

2.  GLi^ebrook. 



Cornoviana.  181 

eu  le  même  genre.  Une  erreur  est  ici  peu  vraisemblable,  sur- 

tout de  la  part  d'un  éditeur  aussi  scrupuleux  que  Hingeston- 
Randolph.  L'éditeur  eût  été  plutôt  tenté  de  lire  duo.  En  tout 
cas,  le  sens  de  glas  est  ici  évident.  Il  semble  donc  bien  qu'il 
y  ait  eu  encore,  au  xive  siècle,  quelques  restes  de  brittonique 
parlé  en  Devon.  Due  indiquerait  une  forme  différente  du  brit- 

tonique de  Cornwall,  où  comme  en  breton,  on  a  diiv  (dyw, 

et  dew),  et  au  contraire  identique  au  gallois  d-wy. 

J'ai  émis  l'opinion  que  glas  dans  l'irl.  en-glas  (eau  et  lait 
mêlés)  et  le  gallois  glas-dwr  (même  sens)  était  probablement 

identique  à  glas  dans  le  sens  de  ruisseau  {Mélanges  d'Arbois, 
p.  205).  L'étymologie  de  glas  =  glagsd  donné  par  Whitley, 
Stokes  (JJrh.  Spr.,  p.  119)  est,  comme  je  l'ai  fait  remarquer, 
rendu  impossible  par  le  gallois  glas  :  on  eût  eu  glach. 

{A  suivre .) 

J.    Loth. 



L'ORIGINE    CELTIQUE 
DE    LA    LÉGENDE    DE    LOHENGRIN. 

La  légende  de  Lohengrin  est  généralement  considérée  comme 

ayant  une  origine  germanique,  bien  que  sa  première  rédac- 
tion ait  été  faite  en  langue  française  sous  le  titre  du  Chevalier 

au  cygne  1 . 
Comme  l'apparition  du  Chevalier  a  lieu  sur  les  bords  du 

Rhin2,  en  présence  de  l'empereur  d'Allemagne,  et  dans  un 
milieu  féodal  en  grande  partie  allemand,  il  semble  assez  natu- 

rel de  lui  chercher  un  prototype  dans  les  légendes  du  Nord. 

Toutefois  si  l'on  examine  plus  attentivement  les  conditions 
dans  lesquelles  est  apparue  la  légende,  et  les  faits  auxquels  elle 

se  rapporte,  on  reconnaît  qu'elle  peut  appartenir  aussi  légi- 
timement aux  anciennes  traditions  françaises  qu'à  celles  de 

l'Allemagne 

En  effet  l'étude  des  différentes  sources  littéraires  de  la  légende 

du  Chevalier  au  cygne  a  établi  depuis  longtemps  qu'elle  s'est 
développée  dans  une  région  bien  délimitée  ;  au  point  de  vue 

géographique,  c'est  la  partie  inférieure  des  vallées  du  Rhin  et 
de  l'Escaut;  au  point  de  vue  historique,  c'est  la  partie  basse  du 

i.  Telle  est  l'opinion  vulgaire,  qui  ignore  le  roman  français  du  Chevalier 
au  cygne;  mais  les  savants  les  mieux  informés  l'acceptent  également  et  ne 

doutent  pas  que  les  conteurs  français  n'aient  emprunté  leur  sujet  à  l'Alle- 
magne, comme  ils  en  ont  emprunté  d'autres  aux  traditions  bretonnes.  Voir 

en  ce  qui  concerne  les  savants  français,  non  suspects  de  partialité  patriotique 
dans  la  question  :  Gaston  Paris,  Romania,  t.  XXX,  p.  444;  Lichteuberger, 
Richard  Wagner  poète  et  penseur,  1898,  p.  122.  Pigeonneau  dans  Le  cycle  de 
la  Croisadeet  de  la  famille  de  Bouilllon,  p.  1 36,  évite  toutefois  de  se  prononcer. 

2.  Dans  le  roman  français  du  Chevalier  au  cygne.  Le  roman  de  Lohengrin 

place  la  scène  sur  les  bords  de  l'Escaut. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  183 

royaume  de  Lotharingie;  au  point  de  vue  ethnologique,  c'est 
c'est  le  pays  wallon  et  lorrain  '. 

La  version  qui  présente  le  caractère  le  plus  ancien,  et  qni 
ne  contient  aucun  nom  historique  ou  géographique,  celle  du 

Dolopathos  2,  a  été  recueillie  en  latin  par  un  moine  du  couvent 
de  la  Haute-Seille,  du  diocèse  de  Toul,  ce  qui  nous  reporte 
bien  dans  la  région  indiquée. 

La  langue  des  deux  premières  versions  françaises,  certains 

détails  semblent  indiquer  d'autre  part  que  c'*st  l'œuvre  de 
trouvères  appartenant  au  pays  de  Liège  ou  à  la  Flandre  wal- 
lonne5. 

Quant  au  sujet  lui-même,  il  convient  de  distinguer  les  deux 
parties  qui  le  composent,  le  conte  des  Enfants-cygnes,  et  le 

conte  de  l'apparition  du  Chevalier  au  cygne  4. 
Le  premier  se  passe  dans  un  monde  imaginaire,  modifié  au 

gré  des  conteurs,  ce  qui  ne  peut  renseigner  sur  le  pays  où  il 
a  pris  naissance. 

La  deuxième,  si  caractéristique,  a  toujours  pour  scène  les 

bords  du  cours  inférieur  du  Rhin,  ou  de  l'Escaut  >,  et  se  rap- 
porte invariablement  à  l'origine  de  l'une  des  maisons  nobles 

qui  ont  dominé  dans  une  partie  ou  l'autre  de  cette  région  6. 
C'est  tout  au  plus  si  Mayence,  désignée  dans  une  version 
comme  point  d'arrivée  de  la  barque  mystérieuse  ",  sort  un  peu de  ce  cadre. 

1.  Pigeonneau,  ïoc.  cit.,  pp.  125,  238,  252  etc.  —  Gaston  Paris,  Romania, 
t.  XIX,   p.  314  ss. 

2.  Cette  version,  qui  ne  contient  que  le  conte  des  Eufants-cvgnes,  et 
fait  seulement  mention  du  Chevalier  au  cygne,  est  regardée  comme  la  plus 
ancienne  par  Gaston  Paris  (Romania,  t.  XIX,  p.  314).  Au  contraire,  M.  G. 

Huet  (Romania,  t.  XXXIV,  p.  206)  estime  que  ce  ne  peut  être  le  récit  pri- 

mitif, et  qu'il  a  été  reproduit  d'après  une  œuvre  littéraire  plus  complète. 
3.  Gaston  Paris,  Romania,  t.  XIX,  p.  314  ss. 

4.  Id.  —  Gaston  Paris  pense  que  le  conte  des  Enfants-cygnes  n'avait 
primitivement  aucun  rapport  avec  la  légende  du  Chevalier  au  evgne,  et 

qu'il  n'y  a  été  rattaché  qu'à  titre  d'introduction  afin  d'expliquer  l'origine  du 
Chevalier  mystérieux. 

5.  Les  principales  versions  du  Chevalier  au  cygne  le  font  abordera 

Nimègue.  Chez  Wolfram  d'Eschembach,  Lohengrin  débarque  à  Anvers. 
6.  Maisons  de  Bouillon,  de  Brabant  ou  de  Clèves. 

7.  Un  manuscrit  du  xme  siècle  place  la  scène  à  Mavence,  comme  le  chro- 

niqueur de  l'abbaye  de  Brogne  (121 1). 



184  G.  Poisson. 

Tout  concorde  donc  pour  déterminer  le  pays  d'origine  du 
conte,  sous  sa  forme  littéraire  française,  antérieure  à  la  version 
allemande. 

Or,  cette  région  s'étend  sur  ces  confins  indécis  qui  séparent 
la  France  de  l'Allemagne,  et  elle  a  conservé,  dans  une  grande 
partie  de  son  étendue,  une  empreinte  fortement  française, 

ainsi  que  le  prouve  la  prépondérance  qu'y  ont  prise  les  patois wallons  et  lorrains. 

Par  suite,  on  peut  se  demander  à  bon  droit  si  une  légende 
née  sur  un  pareil  terrain  ne  peut  pas  avoir  ses  racines  profondes 
aussi  bien  dans  les  vieilles  traditions  des  Celtes  que  dans  celles 
des  Germains. 

Les  efforts  tentés  par  les  écrivains  allemands  pour  la  ratta- 

cher à  leurs  traditions  nationales  n'ont  pas  obtenu  un  succès 
décisif  et  les  rapprochements  signalés  dans  cet  ordre  d'idées 
restent  douteux  ou  peu  significatifs 

J.  Grimm  ',  le  plus  célèbre  représentant  de  cette  école,  n'hé- 
site pas  à  voir  dans  Lohengrin  une  personnalité  de  la  mytho- 
logie germanique,  le  héros  Skeaf,  dont  les  aventures  forment 

un  vieux  mythe  propre  aux  Angles  lorsqu'ils  habitaient  le 
Sehleswig-Holstein.  Dans  ce  mythe,  on  voit  arriver  sur  la  côte 
de  la  mer  du  Nord,  dans  une  barque  sans  pilote,  un  enfant  nu. 

On  l'appelle  Skeaf,  ce  qui  signifie  en  anglo-saxon  gerbe  de 
de  blé;  il  grandit,  se  distingue  par  sa  bravoure  et  sa  sagesse, 
et  devient  roi  des  Angles.  A  sa  mort,  on  le  met  sur  son  bateau, 
qui  disparaît  comme  il  était  venu. 

Gervinus  2  a  combattu  l'hypothèse  de  Grimm.  Il  n'y  a 
rien  de  commun,  dit-il,  entre  les  deux  légendes,  si  ce  n'est  la 
barque  qui  amène  et  qui  remporte  les  deux  héros.  Mais  il 
émet  une  opinion  non  moins  hasardeuse  quand  il  voit  dans 

l'aventure  de  Lohengrin  une  tradition  souabe  ou  franconienne, 
et  la  considère  comme  une  légende  héraldique  forgée  à  l'aide 
de  cette  tradition  en  l'honneur  des  familles  de  Clèves,  de 
Gueldre,  et  de  Rieneck,  qui  prétendaient,  comme  on  le  sait, 
descendre  du  Chevalier  au  C  veine. 

1.  J.  Grimm,  Deutsche  Mythologie,  t.  I,  p.  43. 
2.  Histoire  de  la  littérature  allemande,  t.  II,  p.  57. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  185 

Le  Professeur  Docteur  J.  Xover  r,  en  1899,  a  repris  la  théo- 

rie de  Grimm  en  faisant  remarquer  que  le  mythe  de  l'arrivée 
d'un  Dieu  sur  la  terre  se  retrouve  sur  les  côtes  de  la  mer  du 

Nord,  chez  les  Frisons,  où  l'on  racontait  que  Tivas,  dieu  du 
ciel,  était  descendu  chez  les  hommes,  semblable  au  cygne,  puis 

après  un  certain  séjour  au  milieu  d'eux,  était  disparu  subite- ment. 

M.  Nover  rappelle  également  que  dans  léchant  anglo-saxon 
de  Béowulf,  ce  héros  arrive  au  secours  du  roi  Hrothgar  sur 
un  navire  qui  glisse  comme  un  cygne  au  milieu  des  écueils. 

Tous  ces  rapprochements  ne  dépassent  pas  les  analogies 

qu'on  peut  toujours  trouver  dans  toute  mythologie,  et  n'ont rien  de  bien  concluant. 

Aussi  n'est-il  pas  étonnant  que  ce  soit  un  écrivain  de  culture 
et  de  race  germanique  qui  ait  cependant  émis  le  premier 

l'hypothèse  de  l'origine  celtique  du  Chevalier  au  Cygne.  C'est 
en  effet  un  Hollandais,  M.  Bloete,  qui  étudia  la  légende  à  ce 
point  de  vue  dans  un  article  de  la  Zeitschrift  fur  deutsches 

Alterthum,  en  1894  2- 

M.  Bloete  déclare  que  certaines  difficultés  s'opposent  à  ce 
que  l'on  considère  la  légende  du  Chevalier  au  Cvgne  comme 
purement  germanique.  La  région  où  elle  apparaît  a  été  trop 
récemment  germanisée,  et  a  vu  passer  auparavant  trop  de 

peuples  divers.  D'autre  part  on  n'arrive  pas  à  rattacher  nette- 
ment les  détails  du  récit  aux  symboles  et  aux  figures  en  usage 

dans  la  mvthologie  du  Nord. 
Evidemment  on  peut  considérer  la  légende  comme  dérivée 

d'un  mythe  saisonnier,  et  trouver  quelque  chose  d'analogue 
dans  la  mythologie  germanique.  Mais  M.  Bloete  ne  voit  pas 

le  moyen  d'expliquer  par  un  rapprochement  de  ce  genre  le  rôle 
que  joue  le  cygne  aux  côtés  du  Chevalier. 

En  effet  il  montre,  par  une  étude  de  l'habitat  et  des  migra- 
tions des  principales  espèces  de  cygnes,  que  cet  oiseau  ne  joue 

jamais  le  rôle  d'annonciateur  du  printemps  dans  les  pays  pure- 

1.  Prof.  Dr.  J.  Xover,  Die  Lohengrinssage  und  ïhre  poetische  Gestalt,  dans 
Sammlung    gemeinverstàndlicher  wissenschaftlicher  Vortraege,  1899. 

2.  J.  F.  D.  Bloete,  Der  çweite  Teil  der  Schwanrittersage,  Zeitschrift  fin 
deutsches  Allertuni  XXXVIII,  p.   272  ss. 



[86  G.   Poisson. 

nient  germaniques,  mais  seulement  dans  des  pays  celtiques 

ou  dans  des  régions  mixtes  telles  que  celle  du  Bas-Rhin. 
11  semble  dès  lors  improbable  que  ce  soient  des  Germains 

qui  aient  imaginé  de  symboliser  le  retour  du  printemps  par 

l'apparition  d'un  cygne. 

D'autre  part,  le  cygne  n'accompagne  jamais  les  dieux  ger- 
mains. Il  n'y  a  d'exception  à  cette  règle  que  pour  le  dieu  Hoeni, 

représenté  dans  une  légende  des  îles  Féroë  sur  un  char  traîné 

par  des  cygne-;.  Mais  le  dieu  Hoeni  est  une  des  figures  les  plus 
mystérieuses  du  panthéon  nordique  et  son  cas  isolé  ne  projette 
aucune  lumière  sur  la  question. 

M.  Bloete  a  essayé  de  démontrer  que  le  cygne  apparaît  au 
contraire  fréquemment  dans  la  mythologie  celtique  comme 
compagnon  ou  messager  des  dieux. 

A  vrai  dire  sa  démonstration  n'est  pas  très  rigoureuse,  car 
il  reconnaît  lui-même  : 

i°  que  les  oiseaux  qui  accompagnent  les  dieux  celtiques  de 

la  nuit,  de  la  mort  et  de  l'orage  sont  des  corbeaux  et  des  cor- neilles. 

2°  que  les  dieux  propices  à  l'homme,  et  bienfaisants,  dieux 
de  la  lumière  et  de  la  vie,  ont  aussi  des  oiseaux  avec  eux,  mais 

que  malheureusement  les  textes  n'en  indiquent  pas  l'espèce. 
C'est  le  cas  notamment  des  oiseaux  divins  des  Tuatha  De 

Danann  ',  ainsi  que  de  ceux  qui  sont  envoyés  par  le  dieu  Lug 
à  Cuchulainn  2. 

M.  Bloete  suppose  que  ce  sont  des  cygnes,  d'après  leur 
manière  d'être,  et  surtout  parce  que  dans  d'autres  contes  cel- 

tiques on  voit  nettement  des  cygnes  jouer  un  rôle  analogue. 
Ces  oiseaux  divins  se  présentent  en  effet  groupés  par  couples 

dont  les  deux  têtes  sont  réunies  par  un  joug  ou  une  chaîne 

de  métal  précieux.  C'est  dans  les  même  conditions  qu'appa- 
raissent les  cygnes  dont  parlent  les  contes  ci-dessus  visés. 

Ainsi  Oengus  5  trouve  la  jeune  fille  qu'il  recherche  au  milieu 
de  cent  cinquante  jeunes  femmes  qui  passent  alternativement 

i.  D'Arbois  de  Jubainville,  Le  cycle  mythologique  irlandais,  p.  195. 
2.   D'Arbois  de  Jubainville,  loc.  cit.,  pp.  195  et  297. 
}.    D'Arbois  de  Jubainville,  loc.  cil.,  p.  288. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  187 
une  année  sous  la  forme  humaine,  et  une  autre  sous  la  forme 

de  cygnes  attachés  par  couples  au  moyen  d'une  chaîne  d'argent. 
De  même  lorsque  Mider  '  enlève  Etain,  ils  se  changent  tous 

deux,  pour  éviter  les  poursuites,  en  cygnes  unis  par  un  joug 
d'or. 

Dans  un  autre  conte,  deux  femmes,  Fand  et  Liban  2,  arrivent 

sous  la  forme  d'oiseaux  réunis  par  une  chaîne  d'or. 
Enfin,  dans  un  conte  que  M.  Ferdinand  Lot  a  rapproché, 

ainsi  que  nous  le  verrons  plus  loin,  de  la  légende  du  Cheva- 
lier au  Cygne,  on  voit  des  cygnes  mystérieux  formant  des 

couples  réunis  par  des  chaînes  d'argent. 
Il  y  a  là  un  mode  de  représentation  caractéristique  qui  per- 

met de  supposer,  avec  M.  Bloete,  que  les  oiseaux  ainsi  grou- 
pés sont  toujours  des  cygnes,  même  quand  le  texte  ne  le  dit 

pas. 
On  peut  aussi  en  conclure  avec  lui  que  les  cygnes  jouent 

un  rôle  important  dans  les  traditions  celtiques,  où  ils  appa- 
raissent comme  des  êtres  bienveillants  et  propices,  en  rapport 

avec  les  dieux  de  la  lumière  et  de  la  vie. 

Il  admet  d'autre  part  que  ces  traditions,  constatées  chez  les 
Celtes  d'Irlande,  ont  dû  exister  aussi  chez  les  Celtes  belges  du 
Bas-Rhin.  Il  rappelle  à  ce  sujet  le  rôle  que  jouent  les  cygnes 
dans  les  traditions  grecques  relatives  aux  peuples  du  Nord  et 

de  l'Occident,  Hyperboréens  et  Ligures,  à  savoir  les  mythes 
des  Héliades,  de  Cycnus,  et  de  l'Apollon  Hyperboréen  ;  nous 
reviendrons  plus  loin  sur  ce  point. 

Quoi  qu'il  en  soit,  l'hypothèse  du  savant  hollandais  n'a  pas 
eu  de  succès  dans  le  monde  scientifique.  Gaston  Paris,  en 

en  rendant  compte  dans  Romania  5,  l'a  combattue  et  a  pré- 
féré donner  à  la  légende  une  origine  totémique. 

D'ailleurs,  M.  Bloete  lui-même  semble  avoir  renoncé  à  sou- 
tenir sa  première  idée,  et  dans  des  articles   ultérieurs  4,  il  a 

1.  D'Arbois  de  Jubain ville,  loc.  cil.,  p.  321. 
2.  D'Arbois  de  Jubainville,  La  civilisai  ion  des  Celtes  et  celle  de   l'époque 

homérique,  p.  194. 
3.  Gaston   Paris,  Romania,  t.  XXIII,  p.  485. 
4.  Bloete,   Der     historische     Schwanritter,    Zeitschrift   fur    romanische 

Philologie,  t.    XXI,    2. 



1 88  G.  Poisson. 

cherché  un  prototype  historique  au  Chevalier  au  Gygne  dans 
un  chevalier  normand,  Roger  de  Toni,  dont  la  petite  fille  épousa 
en  1098  Baudoin,  frère  de  Godefroi  de  Bouillon. 

Nous  nous  permettrons  de  reprendre  sa  première  hypothèse 

pour  notre  propre  compte,  et,  tout  en  faisant  état  de  ses  obser- 

vations ingénieuses,  nous  essayerons  d'y  ajouter  quelques  argu- 
ments plus  précis. 

ORIGINE    CELTIQUE    DE    LA    PREMIERE    PARTIE    DU    ROMAN 

DU    CHEVALIER    AU    CYGNE. 

En  1899,  M.  Ferdinand  Lot  l  a  apporté  une  importante 

contribution  à  la  solution  du  problème,  en  montrant  qu'une 
partie  au  moins  de  la  légende,  celle  des  Enfants-Cygnes,  se 
retrouve  dans  les  traditions  de  l'ancienne  Irlande. 

Ce  conte,  tel  que  le  donnent  des  manuscrits  du  xvme  siècle 
qui  paraissent  avoir  un  fond  plus  ancien,  peut  se  résumer 
comme  il  suit. 

Le  roi  (ou  plutôt  le  dieu)  Lir  épouse  Aobh,  fille  adoptive 
du  roi  des  Tuatha  De  Danann.  Il  en  a  quatre  enfants,  une 
fille  et  un  fils  jumeaux,  et  deux  autres  fils  également  jumeaux 
dont  la  naissance  coûte  la  vie  à  leur  mère.  Il  se  remarie  avec 

la  sœur  de  sa  première  femme,  Aoifi,  qui  devient  jalouse  de 

ses  neveux.  Elle  les  entraîne  sur  le  bord  d'un  lac,  les  invite  à 
se  baigner,  et  quand  ils  sont  dans  l'eau,  par  une  incantation 
magique,  elle  les  change  en  cygnes.  Ils  doivent  conserver  cette 

forme  jusqu'à  la  venue  de  la  foi  en  Irlande. 
Mais  le  roi  Lir,  côtovant  un  jour  le  lac,  apprend  de  sa  fille 

ce  que  sont  devenus  ses  enfants.  Il  punit  sa  femme,  mais  ne 
peut  rendre  à  ses  victimes  leur  forme  primitive.  Il  se  contente 

de  s'installer  avec  son  peuple  sur  les  bords  du  lac  pour  entendre 
les  chants  merveilleux  des  cygnes. 

Après  neuf  siècles  de  périgrinations,  les  cygnes  entendent 

un  jour  le  son  d'une  clochette;  c'est  celle  d'un  saint  qui  vient 
prêcher  le  christianisme  en  Irlande.  Les  cygnes  viennent  vivre 

1.  F.  Lot,  Le  Mythe  des  enfants-cygnes,  Romania,  t.  XIX,  pp.  314-327. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengfin.  189 

près  du  saint  qui  les  unit  deux  à  deux  au  moyen  de  chaînes 

d'argent.  Le  roi  de  l'époque  veut  posséder  ces  oiseaux  merveil- 
leux, et  les  ravit  au  saint.  Mais  ils  se  changent  alors  en  vieil- 
lards faibles  et  cassés;  le  saint  les  baptise  et  ils  meurent  aus- 

sitôt. 

La  légende  est  évidemment  défigurée  par  des  préoccupations 
chrétiennes.  Mais  on  y  a  conservé  un  certain  nombre  de  traits 

caractéristiques  qui,  n'étant  plus  explicables  dans  la  version 
actuelle,  sont  les  témoins  d'une  forme  plus  archaïque.  Telles 
sont  les  chaînes  d'argent  dont  on  ne  comprend  guère  ici  l'uti- lité. 

On  y  retrouve  aussi  le  rôle  de  la  sœur  agissant  pour  le  salut 

de  ses  frères,  et  surtout  l'origine  extra-humaine  des  person- 
nages, puisque  les  Tuatha  De  Danann  sont  une  race  divine. 

Il  y  a  certainement  une  parenté  étroite  entre  les  deux  contes 
français  et  irlandais. 

Peut-on  supposer  que  la  version  irlandaise  dont  nous  ne 
connaissons  que  des  monuments  du  xvme  siècle,  dérive  de 

l'autre  ?  M.  Lot  ne  l'admet  pas,  à  cause  de  l'apparence  primi- 
tive du  récit  qui  fait  corps  avec  d'autres  traditions  irlandaises certainement  très  anciennes. 

Le  contraire  serait  plutôt  à  supposer,  crovons-nous.  On  sait 
en  erlet  combien  de  moines  irlandais  ont  émigré  sur  le  con- 

tinent à  l'époque  carolingienne,  à  la  suite  de  Clément,  Alcuin, 
Jean  Scot,  Erigène,  etc.  '.  Us  vinrent  à  la  cour  de  Charlemagne, 

à  Aix-la-Chapelle,  c'est-à-dire  dans  la  région  de  la  Basse-Lor- 
raine, et  l'on  a  remarqué  que  beaucoup  d'entre  eux  s'installèrent 

dans  les  monastères  des  bords  du  Rhin.  Ils  ont  pu  apporter 

la  légende  irlandaise,  la  répandre  autour  d'eux,  jusqu'au  jour 
où  un  autre  moine,  l'auteur  du  Dolopathos,  le  recueillit  dans 
son  ouvrage. 

Ainsi  donc,  il  paraît  extrêmement  probable  que  la  première 
partie  du  roman  du  Chevalier  au  Cygne,  celle  dite  des 

Entants-cygnes,  est  une  vieille  légende  celtique,  peut-être  con- 
servée sur  place  dans  la  Gaule  du  nord,  peut-être  aussi  rap- 

portée d'Irlande  par  l'émigration  monastique  du  ixe  siècle. 

i-   D'Arbois  de  Jubainville,  Cours  de  littérature  celtique,  t.  I,  p.   378. 



[90  G.  Poisson. 

Mais,  ainsi  que  L'ont  fait  remarquer  MM.  Gaston  Paris  '  et 
Lot  -,  cette  première  partie  ne  forme  pas  un  tout  indissoluble 

avec  la  seconde  partie;  elle  paraît  lui  avoir  été  rattachée  d'une 
façon  factice,  en  raison  de  quelques  traits  communs,  et  elles 

ont  dû  être  primitivement  étrangères  Tune  à  l'autre.  On  sait 
du  reste  que  la  version  allemande  ignore  absolument  le  conte 

des  Enfants-cygnes  et  attribue  une  toute  autre  origine  à  Lohen- 

grîn. On  ne  peut  donc  étendre  à  la  seconde  partie  du  roman  du 
Chevalier  au  Cvgne  les  conclusions  auxquelles  on  est 

arrivé  pour  la  première,  et  lui  attribuer  aussi  une  origine  cel- 
tique sans  autre  démonstration. 

C'est  cette  démonstration  que  nous  allons  tenter  en  nous 
appuyant  sur  un  mémoire  récent  de  M.  Déchelette. 

ORIGINE    CELTIQUE    DE    LA    DEUXIEME    PARTIE 

DU    ROMAN    DU    CHEVALIER    AU    CYGNE. 

En  1909,  M.  Déchelette  a  publié  dans  la  Revue  archéolo- 
gique >  un  mémoire  sur  le  Culte  du  Soleil  aux  temps  préhisto- 

riques. 

Déjà  avant  lui  on  avait  souvent  signalé  l'importance  des 
cultes  et  rites  solaires  dans  les  vieilles  traditions  mythologiques 

de  l'Europe. 
Pour  la  Gaule  notamment,  MM.  Gaidoz  4,  Flouest  >,  et 

surtout  Alexandre  Bertrand  dans  sa  Religion  des  Gaulois,  avaient 

insisté  sur  la  fréquence  des  symboles  solaires,  et  sur  la  survi- 

vance jusqu'à  nos  jours  de  nombreux  rites  rappelant  le  culte du  Soleil. 

Leurs  observations  s'étendaient  et  ont  été  étendues  à  d'autres 

régions  de  l'Europe.  Elles  ont  été  confirmées  pour  la  Suède 

par  la  découverte  en  1902,  à  Trundholm  (île  de  Seeland)d'un 

1.  Gaston  Paris,    Romania,  t.  XIX,  p.  314  et  seq. 
2.  F.  Lot,   loc.  cit. 

3.  Déchelette,  Revue  archéologique  1909,  I,  p.  303. 
4.  H.  Gaidoz,  Etudes  de  Mythologie  gauloise.  Le  dieu  Gaulois  du  Soleil. 

1886. 

3.  Ed.  Flouest,  Deux  stèles  de  la raire,  1X83. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  191 

chariot  en  bronze  traîné  par  un  cheval  et  portant  le  disque 

Solaire  '. 
Du  reste,  bien  des  auteurs  ont  démontré  la  grande  disper- 

sion, à  l'époque  préhistorique,  des  symboles  solaires,  roues, 
spirales,  et  notamment  du  swastika. 

On  connaissait,  d'autre  part,  par  les  Grecs,  l'importance 
du  culte  d'Apollon  chez  les  Hyperboréens,  ces  habitants 

mythiques  du  centre  et  du  nord  de  l'Europe. 
Ce  que  M.  Déehelette  a  mis  le  premier  en  lumière,  c'est  le 

type  primitif  et  figuré  du  Soleil,  d'où  sont  dérivés  les  sym- 
boles schématiques  généralement  connus. 

Il  a  fait  voir  que  dans  les  idées  de  nos  premiers  ancêtres,  le 

Soleil  était  représenté  sur  une  barque,  la  barque  qui  était  cen- 

sée lui  servir  pour  revenir  d'occident  en  orient  pendant  la 
nuit,  en  suivant  le  cours  du  fleuve  Océan  qui  entoure  la  terre. 

M.  Déehelette  a  laissé  à  d'autres  le  soin  de  rattacher  cette 

barque  aux  conceptions  analogues  que  l'on  peut  trouver  dans 

les  religions  orientales,  et  auxquelles  l'emprunt  aurait  pu  en 
être  fait.  Il  se  contente  de  prendre  l'idée  au  moment  de  son 

plein  développemment  dans  l'esprit  des  peuples  européens, et 
il  étudie  les  diverses  formes  qui  lui  ont  été  données. 

La  barque  solaire  se  trouve  figurée  fréquemment  dans  les 
dessins  préhistoriques,  gravures  rupestres  et  décoration  des 
objets  en  bronze,  notamment  sur  les  rasoirs  et  couteaux.  Ces 

barques  sont  caractérisées  par  les  symboles  solaires  qu'elles 
portent,  roues  ou  disques,  ou  même  personnages  à  tête  radiée. 

Ce  que  M.  Déehelette  a  su  mettre  en  évidence,  c'est  que 
les  extrémités  de  ces  barques  portent  quelquefois  des  têtes  de 
cheval,  mais  beaucoup  plus  généralement  des  têtes  de  cygne, 

soit  bien  caractérisées,  soit  représentées  par  un  simple  orne- 
ment replié  en  cou  de  cygne. 

Il  est  passé  de  là  à  une  série  de  figurations  préhistoriques 

où  la  barque  n'apparait  plus  nettement,  mais  qui  se  rattachent 
indiscutablement  aux  précédentes  par  le  disque  solaire  et  les 
deux  tètes  de  cygne  accolées.  Dans  les  moins  déformés  de  ces 

symboles,  la  barque  est  encore  représentée  par  un  disque  enca- 

1.   Sophus  Mùller,  L'Europe  préhistorique,  trad.  Philippot. 



192  G.  Poisson. 

dré  à  sa  partie  inférieure  par  une  bande  qui  se  retourne  de 
chaque  côté  pour  se  terminer  en  col  de  cygne  avec  une  tête 

d'oiseau  bien  apparente;  c'est  le  reste  de  la  barque  solaire  qui 
forme  ce  cadre.  Dans  d'autres  images  plus  déformées,  où  le 
motif  de  la  barque  solaire  se  répète  en  zone  horizontale  autour 

d'un  vase  en  bronze,  l'artiste  a  réuni  toutes  les  barques  en 
une  bande  continue  au-dessus  de  laquelle  alternent  les  disques 
solaires  et  les  protomés  de  cygne.  Enfin  par  une  dernière 

déformation,  les  disques  et  les  images  d'oiseaux  se  détachent 
du  bandeau  sur  lequel  ils  s'appuyaient;  les  têtes  de  cygne  se 
tournent  toutes  dans  le  même  sens  et  prennent  la  forme  d'un 
oiseau  complet  ;  l'on  arrive  ainsi  au  décor  bien  connu  des 
situles  de  bronze  les  plus  récentes,  rangées  de  cercles  et  d'oi- 

seaux, tantôt  alternés  dans  la  même  rangée,  tantôt  différents 
par  rangée,  avec  ou  sans  bande  de  séparation  entre  les  rangées. 

Ces  oiseaux  ont  été  souvent  pris  pour  des  canards  ou  des 

oies  par  suite  de  l'imperfection  du  dessin,  mais  la  dérivation 
suivie  ci-dessus  montre  bien  qu'il  s'agit  originairement  de 
evgnes. 

Ce  rôle  du  cygne  dans  les  mythes  solaires  de  l'Europe  pré- 
historique ne  doit  pas  surprendre,  comme  le  fait  observer 

M.  Déchelette,  si  l'on  se  rappelle  certaines  traditions  grecques. 
Le  cygne  apparaît  dans  les  mythes  relatifs  à  Apollon  précisé- 

ment quand  on  parle  des  relations  du  dieu  avec  les  Hyperbo- 

réens  ;  c'est  sur  un  char  traîné  par  un  cygne  qu'il  revient  à 
Délos  après  son  séjour  chez  les  peuples  du  Nord. 

Mais  c'est  surtout  dans  le  mythe  de  Phaéton  que  le  cygne 

joue  un  rôle  spécial  qui  l'associe  aux  plus  anciennes  popula- 
tions de  l'Europe.  Phaéton  a  pour  parent  le  roi  des  Ligures, 

Cycnus,  qui  réside  dans  les  vastes  campagnes  arrosées  par  l'Eri- 
dan.  La  mort  de  Phaéton,  déjà  pleuré  par  ses  sœurs  les 

Héliades,  plonge  Cycnus  dans  une  telle  douleur  qu'Apollon, 
pris  de  pitié,  le  change  en  cygne;  de  là  les  cris  plaintifs  de 
l'animal. 

Cette  personnification  du  cygne  a  évidemment  été  inspirée 

par  le  symbole  solaire  ci-dessus  décrit.  Elle  montre  aussi  que 

les  rois  des  Ligures  s'attribuaient  une  origine  solaire  par  l'in- 
termédiaire du  cygne  parent  et  guide  du  Soleil. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  193 

Sans  prétendre  que  ces  traditions  aient  pu  être  portées  par 

les  Ligures  dans  la  vallée  du  Rhin,  où  cependant  d'Arbois  de 
Jubainville  a  cru  relever  certaines  traces  linguistiques  de  leur 

passage  l ,  nous  admettons  qu'elles  étaient  répandues  chez 
d'autres  populations  de  l'Europe,  et  notamment  chez  les  Celtes 
qui  s'étendaient  alors  au  nord  des  Ligures,  principalement  dans les  vallées  du  Danube  et  du  Rhin. 

Il  a  donc  pu  se  faire  que  dans  la  région  qui  devint  plus  tard 

la  Basse-Lorraine,  le  fond  celtique  de  la  population  ait  con- 

servé jusqu'au  Moyen-âge  le  souvenir  du  vieux  symbole  de  la 
barque  solaire  traînée  par  des  cygnes,  en  le  rattachant  à  la 

croyance  de  l'origine  solaire  des  anciens  chefs  du  pays,  et  que 
ce  souvenir  ait  été  transposé  plus  tard  dans  la  généalogie  des 
nouveaux  maîtres  tels  que  les  comtes  de  Bouillon. 

On  arrive  ainsi  à  une  interprétation  rationnelle  de  la  légende 
du  Chevalier  au  Cygne,  ou  de  Lohengrin.  Ce  serait  un  ancien 

mythe  solaire  qui  date  de  l'époque  où  les  Celtes  dominaient 
sur  les  rives  du  Rhin,  et  qui  fut  réduit  au  moyen  âge  à  une 

simple  légende  généalogique,  témoin  de  la  tendance  des  popu- 
lations locales  à  attribuer  une  origine  divine  à  leurs  familles 

princières. 

LE  NOM  DU  CHEVALIER  AU  CYGNE. 

L'hypothèse  d'après  laquelle  la  légende  du  Chevalier  au 
Cygne  serait  un  mythe  solaire  trouve  une  confirmation  pro- 

bable dans  le  nom  propre  généralement  donné  au  Chevalier 
mystérieux. 

La  première  version  française  de  la  légende  ne  lui  donne 

pas  de  nom.  Mais  la  seconde  l'appelle  Elyas  ou  Hélias.  C'est 
ce  nom  qui  lui  resta  dans  les  romans  ultérieurs,  sauf  dans 
ceux  de  langue  allemande,  où  il  est  appelé  Lohengrin. 

La  première  édition  du  roman  en  prose,  faite  au  xme  siècle, 
porte  comme  titre  de  sa  première  partie  :  Elyas  2. 

1 .  D'Arbois  de  Jubainville,  Les  premiers  habitants  de  l'Europe,  t.  II,  p.  209. 
2.  Pigeonneau,  loc.  cit.  p.  185  et  186. 

Revue  Celtique,  XXXIV.  n 



i9-i  G.  'Poisson. 

Un  autre  texte,  publié  par  M.  de  Reiffenberg,  est  intitulé  : 

Hélias  '. 
Une  version  hollandaise  de  1610  donne  le  même  nom. 

En  Angleterre,  un  manuscrit  de  la  fin  du  XVe  siècle  trans- 
forme le  nom  en  Enyas;  un  autre  de  la  même  époque,  en 

latin,  donne  même  la  forme  Eneas  2. 
Mais  le  nom  a  été  conservé  sous  sa  forme  Hélias  dans  les 

divers  ouvrages  où  l'on  a  cherché  au  XVe  siècle  à  rattacher  la 
famille  de  Clèves  au  Chevalier  au  Cygne  \  A  la  Renaissance 

toutefois,  le  désir  de  faire  remonter  l'origine  de  cette  famille 
à  des  sources  romaines  fit  transformer  le  nom  d'Hélias  du  Graal 
en  Œlius  Gracilis. 

Sans  attacher  à  ces  diverses  variantes  plus  d'importance 
qu'elles  ne  le  méritent,  on  voit  que  le  nom  le  plus  répandu a  été  Hélias. 

Ce  nom  est  singulier;  il  n'a  ni  un  caractère  celtique,  ni  un 
caractère  germanique.  On  ne  peut  le  rapprocher  que  du  nom 
du  prophète  Elie,  passé  en  grec  et  en  latin  sous  la  forme 
Elias. 

Mais  si  c'est  là  le  nom  du  prophète  Elie,  nous  devons  nous 
rappeler  qu'aux  premiers  siècles  du  christianisme  le  nom  de 
ce  prophète  a  été  souvent  employé  dans  les  pays  de  langue 
grecque  pour  dissimuler  sous  un  vocable  chrétien  les  traces 

d'un  ancien  culte  du  Soleil.  Cette  substitution  s'appuyait  sur 
la  ressemblance  des  noms  Elias  et  Hélios,  et  aussi  sur  la  tra- 

dition qui  fait  monter  le  prophète  au  ciel  sur  un  char  de  feu. 

L'assimilation  d'Elie  à  Hélios-Apollon,  déjà  signalée  par 
Voltaire  ',  a  été  acceptée  par  de  nombreux  savants  plus  com- 

pétents,   Lenormand  »,    Petit    de  Julleville  6,   Wachsmuth  ", 

1.  Pigeonneau,  loc.  cit.,  p.  225. 

2.  Ici.,  pp.  246-247. 
3.  Ici.,   p.  257. 

4.  Dictionnaire  philosophique,  V°  Elie. 
5.  F.  Lenormant,  Monographie  de  la  voie  sacrée  Eleusinienne.  Paris,  1864, 

p.  452. 

6.  Recherches  sur  remplacement  et  le  vocable  des  e'olises  chrétiennes  en  Grèce, 
dans  Archives  îles  Missions  scientifiques.  Paris,   1868,  p.  305-306. 

7.  C.  Wachsmuth,  Dos  aile  Griechland  in  neue.  Bonn,  1864,  p.  63. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  195 

Ch.  Diehl  '  ;  elle  a  été  longuement  justifiée  par  M.  Politis  à 

l'aide  des  traditions  populaires  grecques  relatives  à  Hélios,  et 
elle  est  confirmée,  après  une  discussion  approfondie,  par 
M.  Saintyves  dans  son  ouvrage  sur  les  Saints  successeurs  des 
Dieux  2. 

Les  nombreuses  chapelles  d'Elie  qu'on  rencontre  en  Grèce 
et  dans  les  pays  de  langue  grecque,  sont  généralement  situées 

sur  des  hauteurs,  ainsi  qu'étaient  les  sanctuaires  d'Hélios.  On 
explique  cette  disposition,  en  ce  qui  concerne  le  saint,  par  le 
souvenir  de  son  apparition  à  Jésus  sur  le  sommet  du  Thabor. 

Mais  en  réalité  une  pareille  coutume  n'est  justifiée  que  pour 
les  sanctuaires  du  Soleil,  où  il  avait  un  intérêt  rituel  à  voir  l'astre 
dès  son  lever. 

On  constate  encore  que  le  saint  a  généralement  un  pou- 
voir guérisseur,  comme  Apollon. 

L'assimilation  indiquée  n'est  donc  pas  douteuse  dans  les 
pays  où  la  langue  grecque  était  répandue  aux  premiers  siècles 

de  l'ère  chrétienne. 

Peut-on  admettre  qu'on  ait  fait  le  même  rapprochement  sur 
les  bords  du  Rhin,  au  commencement  du  moyen  âge  ?  Certes, 

rien  n'empêche  quecette  tradition  ait  été  apportée  de  l'Orient 
par  les  chrétiens,  même  sans  le  souvenir  de  la  similitude  lin- 

guistique qui  lui  avait  donné  naissance. 

Mais  il  y  a  plus.  Nous  avons  déjà  indiqué  ci-dessus  le  rôle 
que  les  moines  irlandais  émigrés  sur  le  continent  et  spéciale- 

ment dans  la  vallée  du  Rhin  ont  pu  jouer  dans  la  propagation 
de  certaines  légendes  celtiques.  Or  on  sait  que  ces  moines, 

seuls  dans  tout  l'Occident,  avaient  conservé  la  connaissance 
du  grec  ',  au  point  que  certains  d'entre  eux  non  seulement 
traduisaient  des  ouvrages  grecs,  mais  même  écrivaient  et  com- 

posaient des  poésies  dans  cette  langue. 

Ne  peut-on  pas  supposer  que  l'un  de  ces  moines,  voulant 
expliquer  le  vieux  symbole  du  Soleil  conduit  par  des  cygnes, 

et  y  adapter  une  légende  chrétienne,  comme  l'Église  faisait 
partout  à  cette  époque,  ait  été  conduit  à  remplacer  le  nom  du 

1.  Ch.  Diehl,  La  Grèce  d'aujourd'hui.  1892,  p.  322. 
2.  P.  Saintyves,  Les  Saints  successeurs  des  Dieux.  Paris,  1907,  p.  379. 

3.  D'Arbois  de  Jubainville,  Cours  de  littérature  celtique,  t.  I,  p.  381. 



196  G.   Poisson. 

Soleil,  quel  qu'il  fût  dans  la  langue  populaire,  par  le  nom  du 
saint  qui  lui  correspondait  déjà  dans  l'hagiographie  grecque. 

Rappelons  à  l'appui  de  cette  hypothèse  que  la  seconde  ver- 
sion de  la  légende,  celle  dite  de  Béatrix,  raconte  que  le  Che- 

valier au  Cygne  reçut  le  nom  d'Hélias  lorsqu'il  alla  à  la  ville 
pour  se  faire  baptiser  '.  Ce  baptême  est  tardif,  puisque  le  Che- 

valier a  déjà  l'âge  d'homme.  Le  nouveau  nom  doit  donc  en 
remplacer  un  autre  qui  avait  sans  doute  un  caractère  payen 

trop  accentué  et  l'on  peut  affirmer  qu'il  ne  constitue  pas  un 
élément  primitif  de  la  légende,  car  il  y  a  été  certainement  intro- 

duit en  même  temps  que  la  mention  du  baptême,  sous  une 

inspiration  purement  chrétienne;  cela  justifie  l'explication  hagio- 
graphique que  nous  proposons. 

N'oublions  pas  d'autre  part  les  auteurs  qui,  à  l'époque  de  la 
Renaissance,  donnaient  au  Chevalier  une  origine  grecque. 

N'était-ce  pas  là  l'écho  du  nom  grec  recouvert  pour  celui  d'Hé- lias? 

Tous  ces  indices  concordent  pour  établir  qu'aux  yeux  des 
premiers  rédacteurs  du  conte,  le  nom  d'Hélias  rappelait  le  mot 
grec  Hélios,  et  par  suite  le  caractère  solaire  du  personnage 

mythique  transformé  en  Chevalier.  Mais  c'était  là  une  con- 
ception de  savants  ou  tout  au  moins  de  clercs.  Pour  le  peuple 

le  dieu  soleil  ne  s'appelait  pas  Hélios  ;  il  avait  sans  doute  pris, 
depuis  la  conquête  romaine  le  nom  d'Apollon,  mais  il  con- 

servait à  côté  son  nom  gaulois  et  peut-être  préhistorique. 
Xous  serions  tenté  de  croire  que  ce  nom  devait  être  celui 

de  Grannus  que  l'on  trouve  accolé  à  celui  d'Apollon  dans  de 
nombreuses  inscriptions  latines.  D'Arbois  de  Jubainville  a  en 
effet  rapproché  ce  nom  du  mot  irlandais  grian,  qui  signifie 

soleil,  et  qui  est  tiré  d'une  racine  indo-européenne  ayant  le 
sens  de  brûler,  chauffer  ;  les  deux  mots  ne  se  recouvrent  pas 

puisque  grian  suppose  une  ancienne  diphtongues;  mais  ils 
peuvent  être  apparentés  (v.  Rhys,  ap.  Holder,  Altce.lt.  Spr.,  I, 
col.  2037). 

D'autre  part,  sur  les  vingt  inscriptions  latines  qui  contiennent 
le  nom  de  Grannus,  sept  proviennent  de  la  vallée  du  Rhin, 

1.  Gaston  Paris,    Roman  ta,  t.  XIX,  p.    314  ss. 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  197 

et  huit  de  la  vallée  du  Haut-Danube,  c'est-à-dire  de  régions 
ou  la  légende  du  Chevalier  au  cygne  ou  de  Lohengrin  était 
particulièrement  répandue.  Bien  plus,  une  localité  spécialement 

consacrée  à  Apollon  Grannus  est  Aix-la-Chapelle,  appelée  à 

l'époque  gallo-romaine  Aquas  Granni.  Or  c'est  la  capitale  de 
la  Lotharingie,  et  si  la  légende  n'y  fait  pas  aborder  la  barque 
traînée  par  le  evgne  mvstérieux,  c'est  qu'elle  n'est  pas  assise 
sur  les  bords  du  Rhin  ;  elle  est  en  tous  cas  voisine  des  lieux 

de  débarquement  les  plus  souvent  indiqués. 

Il  y  a  là  une  coïncidence  frappante,  et  qui  ne  parait  pas  l'effet 
d'un  pur  hasard.  Aussi,  si  l'on  admet  que  le  Chevalier  au  cygne 
est  un  ancien  dieu  solaire,  il  est  vraisemblable  qu'il  représente 
le  dieu  gaulois  Grannos  *,  dont  le  souvenir  se  serait  perpétué 
parmi  ses  anciens  adorateurs  malgré  leur  conversion  au  chris- 
tianisme. 

PARTICULARITES    DE    LA    VERSION    ALLEMANDE 

Une  des  particularités  du  roman  de  Lohengrin,  c'est  qu'il 
ne  connaît  pas  Ile  conte  des  Enfants-cygnes,  et  qu'il  attribue 
une  toute  autre  origine  à  son  héros. 

Il  le  donne  comme  fils  de  Parsifal,  le  héros  légendaire  défen- 
seur du  Saint-Graal. 

Cette  donnée  rattache  notre  conte  au  cycle  épique  dit  de  la 

Table  ronde,  ce  qu'on  appelait  «  la  matière  de  Bretagne  ». 
On  sait  que  ce  cycle  fut  apporté  en  Armorique  par  les  bardes 

gallois  fuyant  la  conquête  saxonne,  et  qu'il  se  propagea  plus 
tard  à  la  cour  des  rois  Anglo-normands.  Les  conteurs  français 

s'en  emparèrent  et  brodèrent  à  l'infini  sur  ce  thème.  Aux 
aventures  du  roi  Arthur  et  de  ses  compagnons  s'ajoute  toute 
une  partie  nouvelle,  d'allure  mystique,  le  cycle  du  Saint-Graal. 

Déjà  Chrétien  de  Troyes,  le  premier  connu  des  poètes  du 

cycle  breton,  avait  parlé  incidemment  du  Graal,  mais  d'une 
façon  un  peu  vague. 

1 .  A  l'irlandais  grian  correspondrait  régulièrement  en  vieux  haut-allemand 
la  forme  grin  (Meillet,  Introduction  à  l'étude  comparative  des  langues  indo- 
européennes,  IQ12,  p.  90).  Il  est  curieux  de  retrouver  cet  élément  dans  le 
nom  de  Lohengrin,  encore  inexpliqué. 



198  G.  Poisson. 

C'est  seulement  au  commencement  du  xme  siècle  que  Robert 
de  Born  développa  ce  nouveau  thème  dans  un  poème  trilogique, 

Joseph  cFArimathie,  Merlin,  Perceval,  dont  s'inspira  plus  tard 

l'auteur  du  roman  en  prose  :  La  qiteste  du  Saint-Graal,  ainsi 
que  Wolfram  d'Eschembach  dans  son  Parsifal. 

Dans  ce  dernier  poème,  Wolfram  imagina,  comme  il  a  été 

dit  ci-dessus,  de  rattacher  la  légende  du  Chevalier  au  cygne 
au  cycle  breton,  en  donnant  Lohengrin  comme  fils  de  Parsifal. 

Ce  rattachement  est-il  absolument  arbitraire,  comme  on 
semble  généralement  le  croire  ? 

Certes  la  légende  du  Chevalier  au  cygne  apparaît  en  Lotha- 

ringie avant  l'introduction  en  France  du  cycle  breton. 
Mais  nous  avons  montré  qu'elle  paraît  avoir  des  origines 

celtiques  très  anciennes.  Ne  pourrait-elle  pas,  dans  ce  cas,  pré- 
senter des  points  communs  avec  quelques  légendes  bretonnes  ? 

Certaines  remarques  viennent  en  effet  à  l'appui  de  cette  hypo- thèse. 

Tout  d'abord,  qu'est-ce  exactement  que  le  Saint-Graal  ?  C'est, 
nous  dit  la  tradition  épique,  le  vase  où  fut  recueilli  le  sang 

qui  dégouttait  des  plaies  du  Christ  au  moment  de  son  enseve- 
lissement. 

Or  non  seulement  l'histoire  de  l'Eglise,  mais  même  la  tra- 
dition religieuse  n'ont  jamais  fait  mention  d'un  pareil  vase 

avant  le  xne  siècle.  C'est  un  souvenir  absolument  étranger  au 
Christianisme  grec  ou  latin,  et  il  n'apparaît  pour  la  première 
fois  que  dans  le  cycle  breton. 

N'est-on  pas  en  droit,  dans  ces  conditions,  d'y  voir  une  tra- 
dition celtique  christianisée,  comme  tant  d'autres  ?  En  lui 

retirant  tout  l'appareil  chrétien  qui  la  défigure,  il  ne  reste  plus 
que  le  souvenir  d'un  vase  sacré,  ayant  joué  un  rôle  important 
dans  les  vieux  cultes  de  l'Europe. 

Mais  ce  vase  sacré,  nous  le  connaissons.  C'est  le  chaudron 
sacré  des  Cimbres  ',  dont  on  a  trouvé  un  exemplaire  si  curieux 
à  Gundestrup,  dans  le  Jutland  2. 

C'est  le  vase  sur  lequel  les  Scythes  égorgeaient  leurs  victimes 

i.  Strahon,   VII,  n. 
2.  Alexandre  Bertrand,  La  religion  des  Gaulois,  p.  ,62. 



L'origine  celtique  de  In  légende  de  Lohengrin.  199 

humaines  ',  et  dans  lequel  les  prêtresses  Cimbres  faisait  couler 

le  sang  des  prisonniers  romains,  après  la  bataille  d'Orange  2, 
pour  y  lire  l'avenir. 

C'est  encore  ce  vase  que  nous  voyons,  sur  les  situles  préhis- 
toriques, porté  solennellement  par  un  cortège  religieux,  ou 

bien  roulé  sur  un  chariot,  tel  qu'on  en  a  retrouvé  quelques 
spécimens. 

D'Arbois  de  Jubainville  a  montré  que  le  chaudron  joue 
aussi  un  rôle  capital  dans  les  traditions  des  bardes  gallois,  comme 

dans  celles  des  file  d'Irlande  \  Il  est  associé  à  la  poésie  lyrique, 
de  même  qu'il  y  a  un  rapport  étroit  entre  les  poètes  et  les 
chaudronniers  en  cuivre,  qui  portent  le  même  nom  et  semblent 

s'être  confondus  à  l'origine.  On  joint  souvent  au  chaudron 
rituel,  la  lance,  considérée  également  comme  un  objet  magique. 

C'est  ce  vase  et  cette  lance  que  nous  reconnaissons  dans  le 
Saint-Graal  et  dans  la  lance  magique  d'Amfortas,  possesseur du  vase  sacré. 

Il  est  donc  permis  de  voir  dans  la  légende  du  Saint-Graal 
une  tradition  antique  inspirée  par  un  ancien  culte  européen, 

peut-être  plus  particulièrement  celtique,  où  le  chaudron  des 
sacrifices  avait  pris  peu  à  peu  un  caractère  sacré,  et  même 

magique  4. 
Or  M.  Déchelette,  dans  son  Manuel  archéologique  >  où  il 

reproduit  la  partie  essentielle  de  son  mémoire  sur  le  Culte  du 

Soleil,  fait  précisément  remarquer  l'importance  des  ouvrages 
de  chaudronnerie  parmi  les  objets  consacrés  à  ce  culte,  et  il 

n'hésite  pas  à  considérer  le  chaudron  irlandais  ou  gallois,  ainsi 
que  les  situles  préhistoriques,  comme  s'y  rattachant.  Bien  plus, 
s'appuyant  sur  les  rapports  établis  chez  les  Celtes  entre  le  vase 

1.  Hérodote. 

2.  Strabon,  loc.  cit. 

3.  D'Arbois  de  Jubainville,  Les  bardes  eu  Irlande,  Rev.    historique,  1878, 
3,  P-  7; 

4.  L'origine  celtique  de  la  légende  du  Graal  a  déjà  été  admise  par  plu- 
sieurs auteurs.  Ernest  Martin,  Zur  Gralsage,  C.  R.  dans  Romania,  Alfred 

Nutt,  Sludiesou  the  legend  of  the  Holy  Grail,  C.  R.  dans  Romania,  XVIII,  p. 
588  ;  M.  G.  Huet,  Romania,  t.  XXXIX,  p.  101. 

5 .  J.  Déchelette,  Manuel  d' Archéologie  préhistorique ,  celtique  et  gallo-romaine, 
t.  II,  p.  446. 



200  G.   Poisson . 

magique  et  la  poésie,  il  rappelle  qu'Apollon  aussi  était,  chez  les Grecs,  non  seulement  le  dieu  du  soleil,  mais  encore  celui  de 

la   poésie. 
Adoptant  ce  rapprochement  ingénieux,  nous  y  trouvons 

un  point  de  contact  entre  les  deux  légendes  de  Lohengrin  et 

du  Saint-Graal,  issues  du  même  mythe  solaire,  mais  dont  l'une 
a  conservé  le  souvenir  du  symbole  mystérieux  de  la  barque 

au  cygne,  tandis  que  l'autre  a  fait  revivre  sous  une  forme  chré- 
tienne le  souvenir  du  chaudron  rituel  des  premiers  cultes. 

Ce  n'est  donc  pas  arbitrairement  que  Wolfram  d'Eschem- 
bach  a  rattaché  les  deux  légendes,  mais  probablement  sous 

l'influence  de  quelque  vague  réminiscence  traînant  encore  dans 
l'âme  du  peuple  lotharingien. 

En  résumé,  la  version  allemande  du  conte  du  Chevalier  au 

cygne  apporte  elle  aussi  une  confirmation  à  notre  hypothèse 

au  lieu  de  l'infirmer  par  son  désaccord  partiel  avec  la  version 
purement  française. 

CONCLUSIONS 

Nous  espérons  que  la  présente  étude,  si  succincte  qu'elle  soit, 
aura  fait  ressortir  l'origine  mythique  de  la  légende  de  Lohen- 

grin ou  du  Chevalier  au  cygne. 

Nous  n'ignorons  pas  le  peu  de  faveur  que  trouve  aujourd'- 
hui parmi  les  savants  l'explication  des  légendes  et  des  traditions 

au  moyen  des  mythes  naturistes,  et  notamment  du  mythe 

solaire.  On  a  trop  abusé  au  siècle  dernier  de  ce  mode  d'inter- 
prétation qui  n'exige  que  de  vagues  analogies,  et  qui  s'appuie 

sur  des  circonstances  banales  que  l'on  retrouve  facilement  dans 
tout  récit  :  lutte  de  deux  adversaires  dont  l'un  brille  de  l'éclat 

de  toutes  les  qualités  physiques  et  morales,  et  dont  l'autre  a 
l'âme  aussi  sombre  que  le  corps;  alternance  des  victoires  de 
l'un  sur  l'autre,  etc. 

Certes,  il  serait  facile  de  retrouver  des  éléments  de  ce  genre 

dans  la  légende  de  Lohengrin,  et  d'en  faire  état  à  l'appui  de 
notre  hypothèse. 

Mais  nous  entons  avoir  fait  oeuvre  plus  scientifique  en  pre- 

nant le  mythe  au  moment  où  il  s'est  traduit  dans  l'esprit  des 



L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin.  201 

vieilles  populations  de  l'Européen  une  image  symbolique,  pré- 
cise et  définie,  celle  de  la  barque  solaire  traînée  par  des  cygnes, 

et  en  montrant  la  survivance  de  ce  symbole  dans  les  souve- 

nirs latents  des  peuples,  môme  lorsqu'il  eut  perdu  pour  eux 
sa  signification  originelle,  et  qu'ils  furent  obligés  d'en  chercher 
une  nouvelle  explication  dans  des  conceptions  différentes. 

Nous  avons  pu  indiquer  approximativement  par  quels  inter- 

médiaires s'était  faite  cette  transmission,  en  retrouvant  quelques 
traces  du  mythe  solaire  et  de  son  symbole  chez  les  Ligures 

d'abord,  puis  chez  les  Celtes.  Chez  les  Ligures,  c'est  l'épisode 
mythologique  du  roi  Cycnus  pleurant  la  mort  de  son  parent 

Phaéton,  et  lui-même  changé  en  cygne.  Chez  les  Celtes,  c'est 
le  culte  d'Apollon  Grannus,  si  localisé  dans  les  vallées  du 
Danube  et  du  Rhin,  ce  domaine  primitif  de  la  race  celtique, 

où  elle  prédomine  encore  sous  d'autres  noms. 
Puis,  après  la  révolution  profonde  apportée  dans  l'âme  des 

peuples  par  le  christianisme,  c'est  la  renaissance  dans  la  Basse 
Lotharingie,  peut-être  sous  l'influence  d'une  immigration  de 
moines  irlandais,  des  vieilles  croyances  celtiques  cachées  sous 

les  idées  chrétiennes,  d'abord  sous  la  forme  d'une  tradition 

généalogique  des  seigneurs  du  pays,  puis  en  qualité  d'élément 
de  poésie  épique.  Le  dieu  au  cygne  n'est  plus  désormais  qu'un 
héros,  mais  il  conserve  son  origine  céleste  et  mystérieuse.  Son 

ancien  nom  n'est  pas  complètement  oublié,  et  les  moines  qui 
cherchent  à  émonder  son  histoire  de  tout  détail  païen,  n'ar- 

rivent à  dissimuler  ce  nom  sacré  qu'en  lui  substituant  un 
équivalent  chrétien  des  plus  translucides,  celui  du  prophète 
Elias. 

On  assiste  ainsi,  sur  un  sujet  déterminé,  à  toute  l'évolution 
des  croyances  humaines  à  travers  les  âges.  On  constate  succes- 

sivement la  naissance  des  premières  idées  religieuses  devant 

le  spectacle  du  phénomène  solaire;  la  formation  d'un  mythe 
explicatif;  la  symbolisation  de  ce  mythe  en  une  image  con- 

crète; l'organisation  consécutive  d'un  culte  régulier;  la  destruc- 
tion officielle  de  ce  culte  par  la  venue  du  christianisme;  la 

survivance  dans  l'âme  populaire  des  vieilles  croyances  païennes 
qui  semblaient  abolies  ;  leur  réapparition  sous  forme  de  légende  ; 
le  développement  de  cette  légende  dans  la  poésie  épique  ;  sa 



202  G.     PoiSSOII. 

déchéance  en  simple  roman,  puis  en  conte  populaire;  enfin, 

à  l'époque  actuelle,  son  adaptation  aux  idées  philosophiques  et 
artistiques  d'un  Wagner. 

D'autre  part,  cette  vue  d'ensemble  permet  de  constater  par 
un  exemple  typique  le  rôle  que  la  race  celtique  a  pu  jouer  dans 

le  développement  moral  et  intellectuel  de  l'humanité.  Comme 
les  races  grecques  et  romaines,  autant  que  la  race  germanique, 

elle  a  apporté  sa  part  de  traditions  et  d'influences  latentes  au 
trésor  d'idées  et  de  sentiments  qui  forme  le  fondement  de  la 
civilisation  européenne. 

G.  Poisson. 



BIBLIOGRAPHIE 

Sommaire.  —  I.  Miscellany  présentée!  to  Kuxo  Meyer.  —  II.  E.  Win- 
disch,  Das  keltische  Brittannien  bis  zu  Kaiser  Arthur.  —  III.  Dugald 
Mitchell.  The  Book  of  Highland  Verse.  —  IV.  Miss  M.  V.  Taylor, 
Liber  Luciani  de  laude  Cestre.  —  V.  George  B.  Woods,  A  reclassifica- 

tion of  the  Perceval  Romances. 

I 

Miscellany  présentai  to  Kuno  Meyer,  by  some  of  his  friends  and 

pupils  on  the  occasion  of  his  appointement  to  the  chair  of  Cel- 
tic  Philology  in  the  University  of  Berlin,  edited  by  Osb.  Bergin 

and  Cari  Marstrander.  Halle,  M.  Niemeyer,  1912^-487  p. 

Trente-cinq  mémoires,  dont  quatre  signés  de  noms  français, 

composent  ce  beau  volume.  Comme  ils  touchent  à  peu  près  à  toutes 

les  parties  du  domaine  celtique,  nous  les  rangerons  ci-dessous 
méthodiquement  par  ordre  de  matière. 

Les  publications  de  textes  inédits  sont  au  nombre  de  quatorze; 

et  copiosaabundat  rerum  varietas. —  Du  Book  ofLeinster(f°  285b), 
collationné  avec  le  Book  of  Lismore  (f°  42h  2),  M.  Pokorny  a  tiré 
une  légende  rédigée  en  vieil-irlandais  et  consacrée  à  célébrer  la 

vertu  des  psaumes  «  Beati  »  (p.  207-215)  ;  la  légende  est  assez 
scabreuse  et  montre  avec  quelle  désinvolture  les  clercs  traitaient 

les  jeunes  nonnes  qu'ils  avaient  mises  à  mal1.  — DuYellow  Book  of 

1 .  M.  Pokornv  nous  prie  d'enregistrer  les  corrections  suivantes  à  son 
article  : 

P.  208,  1.  1,  au  lieu  de  §  4  cindus,  lire  j  2  ol  ; 

§  I,  »  siur,        »         slitr  ; 
§  I,  note  3,  rayer  Anal.  \ur  )  Plur. 

P.  210,  §  4,  au  lieu  de  biate  lire  Hâte. 

§4,  note  3,  rayer  (sic  %.). 
P.  212,  §  5,  au  lieu  de  biait  lire  blait . 

P.  213,  §  5,  au  lieu  de  JVas  bat  clich  am  meisten  erlôst?  l'ire  :  Was  erlost dich  am  meisten  ? 

P.  214,  au  lieu  de   biait  lire  blait. 



20 1  Bibliographie. 

Lecan,  f°  479'',  miss  Maud  Joynt  publie  un  poème  de  Dindsenchas, 
//.'c  Fate  of  Sinann  (p.    195-197);    et  du  Leabhar  Breac,  f°  247  a, 
M.  R.  I.  Best  publie  un  traité  sur  les  heures  canoniques,  compre- 

nant une  longue  pièce  de  vers  (p.  142-166).  —  M.  T.  O'Màille  a 
donné  au  recueil  le  Merugud  clêirech  Choluim  Chilîe,  d'après  le  MS. 
Add.  30.  512  du  British  Muséum  et  le  Book  of  Fermoy  (p.  307- 

326).  C'est  un  texte  fort  intéressant,  dont  Whitley  Stokes  avait 
déjà  publié  deux  autres  versions,  sous  des  titres  différents,  dans  la 
Revue  Celtique,  t.  IX,  p.  14  (Imrum  Snedhghusa  7  Mie  Riagla)  et 
t.  XXVI,  p.  132  (Echtra  clerech  Choluim  Cille),  et  qui  avait  été 

étudié  par  M.  Thurneysen  dans  un  Programm  de  l'Université  de 
Fribourg-en-Brisgau  (1904).  — M.  O.J.  Bergin  a  tiré  desMSS.  23 
F  16  et  23  D  4  de  la  R.  Irish  Academy  une  série  de  onze  poèmes 

attribués  à  Gormlaith  (p.  343-369).  Gormlaith,  fille  du  roi  suprême 

Flann  Sinna  (mort  en  916),  fut  successivement  l'épouse  de  trois 
rois  et  n'en  mena  pas  moins  une  existence  des  plus  douloureuses. 
Si  l'un  quelconque  des  poèmes  publiés  a  bien  été  composé  par 
Gormlaith,  il  a  été  en  tout  cas  fort  altéré  par  la  tradition.  La  langue 

en  est  fort  modernisée  en  général,  mais  d'une  belle  couleur  poé- 
tique,» pittifull  and  learned  »,  et  le  ton  est  bien  conforme  au  carac- 

tère que  la  légende  prête  à  l'infortunée  Gormlaith.  —  Il  faut  enfin 
citer  les  textes  modernes  qui  suivent  :  The  Dove  of  Mothar-I-  Roy, 
par  M.  Walter  L  Purton  (p.  49-52);  un  texte  du  Book  of  Clana- 
boy  (1680),  par  M.  J.  H.  Llovd  (p.  53-60);  a  Poe  m  by  Gilbride 

Macnamee  in  praise  of  Cathal  O'Conor,  par  M.  E.  C.  Quiggin 
(p.  167-177);  Seilg  ".Mhôr  Sliabh  Luachra,  par  An  Craoibhin 
(p.  185-192)  ;  A  Poem  by  Giolla  Brighde  O'Heoghusa  (xvie  s.),  par 
Miss  Eleanor  Knott  (p.  241-245)  ;  a  Portrait,  par  M.  O'Keeffe 
(p.  246-249);  Itnchlôd  aingel,  par  M.  Th.  P.  O'Nolan  (p.  253- 
257);  Cert  cech  rigeo  réil,  par  T.  O'Donoghue  (p.  258-277). 

Il  faut  mettre  à  part  un  texte  gallois,  Two  Songs  frow  an  Angle- 
sey  MS.,  publié  par  M.  Glyn  Davies  (p.  121-128),  et  joindre  à  la 

liste  des  publications  de  textes  l'article  de  M.  R.  Priebsch,  Dus 
Bauer-lied  Simon  Dachs  (p.  65-78)  et  celui  de  M.  John  Sampson, 
A  Welsh  Gypsy  Folk-tale  (p.  333-341). 

M.  Sarauw  a  consacré  son  mémoire  à  la  dialectologie  :  Spéci- 
mens of  Gaelic  as  spoken  in  the  Isie  of  Slcye,  with  a  brief  sketch  of 

Phonology  (p.  34-48). 
La  dialectologie  nous  sert  de  transition  pour  passer  à  la  gram- 

maire proprement  dite,  à  laquelle  sont  consacrés  dix  mémoires  : 

M.  F.  Sommer  étudie  das  keltische  Dual  (p.  1 29-141)  en  parcou- 
rant les  paradigmes  de  la  déclinaison  irlandaise.  —  M.  Thurneysen 



Bibliographie.  205 

signale  que  le  futur  du  verbe  agid  «  il  mène  »,  dont  aucun  exemple 

n'a  été  rencontré  jusqu'ici,  doit  se  trouver  sous  la  forme  eblaid, 
-ebla  dans  plusieurs  passages  du  moyen-irlandais  ;  une  ancienne 

forme  *  ebgaid,  *  -ebga  aurait  été  confondue  avec  le  futur  du  verbe 
alid  «  il  nourrit  »  (p.  61-64,  Dus  Futurum  von  altirisch  agid  «  er 
trèibt  »).  —  M.  Lloyd-Jones  a  consacré  une  intéressante  étude  aux 

formations  en  -r  de  l'italo-celtique  (p.  198-206).  Il  les  ramène 
toutes  à  un  prototype  unique.  Xous  avons  dit  ci-dessus  (p.  129  et 

suiv.)  pour  quelles  raisons  cette  doctrine  ne  nous  parait  pas  soute- 

nable.  —  M.  J.  Fraser  a  étudié  un  emploi  du  nom  verbal  de  l'irlan- 

dais (p.  216-226)  ;  il  s'agit  du  tour  syntaxique  bien  connu  arisbésad 
leusom  in ftd  dothôbu  «  car  c'est  leur  habitude  de  couper  l'arbre  » 

(Wb.  5  b  42),  m.  à  m.  «  l'arbre  à  couper  ».  M.  Fraser  en  poursuit 
l'étude  dans  le  développement  de  l'irlandais  et  en  cherche  le  point 
de  départ  indo-européen  dans  un  tour  grec  comme  où  yàp  -.<.;  véuî- 
v.:  -yj';n:'i  v.y./.vt  (I  80),  où  xaxôv  aurait  été  originellement,  sui- 

vant lui,  le  sujet  de  la  phrase  («  le  malheur  à  fuir  n'est  pas  un 
objet  de  réprobation  ,  on  ne  peut  reprocher  à  personne  d'éviter  le 
malheur  »).  Fine  et  substantielle  étude,  une  des  meilleures  du 

recueil.  —  A  l'irlandais  se  rattachent  encore  deux  articles  de  vocabu- 

laire ;  Bêimforis,  par  M.  F.  J.  Gwynn  (p.  178-184  ;  la  locution 

signifierait  «  a  fundamental  définition  or  décision  »,  d'où  «  a  prin- 
cipe or  rule  »)  et  Xorse  Loan  Words  in  Irish,  par  M.  A.  Bugge 

(p.  291-306).  Ce  dernier  est  un  important  travail,  où  les  mots 
sont  classés  par  ordre  de  matières,  et  où  on  retrouvera  en  parti- 

culier sous  l'article  <(  ships  »  les  mots  réunis  par  M.  Falk  dans 

l'article  cité  plus  loin,  p.  230.  —  Signalons  enfin  :  Sur  l'emploi  de.  i., 
par  M.  Dottin(p.i02-no;  énumération  des  différents  cas  où  la  parti- 

cule edôn  est  en  usage)  ;  et  A  propos  des  groupes  initiaux  dentale  + 

v,  par  J.  Yendryes  (p.  286-290). 
La  grammaire  galloise  est  représentée  par  M.  Anwyl  et  la  gram- 

maire bretonne  par  M.  Ernault.  M.  Anwyl  a  réuni  et  classé  tbe 

Verbal  forms  in  the  White  Book  iext  ofthe  Four  Branches of  the  Mabi- 
nogi  (p.  79-90)  ;  M.  Ernault  étudie  les  nouveaux  signes  orthogra- 

phiques dans  le  breton  du  Mi  rouer  (p.  111-120),  deux  importantes 

contributions  à  l'histoire  de  la  morphologie  galloise  et  de  l'ortho- 
graphe bretonne. 

De  l'épigraphie  relève  le  mémoire  de  sir  John  Rhys  (p.  227- 
240)  sur  Tbree  Ancieni  Inscriptions  of  IFales,  déchiffrées  et  interpré- 

tées avec  toute  la  science  du  savant  principal  d'Oxford  ;  deux 
d'entre  elles  sont  ogamiques,  la  première  bilingue.  L'explication 
proposée  pour  Efessang-  est  bien  hardie  ! 



206  Bibliographie. 

Le  mémoire  de  M.  G.  Coffey  s'adresse  naturellement  aux 
archéologues  (Âmber  beads  fourni  in  Ireland,  p.  250-252);  il  a  pour 
objet  de  décrire  une  trouvaille  faite  en  1907  à  Mountrivers,  Coach- 

ford,  Co.  Cork,  et  pour  conclusion  de  prouver  qu'il  va  en  Irlande 
des  objets  d'ambre  qui  remontent  à  l'âge  du  bronze. 

C'est  d'histoire  proprement  dite  qu'il  est  question  dans  les 
mémoires  de  M.  Anscombe  et  de  Mrs.  A.  Stopford  Green.  Celui 

de  M.  Anscombe  (Lucius  Rex  and  Eleutherius  Papa,  p.  1-17)  est  un 

petit  chef-d'œuvre  d'ingéniosité.  Nous  voudrions  savoir  ce  qu'en 
pensent  les  historiens  compétents;  nous  serions  étonnés  qu'ils 

n"admirent  pas  au  moins  le  talent  de  M.  Anscombe.  Il  faut  voir 
avec  quelle  précision  élégante  il  établit  l'histoire  d'une  phrase  du 
Liber  Pontificalis,  également  conservée  dans  Bède,  avec  quelle 
sagacité  il  en  restitue  la  forme  la  plus  ancienne  et  surtout  comment 
il  dégage  de  comparaisons  chronologiques  le  chiffre  qui  devait 
figurer  dans  la  phrase  primitive  que  les  annalistes  successifs  ont 

déformée.  Mrs.  Green  s'occupe  d'histoire  moderne.  Son  mémoire 
est  intitulé  :  Henry  VIII,  King  of  Ireland  (p.  270-285)  et  étudie  les 

droits  qu'avait  Henry  VIII  à  porter  ce  titre. 
L'histoire  littéraire  a  suscité  un  mémoire;  il  est  de  George  Hen- 

derson,  dont  nous  avons  annoncé  dernièrement  la  mort  prématurée 
(v.  Rev.  Celt.,  XXXIII,  515),  et  il  traite  des  Arthurian  Motifs  in 

Gadhelic  Literature  (p.  18-33);  H  est  enrichi  de  la  publication  d'une 
ballade  gaélique  inédite  recueillie  par  l'auteur  en  1892  et  accom- 

pagnée d'une  traduction  anglaise.  C'est  à  l'histoire  littéraire  aussi 
que  se  rattache  le  mémoire  de  M  Gaidoz  sur  le  Mal  d'amour  d' Ai- 
lill  Anguba  (p.  91-101),  caractérisé  par  un  symptôme  que  décrit 
déjà  Plutarque  (Vie  de  Démétrius,  chap.  38).  M.  Gaidoz  a  joint  à 
son  mémoire  quelques  observations  sur  la  prononciation  du  nom 
de  Laennec. 

Nous  avons  réservé  pour  la  fin  le  mémoire  de  M.  Marstrander, 

qui  est  de  beaucoup  le  plus  considérable  puisqu'il  compte  plus  de 
cent  pages  (p.  371-486);  il  traite  de  Deux  contes  irlandais  et  offre 

cette  particularité  d'être  tout  entier  rédigé  en  français,  dans  un 
français  excellent,  ferme,  savoureux,  qui  fait  grand  honneur  à  l'au- 

teur. Il  s'agit  de  deux  contes  irlandais  modernes,  dont  l'auteur 
nous  donne  le  texte  et  la  traduction.  L'un  a  été  recueilli  tout  der- 

nièrement, dans  le  comté  de  Kerry  ;  l'autre  est  connu  depuis  1840 
environ  et  a  inspiré  le  Père  O'Leary  pour  son  roman  de  Séadna. 
M.  Marstrander  a  fait  une  étude  aussi  complète  que  possible  de 

l'expansion  en  Europe  des  deux  contes  et  des  nombreuses  formes 
qu'ils  ont  prises  au  cours  des  siècles.  11  en  a  retrouvé  les  principaux 



Bibliographie.  207 

thèmes  en  Irlande  même,  en  Ecosse,  en  Angleterre,  en  Islande,  en 

Norvège,  en  Suède,  en  Danemark,  en  Finlande,  en  France  (légende 

de  saint  Éloi),  en  Italie,  en  Espagne,  aux  Pays-Bas,  en  Allemagne, 
en  Autriche-Hongrie,  en  Roumanie,  en  Lituanie,  en  Russie,  en 

Pologne.  Cette  vaste  enquête  aboutit  à  d'importantes  conclusions, 
sur  la  façon  dont  le  conte  a  voyagé,  sur  le  chemin  qu'il  a  suivi  et 
sur  les  rapports  chronologiques  des  différentes  versions  qu'il  a  sus- 

citées. Le  travail  de  M.  Marstrander  sera  pour  les  folkloristes  un 

utile  répertoire  à  consulter  et  un  beau  modèle  à  suivre.  Il  couronne 
dignement  le  volume  offert  à  M.  Kuno  Meyer. 

J.   Yekdryes. 

II 

Ernst  Wikdisch,  Das  keltische  Brittannien  bis  ~»  Kaiser  Arthur. 
Leipzig,  Teubner,  191 2,  301  p.  gr.  8°.  9  M.  (Abhandlungen  der 
philologisch-historischen  Klasse  der  konigl.  sachs.  Gesellschaft 
der  Wissenschaften,  Bd  XXIX,  n°  VI). 

Le  titre  de  ce  nouvel  ouvrage  de  l'illustre  celtiste  a  le  défaut 
d'être  peu  net  et  risque  de  dérouter  le  lecteur.  Passons  sur  la 
dignité  impériale  conférée  à  Arthur;  Kaiser  Arthur  est  une  traduc- 

tion du  gallois  (yr  amherawdyr  Arthur  dans  le  roman  de  Geraint, 
par  exemple,  Red  Book  I,  162,  1  et  170,  8  ;  et  déjà  dans  le  Black 
Book,  p.  72,  1.  9,  Arthur...  âmeraudur  llywiaudirllawur).  Maison 

pourra  trouver  singulier  que  l'empire  d'Arthur  serve  de  limite  à 
un  travail  historique.  C'est  une  limite  bien  flottante  qu'un  person- 

nage dont  la  vie  est  légendaire,  l'époque  incertaine,  et  dont  il  n'est 
pas  très  sûr  après  tout  qu'il  ait  jamais  existé.  De  plus,  est-ce  une 
limite  en  deçà  ou  au  delà  ?  Le  «  bis  zu  »  est  ambigu.  Faut-il  l'en- tendre inclusivement  ou  exclusivement  ?  Ou  bien  même  ce  «  bis 

zu  »  engloberait-il  l'avenir,  et  répondrait-il  aux  espoirs  des  Celtes 
fidèles,  s'il  en  est  encore,  pour  qui  Arthur  n'est  pas  mort,  et  qui 
attendent  toujours  le  retour  de  leur  héros  national,  bardé  de  fer  et 
la  lance  au  poing,  wie  ein  Kaiser  in  Freiheit  und  Recht  ? 

Rassurons  le  lecteur  d'un  mot.  La  légende  arthurienne  occupe 
une  place  importante  dans  le  livre.  Elle  en  est  même  l'objet  prin- 

cipal. Il  semble  que  M.  Windisch  se  soit  avant  tout  proposé  de 

réunir  dans  un  travail  d'ensemble  tout  ce  que  l'on  sait  actuelle- 
ment sur  la  «  matière  de  Bretagne  ».  Sujet  bien  digne  de  tenter 

son  érudition  de  celtiste  éprouvé  !  Comme  Arthur  forme  le  centre 

de  cette  «  matière    ,  c'est  Arthur  aussi  qui  forme  le  centre  de  l'ou- 



2o8  Bibliographie. 

vrage.  De  la  page  123  à  la  lin.  l'auteur  s'attache  uniquement  à 
montrer  la  formation,  le  développement,  l'extension  de  la  légende 
arthurienne  et  des  légendes  qui  s'y  rapportent.  Il  prend  le  héros  à 
ses  débuts,  tel  qu'il  apparaît  dans  l'histoire.  Gildas  (né  en  493)  ne 
le  mentionne  pas,  bien  que  la  Vita  Gildae  (xne  s.)  donne  Gildas 

pour  un  contemporain  d'Arthur  (chap.  5)  ;  c'est  sans  doute  que  la 
glorification  d'Arthur,  sa  transformation  en  héros,  n'avait  pas  encore commencé.  Mais  Gildas  est  resté  dans  la  tradition  comme  un  des 

guerriers  (tnilwyr,  R.  B.,  I,  107,  20)  ou  des  hommes  de  science 

(yscolheigon,  R.  B.,  I,  258,  18)  qui  entouraient  Arthur.  Dans  l'his- 
toire de  Nennius  qui  remonte  aux  environs  de  l'an  800,  Arthur  est 

un  guerrier;  c'est  le  défenseur  de  l'indépendance  bretonne  contre 
l'invasion  des  Saxons;  il  livre  à  ces  derniers  des  combats  terribles. 

Nennius  nous  montre  aussi  l'Arthur  mythique  chassant  le  points 
Troyt  à  Carn  Cabal  ;  il  nous  parle  de  la  tombe  d'Arthur  à  Erging, 
cette  tombe  qui  devait  être  plus  tard  un  mystère  pour  le  monde 
(anoeth  bit!  bety  arthur,  B.  B.  C.,  p.  67, 1.  1 3).  Avec  Gaufrei  de  Mon- 
mouth,  qui  écrivait  entre  1 1 32  et  1 1 3 5 ,  commence  la  glorification 

d'Arthur  ;  et  M.  Windisch  a  bien  raison  de  faire  précéder  immé- 
diatement son  étude  sur  Arthur  d'une  étude  sur  Gaufrei  de  Mon- 

mouth.  Le  chef  belliqueux  et  conquérant  devient  une  sorte  de 

héros  national.  Il  se  fait  autour  de  lui  une  cristallisation  d'éléments 
épars,  empruntés  à  la  tradition,  à  la  légende,  à  la  mythologie  bri- 

tannique, ou  même  venus  du  dehors  :  car  l'influence  des  légendes 
gaéliques  se  reconnaît  en  plus  d'un  trait  de  la  légende  d'Arthur. 
Ainsi  l'épée  d'Arthur,  Caletfwlch,  porte  le  même  nom  que  l'épée  de 
Fergus,  irl.  Caladbolg.  Arthur  est  à  la  fois  un  chef  chevaleresque  et 

religieux  :  il  se  fait  couronner  à  Caerlleon  sur  Wysg  par  l'évêque 
Dubricius  ;  c'est  là  qu'il  vient  solennellement  accomplir  ses  dévo- 

tions aux  grandes  fêtes  de  l'année  (v.  notamment  R.  B.,  I,  244). 
Puis  l'héroïsme  primitif  disparaît  ;  Arthur  prend  sa  retraite  et  cesse 
toute  activité  ;  il  n'est  plus  qu'une  sorte  de  dieu  d'Epicure,  respec- 

table, mais  inerte.  Sa  figure,  «pacifique  et  débonnaire,  s'amollit  peu 
à  peu  ;  elle  quitte  même  le  premier  plan  et  recule  sur  la  toile  de 

fond,  où  bientôt  elle  ne  laisse  plus  qu'une  image  effacée.  Mais 
devant  elle  s'agitent  des  personnages  pleins  de  vie  et  d'ardeur;  c'est 
Peredur  et  Geraint,  Lancelot  et  Kei,  Ovvein  et  Gwalchmai. 

M.  Windisch  qui  dessine  de  façon  très  précise  l'histoire  des  méta- 
morphoses du  héros,  consacre  à  chacun  des  comparses  une  ana- 

lyse minutieuse.  Il  les  prend  en  main  l'un  après  l'autre,  il  les  dis- 
sèque, tous  ces  chevaliers  dont  les  aventures  ont  tait  les  délices  des 

lecteurs  français.   Il  examine    le   cadre  dans  lequel  ils  vivent,  il 



Bibliographie.  209 

pénètre  l'atmosphère  qui  les  entoure  et  en  dégage  tout  le  merveil- 
leux qui  s'y  est  introduit  :  c'est  l'héroïsme  chevaleresque,  la  cour- 

toisie et  l'amour,  c'est  le  Graalet  c'est  Tristan  ;  c'est  ce  grand  évé- 
nement de  l'entrée  des  femmes  dans  la  littérature  médiévale. 

On  peut  juger  par  ce  résume  de  l'intérêt  puissant  du  livre  de 
M.  Windisch.  Aucun  des  problèmes  que  soulève  la  légende  arthu- 

rienne  n'y  est  éludé  ni  laissé  dans  l'ombre.  Les  considérations  lin- 
guistiques et  philologiques  y  ont  leur  place.  Les  discussions  litté- 

raires dont  les  faits  ont  été  l'objet  sont  rapportées  et  reprises 
minutieusement  ;  les  théories  de  Zimmer  et  de  G.  Paris,  de 

MM.  Fôrster  et  Loth  comparées  et  opposées.  M.  Windisch  ne  s'en 
est  pas  tenu  là.  A  cette  légende  arthurienne,  qui  suffisait  à  elle 

seule  à  remplir  un  livre,  il  a  joint  l'exposé  de  l'histoire  de  la  Bre- 
tagne avant  Arthur.  C'est  la  première  partie  de  son  ouvrage  ;  le  lien 

en  est  un  peu  lâche  avec  ce  qui  suit.  Mais  n'importe.  Nous  avons 
là,  des  problèmes  ethnologiques,  archéologiques  et  historiques  qui 
se  rattachent  aux  Celtes  de  Bretagne,  une  mise  au  point  utile  et 
précise.  M.  Windisch  insiste  particulièrement  sur  la  religion  et  fait 
une  révision  du  panthéon  celtique,  dans  la  mesure  où  les  divinités 

s'en  retrouvent  dans  l'Ile  de  Bretagne. 
Et  maintenant  que  reste-t-il  de  ce  grand  effort  ?  L'impression 

d'ensemble,  il  faut  l'avouer,  est  un  peu  décevante.  Malgré  l'érudi- 
tion de  l'auteur,  la  richesse  de  sa  documentation,  l'impartialité  de 

ses  jugements,  il  semble  que  cet  admirable  effort  de  svnthèse  ne 

donne  pas  ce  qu'on  en  attendait.  Il  nous  souvient  d'avoir  éprouvé 
une  impression  analogue  en  lisant  le  Manuel  de  M.  Dottin. 

Le  rapprochement  n'est  que  flatteur  pour  l'un  et  l'autre.  Même 
conscience,  même  érudition,  même  clarté  dans  l'exposé  des  faits, 
même  impartialité  scrupuleuse;  mais  aussi  même  défiance  des 
constructions  systématiques,  même  timidité  à  dégager  des  faits  les 

idées,  même  hésitation  à  se  prononcer  entre  les  théories.  M.  Win- 

disch ne  fait  grâce  à  son  lecteur  d'aucun  recoin  des  questions,  il 
lui  montre  tous  les  aspects  des  choses  et  il  a  l'air  de  le  conduire 
par  la  main  dans  une  série  d'impasses.  Rien  de  décourageant  comme 
ce  voyage  dont  chaque  station  recèle  une  énigme  et  reste  baignée 
de  mystère.  Non  pas  que  M.  Windisch  recherche  le  mystère  par 

plaisir  ;  il  ne  s'égare  jamais  «  en  la  forêt  aventureuse  ».  Ce  n'est 
pas  lui  qui  ferait  de  Peredur  un  mvthe  solaire  ou  lunaire,  ou  qui 

s'engagerait  en  des  comparaisons  avec  la  mythologie  védique. 
Louons-le  de  cette  sagesse.  Mais  quand  il  faut  choisir  et  prendre 
parti,  il  recule  et  hésite.  On  dirait  parfois  une  gageure  pour  accu- 

ser les  contradictions,  aggraver  les  difficultés  et  laisser  finalement 

Rer-ue  Celtique,  XXXII'.  14 



210  Bibliographie. 

le  lecteur  en  suspens.  11  évite  de  se  prononcer  sur  l'influence  réci- 
proque des  légendes  gaéliques  et  brittoniques.  Il  fait  bon  marché 

des  rapprochements  étymologiques,  ou  même  les  repousse.  Il  ne 

croit  pas  aux  hypothèses,  même  plausibles,  de  d'Arbois  de  Jubain- 
ville  ou  de  sir  John  Rhys,  et  même,  malgré  leur  caractère  frap- 

pant de  vraisemblance,  il  n'accepte  qu'à  regret  et  sans  conviction 
les  théories  de  M.  J.  Loth  sur  Tristan.  On  voudrait  dans  ce  livre 

plus  de  confiance  en  la  science,  une  raison  plus  sûre  d'elle-même 
qui  soutienne  toutes  les  parties  de  la  construction  et  qui  les  illu- 

mine .à  la  fois.  Descartes  a  bien  recommandé  le  doute  méthodique  ; 

mais  c'était  pour  préparer  une  théorie  de  la  certitude.  M.  Win- 
disch,  en  admirable  savant  qu'il  est,  s'en  tient  à  la  première  partie 
du  précepte  cartésien.  Mais  il  va  sans  dire  que  pour  s'orienter  au 
milieu  des  questions  multiplesque  traite  lelivre,  on  ne  saurait  trou- 

ver un  guide  meilleur  et  plus  expérimenté.  L'ouvrage  est  vivant, 
attrayant,  plein  de  choses  ;  il  marque  une  brillante  étape  de  plus 
dans  la  glorieuse  et  féconde  carrière  de  M.  Windisch. 

J.  Vendryes. 

III 

Dugald  Mitchell,   The  Book  of  Highland  J'ersc.  London,  D.  Nutt, 
1912.  lj-408  p.  8°,  4  s.  6  d. 

Cette  anthologie  de  poésies  lyriques  se  compose  de  deux  par- 
ties bien  distinctes.  La  première  contient  des  traductions  en  vers 

anglais  de  pièces  en  gaélique  d'Ecosse  ;  la  seconde  des  pièces 
de  facture  originale  en  vers  anglais,  composées  par  des 
poètes  écossais  de  naissance  ou  sur  des  sujets  se  rapportant  à 

l'Ecosse.  L'auteur  a  voulu  faire  connaître  les  principaux  thèmes  de 
la  poésie  écossaise,  et  il  y  a  réussi.  Autant  que  nous  en  pouvons 

juger,  les  morceaux  qu'il  a  choisis  donnent  de  cette  littérature  une 
idée  fort  exacte,  une  idée  en  tout  cas  des  plus  avantageuses.  A  par- 

courir ce  joli  volume,  on  éprouve  d'agréables  et  fraîches  impres- 
sions. Il  n'y  a  même  pas  disparate  entre  les  deux  parties,  malgré 

la  variété  des  talents  et  la  différence  des  époques  ;  depuis  Muirea- 

dach  Albannach  qui  vivait  au  XIIe  s.  jusqu'aux  modernes  comme 
John  Campbell  ou  Neil  Mac  Leod,  depuis  John  Barbour  et  Henry 

Le  Ménestrel  jusqu'à  Robert  Burns  et  sir  Walter  Scott,  l'inspira- 
tion y  est  sensiblement  la  même.  La  poésie  écossaise  a  un  goût  de 

terroir  très  prononcé;  qu'elle  chante  l'amour  du  sol  natal  ou  les 
joies   intimes    du    foyer,    qu'elle  se    fasse  religieuse  ou    politique, 



Bibliographie.  211 

mystique  ou  amoureuse,  elle  est  toujours  marquée  de  traits  carac- 

térisques,  qui  font  l'unité  du  livre.  Dans  une  introduction  fort 
bien  tournée,  M.  D.  Mitchell  insiste  justement  sur  la  continuité  des 

sources  d'inspiration,  auxquelles  les  poètes  les  plus  variés  ont 
puisé  tour  à  tour;  on  lira  avec  intérêt  ce  qu'il  dit  de  Macpherson 
et  de  la  poésie  ossianique,  du  Book  of  the  Dean  of  Lismore,  auquel 
il  a  emprunté  plusieurs  morceaux,  et  de  la  poésie  populaire  dont 

le  culte  est  resté  vivace  dans  les  Hautes-Terres.  Les  paysans  illet- 

trés, qui  prennent  place  dans  le  recueil,  comme  Rob  Donn  ou  Don- 

nachadh  Bàn,  y  font  excellente  figure.  Ils  s'y  révèlent  avec  un  véri- 
table tempérament  lyrique,  avec  la  double  faculté  d'exprimer  forte- 
ment leurs  émotions  personnelles  et  de  transformer  ces  émotions 

en  symboles.  Et  après  avoir  lu  les  spécimens  que  donne  M.  Mit- 
chell de  leur  poésie,  on  conviendra  sans  peine  avec  lui  que  le  Celte 

est  essentiellement  «  a  lyrical  animal  »  . 

J .   Yendryes. 

IV 

Liber  Luciani  de  lande  Cestre  written  about  the  year  1 1 9  5  and  now 
in  the  Bodleian  Library  Oxford,  transcribed  and  edited  by  (Miss) 
M.  V.  Taylor  M.  A.  (Dubl.),  printed  for  the  Record  Society 

1912. 

This  work  formsVolume  LXIY  of  the  publications  of  the  Record 

Society  for  the  publication  ot  original  documents  relating  to  Lan- 
cashire  and  Cheshire,  and  the  authoressis  the  daughterofMr.  Henry 
Taylor  F.  S.  A.  of  Chesterand  Flint.  The  authoress  and  the  Record 
Society  are  to  be  heartily  congratulated  on  the  care  and  thoroughness 
with  which  the  volume  now  in  question  has  been  brought  out  and 
it  is  to  be  hoped  that  the  authoress  may  be  long  spared  to  edit 
many  more  volumes  with  similar  care.  In  addition  to  the  work  of 
the  monk  Lucian  on  Chester  the  book  also  contains  some  obits  of 

Abbots  and  Founders  of  St  Werburgh's  Abbey,  Chester,  while 
the  reader  has  reason  to  be  grateful  for  a  very  careful  introduction 
as  well  as  a  gênerai  index.  Though  Chester  lies  just  outside  the 
borders  of  Wales  it  is  a  city  which  cannot  fail  to  be  of  continuai 
interest  to  Welshmen  owing  to  the  part  which  it  has  played  at 
various  times  in  the  history  of  the  part  ot  Wales  which  is  adjacent 
to  it.  Even  in  the  early  nineteenth  century  the  history  of  Welsh 
published  works  is  incomplète  unless  account  betakenof  the  Welsh 
works  published  at  Chester  and  the  économie  history  ofNorth  Wales 



212  Bibliographie. 

especiallv  has  thé  clarestof  links  withthe  historv  of  that  city  which 
has  been  of  continuous  importance  from  the  Roman  period  to  the 
présent  day.  Many  students  of  Welsh  history  will  doubtless  be 
glad  to  make  the  acquaintance  of  tbe  volume  which  is  now  before 

us,  in  order  to  obtain  therefrom  a  contemporary  picture  of  Ches- 
ter  as  it  was  in  the  first  half  of  tbe  twelfth  century.  Of  the  Welsh 
he  says  «  The  native  knows  how  savagely  our  neigbbour  often 
approaches,  and,  stimulated  by  hunger  and  cold,  haunts  the  place, 
and  thus  cannot  help  but  compare  the  différence  in  supplies.  Vet 
he  retires,  but  with  bostile  glance  and  evil  thoughts  envies  tbe 
citizens  their  walls  ».  Lucian  also  states  that  the  pastures  of  Wales 
supplied  Chester  market  with  cattle  and  flesh.  It  is  greatly  to  be 

regretted  that  he  did  not  give  a  fuller  account  of  the  Welsh  neigh- 
bours  of  Chester  in  those  days,  especially  as  to  the  iinguistic 
boundarv  between  English  and  Welsh. 

In  the  treatise  called  «  Some  Obits  of  Abbots  and  Founders  ot 

St  Werburgh's  Abbey,  Chester  »,  it  is  of  interest  on  p.  96  to  note  a 
name  of  Welsh  form,  Hugh  Cyvelioc  or  Cyveliog,  as  that  of  the 
son  ofEarl  Ranulph  II  and  )th  Earl  of  Chester.  On  p.  96  there  is 
a  spelling  «  Prologomena  »  for  «  Prolegomena  »  which  is  also 
found  on  pp.  98,  101,  102,  but  the  mistake  is  due  to  the  original 
author  of  the  book  which  bears  that  name.  It  is  a  rare  pleasure  to 

be  able  to  review  a  work  that  has  been  printed  with  such  scrupu- 
lous  care. 

E.   ÀNWYL. 

V 

George  B.  Woods,  A  Rcclassijication  of  tbe  Percerai  Romances,  Publi- 
cations of  the  Modem  Language  Association  of  America,  vol. 

XXVII,  n°  4,  New  Séries,  vol.  XX,  n°  4.  December  1912,  pp. 

524-567- 

In  the  above  article  which  ail  students  ofthe  Perceval  story  will 

surelv  find  very  interesting  the  author  criticises  A.  Nutt's  classifi- 
cation of  the  Perceval  Romances,  but  he  does  more,  he  suggests  a 

new  and  at  the  same  time  a  verv  plausible  theory. 
It  will  be  remembered  that  in  the  earlier   volume  ot  The    Folk 

Lore  Record  A.  Nutt  suggested  that  the  Perceval  stories  could  easily 

be  explained  as  variants   of  the  Aryan  Expulsion-and-Return  For- 
mula.    This    theory     which    has    hitherto     been     unchallenged 

Mr.  Woods  failes  to  accept.  Of  the  thirteen    incidents  comprising 



Bibliographie.  213 

A.  Nutt's  formula  and  which  he  says  are  most  faithfully  repre- 
sented  in  the  English  version  of  Sir  Percerai,  making  this  the 

nearest  to  the  original  form  of  the  story,  Mr.  Woods  cannot  find 
more  than  two,  and  ot  those  two  one  only  is  important,  namely, 
that  the  hero  overcomes  his  enemies,  frees  his  mother  and  seats 
himself  on  the  throne. 

Mr.  W.,  therefore,  feels  justified  in  offering  a  new  classification  : 
according  to  his  theory  the  Perceval  story  isa  combination  of  two 

other  well-known  and  widely  distributed  formulas  of  folk-lore,  the 
Maie  Cinderella  or  Dummling  story  and  the  Fated  Prince.  Having 
carefullv  considered  the  Fated  Prince  stories  Mr.  W.  discovers 
seven  points  as  characteristic  of  the  formula;  five  of  thèse  are 
présent  in  the  English  version  of  the  story  in  detailed  form  and 
the  remaining  two  are  also  présent  although  somewhat  modified. 
Again,  of  the  eight  incidents  characteristic  of  the  Maie  Cinderella 
thème  five  are  very  faithfully  preserved  in  the  same  version,  two 
are  absent,  one  has  been  modified  :  this  is  due  to  the  demands  of 
the  Fated  Prince  formula  with  which  the  Maie  Cinderella  has  been 
combined. 

Having  shown,  then,  that  the  Perceval  storv  according  to  the 

English  version  is  virtually  a  combination  of  the  Fated  Prince  and 

Maie  Cinderella  stories  Mr.  W.  proceeds  to  examine  the  other  ver- 
sions of  the  storv  in  relation  to  this  theory,  namely,  Wolfram  von 

Eschenbach's  Partirai  (\Y),  the  Prologue  to  the  Mons  MS.  (Pro), 
Chrétien's  Conte  del  Graal  (C)  and  the  Welsh  Peredur  (Per),  and 
he  cornes  to  the  conclusion,  firstlv,  that  Chrétien's  version  could 
not  hâve  been  the  only  source  of  the  other  versions  or  indeed  of 
anv  one  of  them  ;  secondly,  that  there  must  hâve  been  a  version 
of  the  story  older  than  anv  we  now  possess  in  which  the  following 
incidents  appeared. 

1.  The  father  and  the  mother  of  the  hero  were  not  named. 

2.  The  hero  was  the  only  child. 

3.  The  father  was  killed  just  before  or  just  after  the  hero's birth. 

4.  The  mother  fled  to  the  wood  with  her  son. 

5.  A  considérable  Company  was  taken  along. 
6.  The  mother  died  at  the  departure  of  her  son. 

Mr.  W.  then  shows  that  of  thèse  six  primarv  traits  Wolfram's 
Par%ival  préserves  five,  the  Prologue  five,  Peredur  four,  the  English 
Sir  Perceval  and  Chrétien  three  each  only.  He  therefore  does  not 

agrée  with  Miss  Weston  who,  basing  her  conclusions  on  a  compa- 
rative study  of  the  Enfances  ofthe  hero  as  recorded  in  each  version 



214  Bibliographie. 

regards  W  and  SP  (Sir  Perceval")  as  nearest  the  primitive  form  of 
story,  then  C,  then  P#*. 

Accordingto  Mr.  W.'s  theory  also  W  is  still  the  best  représenta- 
tive of  the  primitive  forms  of  the  story,  but  SP  is  reduced  to  a 

place  beside  Chrétien,  both  versions  being  farther  removed  from 
the  supposed  original  than  is  either  the  Prologue  or  Peredur. 

Mary  Williams. 



CHRONIQUE 

Sommaire.  I.  Projet  de  création  d'une  Welsh  National  Academy.  — 
II.  Mort  de  Ferdinand  de  Saussure.  —  III.  Mort  de  Henry  Sweet  et  de 

W.  Skeat.  —  IV.  Nomination  de  M.  Thurneysen  à  l'Université  de  Bonn. 
—  V.  Nouvelles  universitaires  d'Allemagne.  —  VI.  M.  Paul  Walsh  et  la 
toponomastique  irlandaise.  —  VII.  La  connaissance  du  grec  en  Irlande, 

d'après  M.  Esposito.  —  VIII.  Conférence  de  M.  Kuno  Meyer  sur  l'ensei- 
gnement et  la  transmission  des  lettres  dans  l'Irlande  du  ve  siècle.  —  IX. 

L'article  Celt  de  YEncyclopxJia  Britannica,  par  M.  E.  C.  Quiggin.  —  X. 
Tom  Peete  Cross,  The  chastity-testing  boni  and  mantïe.  —  XI.  School  of 
Irish  learning;  leçons  de  M.  Holger  Pedersen.  —  XII.  Livres  nouveaux. 

I 

Le  jeudi  6  février  191 3  avait  lieu  à  Carmarthen  l'assemblée 
annuelle  de  la  Carmarthenshire  Antiquarian  Society.  Notre  collabora- 

teur et  ami  M.  Kuno  Meyer,  membre  honoraire  de  ladite  Société, 

a  profité  de  l'occasion  pour  lancer  un  projet  qui  peut  avoir,  s'il 
aboutit,  d'heureuses  conséquences  pour  l'avenir  de  la  science  gal- loise. 

Que  manque-t-il  aux  jeunes  savants  de  Galles  pour  les  mettre  au 
niveau  de  leurs  confrères  des  autres  pays  ?  Il  leur  manque  une  ins- 

titution scientifique  post-universitaire.  Une  fois  les  études  termi- 

nées à  l'Université,  ils  sont  livrés  à  eux-mêmes,  alors  que  c'est 
justement  après  les  examens,  quand  on  est  mûr  pour  le  travail  per- 

sonnel, qu'on  a  le  plus  besoin  de  direction,  d'encouragement  et 
d'appui.  Si  le  travail  philologique  est  encore  en  Galles  si  peu 
avancé,  si  l'outillage  indispensable  est  si  rudimentaire,  si  parexemple 
un  dictionnaire  national  fait  encore  défaut,  si  l'on  ne  dispose  pour 
certains  textes  de  grande  importance  littéraire  ou  historique  d'au- 

cune bonne  édition,  ou  parfois  d'aucune  édition  du  tout,  cela  tient 
pour  une  large  part  à  un  défaut  dans  1'  «  educational  system  ». 
M.  Kuno  Meyer  propose  comme  remède  la  création  d'une  Acadé- 

mie qui  grouperait  l'élite  intellectuelle  de  la  nation,  qui  fixerait  sur 

un  plan  d'ensemble  les  travaux  dont  l'urgence  est  reconnue,  orien- 



2i6  Chronique. 

terait  et  coordonnerait  les  recherches,  et  viendrait  en  aide  de  toute 
façon  aux  travailleurs  isolés  ou  dénués  de  ressources.  Notre  émi- 

nent  collègue  n'exagère-t-il  pas  la  vertu  du  remède  qu'il  préconise  ? 
Ne  se  fait-il  pas  une  trop  belle  idée  du  rôle  et  de  l'importance  des 
académies?  Cette  idée  est  assurément  naturelle  dans  l'esprit  d'un 
savant  allemand,  qui  sait  quels  foyers  bienfaisants  de  science  et  de 
haute  culture  ont  été  et  sont  toujours  les  académies  en  Allemagne. 

Mais  ce  qui  réussit  si  bien  chez  les  Germains  convient-il  à  des 

Celtes?  C'est  moins  des  académies  que  des  hommes  qu'il  faut  à  la 
science  galloise;  c'est  moins  les  institutions  que  les  mœurs  qu'il 
faut  réformer.  L'absence  de  toute  organisation  officielle  n'a  pas 
empêché  M.  Gwenogfrvn  Evans  de  venir  à  bout  avec  ses  seules 

ressources  de  ses  beaux  travaux  paléographiques,  de  publier  ses  pré- 
cieuses reproductions  de  manuscrits  gallois.  Une  académie  galloise 

répandra-t-elle  en  Galles  l'habitude  et  le  goût  de  la  critique  ration- 
nelle, de  la  recherche  méthodique  qui  convient  à  la  philologie  ?  Ren- 

dra-t-elle  l'esprit  public  plus  favorable  à  la  science  historique  ? 
C'est  aux  Gallois  eux-mêmes  à  répondre  à  cette  question,  c'est  à 
eux  maintenant  de  s'entendre  sur  la  proposition  de  M.  Kuno  Meyer '. 

En  tout  cas  à  Carmarthen  cette  proposition  a  reçu  dans  l'assis- 
tance un  accueil  enthousiaste.  On  a  particulièrement  goûté  une 

attention  délicate  de  l'orateur  :  il  a  suggéré  l'idée  déplacer  la  future 
Académie  sous  le  patronage  du  jeune  Prince  de  Galles,  qui  termine 

actuellement  ses  études  à  l'Université  d'Oxford,  où  enseigne  sir 
John  Rhys. 

II 

La  mort  de  Ferdinand  de  Saussure,  survenue  brusquement  le 
22  février  dernier,  a  provoqué  parmi  les  linguistes  une  émotion 

que  la  Revue  Celtique  partage.  L'illustre  savant  n'avait  jamais  spé- 
cialement étudié  les  langues  celtiques  ;  mais  en  fixant  les  lois  du 

vocalisme  indo-européen,  il  a  fondé  la  base  sur  laquelle  reposent 

depuis  plus  de  trente  ans  la  morphologie  et  l'étymologie  des  langues 
indo-européennes;  etainsi  tous  ceux  qui  travaillent  sur  l'une  quel- 

i .  M.  Kuno  Mever  semble  s'être  inspiré  d'une  idée,  fortement  exprimée 
par  Zimmerdans  une  note  manuscrite  retrouvée  après  sa  mort  (voir  Zeitsch. 

/'.  Celt,  Pbil.,  IX,  117)  :  «  Es  muss  in  Wales  auf  das  religiôse,  sprachlich- 
literarische,  nationale  Erwachen  noch  etwas  viertes  kommen,  —  einErwa- 
chen  desVerstandes,  Kritik,  Selbsterkenntniss.  Bringt  das  Unterrichts-sys- 
tém  dies  nicht  zustande,  dann  Ade,  Keltenwelt  !  » 



Chronique.  217 

conque  de  ces  langues  sont,  sans  le  savoir  peut-être,  à  la  fois  ses 
disciples  etses  obligés.  La  date  de  1879,011  parut  le  fameux  Mémoire 

sur  le  système  pi  imitif  des  voyelles,  marque  dans  l'histoire  des  études 
linguistiques  un  moment  décisif.  Sans  doute,  les  efforts  de  toute 
une  génération  de  linguistes  ont  réussi  à  modifier  quelques  points 
du  système,  à  en  compléter,  à  en  rectifier  certains  détails.  Mais  les 

grandes  lignes  sont  intactes,  et  le  livre  reste  ce  qu'il  était  au  pre- 
mier jour,  un  modèle  de  pensée  vigoureuse  et  profonde,  d'expo- 

sition lumineuse,  de  solide  et  inébranlable  construction. 

Ferdinand  de  Saussure,  qui  appartenait  à  une  illustre  famille 

genevoise  d'origine  lorraine,  était  âgé  de  55  ans.  Il  enseigna  pen- 
dant dix  ans  à  notre  Ecole  pratique  des  Hautes-Etudes  (1881-1891) 

et  ne  la  quitta  que  pour  occuper  à  l'Université  de  sa  ville  natale  la 
chaire  de  grammaire  comparée.  Il  était  chevalier  de  la  Légion  d'hon- 

neur et  membre  correspondant  étranger  de  l'Académie  des  Inscrip- 
tions et  Belles-Lettres. 

III 

Nous  sommes  bien  en  retard  pour  annoncer  à  nos  lecteurs  la 

mort  d'Henry  Sweet,  qui  remonte  déjà  au  mois  de  mai  1912. 
Henry  Sweet,  qui  enseignait  la  phonétique  à  l'Université  d'Ox- 

ford depuis  1 901,  n'avait  que  67  ans.  Il  est  bien  connu  des  linguistes 
par  ses  travaux  de  phonétique,  par  son  History  oj  langùage,  qui  est 

un  bon  livre  de  vulgarisation,  et  par  ses  publications  sur  l'histoire 
de  l'anglais,  notamment  par  des  éditions  de  textes  anglo-saxons, 
qui  resteront  classiques.  Les  celtistes  lui  sont  redevables  d'une 
excellente  description  de  la  langue  du  nord  de  Galles,  Spoken  Noi'th 
Welsh,  publiée  dans  les  Transactions  oftheLondon  Philological  Society 

(1882-1884,  p.  409-484).  Cet  ouvrage  comblait,  comme  on  sait, 
une  fâcheuse  lacune;  il  est  resté,  après  trente  ans  écoulés,  unique 

en  son  genre.  Nous  apprenons  qu'on  s'occupe  actuellement  de  le 
republier  à  part,  en  y  joignant  les  autres  travaux  de  phonétique 
descriptive  du  regretté  Sweet. 

L'année  1912  a  vu  disparaître  également  le  maître  des  études 
anglo-saxonnes  en  Angleterre,  Walter  William  Skeat.  Né  à  Londres 
le  21  novembre  1835,  il  est  mort  le  6  octobre  1912  à  Cambridge, 

où  il  était  depuis  1878  professeur  d'anglo-saxon.  Son  nom  restera 
attaché  à  de  nombreuses  éditions  de  textes,  à  d'importantes  études 
sur  les  noms  de  lieu,  et  surtout  à  YElymological  Dictionary  of  the 

English  language  qu'il  publia  en  1882  et  qui  est  un  livre  fondamen- 

tal'. 



iS  Chronique. 

IV 

M.  Thurneysen  quitte  Fribourg-en-Brisgau.  Il  est  appelé  à  l'Uni- 
versité de  Bonn,  pour  y  occuper  la  chaire  de  grammaire  comparée, 

qu'un  destin  tragique  a  privée  de  son  titulaire,  Félix  Solmsen,  le 
13  juin  191 1.  Le  regretté  linguiste  ne  pouvait  être  plus  dignement 

remplacé.  Mais  il  faut  plaindre  l'Université  de  Fribourg-en-Brisgau. 

Elle  va  cesser  d'être  le  centre  d'études  celtiques  que  M.  Thurney- 
sen en  avait  fait.  Ceux  qui  y  sont  venus  travailler  sous  la  direction 

du  maître  et  qui  associent  dans  leurs  souvenirs  l'étude  de  la  gram- 
maire irlandaise  au  charme  incomparable  de  la  petite  ville  badoise 

et  aux  splendeurs  d'un  des  plus  beaux  coins  de  nature  qui  soient 
au  monde,  ne  peuvent  penser  sans  regret  que  leurs  successeurs,  les 

jeunes  celtistes  de  l'avenir,  ignoreront  le  chemin  qu'ils  ont  suivi. 
C'est  une  tradition  qui  se  rompt.  Celle  qui  va  s'établir  à  Bonn  ne 
saurait  en  tout  cas  éveiller  chez  ses  adeptes  des  sentiments  plus 
fidèles  et  plus  reconnaissants. 

V 

11  nous  arrive  encore  d'Allemagne  quelques  nouvelles  universi- taires. 

M.  Berthold  Delbrùck,  l'illustre  linguiste  de  l'Université  d'Iena, 
auquel  on  doit  la  partie  du  Grundriss  de  M.  Brugmann  relative 
à  la  syntaxe,  vient  de  prendre  sa  retraite.  Il  est  remplacé  par 

M.  F.  Sommer,  dont  nos  lecteurs  n'ont  pas  oublié  les  brillants 
débuts  sur  le  terrain  de  la  philologie  irlandaise.  C'est  M.  Sommer 
qui  a  établi  le  premier  les  formes  et  les  emplois  des  pronoms  infixes 

dans  une  dissertation  qu'a  publiée  la  Zeitschriftfùr  celtische  Philolo- 
gie, t.  I,  p.  177-231  (v.  Rev.  Cell.,  XVIII,  ni);  il  a  utilisé  le  cal- 

tique,  abondamment,  mais  avec  compétence,  dans  une  étude  sur  les 

suffixes  de  comparaison  en  latin,  parue  au  tome  XI  des  hidogerma- 
nische  Forschungen,  p.  1-98  et  205-266,  et  aussi  dans  son  excellent 
Handbuch  der  lateinischen  Lan/-  und  Formenlehre,  Heidelberg,  1902 

(v.  Rev.  Celt.,  XXIII,  92).  La  Revue  Celtique  a  eu  l'occasion  d'an- 
noncer de  lui  une  étude  sur  le  rameau  celtique  des  langues  indo- 

européennes (t.  XXL  p.  132).  Depuis,  M.  Sommer,  qui  enseignait 

jusqu'ici  la  grammaire  comparée  à  l'Université  de  Rostock,  a 
délaissé  le  celtique  pour  le  grec,  auquel  il  a  consacré  de  remarquables 

travaux.  Souhaitons  que  la  ville  d'Iena,  qui  a  vu  les  débuts  uni- 
versitaires de  son  maître  M.  Thurneysen,  lui  inspire  l'envie  de 

revenir  aux  études  illustrées  par  ce  dernier. 



Chronique.  219 

L'Université  de  Giessen  avait  depuis  1909  comme  professeur  de 
grammaire  comparée  M.  Alois  Walde,  dont  tous  nos  lecteurs  con- 

naissent certainement  l'excellent  Dictionnaire  étymologique  de  la 

langue  latine.  M.  Walde  vient  d'être  appelé  à  l'Université  d'Inns- 
bruck,  où  il  remplace  son  maître,  M.  Friedrich  Stolz,  qui  prend 
sa  retraite.  M.  Walde  est  lui-même  remplacé  par  M.  Hirt,  un  des 

linguistes  les  plus  distingués  de  l'Allemagne  actuelle,  un  de  ceux 
qui  ont  ouvert  dans  plusieurs  directions  les  voies  les  plus  neuves 

et  les  plus  fécondes  ;  son  livre  sur  les  Indo-européens  (Die  Indoger- 
manen,  en  2  vol.,  Strasbourg,  1905-1907)  doit  être  connu  et  prati- 

qué de  tous  les  celtistes. 

Enfin,  l'Université  de  Breslau  vient  de  perdre  son  professeur  de 

latin,  M.  Franz  Skutsch,  décédé  en  191 2.  Franz  Skutsch  était  l'un 
des  directeurs  de  la  revue  Glotta,  dout  nous  avons  eu  l'occasion 
de  [parler  précédemment  (v.  tome  XXXII,  p.  512).  Il  a  été  rem- 

placé par  M.  Kroll. 

VI 

M.  Paul  Walsh,  de  St.  Finnian's  Collège,  Mullingar,  s'occupe 
avec  compétence  delà  géographie  des  textes  irlandais  médiévaux; 
il  a  réussi  à  localiser  et  à  identifier  nombre  de  noms  géographiques, 

épars  notamment  dans  les  vies  de  saints  (voir  en  particulier  son 
étude  sur  la  topographie  delà  vie  de  saint  Colman,  Zeiiseh.  f.  Celt. 

Phil.,  VIII,  p.  568-582). 
Dans  deux  articles  publiés  dans  Ylrish  Ecclesiastical Record  (Dublin, 

BrowneandNolan,  191 3),  il  examine  «  someplace-names  of  ancient 
Meath  »,  en  prenant  pour  base  YOnomasticon  Goedelicitm  du  Père 

Hogan  (Dublin,  1910).  Cet  ouvrage  fondamental  représente  un  tra- 
vail de  déblaiement,  dans  le  détail  duquel  il  y  a  fatalement  à  ajou- 

ter et  à  reprendre.  M.  Paul  Walsh,  qui  connaît  particulièrement 

bien  là  région  de  Meath,  propose  l'identification  de  58  noms  de 
lieu  de  cette  région,  qui  avaient  échappé  à  l'attention  du  Père 
Hogan  ou  avaient  été  par  lui  mal  interprétés.  On  retiendra  parti- 

culièrement l'identification  qu'il  propose  de  plusieurs  noms  de  lieu 
mentionnés  dans  la  Tain  bô  Cùaînge  :  Clâtbra  (n°  42),  Slemain 
Mide  (n°  43),  Ath  n-lrmidi  (n°44),  Gaireeh  et  Ilgairech  (n°  45).  Ce 

dernier  mot  remonte  à  une  forme  lrgaireeh  dissimilée  ;  c'est,  sui- 
vant M.  Walsh,  le  Gaireeh  de  l'Est.  A  propos  cYAth  n-Irmidi, 

M.  Walsh  propose  une  heureuse  correction  au  texte  adopté  par 

M.  Windisch  :  aux  lignes  4927,  4932  et  4952  de  l'édition  de  la 
Tâin,  il  lit  fâiter  «  il  est  dormi  »  ou  fait  «  ils  dorment  »  au  lieu  de 

fâitche  «  pelouse1». 



220  Chronique. 

VII 

C'est  une  opinion  courante  que  l'étude  du  grec  fl onssait  en  Irlande 

dans  les  premiers  siècles  du  moyen  âge.  Alors  que  la  barbarie  s'éten- 
dait sur  l'Europe,  la  civilisation  aurait  trouvé  en  Irlande  un  asile 

et  un  refuge  ;  et  pendant  que  le  continent  croupissait  dans  l'igno- 
rance, l'Irlande  aurait  conservé  intact  le  culte  sacré  de  l'humanisme 

classique,  des  lettres  grecques  aussi  bien  que  latines.  Cette  opinion, 

Henri  Zimraer,  avec  l'autorité  de  sa  science  et  de  son  talent,  en  a 
pour  ainsi  dire  fait  un  dogme  (voir  en  dernier  die  Kulturder  Gegen- 
icart,  I,  xi,   p.  4  et  suiv.). 

Mais  voici  que  ce  dogme  trouve  des  incrédules.  Déjà  en  France, 

M.  Roger,  dans  sa  remarquable  thèse  sur  ['Enseignement  des  lettres 
classiques  (TAusone  à  Alcuin  (Paris,  1905)  avait  exprimé  des  doutes 

sur  l'étendue  de  la  connaissance  du  grec  en  Irlande  (p.  268).  Et 
de  môme  notre  collaborateur  M.  Louis  Gougaud  dans  son  bel 

ouvrage,  tout  récent,  sur  les  Chrétientés  celtiques  (p.  247).  C'est 
d'Irlande  cette  fois  que  nous  vient  une  protestation.  Dans  un  article 
des  Studies  intitulé  The  Knowledge  ofGreek  in  Ireland  du  ring  the 

middle  âges  (vol.  I,  4,  déc.  1912,  p.  665-6S3),  M.  Esposito  combat 

à  son  tour  l'idée  que  les  Irlandais  du  moyen-âge  aient  su  le  grec. 
Il  le  fait  avec  une  ardeur  de  néophyte,  impatient  de  briser  l'idole 
qu'il  adorait  jusqu'ici.  Sa  conclusion  tient  en  quelques  lignes.  Jus- 

qu'à la  fin  du  vme  siècle,  il  n'y  a  aucune  preuve  sérieuse  d'une 
connaissance  du  grec  en  Irlande.  Au  ixe  siècle,  on  rencontre  bien 

sur  le  continent  quelques  Irlandais  frottés  d'un  peu  de  grec  et  imbus 
d'un  soupçon  de  teinture  classique;  mais  ils  doivent  cette  particu- 
rité  à  leur  séjour  sur  le  continent,  notamment  en  France.  Enfin, 
plus  tard,  dans  les  siècles  suivants,  aucun  fait  ne  témoigne  en  Irlande 

d'un  développement  spécial  des  études  classiques. 
L'argumentation  de  M.  Esposito  est  toute  négative.  Passant  en 

revue  les  témoignages  allégués  en  faveur  du  dogme  qu'il  combat, 
il  montre  qu'ils  n'ont  chacun  qu'une  valeur  douteuse  ou  contestable. 
On  rapporte  que  saint  Brendan  lisait  sans  peine  un  missel  grec; 
mais  ce  pouvait  être  un  missel  latin,  dont  les  caractères  seuls  auraient 
été  grecs  (cette  idée  singulière  est  empruntée  par  M.  Esposito  à 
M.  Roger).  Vamra  Choluimb  Cille  dit  que  le  grand  saint  avait  entre 

autres  mérites  celui  d'enseigner  la  grammaire  grecque  (atgaill  grani- 
malaig greic)  ;  mais  dans  sa  VitaColumbae,  Adamnàn  ne  mentionne 

pas  le  tait  ■'.  Dans  les  écrits  de  saint  Colomban,  on  rencontre  seize 

1.   M.  Esposito,  qui  cite  à  deux  reprises  l'édition  de  la  VitaColumbae  par 



Chronique.  221 

mots  grecs  ;  mais  ils  peuvent  y  être  venus  par  les  textes  latins.  La 

discussion  continue  ainsi,  opposant  pied  à  pied  aux  divers  témoi- 
gnages des  arguments  semblables  aux  précédents. 

Il  v  a,  crovons-nous,  beaucoup  de  parti-pris  dans  cette  fin  de  non- 
recevoir  systématique  ;  bien  rares  sont  les  théories  qui  pourraient 

résister  à  un  scepticisme  aussi  radical.  Isolés  et  émiettés,  les  témoi- 
gnages paraissent  sans  doute  un  peu  minces  et  fragiles  ;  mais  si  on 

les  réunit,  ils  constituent  tout  de  même  un  bloc  imposant  et  assez 

solide.  D'ailkurs  qu'entend-on  par  savoir  le  grec}  Et  que  veut  dire 
M.  Esposito  quand  il  soutient  que  Cormac  ne  savait  pas  le  grec? 

qu'il  ne  le  parlait  pas  aussi  couramment  que  son  quasi-contempo- 
rain Psellos?  C'est  bien  probable.  Ou  qu'il  n'en  possédait  pas  l'his- 

toire et  la  littérature  autant  qu'un  Budé  ou  un  Wilamowitz  ?  C'est 
certain.  Mais  s'il  ne  savait  pas  le  grec,  il  est  indubitable  que  Cormac 
savait  du  grec.  Les  bévues  même  du  savant  évêque  en  matière  d'éty- 
mologie  témoignent  d'une  connaissance  directe  des  choses,  encore 
que  superficielle  et  incomplète  ;  voir  Zimmer,  Sit~yber.  </.  kôn.  preuss. 
Akad.  d.  Wiss.,  1909.  p.  ̂ 41  et  ss.  Cela  nous  amène  à  un  point 
que  M.  Esposito  ne  touche  pas  et  qui  est  important  dans  le  débat. 
Nous  voulons  parler  de  la  transcription  des  mots  grecs  en  Irlande. 
Cette  transcription  se  fait  de  deux  façons  différentes  :  tantôt  les 

Irlandais  transcrivent  tant  bien  que  mal  les  caractères  en  don- 
nant aux  mots  grecs  la  prononciation  des  mots  irlandais,  écrivant 

par  exemple  fuhv  pour  ©uX^,  cae  pour  y.ai,  faolos  pour  oaSÀc-ç,  cathero 

pour  xaôatpw,  lidos  (pron.  lidos)  pour  Xièoç,  etc.  Tantôt,  ils  trans- 

crivent d'après  la  prononciation  grecque  du  temps,  écrivant  glicin 
pour  yXoxtiv,  rissis  pour  i?, 7-.;,  cires  pour/sics;,  etc.  '.  Nous  avons 
donc  affaire  à  deux  écoles,  ou  mieux  à  deux  traditions,  qui  rap- 

pellent l'opposition  des  Erasmiens  et  des  Reuchliniens.  Suivant 
l'une,  on  prononçait  le  grec  à  la  façon  irlandaise,  suivant  l'autre  on 
lui  donnait  la  valeur  phonétique  du  grec  parlé  en  ce  temps-là.  Il  est 

probable  que  la  première  tradition  est  ancienne  et  s'était  dévelop- 
pée dans  les  écoles,  où  l'on  étudiait  le  grec  comme  une  langue 

morte  dans  les  textes  des  auteurs  sans  se  préoccuper  de  la  langue 

parlée.  Quant  à  l'autre,  elle  doit  tirer  son  origine  de  la  présence  en 
Irlande  de  personnages  parlant  grec.  Nous  en  connaissons  au  moins 

un:  c'est  celui  qui  enseigna  le  comput  grec  à  Mosinu  Mac  Cumin 

Reeves,  n'a  pas  relevé  la  noten  de  la  page  158,  où  Reeves  signale  l'emploi 
de  mots  grecs  par  pédantisme  dans  les  écoles  d'Irlande. 

1.  J'emprunte  ces  exemples  au  travail  de  M.  K.  Meyer,  dont  il  est  ques- 
tion dans  le  numéro  suivant  de  cette  chronique. 



222  Chronique. 

(ou  mieux  Maccu  Min,  comme  me  le  fait  remarquer  M.  Kuno 
Meyer);  v.  Zimmer  die  Kultur  der  Gegenwart,  I,  xi,  p.  5.  Maison 

peut  tenir  compte  aussi  de  la  venue  en  Grande-Bretagne  de  Théo- 
dore de  Tarse,  archevêque  de  Canterbury,  au  VIIe  siècle.  Déjà 

M.  Roger  (op.  cit.,  p.  206)  et  M.  Gougaud  (op.  cit.,  p.  249)  ont 

signalé  l'importance  de  cet  événement.  Théodore  introduisait  en 
Grande-Bretagne  la  culture  et  l'éducation  grecques;  et  de  même 
qu'il  se  posa  en  réformateur  de  la  liturgie  celtique,  il  est  possible 
que  son  influence  ait  contribué  à  modifier  la  prononciation  du  grec 

dans  les  écoles.  Les  deux  traditions  semblent  d'ailleurs  avoir  sur- 

vécu cote  à  côte,  puisqu'elles  se  retrouvent  à  la  lois  dans  un  seul  et 
même  texte  comme  le  Sanas  Cormaicou  surtout  le  Glossaire  d'O'Mul- 
conry,  qui  renferme  beaucoup  Je  mots  grecs.  Mais  leur  existence 

même  —  et  c'est  là  le  seul  fait  qui  importe  ici  —  nous  parait 
fâcheuse  pour  la  thèse  que  soutient  M.  Esposito. 

VIII 

Au  moment  même  où  M.  Esposito,  non  sans  quelque  témérité, 

contestait  la  connaissance  du  grec  à  l'Irlande  du  moyen  âge,  M. 
Kuno  Meyer  donnait  à  Dublin  une  conférence,  où  il  appuyait 

d'arguments  nouveaux  la  thèse  de  Zimmer.  Cette  conférence  vient 
de  paraître  sous  le  titre  :  Learning  in  Irelandin  the  fiflh  Century  and 

the  transmission    of  letters  (Dublin,  Hodges    Figgis  and  C°,  19 13, 

I  sh.).  M.  Kuno  Meyer  l'a  fait  suivre  d'abondantes  notes  qui  en 
doublent  la  valeur.  Il  s'y  est  inspiré  de  papiers  laissés  par  Zimmer 
lui-même  et  qui  viennent  d'être  publiés  dans  la  Zeilschrijt  Jiir 
Celtische  Philologie  (v.  ci-dessous,  p.  232). 

Son  but  est  d'abord  d'établir  que  dès  les  premières  années  du 
Ve  siècle  il  v  avait  en  Irlande  une  pépinière  de  savants  et  de  lettrés. 

II  en  tire  la  preuve  d'une  simple  phrase,  conservée  dans  un  manu- 
scrit de  Leyde  du  xuc  siècle  et  restée  jusqu'ici  inaperçue,  bien  que 

le  texte  qui  la  renferme  ait  été  publié  en  1866  (Lucian  Millier, 
Neue  Jabrbûcher  fur  Philologie  und  Paeâogogik,  vol.  93,  p.  3B9). 
M.  Roger  v  renvoie  dans  son  livre  (p.  203,  n.  2),  mais  sans  en 

dégager  toute  la  portée.  Elle  atteste  qu'à  la  suite  des  invasions  des 
Huns  et  des  Vandales,  des  Alains  et  des  Gots,  les  savants  du  conti- 

nent durent  s'exiler,  franchir  la  mer  et  transporter  leur  science  en 
Irlande  :  «  omnes  sapientes  cismarini  fugam  ceperunt  et  in  trans- 

marinis,  uidelicet  in  Hibcr'n'ia,  et  quoeumque  se  feceperunt 
maximum  profectum  sapientiae  incolis  illarum  regionum  adhibue- 
runt  ».  Nous  comprenons  désormais  comment  les  lettres  classiques 



Chronique.  223 

purent  fleurir  en  Irlande  de  si  bonne  heure  :  elles  y  avaient  été 
apportées  par  des  savants  chassés  du  continent  et  venus  notamment 
de  Gaule  par  voie  de  mer.  Les  Irlandais  ont  toujours  été  réputés 

pour  l'excellent  accueil  qu'ils  ménagent  aux  étrangers  :  «  hospi- 
tatem  plus  ceteris  nationibus  sectantur  »,  dit  l'auteur  de  la  vie  de 
saint  Alban  (ActaSS.  Hib.,  col.  505). 

Il  est  vrai  que  jusqu'ici  on  n'avait  signalé  dans  les  traditions irlandaises  aucun  souvenir  de  cette  arrivée  des  savants  continentaux. 
Mais  M.  KunoMever  croit  avoir  découvert  au  moins  deux  allusions 

à  cet  événement  si  important.  L'une  est  dans  le  fait  qu'une  ville  de 
Wcst-Meath,  illustrée  par  plusieurs  évêques,  portait  le  nom  de 
Bordgal,  qui  serait  une  réminiscence  de  Bitrdigala,au].  Bordeaux,  la 

célèbre  ville  universitaire  de  la  province  d'Aquitaine.  Mais  cette 
hypothèse  nous  paraît  un  peu  douteuse  ;  n'y  a-t-il  pas  en  irlandais 
un  nom  commun  bordgal,  emprunté  du  latin  burdigalum  «vivier»? 

bordgal  apparaît  à  plusieurs  reprises  dans  le  Félire  d'Oengus,  avec 
un  sens  peu  clair,  mais  qui  n'implique  en  tout  cas  aucun  rapport 
avec  la  ville  de  Bordeaux.  L'autre  allusion  en  revanche  est  fort 

vraisemblable.  Elle  est  dans  la  Coufessio  de  saint  Patrice.  L'apôtre 
chrétien  qui  s'appelle  lui-même  un  rustique  et  un  ignorant,  s'élève 
dans  sa  Coufessio  contre  les  «  rhetorici  »  ;  c'est  d'eux  sans  doute  qu'il 
veut  parler  quand  il  ajoute  :  «  qui  uidentur  esse  sapientes  et  legis 
periti  et  potentes  in  sermone  et  in  omni  re  »  (Coufessio,  §  13).  Ces 

«  rhetorici  »,  ont  tout  l'air  d'être  nos  rhéteurs  gaulois,  qui  por- 
taient ombrage  à  saint  Patrice,  à  cause  de  leur  supériorité  intellec- 

tuelle et  aussi  parce  qu'ils  étaient  sans  doute,  en  partie  du  moins, 
restés  païens. 

Dès  que  ces  savants  eurent  quitté  la  Gaule,  les  lettres  y  tom- 
bèrent en  décadence.  Il  faut  entendre  les  lamentations  de  Sidoine 

Apollinaire,  déplorant  en  470  qu'on  ne  trouvât  plus  à  Trêves  qu'un 
seul  maitre,  Arvogastis,  capable  de  parler  et  d'écrire  le  latin  correc- tement. 

D'ailleurs  à  partir  de  cette  époque  le  discrédit  dans  lequel 
tombèrent  les  lettres  classiques  fut  général  dans  tout  l'ancien 
monde  romain  ;  seules  les  lettres  sacrées  restèrent  en  honneur.  Au 

contraire,  en  Irlande,  on  ne  sépara  jamais  l'étude  des  vieux  poètes 
païens  de  celle  de  la  Bible.  Et  ainsi  les  écoles  irlandaises  purent 

dans  les  siècles  qui  suivirent  alimenter  de  savants  et  d'humanistes les   monastères  du  continent. 

L'influence  de  cet  humanisme  classique  est  particulièrement 
sensible  en  Irlande  sur  la  langue  littéraire  :  dans  la  rhétorique  et  la 
versification   irlandaise,   on    observe  les  procédés  rvthmiques   qui 



224  Chronique. 

étaient  de  règle  dans  les  ouvrages  contemporains  écrits  en  latin. 
Pour  le  compte  des  syllabes,  pour  le  groupement  des  accents,  pour 

la  rime,  les  Irlandais  ont  pris  la  basse  latinité  comme  modèle.  C'est 

un  sujet  que  M.  Kuno  Meyer  connaît  parfaitement  bien;  aussi  n'a- 
t-il  pas  eu  de  peine  à  montrer,  par  quelques  exemples  bien  choisis, 

comment  l'imitation  des  procédés  s'était  produite.  Croyons-en  son 
expérience  quand  il  nous  dit  en  terminant  quele  meilleur  moyen  de 

s'éclairer  pour  cette  difficile  question  de  l'enseignement  classique 
en  Irlande,  c'est  encore  de  recourir  aux  textes  irlandais  originaux, 
uoluere  uolumina  Hiberniae. 

IX 

De  VEncyclopcedia  Britannica,  publiée  actuellement  a  Cambridge 
(University  Press)  en  onzième  édition,  nous  venons  de  recevoir  la 
quatrième  partie  du  cinquième  volume.  Cette  partie,  qui  comprend 
les  pages  577  à  788  et  va  du  mot  Cave  au  mot  Cela,  porte  la  date  de 

1910. 

Un  des  articles  les  plus  considérables  qu'elle  renferme  est  con- 
sacré aux  Celtes  (p.  611-652).  Si  l'on  met  à  part  les  deux  pre- 

mières pages,  réservées  à  la  question  ethnographique  et  signées 

W.  Ri[dgeway|,  l'article  est  tout  entier  de  notre  collaborateur 
M.  E.  C.  Quiggin.  C'est  un  des  meilleurs  exposés  que  nous  con- 

naissions des  questions  relatives  aux  langues  et  littératures  cel- 

tiques. Il  n'était  pas  facile  de  faire  tenir  en  quarante  pages,  même 
à  deux  colonnes  et  d'impression  serrée,  un  résumé  qui  contînt  l'es- 

sentiel de  ces  questions.  M.  Quiggin  y  a  réussi.  Il  a  su  définir  en 
quelques  mots  les  dialectes  celtiques,  indiquer  avec  précision  les 
traits  qui  les  caractérisent  et  les  distinguent  ;  il  a  trouvé  la  place 

d'esquisser  le  développement  linguistique  de  chacun  d'eux  et  de 
fournir  à  ce  sujet  une  bibliographie  succincte,  mais  suffisante  et  où 

aucun  livre  essentiel  n'est  oublié1.  En  ce  qui  concerne  le  dévelop- 

pement de  la  littérature,  il  a  le  mérite  d'en  marquer  nettement  les 
grandes  divisions  :  le  lecteur  les  embrasse  ainsi  d'ensemble  en  un 
premier  coup  d'œil  et  s'oriente  aisément  dans  la  lecture  du  détail. 

1.  Toutefois,  p.  649,  dans  le  paragraphe  consacré  à  la  versification  gal- 

loise, on  s'étonne  de  pas  voir  cités  les  trois  volumes  de  M.  J.  Loth.  — 
P.  632,  le  Cath  Catharda  est  donné  comme  une  version  des  livres  VI  et 

VII  (?)  de  la  Pharsale;  en  réalité,  l'ouvrage  irlandais  embrasse  l'ensemble 
des  sept  premiers  livres  du  poème  de  Lucain(voir  R.  Celt.,  XXXI,  394  et 

395)- 



Chronique.  225 

Les  grands  noms,  les  grandes  œuvres  sont,  comme  il  convient,  mis 

en  vedette;  sur  l'épopée  irlandaise,  sur  les  poèmes  d'Aneirin  ou  de 
Taliessin,  sur  Dafydd  ab  Gwilym  ou  sur  Macpherson,  nous  avons 

en  quelques  lignes  une  appréciation  fine  et  exacte;  c'est  un 
modèle  de  justesse  et  de  bon  goût.  Il  serait  banal  de  louer 

M.  Quiggin  de  la  sûreté  de  son  information.  Originaire  de  l'île  de 
Man,  il  est  né  en  quelque  sorte  au  plein  centre  de  la  «  Celtia  » 

contemporaine;  les  travaux  qu'il  a  publiés  sur  l'irlandais  ancien  ou 
moderne  l'ont  mis  au  premier  rang  dans  la  petite  troupe  des 
a  hibernistes  »  ;  il  connaît  bien  le  gaélique  d'Ecosse,  également 
bien  le  gallois  ;  il  s'est  même  familiarisé  avec  les  parlers  de  notre 

Bretagne,  qu'il  est  venu  entendre  sur  place.  D'un  bout  à  l'autre  de 
son  exposé,  on  sent  une  pratique  courante  et  directe  des  choses 

dont  il  parle.  Et  ce  n'est  pas  un  des  moindres  mérites  de  son  tra- 
vail que  de  fournir  au  lecteur  sur  la  langue  et  la  littérature  de 

File  de  Man  des  renseignements  substantiels  qu'on  aurait  peine  à trouver  ailleurs. 

X 

M.  Tom  Peete  Cross,  dont  nos  lecteurs  n'ont  pas  oublié  l'intéres- 
sante dissertation  sur  l'origine  celtique  du.  Laide  YonecÇRev.  G'//., 

XXXI,  413-471).  est  actuellement  professeur  d'anglais  à  l'Univer- 
sité de  la  Caroline  du  Nord.  Mais  il  n'a  pas  abandonné  pour  cela 

les  études  celtiques,  et  il  continue  notamment  à  chercher  l'origine 
celtique  des  thèmes  légendaires  de  la  littérature  médiévale.  Dans 

le  numéro  de  janvier  1913  de  Modern  Philoi.ogy  (t.  X,  n°  3), 
p.  289-299,  nous  trouvons,  signées  de  son  nom,  des  Notes  ou  the 

chastity-testina  boni  and  mantle.  Il  s'agit  d'un  motif  que  connaissent 
toutes  les  littératures  de  l'Europe  :  la  coupe  refuse  de  se  laisser 
vider  par  un  mari  trompé  par  sa  femme,  le  manteau  de  se  laisser 

porter  par  une  femme  infidèle  à  son  mari.  L'idée  première  du  motif 
est  celle  d'un  objet  extérieur  dénonçant  l'impureté  de  celui  qui  le 
touche.  Cette  idée  serait-elle  celtique?  M.  Tom  Peete  Cross  n'ose- 

rait l'affirmer,  et  nous  approuvons  cette  réserve.  Mais  au  moins  la 
légende  du  manteau  dénonciateur  pourrait  bien,  suivant  lui,  venir 

d'Irlande.  Il  la  retrouve  en  effet  dans  un  poème  ossianique,  Cath  na 
suiridhe  «  Bataille  de  la  séduction  »,  contenu  dans  deux  manu- 

scrits de  la  R.  Irish  Academv  (23.  D.  18  et  23.  K.  18,  tous  deux 

du  \ixc  siècle).  C'est  un  dialogue  entre  Patrice  et  Ossian,  où  Ossian 
raconte  notamment  l'histoire  suivante  :  Finn  ayant  péché  avec  une 
fée,    cette   dernière  fut   fort  mal   à  l'aise  quand  revint  son  mari, 

Revue  Celtique,  XXXI J'.  15 



22b  Chronique. 

accompagné  de  son  fils  et  de  dix-neuf  compagnons.  Chacun 

soumit  sa  femme  à  l'épreuve  du  manteau.  La  fée  fut  reconnue  cou- 
pable et  son  fils  lui  trancha  la  tête  ;  de  quoiFinn  le  punit  en  le  tuant. 

Cette  histoire  est  fort  peu  morale. 

Une  autre,  qui  l'est  davantage,  est  conservée  dans  un  second 
poème,  que  cite  également  M.  Peete  Cross  d'après  les  manuscrits 
23.  D.  7  et  Stowe  F.  Y.  3  de  Dublin,  tous  deux  au  plus  tôt  du 

xvme  siècle.  On  y  parle  d'un  cygne  qui  n'acceptait  d'autre 
aliment  que  du  vin  blanc,  et  encore  de  la  main  d'une  femme  n'ayant 
jamais  péché. 

Le  principal  intérêt  de  l'article  de  M.  Peete  Cross  est  de  nous 
taire  connaître  deux  textes  inédits,  relatifs  à  une  légende  mal 

attestée  jusqu'ici  dans  la  littérature  celtique.  Mais  ils  sont  de  date 
bien  basse  pour  qu'on  en  puisse  tirer  la  preuve  que  la  légende  appar- tient aux  Celtes. 

XI 

Nous  recevons  le  prospectus  suivant,  que  nous  n'avons  pas  besoin 
de  recommander  à  l'attention  de  nos  lecteurs  : 

SCHOOL   OF  IRISH    LEARNING 

122     A    ST.    STEPHEN's    GRËEN,    DUBLIN 

session   1913-July  i4th  to  August  8th 
COURSE 

BV 
PROFESSOR     HOLGER     PEDERSEN 

ON 

THE     HISTORY     OF     THE     CELTIC     VERB 

Dr  Pedersen,  professor  of  Comparative  Philology  in  the  Uni- 
versity  of  Copenhagen,  will  deliver  a  Course  of  Lectures  on  the 
abovesubject  daily,  Saturdays  excepted,  beginning  Monday,  July 

14  th. 
The  Lectures  are  entended  for  advanced  students.  Application 

to  attend  must  be  made  to  the  undersigned  b'efore  Monday,  July  jlh. 
The  Fee  for  the  Course  is  £  1,  payable  in  advance. 

R.    I.    Best, 
Hon.  Secretary. 

XII 

La  librairie  D.  Nutt,  de  Londres,  met  en  vente  le  douzième 
volume  de   la  collection    de  Ylrish  Texis  Society.  Ce  volume,  dû  à 



Chronique.  2i~ 

M.  J.  G.  O'Keeffe,  est  une  édition  de  la  Bulle  Suibhne  «  La  Folie 

de  Suibhne  »,  curieux  texte  épique  mentionné  par  d'Arbois  de 
Jubainville  dans  son  Catalogue,  p.  33.  Il  est  rempli  d'étranges 
poèmes,  que  le  narrateur  met  dans  la  bouche  de  Suibhne  et  aux- 

quels on  pourrait  justement  appliquer  le  vers  de  Baudelaire  : 

Les  sages  n'en  font  pas  d'aussi  beaux  que  les  fous. 

Nous  publierons  prochainement  un  compte  rendu  de  cette  édi- 
tion, ainsi  que  des  deux  ouvrages  suivants,  qui  viennent  de  paraître: 

S.  Feist,  Kullur,  Aiïsbreitung  und  Herkunft  der  Itidogermanen, 

Berlin,  Weidmann,  1913,  xij- 573  p.  8°,  13   M.  ; 

J.  Déchelette,  Manuel  d'archéologie  préhistorique,  celtique  et  gallo- 
romaine,  tome  II,  2e  partie,  Premier  âge  du  fer  ou  époque  de  Hall- 
statt.  Paris,  A.  Picard,  191 3,  vu  j-  398  p.  (513-920)8°,  avec  un 
appendice  de  160  p. 

J.  Yexdryes. 



PÉRIODIQUES 

Sommaire.  —  I.  Wôrter  und  Sachen.  —  II.  Zeitschrift  fur  Celtische  Phi- 

lologie. —  III.  Ériu.  —  IV.  Gadelica.  —  V.  The  Celtic  Review.  — 
VI.  Indogermanische  Forschungen.  —  VII.  The  Irish  Ecclesiastical 
Record. 

Voilà  près  de  cinq  ans  déjà  que  la  revue  Wôkter  und  Sachen  a 

commencé  de  paraître.  L'année  1912  en  a  vu  terminer  le  tome 
quatrième.  Il  est  grand  temps  pour  la  Revue  Celtique  de  signaler  à 

ses  lecteurs  ce  périodique  nouveau,  dont  le  domaine  s'étend  jus- 
qu'aux matières  dont  elle  s'occupe.  Le  titre  même  du  périodique 

dit  assez  quel  est  son  objet,  et  le  nom  des  cinq  directeurs  précise 

encore  l'esprit  dont  il  est  animé  :  tous  les  cinq,  chacun  dans  une 
voie  différente,  ils  se  sont  attachés  a  l'étude  directe  des  choses,  au 
maniement  des  Realien.  Romanistes,  germanistes  ou  slavistes,  ils 
ont  montré  une  égale  aversion  des  constructions  idéologiques  et 
des  systèmes  a  priori  qui  ne  reposent  pas  sur  les  faits. 

L'un  surtout  s'est  distingué  par  son  ardeur  de  chef  d'école  : 
c'est  M.  Meringer,  professeur  à  l'Université  de  Graz.  Depuis  long- 

temps il  enseigne  dans  ses  écrits  la  nécessité  de  ne  pas  séparer  les 
choses  des  mots  qui  servent  à  les  désigner  ;  il  cherche  à  expliquer 
les  uns  par  les  autres  et  à  montrer  comment  le  développement  de 

la  civilisation  devait,  en  modifiant  les  mœurs,  les  idées  et  les  tech- 
niques, modifier  par  là  même  les  vocabulaires.  Dans  une  série 

d'importants  articles,  intitulés  —  déjà!  —  Wôrter  und  Sachen,  il  a 
défini,  dans  les  Indogermanische  Forscbutigen,  les  principes  qui 

dirigent  le  nouveau  périodique  et  commencé  à  les  appliquer.  Qu'il 
s'agisse  de  termes  concrets  ou  abstraits,  de  mots  nobles  ou  vul- 

gaires, communs  ou  spéciaux,  les  uns  et  les  autres  se  sont  déve- 
loppés dans  certains  milieux  et  ont  servi  a  traduire  les  pensées 

d'hommes  vivants.  11  faut  reconstituer  la  vie  des  civilisations  dispa- 



Périodiques.  229 

rues,  et  cela  dans  ses  moindres  détails,  pour  comprendre  la  forma- 

tion des  vocabulaires.  L'ethnographie  et  la  technographie,  la 
science  de  l'outillage  sont  aussi  nécessaires  que  l'histoire  du  droit 
ou  l'histoire  des  religions  pour  comprendre  comment  les  mots  ont 

évolué.  On  peut  espérer  voir  un  jour  la  science  de  l'étymologie  se 
constituer  sur  des  bases  rationnelles,  en  prenant  comme  auxiliaire 

l'histoire  de  la  civilisation  sous  toutes  ses  formes  :  ce  jour-là  on 

écrira  des  livres  d'étymologie  qui  seront  au  lexique  étymologique 
ce  qu'est  la  grammaire  au  dictionnaire,  c'est-à-dire  un  système 
coordonné  de  lois  d'expérience  à  une  sèche  énumération  de  faits 
sans  ordre  méthodique  et  sans  lien.  Il  faut  féliciter  les  auteurs  de 

Wôrter  und  Sachen  d'avoir  pris  l'initiative  du  mouvement  et  de 
mettre  toutes  leurs  lorces  à  le  propager. 

C'est  aux  langues  indo-européennes  que  Wôrter  und  Sachen  paraît 
devoir  spécialement  se  consacrer,  et  notamment  aux  langues  indo- 

européennes de  développement  récent  :  ainsi  les  langues  romanes 

ou  les  langues  germaniques.  Les  langues  celtiques  n'apparaissent 
guère  dans  les  trois  premiers  volumes.  Et  c'est  dommage  ;  car  sur 
quelques  points  elles  pouvaient  fournir,  sinon  des  idées  nouvelles, 

au  moins  des  exemples  de  plus  à  l'appui  des  idées  exprimées.  Plus 
d'une  fois,  les  celtistes  en  feuilletant  les  pages  de  la  revue  seront 

tentés  d'y  inscrire  en  marge  quelque  note  tirée  de  leurs  dossiers  ou 
d'y  épinglerune  fiche  de  leurs  répertoires.  Ainsi,  dans  le  tome  Ier, 
p.  187  et  suiv.j  M.  Meringer  consacre  un  bel  article  aux  mots  dési- 

gnant «  le  pont  »  ;  il  montre  qu'à  l'origine,  dans  l'Europe  cen- 
trale, la  construction  des  ponts  à  la  façon  moderne  (ou  même  seu- 

lement à  la  façon  romaine)  était  inconnue.  On  traversait  les  rivières 
à  gué, .ou  bien,  quand  elles  étaient  trop  profondes  ou  trop  larges, 
au  moyen  de  bateaux.  On  ne  connaissait  pas  les  arches  de  pierre 

qui  enjambent  les  combes  et  les  vallées.  L'idée  première  des  ponts 
a  été  fournie  par  les  chemins  qu'on  a  dû  établir  dans  les  landes 
marécageuses.  Pour  retenir  les  terres  mouvantes,  pour  permettre 
le  passage  aux  convois  et  aux  chevaux,  on  fixait  sur  le  sol,  afin 

d'en  assurer  la  résistance,  des  morceaux  de  bois  juxtaposés,  des 
rondins  accolés,  comme  les  traverses  de  nos  chemins  de  fer.  Nous 

connaissons  ces  «  Prugelwege  »  ;  il  y  en  a  encore  dans  les  régions 
incultes  de  la  Pologne  ou  de  la  Styrie.  Il  y  en  a  aussi  sur  les  pentes 
des  montagnes,  dans  les  Vosges  notamment,  où  ils  doivent  leur 

existence  à  d'autres  besoins  ;  ils  portent  le  nom  de  «  Schlittwege  » 
et  servent  à  l'exploitation  des  bois.  C'est  de  ces  chaussées  primitives 
qu'on  a  tiré  l'idée  et  le  nom  même  de  nos  «  ponts  ».  En  effet,  les 
noms  anciens  du  «  pont  »,   quand  ils    ne  sont  pas  tirés  du    nom 



2}o  Périodiques. 

même  le  «  passage  »  (lat.  pons),  proviennent  de  la  juxtaposition 
des  matériaux  (comparés  aux  poils  des  sourcils?  gaul.  brïva,  ail. 

Brûcke)  ou  des  matériaux  eux-mêmes  (v.  si.  mostû,  dérivé  d'un 
emprunt  germanique,  ail.  masl).  M.  Meringer  aurait  trouvé  en 

celtique  un  bel  exemple  à  joindre  aux  précédents.  Le  nom  irlan- 

dais du  pont,  c'est  drochat  de  *drukanto-  (Pedersen,  Vgl.  Gr.,  II, 
47),  dérivé  du  nom  du  bois  (*doru-,  *dru-)  augmenté  d'un  suffixe 
à  gutturale  (cf.  v.  h.  a.  troc  «  trog  »  et  v.  si.  drûkolû  «  massue  »), 
au  moyen  du  suffixe  qui  se  retrouve  dans  bêlât  «  chemin  »  et 
ramât  «  route  ». 

Ce  cas  n'est  pas  isolé.  En  étudiant  le  nom  balto-slave  de  la 
«  main  »  (t.  II,  p.  200  et  suiv.),  M.  Hcnryk  Uiazyn  pouvait 

demander  au  celtique  une  confirmation  de  sa  thèse,  d'après  laquelle 
la  main  est  le  plus  souvent  désignée  par  l'action  de  «  saisir  «  (v. 
maintenant  Zeitsch.  f.  Celt.Phil.,  IX,  292). 

Il  nous  faut  arriver  au  tome  IV  pour  trouver  un  article  où  le 
celtique  tient  sa  place. 

Le  tome  IV  débute  par  un  travail  de  M.  Hjalmar  Falk  sur  la 

marine  en  vieux  Scandinave  (Altnordisches  Seeiuesen,  p.  1-122).  Ce 
travail  sera  fort  utile  auxeeltistes  ;  car  il  fournit  des  renseignements 

complets  et  détaillés  sur  des  idées  et  des  objets,  qui  sont  d'ordinaire 
peu  familiers  aux  philologues,  et  qui  ont  pourtant  joué  un  grand 
rôle  dans  la  vie  des  peuples  celtiques.  Ce  sont  les  idées  et  les 

objets  qui  se  rapportent  à  la  vie  maritime  :  la  navigation  en  géné- 
ral, ses  coutumes  et  ses  règles,  son  personnel  et  son  matériel,  la 

construction  des  navires,  les  différents  types  de  vaisseaux,  la  cargai- 
son et  le  commerce  par  mer,  la  guerre  maritime,  telles  sont  les 

matières  que  traite  l'article  de  M.  Falk.  Cette  simple  énumération 
suffit  à  en  montrer  l'intérêt.  Les  Scandinaves  ont  exercé  au  point 
de  vue  maritime  une  grande  influence  sur  les  Celtes  ;  cela  se  tra- 

duit par  un  grand  nombre  d'emprunts,  que  .M.  Falk  signale  chemin 
faisant  et  qui  ont  été  depuis  enregistrés  par  M.  Bugge  dans  l'article 
dont  nous  parlons  plus  haut  (p.  205).  Ainsi  différents  noms  de 

bateaux  sont  venus  à  l'irlandais  du   Scandinave  : 
birling,  du  v.  isl.  byrdingr  (p.  112); 
carbh,  gall.  ysgraff,  du  v.  isl.  karfi  (p.  94)  ; 
enarr,  du  v.  isl.  knorr,  dan.  knarr  (p.  109); 
scib,  du  v.  isl.    skip  (p.  86); 

scud,  gaél.  sgofh,  du  v.  isl.  skûta  (p.  96). 
En  revanche,  le  nom  du  «  navire  long  »,  irl.  long  (de  nâuis 

louga),  a  passé  en  islandais  sous  la  forme  lmig  (p.  89);  et  M.  Falk 
signale  aussi  le  nom  du  «  bateau    de   peau  »,    v.  isl.   keipull,    qui 



Périodiques.  23  r 

viendrait  suivant  lui  du  gallois  ceubal,  ceuboî  (p.  86)  ;  mais  d'où 
vient  ce  dernier?  D'autres  noms  de  bateaux  ont  été  empruntés  par 
l'irlandais  au  vieil-anglais  :  ainsi  bat  du  v.  angl.  bat  (y.  isl.  beif), 
p.  86,  et  ciûil  duv.  angl.  céol,  p.  88. 

Différentes  parties  du  bateau  ou  différents  agrès  tirent  leur  nom 
irlandais  du  Scandinave  : 

actuaim  «  sorte  d'écoute  »  du  v.  isl.  actaumr  (p.  65),  notamment 
dans  l'expression  actuaim  co  eibbill([p.  67),  où  eibhill  est  également 
emprunté  au  v.  isl.  hefill  «  Hebetau  »  (de  hefja  «  soulever  »); 

a  mail  (en  gaél.  d'Ecosse)  «  amarre  de  la  rame  »,  du  v.  isl. 
hamla  (p.  71)  ; 

lipîing  ou  lifting  «   partie  arrière  du  pont    »,   du    v.    isl.  lypting 

(P-  49)  ; 
lonn  «  patin  ou  rouleau  servant  à  lancer  le  bateau    »,  du  v.   isl. 

hlunnr  (p.  28)  ; 

rac  (en  gaél.  d'Ecosse)  «  racage,  lien  qui  unit  la  vergue  au  mât», 
du  v.  isl.  rakki  (p.  éi); 

ronga  «  côté  du  navire  »,  du  v.  isl.  rang  (p.  46); 
sess  «  banc  de  navire  »,  du  v.  isl.  sess  proprement  «  siège  » 

(p.  72),  mais  ce  pourrait  être  aussi  en  irlandais  un  mot  indigène; 
stadh  «  partie  qui  soutient  le  mât  en  avant  »,  du  v.  isl.  stœp  ou 

stœg  (p.  5  3),  car  en  irlandais  moderne  stadh  ou  stagh,  c'est  la  même 
chose; 

sudh  (gaél.  d'Ecosse)  «  joint  entre  les  planches  d'un  vaisseau  », 
du  v.  isl.  sud  (p.  49)  ; 

stuir,  gaél.  d'Ecosse  stiuir«  gouvernail  »  du  v.  isl.  styri  (p.  73), 
et  stiurasman  «  pilote»  du  v.  danois  styrisman  (p.  5)  ; 

tile  «  tillac  »  du  v.  isl.  piljur  «  plancher  du  pont  »  (p.  48). 

Citons  enfin  l'action  de  carguer  les  voiles,  en  irl.  allsadh,  empr. 
au  vieil-islandais  halsan  (p.  69);  le  nom  du  «  port  »,  irl.  accarsôid, 
du  v.  isl.  ahherissàt  (p.  23),  et  celui  de  la  «  flotte  »,  laideng,  auj. 
laoidheang,  du  v.  isl.  leidangr  (p.  99). 

M.  Falk  a  consulté  M.  Marstrander  sur  les  mots  draic  et  serrcend 

qui  désigneraient  en  irlandais  des  sortes  de  navires  pirates,  et  tire- 

raient leur  nom  d'emblèmes  décoratifs,  l'un  du  latin  dracô,  l'autre 
du  latin  serpens(x.  Whitley  Stokes,  Be~.  Beitr.,  XVIII,  76)  ;  draic 
pourrait  être  comparé  au  v.  isl.  dreki.  Mais  il  ressort  de  la  consul- 

tation de  M.  Marstrander  que  l'irlandais  draic  au  sens  de  «  bateau  » 
n'existe  pas.  Quant  à  serrcend,  c'est  un  composé  très  régulier 
formé  des  mots  serr  «  faucille  »  et  cend  «  tête,  bout  »  ;  le  nom  est 

tiré  de  la  forme  pointue  de  l'avant  du  bateau  (p.  106). 
Dans  le  même  tome  IV  du  même  périodique,  les  celtistes  liront 



232  Périodiques. 

avec  intérêt  une  courte  note  de  M.  Much  (p.  171),  d'où  il  ressort 
que  le  nom  du  «  gage  «  et  de  1'  «  otage  »  se  rattache  dans  plusieurs 
langues  au  nom  de  la  «  baguette  »  ;  ainsi  lat.  uas,  uadis  peut  être 

rapproché  de  got.  wandus,  v.  isl.  vçndr.  L'irlandais  présente  un 
fait  du  même  ordre  :  gill  «  gage  »,  giall  «  otage  »,  v.  h.  a.  gtsal, 
m.  b.  a.  gis,  v.  isl.  gisl  «  otage  »  appartiennent  à  la  même  racine 
que  v.  h.  a.  geisala  «fouet  »,  v.  isl.geislet  geisli  «  baguette,  bâton  », 

lombard  gîsilv  bois  de  flèche  »  et  par  suite  se  rattachent  directe- 
ment au  verbe giallaim  «  je  fouette,  je  frappe  ».  Mais  il  ne  faut  pas 

oublier  que  M.  Pedersen  considère  le  v.  h.  a.  gîsûl  et  le  v.  isl.  gisl 

comme  des  emprunts  d'origine  celtique  (Vergl.  Gr.,  I,  p.  13e, 
§87). 

II 

Nous  avons  déjà  dit  avec  quel  soin  pieux  M.  Kuno  Meyer  s'était 
chargé  de  publier  les  œuvres  posthumes  de  Zimmer.  Les  Sit%ungs- 

berichte  de  l'Académie  de  Berlin  ont  été  enrichis  par  lui  de  deux 

longues  dissertations,  que  l'illustre  défunt  avait  laissées  manu- 
scrites ;  nous  en  avons  parlé  en  leur  temps  (v.  Rev.  Celt.,  XXXII, 

130  et  232).  Mais  à  côté  de  ces  œuvres  achevées,  que  Zimmer 
aurait  sans  doute  publiées  telles  quelles,  on  a  trouvé  dans  ses 
papiers  divers  morceaux  sans  lien,  plus  ou  moins  longs,  plus  ou 
moins  poussés.  Ce  sont  ces  morceaux  que  M.  Kuno  Meyer  publie 

dans  la  Zeitschrift  fur  celtische  Philologie,  t.  IX,  p.  87-120 

(Ans  dem  Nachlass  Hemrich  Zimmers).  Ils  font  partie  d'un  grand 
ouvrage,  auquel  se  rattachaient  déjà  les  chapitres  publiés  dans  les 

Sit%ungsberichte  de  l'Académie  de  Berlin  et  qui  devait  porter  le  titre 
de  «  Aus  der  Celtic  Fringe.  Studien  zur  Frùhgeschichte  der  britti- 
schen  Insein  und  des  kontinentalen  Westeuropas  ».  Il  est  triste  de 

penser  que  de  ce  grand  ouvrage,  qui  aurait  brillamment  couronné 

l'œuvre  de  Heinrich  Zimmer,  nous  n'aurons  que  quelques  frag- 
ments détachés.  Ce  que  M.  Kuno  Meyer  fait  connaître  du  plan  du 

livre,  des  développements  que  Zimmer  comptait  lui  donner,  des 

vastes  enquêtes  qu'il  préparait  ou  même  qu'il  avait  en  partie  ache- 
vées, ne  peut  qu'augmenter  encore  les  regrets  de  sa  perte.  On  est 

tenté  de  souscrire  au  triste  jugement  qu'il  portait  lui-même  sur  sa 
destinée  en  disant  qu'il  était  né  sous  une  fâcheuse  étoile.  La  mau- 

vaise fortune  s'est  acharnée  sur  lui  jusqu'au  dernier  jour  en  ren- 
versant l'édifice  construit  par  sa  prodigieuse  érudition,  par  son  ins- 
piration géniale,  en  lui  faisant  perdre  le  bénéfice  de  ses  veilles 

laborieuses.  La  science  d'ailleurs  y  perd  encore  plus  que  lui. 



Périodiques.  233 

D'après  les  notes  que  publie  M.  Kuno  Meyer  on  se  rend  compte 
du  plan  général  de  l'ouvrage.  Zimmer  se  proposait  un  livre  en  quatre 
parties  :  A.  Wer  und  was  sind  die  Inselkelten  ?  —  B.  Die  Inselkel- 
ten  in  ihren  Berùhrungen  mit  der  alten  Welt.  —  C.  Die  Inselkelten 
und  die  Germanen.  —  D.  Die  Inselkelten  und  die  Neuzeit.  C'est  en 

somme  une  histoire  générale  des  Celtes  jusqu'au  mouvement  pan- 
celtique  actuel,  mais  dans  leurs  rapports  avec  les  autres  peuples,  ce 

qn'on  pourrait  appeler  une  «  histoire  externe  »  des  Celtes.  On  voit 
aisément  quelle  place  devraient  prendre  dans  l'ensemble  les  mor- 

ceaux déjà  publiés.  Les  notes  que  publie  aujourd'hui  M.  Kuno 
Meyer  sont  trop  brèves  pour  permettre  une  analyse  et  une  discus- 

sion. Quelques  points  paraissent  contestables  ;  et  notamment  sur 

l'hypothèse  d'une  population  primitive  des  îles  Britanniques,  dont 
on  retrouverait  certains  traits  dans  la  langue  des  Celtes  insulaires, 
il  convient  de  faire  des  réserves.  Mais  tout  cela  est  à  lire  et  à  médi- 
ter. 

Dans  le  même  cahier  de  la  Zeitscbrift  figurent  :  p.  1-87,  la  dis- 
sertation de  M.  H.  Hessen  dont  nous  avons  précédemment  rendu 

compte  (v.  t.  XXXIII,  p.  470)  ;  p.  121-158,  le  texte  de  la  Tâin 

bô  Cùailnge  d'après  le  ms.  Egerton  1782,  édité  par  M.  Windisch; 
p.  166-177,  la  suite  des  Mitteilungen  uns  irischen  HandschrifteA  de 
M.  Kuno  Mever. 

P.  159-163,  M.  Mario  Esposito  reprend  et  complète  sa  précé- 
dente étude  (Zeitscb.  f.  Celt.  Phil.,  VII,  499)  sur  les  Irish  Commen- 

taries on Martianus  Capelîa.  Enfin,  p.  164-165,  M.  Pokornv  dément 

avec  raison  l'ancienne  hypothèse  suivant  laquelle  le  grec  xa<j<j(T£poç 
«  étain  »  serait  d'origine  celtique.  Ses  arguments  nous  paraissent 
définitifs.  Mais  pourquoi  faire  intervenir  l'irlandais  cass  dans  l'ex- 

plication de  Cassignatos  et  des  Fiançasses  ?  L'interprétation  que 
M.  Pokornv  donne  de  ces  deux  mots  est  toute  entière  à  rejeter. 
Xous  en  reparlerons. 

III 

Le  second  fascicule  du  volume  VI  de  Ériu  nous  apporte  la  fin 

de  l'édition  commencée  il  v  a  neut  ans  par  John  Strachan  et  M.  J. 
G.  O'  Keefle  de  la  version  de  la  Tâin  bô  Ci/ailuge  contenue  dans  le 
YellowBook  ofLecan.On  sait  par  suite  de  quelle  lamentable  fatalité 

M.  O'  Keeffe  est  seul  aujourd'hui  à  signer  cette  publication  si  utile. 
Du  moins  ne  faut-il  pas  oublier  que  Strachan  en  avait  été  le  pro- 

moteur et  le  premier  artisan.  Les  quatre-vingts  premières  pages, 
soit  plus  de  la   moitié,  ont  paru  de    son  vivant  ;    il    avait   préparé 



2  M  Périodiques. 

l'impressiou  du  reste,  mais  n'eut  même  pas  le  temps  d'en  revoir  les 
épreuves.  En  mentionnant  ces  détails,  dans  une  préface,  M.  O' 
Keeffe  rend  hommage  à  la  mémoire  de  son  maître  et  ravive  les 

regrets  qu'a  causés  sa  fin  prématurée.  11  n'y  a  pas  lieu  de  rappeler 
ici  l'intérêt  de  cette  publication.  D'Arbois  de  Jubainville  a  eu  sou- 

vent l'occasion  de  marquer  l'importance  du  Yellow  Book  of  Lecan 
et  du  Lebor  na  h-Uidre  pour  la  connaissance  de  la  Tâin.  Ces 
deux  manuscrits  représentaient  pour  lui,  non  sans  raison,  une  ver- 

sion plus  ancienne  du  fameux  récit,  moins  chargée  d'additions  pos- 
tiches et  moins  christianisée.  Aussi  était-il  tenté  d'adresser  un  reproche 

à  M.  Windisch  pour  avoir  pris  le  Book  of  Leinster  comme  base  de 
son  édition.  En  nous  fournissant  le  texte  du  Book  of  Lecan,  enri- 

chi des  variantes  du  Lebor  na  h-Uidre  'et  complété  çà  et  là  par  ce 
dernier,  John  Strachan  et  M.  O'  Keeffe  ont  donc  rendu  un  grand 
service  aux  celtistes.  On  pourra  grâce  à  eux  pénétrer  plus  avant 

dans  la  composition  de  l'épopée  irlandaise  et  faire,  sur  une  base 
solide,  la  critique  du  texte. 

Dans  le  même  fascicule  du  tome  VI  de  Êriu,  on  trouvera  les 
articles  suivants  : 

De  M.  Kuno  Meyer,  l'édition  d'un  court  poème  historique,  sur 
The  March  roll  of  themen  of  Leinster,  tiré  du  Rawl.  B.  502,  p.  83  b 

et  accompagné  d'une  traduction  anglaise  (p.  121-124); —  égale- 
ment accompagné  d'une  traduction  anglaise,  un  court  fragment, 

tiré  du  même  manuscrit,  p.  83  b,  et  du  Book  of  Leinster,  p.  35  a, 
relatif  au  motif  de  la  «  lance  sanglante  »  (an  Old  Irish  parallel  lo 

Ihe  motive  of  thebleeding  Lance,  p.  157-1 58)  ;  —  enfin  une  note  com- 

plémentaire sur  l'assonance  quantitative,  dont  le  savant  auteur  a 
reconnu  le  premier  les  lois  (Êriu,  VI,  103)  ;  il  y  répond  à  quelques 

objections  de  M.  Thurneysen  (p.  154-156). 
P.  125-129,  xM.  E.  C.  Quiggin  publie  une  note  sur  un  manuscrit 

de  la  Bibliothèque  Universitaire  de  Cambridge  (Add.  3082),  qui 
contient  dans  les  ié  derniers  feuillets  une  série  de  poèmes  adressés 

à  des  membres  de  la  famille  O'  Reilly.  Ces  poèmes  sont  des  der- 
nières années  du  xvie  siècle. 

De  M.  Lucius  Gwvnn,  il  faut  citer  deux  éditions  de  textes  avec 

une  traduction  anglaise  :  De  s'il  Chouan  i  Môir  «  Sur  la  race  de  Co- 
naire  le  Grand»  (p.  130-143)  et  De  Maccaib  Conaire  «  sur  les  fils 

de  Conaire  »  (p.  144-153).  Conaire  est  le  roi  suprême  d'Irlande, 
qui  périt  lors  de  la  destruction  du  château  de  Da  Derga  (v.  Revue 
Celtique,  t.  XXII,  p.  320  et  323);  il  est  question  de  lui  â  plusieurs 

reprises  dans  l'étude  que  M.  Ncttlau  a  consacrée  â  cette  légende 
(Rev.  Celt.,  t.  XII,  p.  238  et  ss.,444  etss.). 



Périodiques.  235 

P.  159-160,  M.  J.  Fraser,  publie  The  Miracle  of  Ciaraifs  Hand, 

d'après  deux  versions  que  contient  le  Liber  Flavus  Fergusiorum. 
Ce  miracle  est  bien  connu  par  la  Silva  Gadelica,  t.  I,  p.  416,  où 

M.  St.  O'  Grady  a  publié,  non  sans  quelques  erreurs,  le  texte  qui 
est  renfermé  dans  le  Book  of  Leinster,  p.  274  a. 

Le  fascicule  se  termine  par  une  importante  étude  paléographique 

sur  le  Lebor  na  h-Uidre,  due  à  M.  R.  I.  Best  (Xofcs  on  tbe  Script 
of  Lebor  11a  h-Uidre,  p.  1 61-174)  ;  elle  est  accompagnée  de  sept 
planches  hors  texte,  reproduisant  des  pages  du  manuscrit.  Notre 

collaborateur,  M.  Louis  Gougaud  y  a  déjà  fait  allusion  (ci-  dessus, 
p.  37).  M.  Best  distingue  trois  mains  différentes  dans  le  précieux 

manuscrit  et  prouve  qu'on  ne  peut  plus  l'attribuer  complètement 
au  scribe  Maelmuire  mac  Ceilechair.  Celui-ci  en  a  copié  certaine- 

ment la  plus  grande  partie,  mais  deux  autres  mains  ont  aidé  la 
sienne.  M.  Best  dresse  le  tableau  du  contenu  du  manuscrit,  en 

indiquant  à  quelle  main  on  doit  attribuer  chaque  morceau.  Ce 

tableau  sera  d'une  grande  utilité  pour  les  philologues;  il  facilitera 
des  études  comme  celle  que  M.  Thurneysen  a  récemment  publiée 

(v.  ci-dessus  p.  88). 

IV 

Le  3me  numéro  du  tome  Ier  de  Gadelica  contient  la  suite  de 

l'édition  du  Pairlement chloinne  Tomàis  par  M.  O.J.Bergin  (p.  137- 
150).  Le  morceau  va  de  la  ligne  726  a  la  ligne  1236.  Il  débute  par 
la  description  humoristique  de  la  session  du  parlement  de  1632, 

que  Seân  Seideanach  O'  Smutachain  emplit  de  ses  fantaisies  ora- 
toires. Ensuite  vient  la  session  du  parlement  de  1645  (1.  935),  où 

l'on  choisit  comme  speakers  (spéiccir,  1.  952)  Seân  Seideanach  et 
Bernard  O'  Bhruic  ;  ceux-ci  s'empressent,  comme  insigne  de  leur 
nouvelle  dignité,  d'apporter  deux  «  spikes  »  (dâ  spéicc,  1.  958)  sur 
leur  épaule.  Cela  indique  déjà  les  dispositions  de  l'assemblée;  elle 
est  quelque  peu  houleuse,  et  comme  les  femmes  ne  tardent  pas  à  se 
mêler  à  la  discussion,  elle  devient  tout  à  fait  orageuse.  La  femme 
de  Bernard  engage  une  dispute  avec  Anasdâs  Ni  Chéirin,  femme 
de  Brian  Beag  (1.  1000)  ;  la  mêlée  devient  générale  ;  un  nommé 

Labhras  an  Làndornâin,  s'étant  avisé  d'intervenir  (1.  1067),  est 
violemment  frappé  et  à  demi  assommé.  On  fait  venir  un  prêtre 

pour  l'assister  (1.  1 107),  et  le  moribond  exprime  en  vers  burlesques 
ses  volontés  dernières  (1.  11 19).  Un  épisode  moins  macabre 
égaie  une  séance  ultérieure.  On  voit  arriver  un  jeune  étranger 

(ôglaoch  gallda,  1.  1187),  que  l'un  des  assistants   reconnaît  aussitôt 



23e  Périodiques. 

pour  un  anglais,  Roibin  an  Tobaca,  vendeur  de  tabac.  Tomàs  an 

Trumpa  sert  d'interprète  ;  on  achète  du  tabac  au  nouveau  venu,  et 
voilà  les  pipes  qui  sortent  des  poches,  et  la  salle  qui  s'emplit  de 
fumée  (l.  121 1).  Cet  intermède  d'ailleurs  ne  calme  pas  les  esprits  ; 
Tomàs  cherche  querelle  à  Bernard  O'  Bruic,  qui  maudit  les  parle- 

mentaires et  le  parlement. 
Le  même  numéro  contient  quelques  autres  publications  de 

textes  : 

A  la  page  1 50,  une  pièce  de  vers  en  trois  quatrains,  par  un  ano- 
nyme (duine  gan  ainm),  tirée  du  ms.  23  D  32,  copié  en  1688  à 

Dublin  par  Uilliam  O'  Duinnin.  Le  premier  quatrain  est  ainsi 
conçu  : 

Garde  pour  toi-même  ton  baiser, 
O  jeune  fille  aux  dents  blanches  ; 
A  ton  baiser  je  ne  trouve  pas  de  goût, 
Détourne  de  moi  tes  lèvres. 

La  publication  est  signée  ici  T.  O'  R[ahillyJ. 
Le  même  M.  T.  O'  Rahilly  publie,  p.  1 51-15  5,  la  troisième  ver- 

sion du  «  warrant  »  versifié  d'Egan  O'  Rahilly,  qui  date  probable- 
ment de  1 7  1 7  ;  p.  156-162,  une  liste  en  vers  des  Irish  schoîars  in 

Dublin  in  tbe  earlx  cighteenth  Century  ;  p.  171 -176,  The  Legend  of 

DùnBriste  (Ce.  Mayo),  racontant  comment,  sur  l'intervention  de 
saint  Patrice  le  rocher  de  Dûn  Briste,  repaire  du  brigand  Déo- 
druisg,  lut  subitement  détaché  du  continent  ;  enfin,  p.  184-185, 

un  poem  by  Domhiiall  O'  Cuileannâin,  conservé  dans  quatre  manu- 
scrits et  p.  186,  un  dialogue  versifié  entre  Seàn  Clàrach  et  Uilliam 

Mac  Coitir,  tiré  du  ms.  23  D   25  copié  en  1768. 

Sous  la  signature  Torna,  parait  la  suite  de  l'étude  consacrée  à 
au  tAlhair  Eoghau  O'  Caoimh,  a  bheatha  agus  a  shaothar  (p.  163- 
170)  ;  et,  sous  la  signature  Séamus  Ua  Casaide,  la  suite  du  Journal 

d'Humphrey  O'  Sullivan,  Cimi-lae  Amhlâoibh  Ui  Shûileabhâin 
(p.  177-183). 

A  noter  enfin,  dans  les  Miscellanea,  une  note  de  M.  Bergin  on 
some  Irish  adverbs  (p.  187). 

V 

On  trouvera  dans  The  Celtic  Review  (vol .  VIII,  n°  31,  janvier 
191 3)  la  suite  de  la  Version  gaélique  de  laThébaïde  de  Stace,  édi- 

tée par  M.  Mackinnon  (p.  218-233).  C'est  une  paraphrase  libre  et 
résumée  d'une  partie  du  chant  III,  du  vers  324  au  vers  670.  Mais  il 



Périodiques.  237 

ne  reste  à  peu  près  rien  des  beautés  du  poète  latin  :  il  faut  voir 
notamment  ce  que  devient  sous  la  plume  du  rédacteur  gaélique  le 

dialogue  d'Amphiaraus  et  de  Capanée  (p.  232-233)  :  il  se  réduit  à 
quelques  répliques  sans  vigueur  et  sans  grâce.  On  ne  retrouve  rien 

de  la  rude  énergie  que  Stace  prête  au  premier,  ni  de  l'ironie  pres- 
sante qu'il  met  dans  la  bouche  du  second.  En  revanche,  l'auteur 

gaélique  introduit  dans  son  texte  des  hors-d'œuvre  :  il  interrompt 
le  discours  pour  indiquer  ce  que  sont  les  Parqnes  et  le  rôle  qu'elles 
jouent  aux  enfers.  Bien  mieux!  il  croit  devoir  expliquer  pourquoi 
les  trompettes  sont  dites  en  latin  «  tyrrhéniennes  »  (Tyrrhenus 

...clangor);  c'est  une  glose  marginale  qu'il  incorpore  à  son  texte. 
On  peut  juger  par  là  de  la  qualité  de  son  goût  et  du  mérite  de  sa 
traduction. 

M.  James  Ferguson  termine  p.  193-217  son  étude  sur  The  Bri- 

tish  Race  and  Kingdom  in  S'cotland,  commencée  dans  le  même 
volume,  p.  170-189  (ci-dessus,  p.  115).  C'est  un  important  sujet, 
qui  a  un  côté  littéraire,  puisque  le  Gododin  se  rattache,  comme  on 

sait,  aux  -traditions  des  Bretons  du  Nord.  On  lira  avec  intérêt  l'ex- 
posé de  M.  Ferguson,  qui  repose  sur  une  connaissance  précise  des 

vieux  poèmes  gallois  et  des  chroniques. 

M.  W.  J.  Watson  publie,  p.  235-245  une  nouvelle  série  de 

Topographical  Varia.  Il  y  traite  d'abord  de  plusieurs  noms  en 
-aid  (-//),  qui  semblent  contenir  un  ancien  suffixe  en  -nti- 
(cf.  les  noms  de  rivière  Dru-entia,  Dig-entia,  Deru-entio,  etc.).  Ce 

sont  par  exemple  Turcaid,  Tarvit,  Cernait,  issus  des  noms  d'animaux 
tore,  tarbb,  eu.  Ce  sont  ensuite  Treasaid  de  très  «  combat  »,  Lovât 

de  la  racine  *lau-  «  baigner  »,  Livet  de  U  «  splendeur  »,  Turaid  de 
tur  «  sec  »,  Fearnaid  defern  «  aune  »,  etc.  Cette  liste  sera  utile 

à  ceux  qui  voudront  faire  un  jour  l'histoire  du  suffixe  -fit-  en 
celtique.  Une  autre  liste,  non  moins  utile  pour  l'histoire  du  cel- 

tique, est  celle  de  la  page  242,  qui  contient  des  composés  du  type 

tat-pwusa  dont  le  premier  terme  est  un  substantif:  soit  con-chraig 
«    rocher  du  chien  ». 

A  la  pag;e  267  du  même  cahier  commence  la  Concise  old  Iris!1 
Grammar  de  M.  J.  Pokorny,  que  nous  avons  annoncée  précédem- 

ment (v.  ci-dessus,  p.  101).  Le  but  de  l'auteur  est  d'initier  les 
débutants  à  l'étude  scientifique  du  vieil-irlandais,  et  son  programme 
de  leur  fournir  sous  une  forme  simple  les  éléments  de  la  gram- 

maire. La  réalisation  d'un  pareil  programme  comporte  deux  diffi- 
cultés essentielles  :  la  première  est  de  choisir  entre  les  différents 

éléments  de  la  langue  ceux  qui  sont  caractéristiques  de  sa  structure 



.2^  Périodiques. 

afin  de  laisser  de  coté  les  autres  ;  la  seconde  est  de  ramener  les 

éléments  choisis  à  des  règles  précises  et  systématiques,  qui  se 

gravent  aisément  dans  l'esprit  d'un  novice  et  lui  servent  en 
quelque  sorte  de  rudiment.  M.  Pokornv  s'est  en  général  tiré  à  son 
honneur  de  ces  deux  difficultés,  qui  sont  plus  grandes  peut-être 
en  vieil-irlandais  que  partout  ailleurs.  Il  nous  permettra  cependant 
quelques  critiques. 

Le  début  de  sa  grammaire  est  consacré  aux  rapports  de  la  gra- 
phie et  de  la  prononciation,  question  embrouillée  entre  toutes  et 

qu'il  est  fort  malaisé  de  faire  comprendre  à  des  novices.  Je  retran- 
cherais de  la  première  page  (271  de  la  Celiic  Review)  l'exception 

relative  à  la  graphie  moirec  de  Wb.  10  d  25  '  ;  car  les  lecteurs  tire- 

ront de  cette  page  l'impression  que  l'orthographe  du  vieil-irlan- 
dais est  dénuée  de  toute  règle;  et  c'est  une  impression  lâcheuse 

au  début  de  l'ouvrage. 
Dans  un  chapitre  aussi  compliqué  par  lui-même  que  celui  de  la 

phonétique,  il  n'était  pas  bon  de  mêler  des  questions  de  morpho- 
logie. C'est  pourtant  ce  que  fait  M.  Pokorny  lorsqu'il  expose  au 

début  même  de  sa  phonétique  les  régies  d'emploi  de  l'aspiration  et 

de  la  nasalisation.  Cela  l'entraîne  à  donner  des  développements  hors 
de  propos  et  à  citer  des  exemples  incompréhensibles  à  un  débu- 

tant :  tel  for-dom-chomaither  «  I  ara  preserved  ».  Cet  exposé  devait 
être  placé  dans  la  morphologie  plutôt  que  dans  la  phonétique. 

J'aurais  également  remisa  plus  tard  les  règles  de  l'accent  du  verbe. 
Il  sera  nécessaire  au  lecteur  de  revenir  sur  les  premières  pages  du 

livre  qu'il  ne  pourra  comprendre  qu'après  avoir  lu  le  livre  en entier. 

Il  y  a  dans  la  façon  dont  M.  Pokorny  présente  l'évolution  his- 
torique des  faits  une  fâcheuse  équivoque.  Il  pose  volontiers  des 

formes  préhistoriques,  qu'il  désigne  par  des  astérisques  ;  mais  il  ne 
dit  nulle  part  ce  que  représentent  ces  restitutions  :  du  pré-irlan- 

dais? du  celtique  commun  ?  ou  bien  de  l'indo-européen  ?  Je  relève 
à  la  page  285  les  prototypes  *velêt-adjo-,  *ate-koros  et  *de-fo-lôg- 
ine;  à  la  page  286,  *bhi-tia-ti,  *anatlâ  et  à  la  page  287  *ver-ono, 

*iru-ad-sthajo-,  *bhi}dist0us,  *bbvijâti,  etc.  LTn  novice  se  demandera 
de  quelle  langue  il  s'agit  là  ;  il  aura  bien  du  mal  à  le  trouver. 
Dans  une  grammaire  élémentaire,  comme  celle  qui  est  tentée  ici, 
on  devrait  se  borner  à  la  stricte  description  des  faits  et  éviter  ces 

restitutions  qui  ne  peuvent  qu'induire  en  erreur. 

1.  Sans  compter  que  Ton  retrouve  le  c  dans  marcach  »  affligé  »  (Wb. 

Stokes,  Ccll.  Rev.,  Y,  293)  et  qu'il  ne  s'agit  peut-être  pas  d'une  simple 
question  de  «rapine.    Il  eut  mieux  valu  citer  asôircc  Wb.   11  a  11. 



Périodiques.  239 

Il  faut  attendre  pour  porter  un  jugement  d'ensemble  sur  la 
grammaire  de  M.  Pokorny,  et  même  sur  sa  phonétique.  Ce  qui 

en  a  paru  est  en  tout  cas  consciencieusement  fait  ;  les  règles 

reposent  sur  une  connaissance  précise  de  la  langue,  et,  sous 

réserve  des  critiques  précédentes,  l'ouvrage  mérite  d'être  recom- 
mandé aux  jeunes  celtistes '. 

VI 

Le  tome  XXXI  des  Indogermanische  Forschungen  est  une 

Festschrift  offerte  à  M.  Berthold  Delbriick,  dont  nous  annonçons 

'plus  haut  la  retraite  (p.  218).  Un  seul  Français,  M.  A.  Meillet,  a 

été  appelé  à  l'honneur  d'y  collaborer. 

Parmi  les  articles  qui  composent  le  volume,  il  n'y  en  a  aucun 

qui  touche  directement  au  celtique.  Celui  qu'a  envoyé  M.  Thur- 
neysen  se  rapporte  à  la  formation  des  mots  en  latin,  et  celui  de 

M.  F.  Sommer  à  l'étvmologie  allemande.  Mais  quelques  articles 
traitent  des  questions  générales  auxquelles  le  celtique  est  plus  ou 

moins  intéressé.  Ainsi  M.  Hirt  a  contribué  au  recueil  par  un  remar- 

quable travail  sur  les  formations  en  -ï  de  l'indo-européen  (p.  1-23)  : 

il  montre  qu'à  la  base  de  nombreux  mots  dérivés  des  langues  indo- 
européennes se  trouvent  des  thèmes  en  -1-  qui  jouent  à  côté  des 

thèmes  en  -o-un  rôle  analogue  à  celui  des  thèmes  en  -à-.  Il  y  a  de 

fait  en  indo-européen  des  féminins  en  -l-  aussi  bien  que  des  fémi- 

nins en  -à-,  en  face  des  masculins  en  -0-.  A  l'origine  toutefois,  le 
sens  des  deux  formations  à  vovelle  longue  aurait  été  différent  :  le 

suffixe  -à-  marquant  la  collectivité,  le  suffixe  -/-  la  dépendance. 
On  sait  depuis  le  bel  article  de  M.  Wackernagel  quel  rôle  a  joué  ce 

suffixe  -/-  dans  la  flexion  indo-européenne  ;  ï'italo-celtique  est  un 

1 .  M.  Pokorny  nous  prie  de  porter  à  la  connaissance  de  nos  lecteurs  les 
corrections  suivantes  : 

P.  271,  note  1       au  lieu  de         /\' 0')1'  nre  p!'e 
§    5                   »                aratron               »  aratrom 
§  22,  n.  2          »                 bent                      »  eru 

46  lire  :    Final    unstressed  svllables  preceded  bv  a    post-vocalic 
consonant... 

§  50           au  lieu  Je         *f9trom  lire  *ardtrom 
§  54                 "                 P-  29                 »  p.  95 

':   5  5,1               »       *to-mètiu,*-nientio       »  *-mètju,  *-mentjô 
§  55,n.c         »                 *aratron  »  *arjtrotn 
§  57  b  1            »                  *aré-mentjô        »  *[p\are-mentjè 

P.  286,  note  1              »                  p.  15                  »  p.  281 

60                 »                 *ratrotn             >>  *ardtrom 



240  Périodiques. 

des  dialectes   où    il  apparaît    le    plus  clairement  (v.    Rev.    Celt., 
XXX,  211). 

Les  celtistes  liront  aussi  avec  intérêt  l'article  de  M.  Knauer  sur 

le  nom  national  des  Russes  et  l'habitat  primitif  des  Indo-Euro- 
péens (p.  67-88). 

M.  Fritz  Schôll,  dans  un  article  Zur  lateinischen  Wortforschung, 

étudie,  p.  313  et  suiv.,  deux  prétendus  mots  du  latin  d'Espagne. 
L'un  est  gurdus  donné  par  Quintilien  comme  espagnol  (I,  5,  57), 
mais  qui  parait  avoir  une  aire  d'extension  plus  vaste  que  l'Espagne  : 
c'est  un  mot  de  la  partie  occidentale  de  l'empire  romain.  Comme 
M.  R.  Fisch  l'a  supposé  (Arch  f.  lui.  Lexic.,  Y,  72),  gurdus  est  à 
la  base  du  gurdonicùs  de  Sulpice  Sévère  (y. Rev.  Celt.,  XXXI,  532). 

L'autre  mot  est  également  cité  par  Quintilien  comme  espagnol  ou 
africain  :  cestcantus  «  jante  delà  roue,  roue  ».  M.  Schôll  nous  parait 

dans  la  vérité  en  soutenant,  contre  M.  Walde,  l'origine  celtique  du 
mot.  Bien  loin  que  le  gallois  cant  et  le  breton  caut  «  cercle  » 

doivent  être  considérés  comme  des  emprunts  latins,  c'est  le  latin 
qui  a  emprunté  son  mot  canius  au  prototype  celtique  des  mots 
brittoniques.  La  graphie  canthus  ne  doit  pas  faire  illusion  :  elle 

tient  au  fait  que  le  mot  latin  a  passé  en  grec  et  s'y  est  confondu 
avec  un  autre  xav6oç  désignant  le  coin  de  l'œil  (v.  Boisacq,  Dict. 
Etym.,  p.  406).  M.  Schôll  a  raison  de  défendre  la  celticité  de  canins 

et  de  joindre  ce  mot  à  ceux  que  les  Latins  ont  emprunté  des  Gau- 
lois pour  désigner  des  articles  de  carrosserie  :  rêda,  petorritum, 

benna,  carrus,  carpentum,  cisium,  couinnus,  essedum,  ploxemum  (?), 
etc.  Les  Gaulois  ont  été  pendant  un  long  temps  les  carrossiers  de 

l'empire  romain. VII 

Notre  collaborateur  M.  Louis  Gougaud  a  donné  à  I'Irish 
Ecclesiastical  Record  (5e  série,  t.  I,  1913,  p.  225-232)  un  article 
sur  le  jeûne  en  Irlande  (Some  Liturgical  and  Ascetic  traditions  of  the 

Ccltic  church,  Fasting  in  Ireland)  ;  il  y  étudie  d'abord  la  façon  dont 
le  jeûne  était  pratiqué  en  Irlande  dans  les  monastères  et  dont  il  est 

resté  en  usage  jusqu'à  nos  jours  dans  les  habitudes  populaires  ;  il 
termine  par  l'étude  du  jeûne  employé  comme  moyen  de  contrainte 
envers  la  divinité.  Sur  ce  sujet,  on  pourra  se  reporter  au  travail  de 
M.  Robinson,  analysé  dans  la   Revue  Celtique,  t.  XXXI,    p.  254. 

C'est  dans  le  même  périodique,  Irish  Ecclesiastical  Record,  qu'ont 
paru  les  deux  articles  de  M.  Paul  Walsh  mentionnés  plus  haut  p.  219. 

J.  Yexdryes. 

Le  Propriétaire-Gérant,    Edouard   CHAMPION. 

MAÇON,    PROTAT    FRÈRES,    IMPRIMEURS. 





1(1(10  VI  UtlVUl  UIK i*WUUH*Ynih 
mcozCvcitti* 

.fr  nue  uioufiOuc*  vrf»' 

-'"' £jcf Pic*  iiûlcai»  crjtâtft  aAxv8U0g*ynu 

4*nmt>  rcmip.io  aniftmtft)  etDifptitncoucem 
uafit  amtmmn»m'  foniwxB* 

^atfaus  qnoxcr 

uu.  ifyiïr  autgtu 

tcgnsirflimODriî- 
cct\y?.  miïdmao 

cujaquttcicwa nu  aa  ̂ itwiJ  cmi 

jnû.i'oftiiuttwtô uû  ACtàtutoph 

mitu)  dtuf  4ftftnd»1£  mfnitîmtttn^ajticr  mue 
liïtnm  tr#itf£cmfc  craufâhf  tfctno  Dycttano 
tczony.nnw  jtrtnitrptfcfl  (auptowtf  mt&M* 
jfcrçmCffcj&M  ïifmfrgrtet'criir  fhUcter.cr 
a^îmtnt^oftriniîS  ïiiïrurfalB  c  wpîtw 

tilQàfOixo  *tt)mta&"iiu' fJtrfrtM  ctrtnqgui 
fiœfioî  tmpi\  t)inAmioo«n  «  atfVircnmr  ai  nnio 

inbc^l)n5mtr  (jiuvtrutr  miuOTn^  jiwuar 

Ms.  Lat,  14354  f°  24~  r°. 



LE 

PLUS     ANCIEN    TEXTE 

SUIVI    EN    BRETON 

Ce  texte  a  été  découvert  le  20  janvier  dernier  par 
M.  Antoine  Thomas,  le  romaniste  bien  connu.  Il  a  fait  part 
de  sa  trouvaille  fort  inopinée  à  Y  Académie  des  Inscriptions,  le 

24  janvier,  après  m'avoir  remis  fort  obligeamment  une  copie 
des  lignes  en  breton.  Sa  communication  a  paru  dans  le  Bulle- 

tin de  l'Académie  de  janvier-février  191 3,  p-  23,  et  suiv.  Je  la 
donne  à  peu  près  in-extenso  avec  sa  lecture  des  fragments 
bretons. 

«  Un  volumineux  manuscrit  du  Spéculum  historiale  de 
Vincent  de  Beauvais,  suivi  de  la  Table  alphabétique  de 
Jean  Hautfuné,  qui  forme  deux  volumes  (lat.  14354  et 
14355),  écrits  de  lamêmemain  et,  sans  aucun  doute  possible, 

dans  le  courant  du  xive  siècle1,  contient,  en  cinq  endroits 

différents,  de  courtes  phrases  dans  lesquelles  je  n'ai  pas  eu  de 
peine  à  reconnaître  au  premier  aspect,  la  langue  bretonne,  bien 

que  mon  insuffisante  préparation  ne  m'ait  pas  permis  d'ar- 
river à  la  pleine  intelligence  du  sens.  Ce  sont  boutades  humo- 

ristiques comme  les  scribes  ont  coutume  d'en  laisser  échapper 
de  leur  plume  quand  ils  arrivent  à  la  fin  de  leur  tâche  fasti- 

dieuse :  elles  sont   entremêlées  aux  formules  lettrées  souvent 

1 .  La  reproduction  photographique  qui  accompagne  la  présente  com- 

munication édifiera  le  lecteur  sur  l'écriture  que  nos  confrères  MM. 
Omont,  Prou  et  Morel-Fatio  sont  d'accord  avec  moi  pour  rapporter  aux 
environs  de  1350.  J'ajoute  que  les  tables  de  Jean  Hautfuné,  dédié  au  car- 

dinal Simon  d'Archiac  (1 320-1 323),  fournit  pour  la  date  un  terminus  a  qtio 
assez  précis. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  16 



242  /.  Lot  h. 

signalées,    les     unes    graves,    les     autres     plaisantes,     telles 

que    : 

Explicit,  expliceat  (sic)  ;  ludere  scriptor  eat 
Vinum  scriptori  debetur  de  meliori. 

Te  Deum  laudamus,  te  Deum  confitemur-. 

«  Il  ne  faut  donc  rien  en  attendre  qui  honore  grandement  la 

pensée  humaine  au  moyen  âge.  En  revanche,  si  l'on  songe  que, 
pour  la  langue  bretonne  nous  n'avons,  avant  la  seconde  moitié 
du  xve  siècle,  aucun  texte  suivi,  mais  seulement  des  gloses 
et  des  mots  isolés,  on  peut  espérer  que  les  celtisants  y  trou- 

veront matière  à  d'utiles  remarques  grammaticales.  Comme 
depuis  la  mort  de  notre  regretté  confrère  H.  d'Arbois  de 
Jubainville,  les  études  celtiques  n'ont  pas  de  représentant 
parmi  nous,  j'ai  remis  ma  copie  entre  les  mains  de  M.  J.  Loth, 
professeur  de  langues  et  littératures  celtiques  au  Collège  de 

France,  qui  se  propose  d'entretenir  prochainement  l'Académie 
de  cette  trouvaille  inopinée.  J'ajoute  que  c'est  au  cours  de 
recherches  poursuivies  à  la  Bibliothèque  nationale,  tant  en 
vue  de  ma  conférence  de  lexicographie  à  la  Faculté  des 

Lettres,  qu'en  vue  de  ma  collaboration  à  l'Histoire  littéraire  de 
la  France,  publiée  par  l'Académie,  que  j'ai  eu  le  plaisir  de faire  cette  trouvaille. 

«  A  titre  de  document,  je  donne  ci-dessous  la  reproduction 
diplomatique  des  textes  bretons  qui  se  trouvent  dans  le 

manuscrit  de  Vincent  de  Beauvais,  en  suivant  l'ordre  des 
feuillets  '. 

i°  ms.  lat.  14354,  f°l-  I44c  : 
Au  guen  e  heguen  amlouenas  anegarat  an  laclas. 

2°  ibid.,  fol.  247b. 
Au  guen  heguen  hamlouenas  hauegarat  au  lac. 

30  ibid.,   fol.  263e1  : 
An  vu  heguen  amlouenas  auuegarat  anlaclas. 

40  ms.  lat.  14355,  fol. 326e'  : 
Mons  oraen  inhoguen. 

50  ibid.,  fol.  399b  (cf.  le  fac-similé  ci-joint)  : 

1  .    La  distinction  des  lettres  11  et  «  n'est  pas  très  nette. 



-     Le  plus  ancien  texte  suivi  eu  breton.  243 

Iuonet  omues  so  map  mat  ha  quar. 

Panesen  ha  suruguen  hambezou  dameren  etca. 
6°  ibid.  : 

Marhamguorant  va  karantit  da  vout  in  nos  ohecostit 

uamgaret.  nep  prêt,  et  ca.  va.  » 

Je  n'ai  pas  eu  de  peine  à  reconnaître  dans  les  fragments 
1,  2,  3,  6,  desvers  construits  conformément  à  la  métrique  du 

moyen-breton:  c'est-à-dire  des  vers  à  rime  finale,  et  à  rime 
interne  :  dans  l'intérieur  du  vers,  la  finale  du  mot  à  la  césure 

rime  avec  la  pénultième  du  vers  '.  Cela  m'a  permis  de  réta- 
blir la  partie  tronquée  de  1,  2,  3. 

i°    An  guen  hegiten  ara  loupas 
An  [hjegaratf  an  lac[af]  [g]las. 

Iuonet  omues  est  à  lire  Ivonet  Omîtes  :  Omnès  est  un  nom 

propre  encore  très  répandu  en  Bretagne  bretonnante.  En  étu- 

diant le  ms.,  j'ai  pu  lire  de  façon  sûre,  fragment  4,  au  lieu  de 
omen  :  oruen.  M.  Dorez  qui  a  bien  voulu  me  prêter  le 

secours  de  son  expérience,  est  d'avis  qu'il  n'y  a  pas  de  doute- 
sur  cette  lecture.  La  fin  de  r  est  à  peu  près  effacée  mais 

encore  reconnaissable.  La  comparaison  avec  -or-  dans  tneliori 

de  la  ligne  suivante  est  démonstrative  :  voir  d'ailleurs  le  fac- 
similé  ci-joint. 

11  et  11  étant  confondus,  il  faut  dire  sans  hésitation  mous 

(tr.  4)  au  lieu  de  nions;  an  (fr.  1,  2)  pour  au;  hanegaiat 
(fr.  2),  annegarat  (fr.  3). 

Le  t  de  karantit  et  de  costil  (fr.  6)  est  à  lire  c  :  ces  deux 

lettres  sont  très  voisines  l'une  de  l'autre  dans  le  manuscrit  : 

karantit  ne  pourrait  s'expliquer  qu'avec  un  suffixe  -tit  (gall. 
ieuengtid)  ici  fort  invraisemblable;  costid  s'expliquerait  encore moins. 

Une  première  question  se  pose  :  le  scribe  copiait-il  un  texte 

1.  Sur  l'origine  de  ce  vers,  dont  j'ai  démontré  la  source  dans  la  poésie 
populaire  latine,  et  ses  lois  essentielles,  v.  J.  Loth,  La  métrique  du  moyen- 
breton,  Revue  Celt.,  XXI,  203,  343  (Métrique  galloise,  tome  II,  2™e  partie, 
177-204  :  ire  partie,  177).  Sur  le  détail  des  lois  de  ce  vers,  cf.  E.  Ernault, 

L'ancien  vers  breton,  191 2. 



244  /•  Loth.  , 

breton,  ou  écrivait-il  sa  propre  composition,  ou  reproduisait- 
il  de  mémoire  des  fragments  de  poésies  connues,  peut-être 
populaires  ? 

Pour  le  fr.  4  (mous.  ...)  et  le  fr.  5  (Jvonet . . .),  pas  de  doute: 
ils  sont  de  lui. 

Pour  les  autres  (1,  2,  3  et  7),  j'avais  pensé  d'abord  à  cause 

des  marques  d'abréviation  (au  lac.  ;  vamgaret,  nep  prêt.*); 
de  la  reprise  va  après,  etc.  (fr.  6);  à  cause  de  anuegarat  pour 

anhegarat,  que  le  scribe  copiait  un  texte.  Mais  d'un  autre  côté 
ses  incertitudes  d'orthographe  me  portaient  à  croire  qu'il 
n'avait  pas  de  morceau  écrit  sous  les  yeux.  Mon  collègue  ef 
collaborateur  E.  Ernault,  à  qui  j'avais  soumis  les  fragments 
avec  mes  doutes  sur  certains  points,  est  d'avis  que  le  scribe  ne 
copiait  pas  et  m'en  a  donné  de  bonnes  raisons.  Il  relève 
d'abord  ses  hésitations  d'orthographe,  qui  prouvent,  dit-il, 
une  habitude  plus  grande  d'écrire  en  latin  qu'en  breton  :  h 
Ta  gêné  ;  il  a  d'abord  écrit  e,  en  commençant  heguen,  puis  il 
s'est  ravisé,  l'a  marqué  d'un  punctum  delens  et  écrit  correcte- 

ment heguen.il  sait  vaguement  qu'il  faut  un  h  àansannegarat; 
dans  un  endroit,  il  le  place  en  tête.  Ernault  croit  aussi,  et 
avec  raison,  que  le  scribe  utilise  des  réminiscences  populaires: 
les  passages  5  et  6  avaient  sans  doute  une  suite,  qui 

chantait  dans  sa  mémoire,  et  qu'il  a  remplacé  par  etc.. 
Dans  ces  conditions,  il  me  semble  impossible  de  modifier 

le  texte  autrement  que  par  le  complément  at  dans  laclas, 
imposé  par  la  mesure  et  assuré  par  la  métrique.  Je  le  donne 
sans  autre  changement,  en  rétablissant  partout  an  hegarat,  et 
en  coupant  les  mots  séparés. 

2°  An  guen  heguen  am  loupas 
An  hegarat  an  hcat   glas 

«  La  (fille)  à  la  joue  blanche1  m'a  réjoui,  l'aimable,  celle  à 
l'œil  bleu  ».  En  mot    à  mot   :  La  blanche  sa  joue  ma  réjoui, 

1.  A  ne  prendre  que  letexte  présent,  sans  comparaison  avec  la  variante  3, 

c'est  la  traduction  la  plus  simple,  celle  que  m'a  suggéré  E.  Ernault. 
Pierre  Le  Roux,  mon  ami  et  successeur  à  Rennes,  avait  aussi  pensé  à  cette 
construction,  mais  à  cause  de  an  vu,  donnait,  comme  moi  à  guen,  le  sens 
de  visage. 



Pl.   II. 

.&*têimumnutffiffatu$  i#fr 

ï(i&ïïlfoo  ctcotlt>ro(©ttéi*#rttU 
-mmetbttmcù.  Ijmniu 
f^Wtâapl^^mttmie-  U#rb  * 

.  affia^fr  indafc  ijftrr. 

itWté^tacômin  ttmvccU  tarifa* 

(Htttweûti*  «tin  mqtottt'fg  ou*  a>07œa<> 

3>ttio  tnrge  miemurcrcMatT  ^  ̂Fmtoô/oKco 
raniûfanns;— 

/fin  îni  Ijegucu  ftmtotictt^^uucgaï«r^tttorte0 

Ms.  Lat.  14354  f°  263  v°. 





Le  plus  ancien  texte  suivi  en  breton.  245 

V aimable,  la  bleue  son   œil.    Si   on   adoptait  ban    égarât,  il    y 

aurait  deux  belles:  celle  blanche  sa  joue...   et  l'aimable,  celle 
bleu  son  œil.  Si  la  variante  an  vu  équivaut  a  guen,  le  sens  de 
guen  doit  être  tout  différent. 

Il  est  possible  que,  au  lieu  de  lacat  çlas,  le  scribe  ait  pro- 

noncé lagatclas,  comme  l'a  pensé  Ernault  :  cî.  Lagatu,  nom 
d'homme,  pour  Lagat  du,  œil  noir.  Il  est  vrai  qu'ici  les  deux 
consonnes  assimilées,  sont  homorganes1.  De  plus  l'abrévia- 

tion au  lac  {p.  a)  n'est  pas  en  faveur  de  cette  hypothèse. 

30  An  vu  hegue;/  am  loumas 
An  hegara/  an  heat  glas 

Ernault  avait  pensé  à  an  ru  (la  rouge  sa  joue)  ce  qui  eût 

été  satisfaisant  et  constitué  une  heureuse  variante  et  plus  natu- 

relle que  guen.  Mais  il  n'y  a  aucun  doute  à  avoir  sur  la  lec- 
ture an  vu;  tout  au  plus  pourrait-on  lire  h  au  lieu  de  v,  ce 

qui  ne  nous  avancerait  pas.  An  vu  remet  tout  en  question,  si 

on  suppose  que  vu  soit  l'équivalent  de  guen.  J'avais  pensé  au 
moyen  breton  gueetu  guen,  mais  le  mot  ne  signifie  que  faux- 

visage,  masque.  Une  autre  hypothèse,  c'est  que,  an  vu  peut 
être  indépendant  dans  l'esprit  de  scribe  ;  ce  serait  une 
variante  d'idée  et  non  de  mot.  Dans  ce  cas,  à  cause  de  l'ar- 

ticle, heguen  ne  pourrait  se  traduire  par  sa  joue  ;  Ernault 

a  pensé  à  ho-gen,  charmant  (gall.  hy-gain)2.  Guen  pourrait 
signifier  sourire.  Je  me  hasarde  à  voir  dans  beguen,  le  gallois 

hy-wen,  au  sourire  facile,  souriant  (vieux-breton  Ho-wen 
(Chrestomathie)  et  je  traduis  : 

«  La  vue  souriante  m'a  réjoui,  l'aimable,  celle  à  l'œil bleu  ». 

Si  on  admet  l'équivalence  de  vu  et  guen,  guen  ne  peut  avoir 
un  autre  sens  que  vue,  aspect.  Peut-être  y  avait-il  guel  (an 
guel,  la  vue).  Pour  ajouter  une  rime  de  plus,  le    scribe  aura 

1 .  Là  où  l'assimilation  ne  se  fait  pas,  on  laisse  tomber  la  dentale  du 
premier  terme.  En  bas-vannetais,  le  surnom  Lagat  du  existe  également,  et 
on  prononce  laga  du. 

2.  Il  remarque  lui-même  quefe  ne  se  combine  guère  avec  un  adjectif. 



246  /.   Loth. 

écrit  guen,  s'autorisant  peut-être  de  formes  comme  guenédell, 
fiançailles,  entrevue  de  fiançailles  pour,  gueledell. 

Une  hypothèse  d'Ernault  pour  an  vit  serait  séduisante.  Il 
suppose  que  an  vu  serait  le  commencement  de  vuen, 
mutation  régulière  de  an  guen.  Étant  donné  que  le  scribe 

fait  d'autres  mutations,  ce  serait  possible;  mais  il  est  alors 
étrange  qu'il  ait  écrit  deux  fois  de  suite  an  guen  ;  la  place  ne 
lui  manquait  pas  comme  pour  la  fin  du  passage  au  laclas;  il 

voulait  là  finir  avec  la  ligne.  De  plus,  il  n'y  a  pas  de  point 
marquant  une  abréviation.  An  vu,  est  usité  en  comique,  dans 

le  sens  français  et  anglais  du  mot  (J.  Loth,  Remarques  et  cor- 

rections au  Lexicon  de  Williams').  Une  autre  hypothèse  me 
vient  à  l'esprit  en  relisant  ces  lignes  :  c'est  qu'il  faut  lire  uv  et 
non  vu.  uv  serait  l'équivalent  du  gaélique  aoibh,  gai,  beau, 
anciennement  brillant  :  cf.  irl.  mod.  aoibheal,  feu  (cf.  v.  irl. 

ôibîeï);  cf.  gall.  ufel.  Je  traduirais  :  an  uv  he  guen,  celle  dont 

la  joue  est  brillante...  Uvi  un  tort  et  un  avantage  :  c'est  qu'on 
ne  le  trouve  pas  ailleurs  en  breton. 

40  Mous  Orven  in  hoguen 
«  Les  ordures  d'Orven  en  tas  ». 

Ordures  n'est  peut-être  pas  très  exact,  mais  je  ne  me  hasar- 
derai pas  a  fouiller  dans  les  intentions  évidemment  porno- 

graphiques ou  tout  au  moins  scatologiques  du  scribe.  Orven 
(dialectalement  et  anciennement  Orwen)  est  un  nom  propre 

de  femme  connu  :  en  1068-1085,  I27î  Orgueil  ;  en  1260, 
Orven  (J.Loth,  Chrestomathie.  p.  223).  Pour  les  sens  de  mous, 

cf.  Ernault,  Gloss.  moy.-brct.  Comme  en  breton  le  mot 
m  ws  a,  aussi,  en  gallois,  le  sens  de  puanteur,  puant,  et  a  été 
traduit  par  effluvia. 

50  Ivonet  Ovines  so  viap  mat  haquar 
Panesen  ha  suruguen  hambe^ou  âa  '  merev,  etc. 

«  Ivonet  Omnès  est  un  fils  bon  et  aimant  ; 

«  Un    panais  et  un    pain  cuit  sous  la  cendre,  j'aurai  pour 

1.  Dameren  peut  être,  comme  l'a  supposé  Ernault,  pour  dam  mereu  :  pour 
mon  déjeûner. 



Le  plus  ancien  texte  suivi  en   breton.  247 

dîner  (repas  de  midi).  »  Ernault  propose  gvar,  doux,  bon 

mais  le  q  est  très  net.  Cependant  quar  n'est  pas  très  satis- 
faisant dans  le  sens  de  aimant.  De  plus  le  scribe  emploie  ail- 

leurs k  et  c.  Aurait-il  existé  une  prononciation  quar  après  bac  ? 

Il  est  probable  que  le  scribe  parle  de  lui-même  à  la  3e  per- 
sonne. Suruguen  est  intéressant.  La  forme  ordinaire  est 

suluguenn,  qu'Ernault  à  la  suite  de  Grégoire  de  Restrenen. 
rattache  à  sulia  (vannetais  suyein),  avec  /  mouillé,  flamber, 

noircir  par  la  famée,  dans  son  Glossaire  moy.-brei.  Comme  on 
prononce  suhigen,  l  mouillé  présentait  une  première  difficulté. 
Il  est  clair  aussi  que  sulugen  a  été  fait  sur  un  mot  subie.  La 
forme  suruguen  enlève  tout  doute.  Il  me  paraît  évident  que 
surugen  est  tiré  de  surug  pour  sarug,  identique  au  gallois 
sarug,  crabbed,  rough,  sour,  au  propre  et  au  figuré  \ 

6°  mar  ham  guarani  va  Karaxxvc 
àa  vont  in  nos  0  he  costic 

vam  garet.  nep  prêt,  etc.,  va. 

«  si  mon  cher  amour  me  garantit  que  je  serai  la  nuit  à  son 
côté,  mère  chérie    ». 

mot-à-mot  :  si  mon  petit  amour  me  garantit  d'être  la  nuit 
à  son  petit  côté...  ». 

guorant  se  retrouve  en  moyen-breton  avec  un  sens  voisin, 
sous  la  forme  goarant,  et  gorant  (cf.  Ernault,  Dict .  étym.  à 
goarant) . 

Ce  qui  est  vraiment  quelque  peu  surprenant,  c'est  l'addition 
directe  du  suffixe  -ic  à  karant,  et  surtout  à  cost-.  C'est  un  néo- 

logisme hardi  du  scribe.  Car  même  aujourd'hui,  là  où  on 
prononce  carante,  et  coste,  on  construit  ou  construirait  : 

caranteic,  costeic.  De  plus,  on  ne  peut  guère  lire  que  -it  :  il  m'a 
semblé  que  les  rares  c  de  la  fin  des  mots,  quoique  les  lettres 
soient  assez  semblables,  différaient  assez  du  t  pour  être  dis- 

tinguées. Néanmoins,  la  probabilité  est,  dans  l'ensemble,  pour 
-ic.  Il  n'y  aurait,  en  effet,  si  on  le  rejetait,  d'autre  moyen  de 
sortir  d'embarras  que  de  supposer  :  i°  que  le  scribe  copiait 
un    texte  écrit  plus  ancien,   portant   karanted    (d  spirant)  et 

1.   Ernault  m'écrit  qu'il  adopte  mon  étymologie. 



248  /.  Loth. 

costed  (id.)>  2°  qu'il  a  lu  *  au  lieu  de  e.  0  he  est  pour  oh  ou 
oc'h  he  :  forme  intéressante,  indiquant  une  prononciation  plus 
ancienne  qu'on  ne  le  croyait  (cf.  Ernault,  Dict.  Etym.,  p.  454). 

La  terminaison  en  -ou  de  be%pu  est  vraisemblablement  dia- 

lectale. Actuellement,  nous  ne  l'avons  qu'en  Goello  et  en 
haut-vannetais.  De  même  pour  in,  dans  (ailleurs,  en).  Je 

serais  porté  à  croire  que  l'auteur  est  du  Goello,  mais  qu'il  a des  notions  de  léonard  littéraire. 

Il  est  regrettable  que  le  scribe  n'ait  pas  donné  plus  libre- 
ment carrière  à  son  imagination  et  à  sa  plume.  Tels  quels,  ces 

fragments  sont  intéressants,  particulièrement  au  point  de  vue 

de  l'histoire  des  mutations  syntactiques.  La  lexicographie  en 
profite  également  dans  une  certaine  mesure.  M.  Antoine 
Thomas  a  droit,  pour  son  heureuse  trouvaille,  à  la  gratitude 

de  tous  les  celtistes  :  c'est  bien  sur  le  texte  suivi  le  plus  ancien 
qu'il  a  mis  la  main.  Il  y  a  bien  une  phrase  de  xne  siècle 
(iehet,  altro  Hilar),  mais  elle  a  trois  mots.  Une  délimitation 
de  terrain  dans  le  cartulairede  Redon,  dans  une  charte  de  821 

(Cart.  Redon,  p.  112;  cf.  Chrest.)  pourrait  entrer  en  concur- 
rence avec  nos  fragments  et  les  distancer  de  beaucoup;  elle 

compte  trois  lignes  de  breton  (per  îannam,  excepté)  ;  mais 

la  délimitation  est  inachevée  et  tronquée  :  on  n'y  trouve  pas un  seul  verbe. 

J.  Loth. 



Pl.  111. 

|^e  flmouô  imamonc  ioimtmTmiuitdint 

Ms.  Lat.  14554  t°  107  r°. 

Ms.  Lat.  14554  f°  144  v°. 

Ms.  Lat.  14555  f°  326  v°. 

^aïliampioionr  ïxi bornant  C&  Votif  H* 

nO0  Otjccoftit  uamjptirt  ncp  pact  *.£}& 

Ms.  Lat.  14355  f°  399  r°. 





ENCORE    DU   BRETON   D'IVONET   OMNES 

i.  En  feuilletant  le  ras.  latin  14354  de  ̂ a  Bibl.  Nat.,  j'ai 
eu  l'agréable  surprise  d'y  trouver,  f°  104  r°,  col.  1,  une  nouvelle 
ligne  bretonne,  singulièrement  placée  entre  le  titre  du 

chap.  xiv  du  livre  8  :  «  xiu.  desermone  domini.  in  monte.  » 
et  le  commencement  de  ce  chapitre:  «  Elevatis  uero  iesus  oculis 
docebat  eos  dicens  ».  Elle  a  été  mise  là  pour  terminer  la 

la  colonne,  où  la  symétrie  ne  permettait  pas  d'insérer  une 
grande  initiale  majuscule. 

Voici  ce  texte  : 
me  ameus  vu  amoric  ioliuic  indan  andel  nié 

Le  second  e  ressemble  à  un  0.  Le  trait  oblique  sur  la  der- 

nière lettre  indique-t-il  une  abréviation  ?  J'y  verrais  plutôt  un 
moyen  de  marquer  l'individualité  du  petit  mot  e,  comme  on 
faisait  pour  à  en  latin,  et  pour  â,  é  dans  le  breton  du  Miroiter 
(cf.  Les  nouveaux  signes  orthogf.,  6,  7);  cela  reviendrait  à 

l'emploi  de  l'apostrophe  pour  distinguer  me  je,  de  me  je  le, 
je  la  (écrit  me  e,  en  1  syll.,  StQ  Barbe  381). 

2.  Le  sens  est  :  «  J'ai  une  petite  amie  gentillette,  sous  les 
feuilles...  »  On  peut  supposer  ensuite  quelque  chose  comme 

me  karas  «  je  l'aimai  »  (j'écris  ainsi  d'après  va  karantit,  où 
k  semble  un  compromis  entre  le  c  radical  et  17;  plus  phoné- 
tique). 

Cette  interpolation  profane  ne  dément  point  l'impression 
laissée  par  d'autres  fantaisies  bretonnes  du  scribe  :  ses  dis- 

tractions sensuelles  ne  se  bornent  pas  à  l'idée  d'étancher  sa 
soif,  préoccupation  si  commune  chez  ses  confrères  (cf.  H.  Mar- 

tin, Mélanges  offerts  à  M.  Emile  Châtelain,  544). 



250  E.  Ernault. 

3.  Amoric,  forme  nouvelle,  est  le  diminutif  de  amour  «  g. 

amye,  1.  arnica  »  Catbolicon;  ci',  va  karaiitil  «  mon  amour  »  = 
«  mon  amante,  ma  maîtresse  »,  moderne  haranté^  (Léon), 
ailleurs  karante  m.  et  f.  amant,  amante,  voir  Le  Gonidec, 

Troude,  mon  Glossaire  moyeu-breton,  2e  éd.,  96,  Mél usine,  VI, 
165,  etc-  Dans  les  traductions  du  Cantique  des  Cantiques  que 
le  prince  L.  L.  Bonaparte  a  publiées  sous  le  titre  de  Celtic 
Hexapla,  Ch.  Terrien  a  rendu  «  arnica  mea  »,IV,  1  et  7  ;  VI, 
4  (3), en  léonais  va  garante^,  et  en  vannetais  me  haranté;  V,  2, 

va  miùoune-  et  me  haranté;  «  charissima  »,  VII,  6.  à  karante^ 
et  me  haranté1.  De  même  en  gascon  amoureto  «  douce  amie,  » 
Mistral,  français  «  Si  congié  prens  de  mes  belles  amours  », 

Chansons  du  XVe  siècle  publiées  par  G.  Paris,  p.  53,  etc. 
4.  Ioliuic  est  unique  aussi  ;  on  lit  le  simple  ioliff  dans  le 

Cathol.  seulement,  et  ailleurs  comme  nom  propre  (Gloss.  343), 

autrement  c'est  ioîis,  jolis,  etc.2,  même  dans  iolisdet,  joliveté 
(sur  le  rapport  des  deux  formes,  voir  Traité  de  la  formation  de 

la  langue  française,  §  62,  dans  le  Dictionnaire  général  Hatzfeld- 
Darmesteter-Thomas).  Cependant,  en  bret.  moderne,  le  P. 
Grégoire  donne  jolisded  et  joliffded  enjolivement  ;  galanterie, 

amour,  amourette;  joliffaër  pi.  -aérxen  enjoliveur;  rentajolijj 
enjoliver;  pautr  joliff  galant.  Le  franc,  disait  jolivct,  resté 
comme  nom  propre. 

5 .  Indan,  sous,  est  une  variante  de  endan,  cf.  in  nos  dans  la 

nuit  et  Revue  Celtique  XX,  394;  Gloss.,  211.  Pour  l'idée,  on 
peut  comparer,  entre  autres,  Mélusine,  VI,  165-167. 

6.  Il  est  possible  que  la  fin  de  la  phrase  ait  été  me  kauas 

«  je  la  trouvai  »;  cf.  Chansons  du  XVe  ̂ .,144  : 

Dessoubz  ung  genectay  fleury 

Je  trouvay  une  gaie  bergère. 

7.  Ce.  fragment   semble   la   réminiscence    d'une  chanson- 

1.  Aujourd'hui  c'est  en  vannetais  que  Vu  nasal  est  plus  souvent  indiqué. 
La  fausse  mucation  à&vagarante^  pour -tu  c?harante%  se  retrouve  VII,  12,  et 
là  elle  envahit  le  van.   :  me  garantéieu  {en  franc.  «  mes  amours  »). 

2.  Le  nom  Jollis  se  trouve  en  1570,  dans  les  registres  paroissiaux  de 

Spézet  (Finistère).  Voirie  Miroiter  de  ta  Mort,  v.  3025. 



Encore  du  Breton  cFIvonet  Omnes.  251 

nette.  Il  contient  un  vers  de  sept  syllabes  et  un  de  trois,  liés 
par  la  rime  finale  et  aussi  par  une  assonance  : 

Me  ameus  vn  amor/V 

Iol/'-u/r. 

Les  vers  de  sept  syllabes,  rares  en  moy.  breton,  y  sont  plus 

d'une  fois  joints  à  d'autres  plus  courts,  cf.  Rev.  Ce! t..  XVI, 
173-176.  Il  en  est  de  même  en  français;  en  voici  deux 
exemples,  qui  font  également  rimer  des  diminutifs  : 

Le  chantre  Rossignolet 
Nouuelet, 

Courtisant  sa  bien-aimée 
Pour  ses  amours  alléger 

Vient  loger 
Tous  les  ans  en  ta  ramée. 

(Ronsard,  Odes,  IV,  22) 

Elle  est  gente  et  godinette 
Marionnette, 

Plus  que  n'est  femme  pour  vray, 
Hauvay  ! 

Plus  que  n'est  femme  pour  vray . 

(première  des  Chansons  dit  XVe s.). 

8.  Il  ne  manque  pas  d'anciens  refrains  où  riment  les  corres- 
pondants mêmes  de  ainoric  ioliuic,  comme  : 

Duez,  j'aim  par  amorette, 
et  si  en  ai  bone  oquison; 

s'an  suis  joliete, 
se  suis  mon  ! 

(A.  Jeanrov,  Les  origines  de  la  poésie  lyrique  en  France  au 

moyen  âge,  2e  éd.,  p.  494.) 

L'association  des  radicaux  amour  et  joli  (=  joyeux  ;  tendre, 
amoureux,  etc.)  avait  lieu  souvent,  du  reste,  sous  des  formes 
variées,  dont  on  peut  voir  des  exemples  ibid.  180.  182,  495, 

et dans le  Recueil  de  Motets  français  des  XIIe  et  XIIIe  siècles... 



252  E.  Ernault. 

par  G.  Raynaud  suivis  d'une  étude  sur  la  musique...  par  H. 
Lavoix...,  Paris  1882-1884, 1,  29,  246,  322;  II,  93,  etc.  En 
voici  qui  se  rapprochent  beaucoup  de  notre  texte  (I,  47,  42, 
247  ;  II,  81  ;  je  souligne  ce  qui  est  refrain)  :  «  ...  Encontrai 

Robin  lés  un  pré  |  Ou  Marot  avoit  chanté  :  |  J'ai  une 
amourete  a  mon  gré  Oui  me  tient  jolive  »  ;  «  ...  Une  pucele 
avenant  j  ...  Esgardai  |  ...  Qui  atent  jolivement  |  ...  Et  dit 

chançonete  :  |  Fines  amoretes,  Dieus  !  que  j'ai  et  que  je 
sent,  |  Mi  tient  jolivete  »  ;  «...S'en  chanterai  :  |  Amouretes  \ 
Ai  jolietes   :         S'amerai  »  ;    «    ...Robin...  Ki  chantoit 
d'amours  .1.  lai  :     |    Fines  amouretes  ai.. .  » 

Citons  encore  un  fragment  de  lai  du  trouvère  Martin  (II, 

274)  :  «  Quant  voi  m'amiete  j  Cointe,  joliete,  |  De  fine  amo- 
rete  |  Tout  li  cuers  m'esclaire...  »;  et  dans  la  série  des  petites 
pièces  qui  mettent  en  scène  Robin,  ordinairement  avec  Aeliz 

(II,  136,  50,  127,  130,  132)  :  «  J'aiamors  a  ma  votenté »  ; 
«  ...  Desouz  larammée...»  ;  «  Desoz  le  raim.  |  Mignotement  la 

voi  venir,    \    Celé  que  faim  !  »  «  ...Marchiez  la  foille...  » 

9.  D'après  tout  cela,  on  pourrait  reconstituer  ainsi  (avec  rimes 
finales,  rimes  intérieures  et  assonances,  en  suivant  le  second 

rythme  donné  §  7,  d'une  chanson  qui  se  rattache  au  cycle 
rustique  de  Robin  et  Marion),  le  petit  couplet  que  devait  fre- 

donner le  copiste  breton,  et  dont  la  fin  est  restée  au  bout  de 
sa  plume  : 

Me  ameus  vn  amor/V 
Iol/-u/V  ; 

Indan  an  del  nie  gael-as, A-Mas  ! 

Indan  au  del  me  guel-as. 

«  J'ai  une  amiette   joliette;  sous  les  feuilles  je  la  vis,  ha! 
sous  les  feuilles  je  la  vis.  » 
—  Sous  toutes  réserves  ! 

E.  Ernault. 



LES  TETES  COUPEES 

ET 

LES     TROPHÉES     EN    GAULE 

{suite) 

à 

■ 

i.  Les  têtes  coupées  d'Alesia. 

II 

Nous  avons  passé  en  revue  tout  ce  que  les  textes  et  les 

légendes,  les  monnaies  et  les  sculptures,  peuvent  nous  appro- 
ter  de  renseignements  sur  la  tête  coupée  en  Gaule.  La  réalité 

et  l'importance  du  rite  paraîtront  sans  doute  suffisamment démontrées.  Reste  à  le  situer  dans  la  série  des  rites  de  même 

ordre  et  à  l'expliquer. 
Le  rite  que  nous  étudions  fait  partie  des  coutumes  qui 

règlent  le  sort  fait  aux  dépouilles  enlevées  à  l'ennemi.  Il  faut 
donc  examiner  ce  que  nous  savons  -  par  ailleurs  sur  les 
trophées  en  Gaule.  Le  texte  le  plus  explicite  est  celui  de 

César  :  «  Mars,    nous  apprend-il   en    passant   en    revue    les 



2  54  Adolphe  Reinach. 

divinités  des  Gaulois,  Mars  est  l'arbitre  de  la  guerre  '.  C'est  à 
lui  que,  lorsqu'ils  ont  résolu  d'en  décider  par  un  combat,  ils 
vouent  en  majeure  partie  ce  qu'ils  pourront  prendre  par  la 
guerre.  Lorsqu'ils  ont  été  vainqueurs,  ils  immolent  les  êtres 
vivants  pris  et  réunissent  le  reste  dans  un  lieu  déterminé. 

Dans  beaucoup  de  cités,  on  peut  voir  des  monceaux  faits  d'une 
accumulation  de  pareils  objets  dans  des  lieux  consacrés  ;  et 

et  il  n'arrive  guère  que,  au  mépris  de  la  religion,  quiconque 
ait  l'audace  ou  de  cacher  chez  soi  une  part  des  prises,  ou  d'en- 

lever quoi  que  ce  soit  au  dépôt  :  pour  ce  crime,  le  dernier 

supplice,  avec  tortures,  est  de  règle  2.  » 
Tout  ce  que  nous  apprend  ce  texte,  si  on  le  réduit  en  for- 

mules de  rituel,  s'enchaîne  à  merveille  et  trouve  sa  confir- 

mation dans  les  diverses  données  qu'on  possède  par  ailleurs 
sur  le  même  sujet. 

I.  —  Avant  toute  importante  entrée  en  campagne  ou  à  la  veille 
de  toute  bataille  décisive,  les  Gaulois  vouent  au  dieu  de  la  guerre 

les  dépouilles  de  F  en  ne  mi. 

Ainsi,  avant  Télamon  (225)  et  avant  Clastidium  (222),  on 

voit  les  rois  des  Gaesates  vouer,  l'un  à  Mars,  l'autre  à  Vulcain 
les  dépouilles  des  Romains  ;  ;  Ammien  rappelle  que  les  Scor- 

1 .  C'est  probablement  Teutatès —  le  Mars  Toutatis  des  inscriptions  — 
que  César  vise  ici,  celui  dont  Lucain  fait  le  dieu  des  sacrifices  humains  (I, 
444  :  placatur  sanguine  diro  Tentâtes).  Cf.  en  dernier  lieu  Jullian,  Histoire 
delà  Gaule,  II,  p.  1 19  et  125 . 

2.  César,  B.  G.,  VI,  17.  Je  reproduis  ici  la  traduction  Artaud -Lemaitre, 

d'après  laquelle  on  a,  en  général,  cité  ce  passage.  On  verra,  au  cours  des 
pages  suivantes,  que  c'est  pour  ne  pas  s'être  reporté  au  texte  qu'il  a  été  si 
imparfaitement  compris. 

«  Mars  est  l'arbitre  de  la  guerre.  Très  souvent,  quand  les  Gaulois  ont 
résolu  de  combattre,  ils  font  vœu  de  consacrer  à  Mars  les  dépouilles  de 

l'ennemi.  Après  la  victoire,  ils  immolent  le  bétail  qu'ils  ont  pris,  le  reste  est 
déposé  dans  un  endroit  déterminé.  Dans  beaucoup  de  cités,  on  peut  voir 

des  lieux  consacrés  où  s'élèvent  des  monceaux  de  dépouilles  ;  il  n'arrive 
guère  qu'un  Gaulois  ose,  au  mépris  de  la  religion,  cacher  chez  lui  une  partie 
du  butin  ou  enlever  quelques  objets  du  dépôt  ;  la  peine  de  mort,  précédée 
des  tortures  les  plus  cruelles,  est  réservée  à  un  pareil  crime.  » 

3.  Florus,  II,  4,  4  :  Ariovisto  duce  (contrairement  à  Jullian,  op.  cit.,  I, 

449,  je  l'identifie  à  l'Aneroestos  de  Polvbe  ;  cf.  Waltzing,  Kev.  d.Et.anc.,IV, 
p.  55)  vovere  de  nostrorunt  militum  praeda  Marti  suo  torquem.  (Ce  dernier 

mot  a  été  inséré  à  cause  de  la  suite  :  Intercepit  Jupiter  vol  uni  :  nam  de  tûrqui- 



Les  tètes  coupées.  2  5  5 

disques  immolaient  les  prisonniers  Bellonae  et  Marti1.  Cette 
Beîloiia  est  apparemment  la  déesse  de  la  guerre  dans  le  temple 

de  laquelle,  à  Milan,  les  Insubres  avaient  placé  leurs  enseignes 

les  plus  sacrées  et,  sans  doute,  les  plus  belles  dépouilles  de 

leurs  ennemis  (224)  2.  C'est  que,  pour  s'assurer  l'appui  du 
dieu  dans  la  bataille,  il  est  nécessaire  de  l'intéresser  au  succès. 
Si,  malgré  un  pareil  vœu,  la  victoire  échappe,  il  faut  que  les 

chefs  dont  le  vœu  n'a  pas  été  agréé  se  dévouent  :  ainsi  doivent 

probablement  s'expliquer  la  plupart  des  suicides  des  chefs 
Gaulois  vaincus  5. 

On  peut  se  demander  quelle  était  la  nature  véritable  des 

divinités  guerrières  désignées  sous  les  noms  latins  de  Vulcain, 

de  Mars  ou  de  Bellone.  Mars  et  Vulcain  répondent  aparem- 

mentaux  dieux  que  certaines  tribus  gauloises  appelaient  Teu- 

tatès  et  Ésus;  l'un  et  l'autre  ont  été  identifiés  par  les  Romains 
à  Mars  et  on  sait,  par  la  fameuse  scholie  de  Lucain,  que  tous 
deux  recevaient  des  victimes  humaines  :  celles  de  Teutatès 

auraient  été  plongées  la  tête  la  première  dans  un  bassin  plein 

d'eau;  celles  d'Esus  suspendues  à  un  arbre4.  Nous  avons  déjà 
rencontré  le  supplice  de  la  pendaison  ou  du  crucifiement  à 

des  arbres  sacrés  appliqué  aux  prisonniers  de  guerre  >  et,  sur 
la  plaque  du  chaudron  de  Gundestrup  qui  représente  un  départ 

pour  la  guerre,  on  voit  précisément  un  personnage  géant  sur 

le  point  de  plonger  un  homme  qu'il  a  saisi  dans   un  bassin 

bus  eorum  auretn  tropaeum  fovi  Flaminius  erexit).  Puis  (Gaesatae)  Viriào- 
niaro  rege,  Romana  arma,  Vulcano promiserunt.  Ce  fut  Marcellus  qui  consa- 

cra à  Jupiter  Feretrius  les  armes  de  Virdomar,  Plut.  Marc.  6  et  7. 

1.  Anira.  Marc,  XXVII,  4,  4.  De  même  les  Gètes  sacrifient  leurs  pri- 
sonniers à  leur  Mars,  suspendent  en  son  honneur  les  dépouilles  aux  arbres 

et  lui  consacrent  les  prémices  du  butin  (Jordanes,  Get.,  V). 

2.  Ai  "/cuoat  OTjaaîat  %:  axivirj-ot  XsYOuivai  staÔéXovTsç  rrjç  'Aôïjvaç  cispôv, 
Polvbe, II,  32.  Ces  enseignes  dorées,  dites  les  inamovibles,  conservées  dans  un 

temple,  rappellent  l'oriflamme  royal  déposéà  Sl-Denys.  L'identification  de  la 
déesse  gauloise  à  Bellona  a  pu  être  facilitée  si  elle  portait  le  nom  de  Beli- 
sama  souvent  identifiée  à  Minerve. 

3.  C'est  l'idée  déjà  exprimée  par  Jullian  dans  ses  Recherches  sur  la  religion 
gauloise,  1903,  p.  53. 

4.  Voir  p.  7,  n.  1. 

5.  Voir  notre  Ier  article  et  pensez  au  3  ou  4  (ou  8  ou  9)  têtes  humaines 

qu'on  aurait  trouvées  sous  un  autel  de  Mars  prés  d'Apt,  CIL,  XII,  1077. 



256  Adolphe  Rciuach. 

profond1.  Comme  les  Romains  voyaient  surtout  en  Vulcain  le 
dieu  du  feu,  ils  ont  pu  lui  assimiler  le  dieu  des  Gaesates 

parce  que  l'on  aurait  brûlé  les  dépouilles  qu'on  lui  livrait,  ce 
que  les  Romains  appelaient  Vuîcano cremari ;  peut-être  ont-ils 
aussi  pensé  à  la  hache  du  dieu  gaulois  qui  pouvait  rappeler  le  mar- 

teau de  leur  Vulcain  .  On  saitqu'£"57/5  est  représenté  la  hache  en 
main  sur  l'autel  de  Paris  où  il  semble  répondre  à  Volcanus  et 
avoir  eu  comme  vocable  Smertullos  «  le  frappeur  »  ;  on  sait  aussi 

que  les  Celtes  paraissent  avoir  muni  d'une  hache  ou  d'un 
maillet  le  dieu  meurtrier  des  orages.  Quoiqu'il  en  soit, il  est 
curieux  de  trouver  que,  quatre  siècles  plus  tard,  au  temps  de 
Marc  Aurèle,  des  soldats  Gaesates  du  Valais  en  garnison  à 

Tongres  y  adoraient  encore  Vulcain  2. 

Il  n'est  pas  moins  naturel  que  les  Romains  aient  appelé 
Bellone  une  déesse  gauloise  de  la  guerre.  Comme  ils  dési- 

gnaient sous  ce  nom  leur  déesse  guerrière,  il  est  difficile  de 

savoir  si  les  quelques  dédicaces  à  Bcllona  ou  à  Victoria  qu'on 
a  relevées  en  Gaule  recouvrent  ou  non  une  divinité  indigène  3. 
On  ne  peut  guère  se  prononcer  que  pour  la  Victoria  Andarta 

qu'on  trouve  chez  les  Voconcesà  Die  (Drôme).  On  l'a  iden- 
tifiée avec  raison  à  Y  Andrasté  ou  Andaté  à  laquelle  on  verra  une 

reine  des  Bretons  consacrer  les  prisonniers  de  guerre.  D'Ar- 
bois  de  Jubainville  avait  proposé  de  rapprocher  son  nom 

d'Artaios,  surnom  de  Mercure  dans  l'Isère,  et  d'Artio,  déesse 
ourse  de  Berne  4.  Un  monument  donne  un  intérêt  particulier 

i.  Pour  le  supplice  de  Ste-Reine  à  Alésia  rapproché  de  celui  que 
montre  le  chaudron  de  Gundestrup,  cf.  Jullian,  Pro  Alesia,  1907, 
p.  186  et  A.  Reinach,  ibid.,  p.  221. 

2.  Waltzing,  Rev.  d.  Et.  anc,  1902,  p.  53  :  Volkano  sacrum.  Parmi  les 

rares  dédicaces  à  Vulcain  en  Gaule,  remarquez  celle  de  Sens  qui  l'associe  à 
Mars  et  à  la  déesse  du  feu:  CIL,  XIII,  2940,  Marti,  Volkano  et  deae  sanclis- 
simae  Vestae. 

3.  Voir  J.  Toutain,  Les  cultes  païens  dans  l'Empire  romain,  I,  p.  433. 
Je  ne  trouve  pas  mentionnée  par  M.  Toutain  la  dédicace  à  Mars  et  à  Bel- 

lone recueillie  à  Alesia  CIL,  XIII,  2872,  la  seule  peut-être  qui,  en  raison 

de  son  lieu  d'origine,  puisse  se  référer  à  un  couple  guerrier  indigène  roma- 
nisé.  Polybe,  II,  326,  désigne  sous  le  nom  d'Athéna  la  déesse  guerrière  des 
Insubres;  on  peut  donc  la  chercher  dans  les  Minerves  gallo-romaines. 

4.  D'Arbois,  Rev.  celt.,  X,  p.  165 .  Tout  en  mentionnant  l'étvmologie  de 
D'Arbois,  Holder,  s.  v.  dans  les  Nacbtraege  dit  préférer  la  forme  Adrasta 



Les  têtes  coupées.  257 

à  cette  dédicace  :  c'est  aussi  en  pays  voconce  qu'a  été découverte  la  statue  bien  connue  sous  le  nom  de  «  monstre 

de  Noves  »  '.  Ce  monstre  est  certainement  un  ours,  défiguré 

pour  le  rendre  plus  épouvantable  :  le  bras  d'une  des  victimes 

qu'il  a  englouties  lui  sort  de  la  gueule,  ses  pattes  reposent 
sur  deux  tètes  scalpées.  Ce  détail  montre  qu'il  ne  s'agit  pas, 
comme  avec  d'autres  «  carnassiers  androphages  »  gaulois  - — 
surtout  des  loups  —  d'une  personnification  monstrueuse  de  la 
mort  :  il  s'agit  de  l'incarnation  animale  d'une  divinité  à  qui 
Ton  sacrifie  des  prisonniers  de  guerre. 

Andarta  est  donc  «  la  grande  ourse  »  (/zWt'-augmentatif  et 

arta,  artos,  ours).  Son  culte  chez  les  Voconces  n'a  pas  lieu  d'éton- 
ner :  on  s'y  trouve  entre  Alpes  et  Pyrénées,  les  montagnes  dont 

l'ours  est  le  roi.  On  sait  comment  les  ours  de  Berne  y  perpé- 
tuent au  cœur  des  Alpes  le  culte  d'Artio2  ;  en  Espagne  c'est  à  un 

culte  de  l'ours  que  permettent  de  conclure  les  nombreux  noms  de 
lieu  dans  le  nom  desquels  ursus  rentre  (Ursao,  Ursal,  Orsuna)  3, 
les  monnaies,  non  moins  nombreuses,  frappées  au  type  de  la 

tête  d'ours,  enfin  la  coutume  de  brûler  la  tête  des  ours  qui 
trouvaient  la  mort  dans  les  jeux  ;  Pline  4  explique  cette  coutume 

et  l'explication  qu'elle  comporte  a-dras-tos,  invincible.  C'est  en  rester  à 
l'étymologie  qui  avait  sans  doute  permis  aux  Gréco-Romains  d'identifier  la 
déesse  celtique  à  leur  Adrasteia. 

1.  S.  Reinach  Cultes ,  Mythes  et  Religions,!,  p,  271.  Comme  modèle 
pour  le  monstre  de  Noves  on  peut  songer  à  ces  lions  et  griffons  portant 

une  tête  humaine  entre  leurs  pattes  tels  que  l'art  étrusque  paraît  en  avoir 
héritésdel'art  lydo-phrygien  (voir  p.  e.  le  fronton  du  sarcophage  d'Orvieto, 
Milani,  Mnseo  Etrusco  di  Firençe,   pi.  XLVIII). 

2.  S.  Reinach,  op.  cit.,  I,  176.  Ne  doit-on  pas  rapprocher  le  Sr  Ursus  de 
Soleure,  ville  voisine  de  Berne  ? 

3.  Je  me  demande  s'il  ne  faudrait  pas  expliquer  les  noms  comme  Ando- 
sini,  peuple  entre  Èbre  et  Pyrénées,  Andusia,  localité  voisine  de  Nîmes, 

Anduro,  ville  de  Bétique,  Aridossus,  nom  d'homme  aquitain,  enfin  Andarra 
—  notre  Val  d'Andore  —  et  Andoses  ou  Andosus,  surnom  des  dieux  pyré 
néens  Basées  et  Ilunus  (CIL,  XIII,  26  ;  XII,  4316  :  on  sait  qu'Ilunus  a  été 
identifié  à  Hercule  a  Narbonne)  de  la  même  façon  qu'And-arta.  De  son 

côté,  D'Arbois  a  rapproché  d'artos  tous  les  noms  irlandais  du  type  d'Arth- 
mael,  Arthgen  (Arti-genos),  Arthur  (Les  Celtes,  p.  41  ;  Les  Druides  et  les 

dieux  à  forme  d'animaux,  p.  157). 
4.  Pline,  VIII,  54,  5. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  17 



258  Adolphe  Reinach. 

par  un  maléfice  que  contiendrait  leur  cervelle.  Ne  faut-il  pas 

y  voir  plutôt  une  nouvelle  trace  d'un  culte  totémique  ?  On 
consumerait  la  tête  de  l'ours  comme  on  brûlait  le  corps  de 
Viriathe  sur  un  bûcher  '  ;il  s'agirait  à  la  fois  de  la  dérober  aux 
outrages  et  de  l'envoyer  plus  sûrement  rejoindre  le  génie  de 
l'espèce.  On  sait  que  les  Lusitaniens  immolaient  aussi  des  pri- 

sonniers de  guerre  à  leur  Mars  2  et  un  des  Mars  celtibères  a 
porté  le  nom  de  Bôdus  > .  Dans  Bôdits,  comme  dans  Boudicca,  il 
faut  reconnaître  la  racine  bheud,  bhoud,  celle  dont  viennent 

l'irlandais  buaid  et  l'allemand  beute,  notre  butin 4. 
Il  est  un  autre  nom  d'animal  qui  en  Irlande  est  associé  à 

l'idée  de  la  guerre  et  du  combat  ;  c'est  bodb,  la  corneille  ou 
le  corbeau.  Dans  l'épopée  irlandaise,  Bodb  ou  Badb  est  un  des 

1.  Appien,  Hisp.,  74,  Diodore,  XXXIII,  22.  On  ne  peut  sans  doute 

pas  supposer  la  même  coutume  pour  les  Celtes  d'Espagne,  Silius  Italicus, 
III,  341,  disant  expressément  que  les  Celtibères  regardaient  comme  un  crime 

de  brûler  les  guerriers  morts  en  combattant.  Cf.  L.  de  Vasconcellos,  Reli- 
gioes  da  Lusitania,  III,  p.  369. 

2.  Strabon,  III,  3,  6.  On  a  rappelé  plus  haut  que,  lorsqu'ils  ne  les 
tuaient  pas,  les  Lusitaniens  coupaient  la  main  droite  de  leurs  prisonniers 

et  l'offraient  aux  dieux. 
3.  CIL,  II,  suppl.  5670.  Cf.  le  nom  de  femme  Boudinna  sur  une  autre 

inscr.  d'Espagne,  II,  625  et  les  Maires  Boudunn(ehae?)  d'une  dédicace  de 
Cologne,  Korr. -Bl.  der  Westd.  Z/.  XI,  1892,  p.  100. 

4.  Sur  cette  étymologie,  voir  J.  Loth,  Mêm.  Soc.  Liug.  VII,  p.  158  et 
plus  bas  p.  268,  n.  2. 

Sur  ses  déesses  de  la  guerre  irlandaise  et  le  corbeau  les  textes  importants 
ont  été  réunis  depuis  longtemps  par  W.  M.  Hennessy  Revue  celtique,  I, 

p.  32-56  ;  j'ai  ajouté  quelques  faits  et  références  touchant  au  culte  du  cor- 
beau dans  L'Anthropologie,  1907,  p.  194.  Je  n'ai  qu'à  préciser  ici  certains 

traits  de  l'argumentation  à  laquelle  il  est  fait  allusion  dans  le  texte.  Babdest 
également  connu  sous  nom  de  Babdcatha  «  Babd  des  batailles  »,  nom  qui 

se  retrouve,  sous  la  forme  Athubodua  ou  Cathubodua  sur  un  autel  de  Bon- 
neville,  Haute-Savoie  {CIL,  XIII,  2571)  ;  ce  nom  permet  de  rapportera 

celui  de  la  déesse  toute  une  série  de  noms  propres  gaulois,  comme  Boduo- 
genos,  Boduognatus.  Quant  à  Neman  ou  Nemaind,  elle  apparaît  comme  la 

parédre  d'un  dieu  guerrier  Net,  peut-être  préceltique  (cf.  Rhys,  Celtic  Britain, 
p.  283),  qu'on  a  rapproché  du  dieu  guerrier  Netus  ou  Neto  des  Accitans  de 
Tarraconaise  (Macrobe,  I,  19,  5.  Cf.  CIL,  II,  365,  3386  et  5278);  Neit 
est  dit  dieu  du  combat  (dia  catha)  au  Glossaire  de  Cortnac.  Nemetona 
se  rencontre,  associée  à  Mars,  à  Bath  dont  la  déesse,  Sul  Minerva,  est 

la  Minerve  protectrice  du  feu  dont  parle  Solin,  22,  10.  Dans  les  légendes 

galloises  la  déesse  de  la  guerre  passe  pour  l'épouse  de  Nûdd  «  à  la  dextre 



Les  têtes  coupées.  259 

noms  que  porte  la  déesse  de  la  guerre.  Plus  que  ses  sœurs  — 
Mâcha,  à  qui  des  lexiques  donnent  également  le  sens  de 

«  corneille  »,  Nemaind  qu'on  a  rapprochée  de  Ncmetona  sou- 
vent associée  en  Gaule  à  Mars,  et  Morrigu  ou  Morrigan  «  la 

grande  reine  »,  aïeule  de  notre  fée  Morgane,  —  Bodb,  elle,  a 
gardé  son  caractère  primitif;  dans  toute  bataille,  elle  tournoie 

sous  forme  de  corbeau  sur  la  tête  des  guerriers  :  c  les  pré- 
mices de  Mâcha,  dit  une  glose  irlandaise,  ce  sont  les  têtes  des 

hommes  tués  »  '. 
On  comprend  sans  peine  que  le  corbeau  ait  passé  pour 

incarner  l'esprit  de  la  guerre.  C'est  lui  qui  suit  les  armées  en 
campagne,  flairant  les  cadavres  ;  c'est  lui  qui  nettoie  les  champs 
de  bataille.  Il  est  aidé  dans  cette  œuvre  par  le  chien  sauvage 

ou  le  loup.  C'est  sans  doute  ainsi  qu'il  faut  expliquer  que  le 
chien  ou  le  loup  soit  devenu  le  compagnon  du  Dispater  gau- 

lois, comme  il  est,  sous  le  nom  de  Cerbère,  «  le  mangeur  de 

chair»,  l'animal  d'Hadès-Pluton  2.  Ce  n'est  pas  non  plus  sans 
doute  par  l'effet  du  hasard  que  Cûchulainn  «  le  chien  de 
Culann»,  le  grand  héros  guerrier  de  l'Irlande  passe  pour  le  fils 
de  Lug,  alors   que,  suivant  le  Pseudo-Plutarque,  les  Gaulois 

d'argent  ».  D'après  une  théorie,  d'ailleurs  très  contestable,  de  Sir  John 
Rhys,  Nûdd  Llaw  Ereint  en  gallois,  ou  Nuada  Argetlâm  en  irlandais,  serait 

une  forme  de  Net-Neton  et  l'on  a  trouvé  à  Lydney  Park(Llûdd  =  Nûdd  ;  cf. 
Caer  Ludd,  Londinum,  Londres)  des  dédicaces  à  Marti  Nodenti ou  Nudente 

(  J.  Rhys,  Cellic  Britain  et  Studies  in  the  Arthur ian  Legend,  p.  169;  cf. 

Hubert,  R.  Ceît.  XXXIV,  p.  7).  —  Il  paraît  peu  probable  que  Mâcha  ait 

signifié  «  corneille  »  ;  c'est  par  suite  de  son  identification  à  Bobd  qu'un  lexi- 
cographe a  dû  lui  donner  cette  signification  alors  qu'elle  n'était  qu'un  vocable 

de  la  déesse,  vocable  qu'il  faut  sans  doute  rapprocher  du  grec  aa/Tj,  com- 

bat, du  ht'mmactare,  immoler.  —  Sur  Morgan  la  fée,  cf.  Loth,  Contributions 
à  l'étude  des  Romans  de  la  Table  Ronde,  p.  53.  —  Je  n'ai  qu'à  rappeler  dans 
cette  Revue  la  théorie  que  D'Arbois  y  a  si  ingénieusement  soutenue  pour 
montrer,  dans  les  trois  oiseaux  qui  sont  perchés  au-dessus  du  Tarvos  Tri- 

garanos  sur  l'autel  de  Paris,  Morrigan,  Babd  et  Mâcha  sous  leur  forme 
animale  avertissant  le  taureau  de  Cooley  ;  Cûchulainn  serait  la  forme  irlan- 

daise d'Esus  Smertullos  et  son  compagnon  Conall  Cernach  celle  de  Cernun- 
nos  :  tous  deux  formeraient  les  Dioscures  adorés  par  les  Celtes  de  l'Océan 
selon  Diodore  (Rev.  Celtique,  XIX,  p.  246;XX,p.  83  ;  Les  Celtes,  p.  58-64). 

1.  Wh.  Stokes,  Rev.  Celtique,  XII,  p.  127. 
2.  Voir  ma  note  sur  La  déesse  au  chien  dans  les  Mémoires  de  F  Académie 

de  Vaucluse  (191 3).  La  Morrigan  apparaît  sous  forme  de  louve  rouge 
pour  combattre  Cûchulainn,  cf.  Rev.  Celt.,  1908,  p.  197. 



26o  Adolphe  Reinach. 

désignaient  sous  le  nom  de  "kovfov  une  espèce  de  corbeau.  Les 
deux  démons  guerriers,  associés  sur  les  champs  de  carnage,  ont 
été  unis  par  un  lien  de  filiation.  On  connaît  lerôle  que  joue  le 

corbeau  auprès  d'Odin,  le  dieu  germanique  de  la  guerre,  et  la 
parèdre  de  ce  dieu  a  pu  s'appeler  Baduhonia  «  la  dame  du  cor- 

beau »  en  Frise1  ;  les  monuments  gallo-romain  associent  le  cor- 
beau à  Sucellus;  ce  nom,  interprété  comme  «  le  frappeur  », 

peut  faire  tenir  la  divinité  qu'il  désigne  pour  une  des  formes 
du  dieu  de  la  guerre  gaulois. 

Un  troisième  nom  celtique  appliqué  à  une  espèce  de  cor- 

beau, branos,  a  pu  également  devenir  celui  d'une  divinité  guer- 
rière. C'est  évidemment  ce  nom  qui  se  retrouve  dans  Bran,  le 

héros  géant,  pendant  gallois  de  Cûchulainn,  dont  nous  avons 
déjà  parlé  à  propos  des  légendes  de  sa  tête  coupée;  on  a  reconnu 

des  doublets  de  ce  demi-dieu  dans  deux  autres  héros  gallois, 
Owein  et  Urien,qui  ont  passé  des  Mabinogion  aux  Romans  de 
la  Table  Ronde.  Or,  Urien  a  un  corbeau  comme  compagnon  et 

guide  et  Owein  une  armée  de  corbeaux2.  Brannogenium  et 
Brannodunum,  villes  de  la  Bretagne  gallo-romaine,  malgré  leur 

double  nu,  attestent  peut-être  l'importance  du  culte  de  Bran  ;  et, 
puisque  Brannogenium  est  devenu  Brandon  Castle,  y  a-t-il  im- 

possibilité à  croire  que  les  divers  S1  Brandan,  dont  les  légendes 

ont  englobé  tant  d'éléments  celtiques,  aient  recouvert  par  en- 
droits le  culte  de  «  Bran  le  saint  ?  »  Une  de  ses  légendes  ne 

donne-t-elle  pas  au  saint  pour  sœur  cette  Briga,  Brida  ou  Bri- 
gitte en  qui  revit  certainement  la  déesse  guerrière  des  Bri- 

gantes,  la  Dea  Victoria  Brigantia  >  ? 

Que  le  dieu-corbeau,  Bran,  ait  été  l'objet  d'un  culte  en  Gaule 
c'est  ce  que  des  noms  de  lieu  peuvent  attester  pour  lui4  comme 

i.  Tacite,  Ann.,  IV,  73.  Cf.  p.  258,  n.  3. 
2.  Sur  Bran,  Urien  et  le  corbeau;  cf.  Skene,  Four  Ancient  Bodks  of 

IVales,  I,  p.  298;  J.  Rhys,  The  Arthurian  Legend,  ch.  11  (il  a  montré  que 
Bran  survivait  dans  le  roi  Brandegore,  le  sire  Brandiles  et  Uther  Pendragon 

de  la  légende  arthurienne).  Dans  ses  Hibbert  Lectures  (1886,  p.  282-304). 

Sir  John  Rhys  a  cherché  à  prouver  l'identité  du  héros  gaélique  Gwydion 
avec  Odin  ;  sa  thèse  n"a  généralement  pas  été  acceptée. 

3 .  CIL,  VII,  200  ;  Haverfield,  Eph.  Epigr.,  X,  n.  11 20.  Sur  la  Minerve  bre- 
tonne, E.  Windisch,  Das  Keltiscbe  Britannien  (Leipzig,    191 2). 

4.  Tous  les  noms  dérivés  de  Breiitiacus,  comme  Brenaz,   Bernac,  Berny, 



Les  têtes  coupées.  261 

pour  Lug  '.  Ce  ne  saurait  être  un  hasard  qui  nous  a  transmis 
pour  Lyon,  Lugudunum,  une  tradition  qui  montre  son  emplace- 

ment désigné  par  un  corbeau  2  ;  de  même,  les  nombreuses  mon- 

naies où  l'on  voit  un  oiseau  qui  semble  guider  un  cheval  ou 
reposer  sur  son  dos  —  oiseau  qui  rappelle  particulièrement  un 
corbeau  chez  les  Sénons  — ,1a  légende  de  Ségovèse  conduit  vers 
le  Danube  par  des  oiseaux  5  et  la  peuplade  des  Aulerques  Bran- 

novices«  guerriers  de  Brannos  »,  ne  sont-ce  pas  là  autant  d'in- 
dices qui  permettent  de  se  demander  si,  dans  le  nom  de  Brennus 

donné  au  chef  des  Gaulois  (Sénons)  devant  Rome  et  devant 
Delphes,  il  ne  faut  pas  voir  un  titre  emprunté  au  corbeau  qui 

pouvait  lui  servir  d'enseigne  ou  orner  le  casque  du  chef, 
descendant  et  délégué  du  dieu  ?  4  Que  ce  chef  ait  porté  le 

nom  du  dieu  qui  guidait  les  guerriers  à  la  bataille,  c'est  ce 
dont  on  pourrait  voir  une  confirmation  lointaine  dans  le  pas- 

sage de  Geoffroy  de  Monmouth  qui  montre  Belenus  et  Brennus 

—  Beli  et  Bran  dans  la  version  galloise  —  se  disputant  la  cou- 
ronne de  Bretagne  5,  puis  partant  pour  la  conquête  de  Rome  et 

etc.  Sur  Brendan,  forme  hypocoristique  de  Brenaind,  voir  en  dernier  lieu 

K.  Meyer,  Sit~.  1er.  Berl.  Ak.,  1912,  p.  436. 
1.  De  Lugudunum  dérivent  Lyon,  Laon,  Lion  en  Sullias  (Loiret),  Leyde, 

Liegnitz  en  Autriche,  Louth  (Lugh-magh)  en  Irlande,  etc. 

2.  Ps.-Plutarque,  De  Fluviis,  VI,  4.  C'est  là  que  se  trouve  l'explication 
Àouyov  tov  xopaxa.  Il  faut  rappeler  qu'acceptée  par  D'Arbois,  elle  a  été 
contestée  par  Gaidoz,parLothet  par  Holder,i?.  celt.,  VI,  p.  489;  X,  p.  490, 
XXVI,  p.  129. 

3.  Justin,  XXIV,  4,  3. 

4.  J'ai  montré  ailleurs  que,  si  les  rois  de  Macédoine  portaient  des  cornes 
de  chèvre  sur  leur  casque,  c'est  que  leurs  guerriers  avaient  d'abord  marché 
sous  la  conduite  d'un  bouc  divin,  dont  le  chef  avait  fini  par  revêtir  la 
dépouille.  On  sait  que  Gaulois  (Diod.,  V,  30,  2)  et  Cimbres  (Plut.,  Mar., 

25)  ornaient  leurs  casques  de  têtes  fantastiques  d'animaux;  Solin,  22, 
montre  les  Bretons  vêtus  au  combat  de  peaux  de  bêtes.  Le  corbeau  comme 
enseigne  ne  nous  est  pas  connu  chez  les  Celtes,  mais  chez  les  Danois  et 

chez  les  Normands  :  ceux-ci  avaient  une  bannière  appelée  corbeau  ;  quand 
ils  devaient  être  vainqueurs  un  corbeau  venait  se  poser  sur  elle  ;  sinon  le 
drapeau  retombait  inerte  (Hennessy,  Rei\  celtique,  I,  p,  53).  Les  mentions 

dans  l'épopée  irlandaise  de  guerriers  à  têtes  d'animaux  sont  peut-être  dues  à 
une  méprise  pour  la  tète  d'animal  qui  coiffait  certains  guerriers  (Rev.  celt., 
XXVI,  p.  139).  Les  fouilles  en  Espagne  ont  fait  connaître  ces  cercles  de 

fer  surmontés  de  corbeaux  qui,  d'après  Strabon,  servaient  de  support  aux 

coiffures  des  femmes  d'Ibérie(Cerralbo,  C.  R.  Ac.  Inscr.  1913,  p.  529). 
5.  Geoffroy  de  Monmouth,  Hist.  Brit.,  III,  1. 



2(^2  Adolphe  Reinach. 

du  monde.  Il  doit  y  avoirlà  des  souvenirs  confus  des  deux  Bren- 
nus  et  de  la  double  expédition  des  deux  frères,  Ségovèse  et 
Bellovèse  :  le  Belenus  de  cette  légende  couvrant  évidemment  le 

dieu  gaulois  de  ce  nom,  il  peut  en  être  de  même  de  Brennus  '. 

Quoi  qu'il  en  soit,  ce  qui  semble  bien  établi  c'est  que,  chez 
les  Celtes  comme  chez  tous  les  peuples  primitifs,  le  dieu  de 

la  guerre  n'est  pas  essentiellement  distinct  du  dieu  de  la  mort  ; 
l'un  et  l'autre  manifestent  leur  action  par  des  cadavres  et  ce  sont 
les  carnassiers  qui  dévorent  les  morts  qui  passent  naturel- 

lement pour  incarner  l'esprit  de  meurtre  et  de  dévastation  : 
l'ours  dans  les  montagnes,  plus  généralement  le  chien-loup  et 
le  corbeau.  C'est  seulement  par  la  suite  que  le  culte  des  armes 
va  contribuera  anthropomorphiserces  animaux  sacrés:  le  glaive 

infaillible  deNuada,  la  lance  qui  frappe  d'elle-même  de  Lug  ont 
été  d'abord  des  fétiches,  adorés  pour  eux-mêmes,  comme  la 
hache  de  Thor  ou  la  flèche  d'Abaris2. 

Puisque  telles  sont,  à  l'origine,  les  divinités  de  la  guerre, 
on  comprend  qu'il  ait  fallu,  pour  obtenir  leur  aide,  leur  pro- 

mettre des  victimes  à  dévorer.  Toute  entrée  en  campagne 

devait  donc,  primitivement,  être  accompagnée  d'une  dévotion, 
non  des  dépouilles,  mais  des  corps  mêmes  de  l'ennemi  ;  de 
cette  consultation  des  dieux  de  la  guerre  il  n'est  resté,  à 
l'époque  romaine,  que  quelques  rites  préliminaires  3  et  la 
consécration  des  dépouilles.  On  va  voir  que  l'ancien  rite  de 
la  consécration  totale  était  encore  connu  de  César  et  qu'il  a 
été  pratiqué  par  les  Gaulois  jusqu'en  plein  Ier  siècle. 

i.  Bien  que  le  rapprochement  de  Bran  et  de  Brennus  soit  déjà  dans  Mac 

Culloch,  Relig.  oftheCelts,  191 1  (avec  un  point  d'interrogation,  il  est  vrai), 
peu  de  celtistes  seront  sansdoute  disposés  à  l'admettre  [N.  d.  1.  r.j. 

2.  Sur  la  flèche  d'Abaris  chez  les  Celtes  voir  de  Saulcy,  Rev.  Num.,  1842 

et  mon  mémoire  précité,  L'Anthropologie,  1909,  p.  197.  Remarquez  qu'Abaris 
s'est  confondu  chez  les  Gètes  avec  Zamolxis,  dieu  ours  comme  Artio. 

3.  On  peut  voir  des  traces  de  ces  rites  préliminaire  dans  la  fameuse  réu- 
nion des  Gaulois  au  milieu  du  bois  sacré  des  Carnutes  où  des  serments  sont 

échangés  devant  les  dieux  des  enseignes  (collai ismilitaribus  signis,  VII,  2,  2), 
réunion  suivie  du  massacre  des  Romains  à  Génabum.  On  doit  comparer 
Arminius  réunissant  ses  alliés,  et  Civilis  ses  Bataves  dans  des  bois  sacrés 

(Tac,  Ann.,  II,  12;  Hist.,  IV,  14).  Comme  consultation  des  dieux,  on 
peut  en  trouver  des  traces  en  Bretagne  quand  Boadicée  lâche  un  lièvre 
animal  sacré,  avant  de  conduire  son  armée  au  combat,  et  quand  un  roi 

d'Irlande  consulte  son  druide  avant  la  bataille  (Rev.  celt.,  1903,  p.  180). 



Les  têtes  coupées.  263 

II.  —  Pour  accomplir  ce  vœu,  tout  ce  qui  est  pris  vivant  est 
immolé. 

Que  Yanimalia  de  César  ne  vise  passeulement  le  bétail,  mais 
tous  les  êtres  vivants,  on  ne  le  sait  pas  positivement  pour 

les  Gaulois  ',  mais  on  peut  leur  attribuer  sans  doute  un  usage 

qu'on  retrouve  chez  leurs  voisins  du  sud-est  et  du  nord-est. 
Pour  les  Ligures,  rappelons  le  sac  de  Modène,  en  176,  où 

prisonnières  et  animaux  sont  semblablement  égorgés2. 
Pour  les  Germains,  en  dehors  delà  bataille  de  Teutobourg 

alléguée  plus  haut,  où  les  vainqueurs  ne  firent  aucun  quartier  et 
firent  périr  tous  les  gradés  par  des  supplices  à  caractère  religieux, 
on  peut  rappeler  que,  dans  une  guerre  entre  les  Hermondures 

et  les  Cattes,  les  vainqueurs  avaient  voué  toute  l'armée  enne- 
mie :  «  Marti  ac  Mercurio  sacr avère  quo  voto  equi  viri  cuncta  victa 

occidioni  dantur  »  5.  C'est  ainsi  que  le  peuple  des  Bructères,  au 
nombre  de  60.000  âmes,  dut  être  anéanti  par  les  Chamaves  et 

les  Angrivariens  sans  qu'il  en  restât  un  seul  homme  +.  C'est 
de  pareils  usages  que  dut  venir  la  réputation  qu'eurent  les 
Gaulois  d'extrême  férocité  et,  même,  de  cannibalisme  5. 

D'ailleurs,  Diodore  dit  formellement  des  Gaulois,  sans  doute 

d'après  Posidonios,  «  qu'ils  se  servent  des  prisonniers  comme 

1 .  Toutefois,  c'est  peut-être  en  accomplissement  d'un  vœu  que  les 
Insubres  exterminent,  en  295,  une  légion  jusqu'au  dernier  homme,  Liv.X, 
26,   11. 

2.  Liv.  XLI,  18  :  «Ils  tuent  les  prisonniers  après  les  avoir  hachés  en 

pièces;  dans  les  temples,  ils  font  une  boucherie  d'animaux  plutôt  qu'un 
sacrifice  ;  ils  brisent  contre  les  murailles  des  vases  de  toutes  sortes.  » 

3.  Tacite,  Ami.,  XIII,  57. 
4.  Tacite,  Germ.,  33. 

5.  Même  si  l'on  partage  à  cet  égard  le  scepticisme  de  C.  Jullian  qui 
groupe  tous  les  textes  relatifs  aux  .sacrifices  humains  de  façon  à  faire  voir 

comment  s'était  formée  la  légende  qui  avait  été  jusqu'à  accuser  les  Gau- 
lois de  cannibalisme  (Hist.  Gaule,  II,  p.  157-9^  même  si  l'on  refuse  de  croire 

avec  S.  Reinach  (C.  R.  Ac.  Inscr.,  191 3),  que  des  hommes  aient  été  sacri- 

fiés par  les  druides,  il  n'en  reste  pas  moins  certain  que  des  victimes humaines  étaient  immolées  dans  certaines  circonstances  et  dans  certains 

lieux  :  ainsi,  dans  les  mannequins  d'osier  de  Taranis,  dans  l'île  des  prêtresses 
Namnètes,  dans  la  forêt  sacrée  de  Semnons.  Aux  textes  réunis  par  Jullian  il 

faut  ajouter  ceux  de  S1  Jérôme  qui  affirment  l'anthropophagie  des  Scots 

qu'il  vit  en  Gaule  (C.Jov .  36  ;  Ep.  ad  Ocan.,  IV,  2) .  Je  ne  vois,  pour  ma  part, 
aucune  raison  de  mettre  en  doute  ces  sacrifices  humains  qui  sont  attestés, 



264  Adolphe  Reitmcb. 

victimes  dans  les  fêtes  des  dieux;  certains  d'entre  eux  leur 

ajoutent  les  animaux  pris  à  la  guerre  qu'ils  égorgent  ou  brûlent 
avec  les  hommes  ou  détruisent  de  toute  autre  manière  '  »  . 

Le  plus  terrible  exemple  d'une  guerre  inexpiable  à  caractère 
religieux  est  celui  que  fournit  la  révolte  des  Bretonsen  59.  Ayant 

pris  deux  villes  romaines  2  «  Boudouika  y  fit  un  immense  car- 

nage ;il  n'y  eut  pas  de  cruauté  que  ne  souffrirent  les  hommes  qui 
furent  pris.  Mais  leur  action  la  plus  affreuse,  la  plus  inhumaine, 
tut  de  pendre  nues  les  femmes  de  la  plus  haute  naissance 
et  de  la  plus  grande  distinction,  de  leur  couper  les  mamelles 
et  de  les  leur  coudre  sur  la  bouche,  afin  de  les  leur  voir 

manger  ;  après  quoi,  ils  les  empalèrent.  Ces  horreurs  se 
commettaient  au  milieu  de  leurs  sacrifices,  de  leurs  festins  et 

de  leurs  orgies,  dans  leurs  temples  et  principalement  dans  le 

bois  consacré  à  Andata  ;  c'était  le  nom  qu'ils  donnaient  à  la 
Victoire,  et  ils  lui  rendaient  un  culte  tout  particulier2.  »  Quand, 
revenu  en  toute  hâte  de  Mona,  Suetonius  Paulinus  exhorte 

ses  soldats  à  combattre  les  Bretons  :  «  Ne  vaut-il  pas  mieux, 
leur  demande-t-il,  succomber  en  combattant  vaillamment  que 

d'être  faits  prisonniers  pour  être  mis  en  croix,  pour  voir  ses 
entrailles  arrachées,  pour  être  transpercés  de  pieux  brûlants, 

pour  périr  consumés  dans  l'eau  bouillante,  comme  si  nous 
étions  tombés  parmi  des  bêtes  sauvages,  ne  connaissant  ni  loi, 

ni  religion  »  \  Il  paraît  certain  que  ces  supplices  ne  sont  pas 

ici  ceux  qu'invente  une  aveugle  fureur  :  contrairement  à  ce 
que  pensait  Suetonius,  c'était  la  religion  qui  y  présidait. 

On  ne  saurait  conclure  de  ces  faits  que  les  Gaulois  ne 

faisaient  aucun  quartier  sur  le  champ  de  bataille.  Il  n'est  pas 

pour  l'Angleterre  celtique,  par  Pline,  XXX,  1.  —  Tacite,  Ami.,  XIV,  30,  pré- 
cise que  ce  sont  les  prisonniers  de  guerre  que  les  druides  sacrifiaient  sur  les 

autels  de  Mona. 

1.  Diodore,  V,  32,  6.  Dans  un  des  fr.  du  1.  XXXI  qui  se  place  au  milieu 

du  11e  s.,  Diodore  a  conservé  un  exemple  de  ce  qu'affirme  ce  texte  :  un 
chef  Gaulois  rassemble  les  captifs  ;  il  immole  aux  dieux  les  plus  beaux  et 
les  plus  robustes  et  ordonne  que  les  autres  soient  percés  de  traits. 

2.  Dio  Cassius,  à  qui  ce  passage  est  emprunté  (LXII,  7),  n'a  désigné 
nommément  que  Camulodunum  ;  Tacite,  Arin.,  XIV,  33,  parle  aussi  de 
massacre  total  à  Londres  et  à  Vérulam  avec  plus  de  10.000  victimes  tuées 
par  les  gibets,  les  croix,  le  fer,  le  feu. 

3.  Dio,  LXII,  11.  —  Sur  Andarta,  «  la  grande  ourse  »,  voir  p.  256-7. 



Les  té  tes  coupées.  265 

douteux  qu'ils  fissent  des  prisonniers,  souvent  réservés  pour 
les  grandes  fêtes  expiatoires.  Avant  dese  permettre  de  soustraire 
définitivement  des  victimes  au  dieu  de  la  guerre,  il  semble 

qu'ils  aient  consulté  la  divinité.  C'est  l'usage  que  deux  textes 
laissent  entrevoir  pour  les  Germains  de  la  région  rhénane  à 

plus  de  huit  siècles  d'intervalle.  Délivré  par  la  défaite 
d'Arioviste,  C.  Valerins  Procillus  raconte  à  César  que  les 
Suèves  avaient  trois  lois  consulté  les  sorts  en  sa  présence 

pour  savoir  s'il  serait  brûlé  sur-le-champ  ou  s'il  serait  réservé 
pour  plus  tard  '.  Dans  la  Vita  de  Wilibrord  par  Alcuin  on 
voit  le  roi  des  Frisons,  Radbod,  jeter  trois  fois  le  sort  pour 

savoir  s'il  mettrait  à  mort  les  chrétiens  captifs  2.  Or,  on  sait 
par  César  que  les  Suèves  faisaient  consulter  les  sorts  par  des 
matrones  pour  savoir  si  les  dieux  conseillaient  ou  non  de 

livrer  bataille  3  et  Tacite  a  décrit  le  procédé  emplové.  Ce 
procédé  consistait  à  jeter  au  hasard  sur  une  étoffe  blanche  une 
poignée  de  baguettes  de  bois  coupées  à  un  arbre  fruitier, 

chacune  marquée  d'un  signe  ;  trois  fois,  après  avoir  invoqué 
les  dieux,  le  père  de  famille  ou  le  prêtre  retirait  une  baguette  ; 
la  signification  des  trois  signes  ainsi  réunis  dictait  la  réponse 

du  ciel  4.  Ces  signes,  chez  les  Germains,  étaient  évidemment 
des  runes  ;  mais  ce  terme  paraît  avoir  été  emprunté  au  celtique  : 

en  irlandais  n'm  a  conservé  le  sens  de  mystère,  secret.  D'autre 
part,  on  a  montré  que  l'écriture  oghamique  remontait  à  un 
système  de  signes  sur  baguettes  de  bois  usité  par  les  anciens 

Celtes  '.  On  peut  donc  croire  que  l'usage  attesté  pour  les 

Germains  n'était  pas  inconnu  des  Celtes  ;  on  pourrait  même 
s'expliquer  ainsi  que  le  vocable  d'Ogmios  et  le  renom  de  dieu 
de  la  parole  se  soient  attachés  au  génie  gaulois  de  la  guerre  : 

ne  serait-ce  pas  précisément  pour  connaître  ce  qu'il  décidait 
sur  le  sort  des  prisonniers  qu'on  aurait  fait  parler  les  sorts 
devant  son  image  ou  en  l'invoquant  ? 

1 .  César, S.  G.,  I,  53,  7. 

2.  Alcuin,  Vita  Wilibrordi  dans  Acta  Sanctorum,  7  nov.  (738). 
3.  B.  G.,  I,  50,  4. 
4.  Tacite,  Hist.,  IV,  61. 

5.  Voir  J.  Loth.  Rev.  celt.,  1895,  p.  313  et/,  des  Savants,  ion,  p.  403. 
La  même  théorie  a  été  développée  par  G.  Neckel,  Zur  Einfûhrung  in  die 
Runenforschung  au  t.  I  (1909)  de   la  Germ.-rom.  Monatsschrift. 



266  Adolphe  Reinach. 

III.  —   Tout   ce  qui   est  inanimé   est   réuni   en    monceau. 
Ce  monceau  pouvait  être  laissé  tel  quel  à  pourrirsurle  champ 

de  bataille.  Mais  on  pouvait  avoir  recours  à  des  moyens  plus 
rapides  de  le  livrer  à  la  destruction  qui  le  donnait  aux  dieux. 

Ainsi,  c'est  l'incendie  du  butin  que  doit  signifier  la  con- 
sécration à  Vulcain  que  l'on  a  mentionnée  '  ;  le  butin  rapporté 

par  les  Tektosages  des  expéditions  qui  les  menèrent  jusqu'en 
Grèce  et  en  Asie  fut  précipité  dans  les  lacs  sacrés  de  Toulouse 2. 

C'est  par  un  usage  semblable  qu'on  a  expliqué  les  dépôts 
d'armes  et  d'ornements  de  bronze  trouvés,  brisés  ou  hors 
d'état  de  servir,  dans  les  tourbières  du  Danemark  3  :  ce 
serait  le  reste  du  butin  abîmé  par  les  Cimbres  dans  leurs  lacs. 

On  a  pu  appu)rer  cette  explication  sur  le  texte  qui  montre  les 
Cimbres,  vainqueurs  de  Caspion,  combinant  avec  la  noyade 

d'autres  modes  de  destruction  :  vêtements  déchirés  et  leurs 
morceaux  dispersés  au  vent,  or  et  argent  jetés  à  la  rivière, 
chevaux  précipités  dans  des  gouffres,  équipement  des  hommes 

et  des  chevaux  brisé  en  mille  pièces  4. 

IV.  —  Le  monceau  des  dépouilles  s'élève  dans  un  endroit  consacré. 
A  l'origine,  il  devait  se  dresser  sur  le  champ  de  bataille,  — 

le  fait  est  connu  pour  celui  de  l'Allia  !  —  comme  le  trophée 
gréco-romain,  et  le  champ  de  bataille  était  sacré  ipso  facto.  Plus 
tard,  quand  chaque  peuplade  fixée  au  sol  — la  civitas  de  César 

n'est  pas  une  cité  au  sens  de  ville,  mais  au  sensdVto/, —  eut  son 
lieu  saint,  c'est  là  qu'on  paraît  avoir  transporté  le  butin  : 
en  Gaule,  ce  fut  généralement  un  bois  sacré  comme  celui  des 

Carnutes.  Quand  un  véritable  temple  s'y  éleva,  c'est  lui  qui, 
comme  en  Grèce  ou  à  Rome,  reçut  les  dépouilles  :  c'est  ainsi 
que  les  Arvernes  placèrent  l'épée  de  César  dans  un  temple  6, 

i.  On  sait  que  les  Romains,  pour  caractériser  l'usage  analogue  qui  était 

le  leur,  employaient  l'expression  :  spolia  Vulcano  cremantur  (Liv.  I,  37; 
VIII,  10;  XXIII,  46;  XXX,  6;  XLI,  12). 

2.  Strabon,  IV,  1,13;  Justin,  XXXIII,  3,  9.  Cf.  A.  Reinach,  Rev.  arch., 
1907,  I,  p.  188 et  Bull.  Corr.  Helh,  1910,  p.  312. 

3.  Cf.  S.  Reinach,  Rev.  arch.,  1908,  I,  p.  49. 
4.  Orose,  V,  16. 

5.  Après  l'Allia  les  Gaulois  caesorum  spolia  légère  armorumque  cumulos,  ut 
mosiis  est,coacervare  (Liv.  V,  39). 

6.  Plut.  Caes.,  26. 



Les  têtes  coupées.  267 

tandis  que  les  Germains  d'Arminius  taxèrent  aux  chênes 
sacrés  de  la  forêt  de  Teutobourg  les  enseignes  prises  à  Varus  ; 
les  Boïens,  en  216,  avaient  placé  la  tête  et  les  dépouilles 

du  consul  tué  in  tempîo  quod  sanctissimum  est  apuâ  eos  '. 
Suétone  parle  des  in  Gallia  fana  templaque  deitm  Jouis 

referta  2.  Qu'après  la  conquête  romaine  et  à  l'instar  des 
Romains  on  aurait  éternisé  les  dépouilles  en  les  sculptant  en 

frises  d'armes  sur  les  temples  de  la  Gaule,  c'est  ce  que  peuvent 
indiquer  certaines  plaques  de  schiste  lusitaniennes  qui  portent 

des  armes  en  relief 3 ,  peut-être  aussi  les  têtes  coupées  qu  i  devaient, 

on  l'a  vu,  orner  un  des  temples  d'Alésia  (fig.  1);  enfin,  dans 
la  présence  de  scalps  et  de  tètes  coupées  sur  les  reliefs  de 

l'arc  d'Orange  et  sur  ceux  d'un  monument  de  Mérida,  dit  temple 
de  Mars,  il  faut  sans  doute  reconnaître  l'action  des  nombreux 

auxiliaires  gaulois  ou  celtibères  de  César  en  Gaule  et  d'Au- 
guste en  Espagne.  Mais  rien  ne  vient  confirmer  les  dires 

dVElien  quand  il  nous  montre  «  les  Celtes  élevant  des  tro- 
phées à  la  façon  des  Grecs  à  la  fois  pour  honorer  les  hauts  faits 

accomplis  et    pour    laisser  des  monuments  de  leur  valeur  »  4. 

V.  —  77  est  interdit,  sous  peine  de  sacrilège  entraînant  les  plus 
cruels  supplices  5,    de   rien  soustraire  à  ce  qui  a  été  consacré  au 

1.  Liv.  XXIII,  24. 
2.  Suet.  Caes.,  54. 

3.  S'il  faut  voir  des  trophées  dans  les  dalles  de  schiste  du  Portugal  qui 
portent  en  relief  une  épée  au  fourreau  ou  une  hache  à  tranchant  con- 

vexe, elles  doivent  avoir  été  sculptées  sous  l'influence  des  trophées  monu- 
mentaux romains,  cf.  Leite  de  Vasconcellos,  O  Archeologo  portugnès,  1908, 

p.  300et  305  ;  Jabrbuch,  1910,  An-.,  p.  336.  Mais  il  vaut  mieux  probable- 

ment y  voir  des  dalles  tumulaires  de  l'âge  de  bronze  avec  Déchelette, 
Manuel,  II,  p.  491.  Il  n'v  a  rien  non  plus  qui  soit  nécessairement  indigène 
dans  les  boucliers  et  les  avants  de  vaisseaux  qui  auraient  été  exposés  au 

temple  d'Athéna  à  Odysseia,    Strabon,  III,  p.  157. 
4.  Aelien,  Hist.  Var.,  XII,  23.  Aelien  écrit  à  la  fin  du  11e  siècle  de 

notre  ère. 

5.  Il  est  probable  que  g ravi ssi >n uni  supplicium  désigne  seulement  par  lui- 

même  la  peine  capitale  ;  ce  qui  reste  incertain,  c'est  si  cian  cruciatu  désigne 

l'ensemble  des  tortures  qui  précéderaient  l'exécution,  ou,  au  sens  propre,  l'ex- 
position préalable  sur  une  croix.  On  sait  que  Strabon  signale  la  crucifixion 

parmi  les  supplices  religieux  des  Gaulois  ('àvarrdupouv  iv  roïç  Eepoîç  IV,  4, 
5  ;  cf.  Diod..  V,  32,  6  :  'avaoxoXo^!  £ou<?'.v  IV:  Dio.  LXII,  7  :  nxoXoTCiaôijva!). 



2  68  Adolphe  Reinach. 

dieu,  soit  sur  le  champ  de  bataille  avant  que  le  monceau  des 

dépouilles  ait  été  formé,  soit,  après,  du  monceau  même. 

En  commentant  ce  passage,  Salomon  Reinach  rapproche 

l'espèce  de  maléfice  qui  se  serait  attaché  à  Yatintm  tolosanum  : 
l'or  maudit  qui  cause  le  désastre  de  quiconque  le  touche  '.  Je 
crois  avec  lui  que  cette  opinion  doit  avoir  pris  naissance  en 

Gaule,  où  elle  répondait  à  l'interdiction  rappelée  par  César  ; 
mais  il  ne  me  semble  pas  que  le  rite  des  têtes  coupées  con- 

tredise cette  interdiction  autant  qu'il  semble  le  croire. 
Sans  doute,  il  y  a  contradiction  apparente  ;  mais  ne  peut-on 

la  résoudre  ?  On  pourrait  essayer  de  montrer  que  César  décrit 
le  rite  celtique  pur  tandis  que  la  décollation  des  vaincus  serait 
une  coutume  des  peuplades  voisines,  germaniques  ou  ligures. 

On  l'a  constatée  chez  les  Germains,  et  les  Scordisques  peuvent 
être  revendiqués  comme  Germains,  comme  on  l'a  fait  pour 
les  Bastarnes  —  pour  ma  part,  je  les  crois  des  Gallo-belges 
comme  les  Boïens  chez  qui  on  a  relevé  le  même  rite  — .  On 
pourrait  soutenir  aussi  que  Posidonios  ne  parle  que  des 
Gaulois  plus  ou  moins  ligurisés  de  la  région  de  Marseille  où 

se  trouvent  les  monuments  les  plus  caractéristiques  pour  l'étude 
de  notre  rite  —  Hyères,  Sisteron,  Evénos,  Antremont,  Orange. 
Mais,  contre  cette  attribution  exclusive  du  rite  aux  Ligures  ou 

aux  Germains,  on  peut  invoquer  différents  arguments  :  d'abord, 
une  communauté  de  rite  entre  ces  deux  peuples  qui  ne  furent  pas 

en  contact  immédiat  s'explique  précisément  par  l'intermédiaire 
des  Gaulois  qui  s'étendaient  entre  leurs  confins  respectifs 2  ; 
puis,  le  rite  est  bien  attesté  par  les  monnaies  pour  les  popula- 

i.  S.  Reinach,  loc.  cit.,  p.  35.  Voir, en  dernier  lieu,  sur  le  montant  des 
trésors  enlevés  par  Caepion,  une  note  de  G.  Bloch  au  Congrès  archéologique 
de  Rome,  191 3   et  Rcv.  d.  êt.anc,  191 3,  p.  278. 

2.  Que  la  pénétration  s'est  bien  faite  de  Gaule  en  Germanie  on  en  a  un 

indice  dans  le  fait  que  c'est  le  mot  celtique  désignant  la  victoire,  bheudi,  qui 
a  donné  l'allemand beute,  d'où  notre  butin.  Les  Germains  n'auraient  connu 
vraiment  le  butin  que  par  les  victoires  remportées  au  service  des  Gau- 

lois. En  signalant  ce  fait  (C.  R.  Ac.  Iuscr.,  1907,  p.  172  ;  Rev.  Arch.,  1907, 

I,  p.  324;  Revue  Celtique,  1907,  p.  130),  d'Arbois  de  Jubainville  rappelait 
que  les  écuyers  que  Posidonios  montre  remportant  les  dépouilles  sanglantes 

pouvaient  être  des  Germains.  Ces  écuyers  s'appelaient  ambacti  (Caes.,  VI,  159; 
cf.  Pol . ,  III,  18, 12  ;  Diod.,  V,  29).  De  là  le  vieil-allemand  ambaht  (homme  de 



Les  têtes  coupées .  269 

tions  de  l'Armorique  et  du  Sud-Ouest,  celtiques  entre  toutes. 
Aussi  bien,  cette  contradiction  apparente  ne  peut-elle  pas  se 

résoudre,  je  crois,  par  des  différences  ethniques. 

La  contradiction,  en  effet,  —  si  contradiction  il  y  a,  — 

ne  se  limiterait  pas  à  l'enlèvement  de  la  tête  ;  l'extrait  de 
Posidonios  nous  apprend  aussi,  on  l'a  vu,  que  le  vainqueur 
s'emparait  des  dépouilles  de  l'ennemi  décapité  et  l'histoire 
des  invasions  gauloises  est  pleine  de  textes  qui  nous  parlent 

du  butin  enlevé  ;  beaucoup  de  leurs  expéditions  n'ont  pas  eu 
d'autre  but.  En  288,  les  Sénons  et  leurs  voisins  Transalpins 

poussent  une  fructueuse  razzia  jusqu'en  territoire  romain  ; 
au  retour,  en  Tyrrhénie,  une  sédition  éclate  à  propos  du 

butin;  une  partie  est  détruite,  non  sans  mort  d'hommes  et 
Polvbe  remarque  «  c'est  assez  la  coutume  des  Gaulois 
lorsqu'ils  ont  fait  quelque  capture,  surtout  quand  le  vin  et  la 
débauche  échauffent  leur  tète  »  '.  Dans  un  engagement,  avant 
Télamon,  les  Gansâtes  font  un  riche  butin  en  prisonniers, 

bestiaux  et  bagages  ;  le  roi  Anercestos  leur  conseille  de  retour- 

ner les  mettre  à  l'abri  dans  leurs  foyers  ;  pendant  la  bataille, 
ils  forment  une  sorte  de  parc  avec  toutes  les  prises,  sur  une 
éminence  voisine  2.  —  On  voit  les  Celtibères  de  Sertorius  se 

partager  le  butin  ;,  et  les  Silures  en  Grande  Bretagne  agir  de 
même  avec  dépouilles  et  prisonniers.  Quand  leur  chef  Carac- 
tacus  fut  exhibé  à  Rome,  il  était  orné  «  des  ornements  mili- 

taires, des  colliers,  des  trophées  conquis  par  lui  sur  les 

peuples  voisins  +  ».  La  plupart  de  ces  décorations  militaires  que 
les  Gaulois  paraissent  avoir  portées,  sur  eux  ou  sur  leurs 
enseignes,  ne  sont  que  des  symboles  des  dépouilles  conquises 

service,  d'où  avit  fonction),  d'où  notre  ambassade.  D'Arbois  rappelait  aussi 

que  Cûchulainn pensait  que  s'emparer  des  vêtements,  des  armes,  des  chars 
et  des  chevaux  des  ennemis  vaincus  aurait  été  un  acte  indigne  de  lui  ;  il  se 
bornait  à  couper  et  à  enlever  les  tètes . 

1.  Polvbe,  II,  19. 

2.  Polvbe,  II,  26  et  28.  Cf.  p.  254,  n.  3.  En  feuilletant  Tite  Live  on 
trouverait  encore  de  nombreuses  mentions  du  butin  fait  par  des  Gaulois  : 
en  201  celui  fait  à  Plaisance  suffit  à  charger  200  chariots  (XXXI,  21);  peu 
après  il  mentionne  celui  des  Sédétans  (XXXI,  49),  celui  des  Boïens 
(XXXIII,  37),  celui  des  Lusitaniens  (XXXV,  1),  celui  des  Ligures  (XXXV,  4). 

3.  Plutarque,  Pomp . ,  19. 
4.  Tacite,  Ami.,  XII,  36  et  39. 



270  Adolphe  Reinach. 

tout  comme  le  sont  chez  les  Romains,  colliers  et  bracelets, 

lances  et  boucliers  en  réduction  :  il  est  possible  que  les 

Romains  eux-mêmes  aient  porté  sur  leurs  enseignes  une 
forme  stylisée  du  scalp  ' . 

Il  est  donc  avéré,  d'une  part,  que  les  Gaulois  recueillaient 
et  conservaient  le  butin,  d'autre  part  qu'ils  le  laissaient  à  la 
corruption  naturelle  ou  en  activaient  la  destruction. 

Cette  apparente  contradiction  s'explique,  —  ou  plutôt  elle 

s'éclipse,  —  si  l'on  considère  de  plus  près  le  rite  lui-même. 
Tout  combat  peut  affecter  deux  formes  et  ces  deux  formes 

retentissent  sur  le  sort  fait  à  ses  dépouilles  :  il  peut-être 

collectif  ou  singulier.  S'il  est  collectif,  il  est  manifestement 
impossible  aux  vainqueurs  de  savoir  quel  est  l'ennemi  que 
chacun  a  tué  ;  cadavres  et  armes  jonchent  pêle-mêle  le  champ 
de  bataille  ;  sur  tout  a  passé  le  souffle  mortel  du  génie  de  la 

guerre  à  qui  l'on  a  voué  l'armée  ennemie  ;  tout  ce  qu'a  con- 
taminé ce  souffle  de  feu  est  retranché  par  là  même  du  domaine 

des  vivants  et  quiconque  y  toucherait,  contaminé  par  la  force 

destructice  qui  s'y  est  manifestée,  risquerait  de  la  transmettre à  son  tour. 

A  donner  une  telle  intensité  à  cette  croyance,  deux  phéno- 
mènes naturels  ont  dû  contribuer  :  la  foudre  et  la  putréfac- 

tion. La  foudre,  qui  paraît  avoir  passée  en  Gaule  pour  l'éclat  de  la 
hache  de  pierre  du  dieu  destructeur  frappant  l'enclume  céleste, 
la  roudre  ne  détruit  pas  seulement  ce  qu'elle  frappe  ;  elle  ravage 
aussi  tout  ce  qui  est  en  contact  avec  l'objet  frappé,  sans  qu'on 
puisse  voir  comment  son  action  s'est  transmise  :  l'action  destruc- 

trice du  dieu  des  batailles  a  dû  être  assimilée  à  celle  du  maître  de 

la  foudre  et  c'est  pourquoi  ces  deux  conceptions  divines  sont 
associées  chez  les  Gaulois  et  les  Germains  dans  la  personne 

de  Wotan  ou  de  Taranis,  d'Esus  ou  de  Smertullos,  de  Sucel- 
lus  ou  de  Latobios,  dieux  de  la  foudre  et  de  la  guerre  qu'arme 
le  maillet  ou  la  hache.  Que  l'action  qui  s'est  manifestée  au 

1.  Voir  mon  article  Signa  du  Dictionnaire  des  Antiquités,  p.  1 3 1 5 . 

J'espère  montrer  quelque  jour  l'origine  gauloise  de  certains  des  dona  niili- 
taria  en  me  fondant  sur  le  nom  de  torques  consacré  aux  colliers  d'honneur 

et  sur  l'emploi  que  fait  Polybe  du  mot  gaison  pour  désigner  la  hasta  para. 
Rappelons  aussi  les  Calédoniens  de  Galgacus  sua  quisque  décora  gestantes 
(Tac,  Agric,  29). 



Les  têtes  coupées.  271 

sein  d'une  armée  vaincue  est  bien  assimilable  à  celle  qu'exerce 
la  foudre,  c'est  ce  que  les  effets  de  la  putréfaction  ont  dû  con- 

firmer aux  yeux  des  primitifs.  Que  Pourrières  marque  ou  ne 

marque  pas  la  plaine  qu'a  engraissée  le  sang  des  Teutons, 
tout  champ  de  bataille  se  transforme  à  l'origine  en  campi  putridi. 
Les  primtifs  ont  dû  constater  de  bonne  heure  la  pestilence 

qui  s'en  dégage  tant  qu'il  reste  de  la  chair  sur  les  os,pestilence  qui 
cesse  dès  quela  chairadisparu  et  quelesos,  seuls,  blanchissent  au 

soleil.  Us  ont  dû  en  conclure  que,  tant  que  le  dieu  n'avait  pas 
rassasié  sa  faim  sur  les  victimes  qui  lui  avaient  été  vouées, 

il  punissait,  en  le  frappant  d'une  maladie  mortelle,  quiconque 
touchait  à  ce  qui  lui  était  consacré.  C'est  de  là  que  viennent, 
d'une  part  la  conception  du  génie  de  la  guerre  sous  les  espèces 
d'un  des  carnassiers  qui  hantent  les  champs  des  morts,  chien 
loup,  ours  ou  corbeau,  d'autre  part  les  supplices  affreux 
auxquels  César  nous  apprend  qu'on  condamnait  ceux  qui 
avaient  dérobé  quoi  que  ce  soit  aux  dépouilles  consacrées  aux 

dieux.  Ce  n'est  pas  le  larcin  qu'on  poursuivait  en  lui-même, 
c'est  l'irritation  du  dieu  frustré  qu'on  voulait  empêcher  de  se 

manifester  par  une  pestilence  ;  pour  l'éviter,  il  n'était  pas  de 
meilleur  moyen  que  de  tuer  le  porteur  de  la  souillure  et  de  le 

tuer  par  ces  supplices  religieux  —  pendaison  ou  noyade,  cru- 
cifiement ou  bûcher  —  qui  devaient  plaire  au  dieu  irrité. 

Ainsi,  dans  le  combat  collectif,  tout,  choses  et  gens,  appartient 
à  la  divinité. 

Il  en  est  autrement  dans  le  combat  singulier.  Ici,  deux  hommes 

sont  aux  prises  —  ou,  si  le  combat  s'étend  à  un  nombre  égal  de 
guerriers  des  deux  partis,  ils  sont  aux  prises  deux  à  deux. 

Chaque  vainqueur  sait  donc  quel  adversaire  il  a  tué.  L'instinct 
le  pousse  à  s'approprier  le  vaincu  et  tout  ce  qui  lui  a  appar- 

tenu. Aucune  crainte  religieuse  ne  vient  combattre  cet 
instinct.  Dans  le  combat  singulier,  en  effet,  combat  qui, 
dans  révolution  humaine,  est  antérieur  au  combat  collectif, 

les  adversaires  ne  comptent  que  sur  eux-mêmes  :  ils  ont  con- 
fiance chacun  dans  sa  force.  Rien  ne  les  pousse  à  invoquer 

une  énergie  indépendante  de  celle  qu'ils  sentent  bouillonner 
dans  leurs  veines.  Quand  ils  l'invoquent,  le  combat  prend,  de 
ce  seul  fait,  un  caractère  religieux  :  c'est  le  duel  judicaire,  le 



272  Adolphe  Reinach. 

jugement  de  Dieu.  On  y  a  recours  quand  il  y  a  un  doute  que 

les  ressources  matérielles  ou  intellectuelles  de  l'homme  ne 
lui  permettent  pas  de  résoudre  ;  de  même,  dans  le  combat 
collectif,  il  y  a,  pour  le  primitif,  des  facteurs  qui  lui  échappent  : 
la  force  ne  suffit  pas  ;  parfois,  elle  est  primée  par  le  nombre  ; 
parfois,  au  contraire,  le  nombre  ne  suffit  pas  contre  elle.  De 

toute  façon,  il  y  a  de  l'inconnu,  du  mystère.  C'est  pour  y 
remédier  que,  de  part  et  d'autre,  on  en  a  appelé  au  dieu. 

L'appel  au  dieu  n'est  pas  nécessaire  dans  le  combat  singulier, 
s'il  n'a  pas  caractère  ordalique.  On  sait  combien,  à  côté  du 
duel  judiciaire  ',  le  duel  simple,  jeu  de  la  force  et  preuve  de 
la  vaillance,  est  resté  en  estime  chez  les  Celtes  2.  Or,  à  côté 
des  duels  antérieurs  ou  extérieurs  à  la  bataille,  toute  bataille 

peut  comporter  un  certain  nombre  de  combats  singuliers.  Il 
sont  surtout  nombreux  entre  cavaliers,  les  nobles  Gaulois 

combattant  de  préférence  à  cheval.  Posidonios,  on  l'a  vu, 
ne  semble  tenir  compte  que  des  cavaliers  lorsqu'il  parle  des 
têtes  coupées. 

A  côté  des  cavaliers  qui  portent  la  tête  de  l'adversaire  au 
poitrail  de  leur  cheval,  on  a  indiqué  qu'il  fallait  peut-être 
placer  les  fantassins  qui  l'auraient  fichée  a  la  pointe  de  leurs 
armes.  Pourtant,  il  est  possible  que  le  droit  de  décapiter 

l'ennemi  ait  été  réservé  aux  chevaliers.  D'une  part,  les  combats 

singuliers  dont  il  était  le  résultat  ont  pu  n'être  licites  qu'entre 
nobles  comme  au  moyen  âge  ;  d'autre  part,  comme  je  l'ai 
montré  ailleurs  3,  s'il  y  a  fini  par  y  avoir  répartition  du  butin 
entre  les  guerriers,  sous  réserve  d'une  part  consacrée  au  dieu, 
c'est  que  les  guerriers,  dans  les  armées  de  type  féodal  comme 
l'était  l'armée  gauloise,  sont  autant  de  petits  chefs;  leur  droit 

i.  Pour  le  duel  ordalique  chez  les  Gaulois,  voir  César,  VI,  13,8.  Le  duel 
entre  les  candidats  à  la  grande  prêtrise  gauloise  doit  être  rapproché  du  rite 
bien  connu  de  Némi. 

2.  Pour  le  duel  militaire,  un  guerrier  gaulois  provoquant  un  soldat 
romain,  voir  par  exemple  Val.  Max.  III,  2,  21;  ou,  pour  deux  Gaulois 

entre  eux,  l'anse  d'un  cratère  de  Pompéi,  Museo  Borb.  VIII,  pi.  15. 

Encore  en  90  on  voit  un  Gaulois  de  l'armée  de  Cluentius  provoquant  un 
Numide  de  l'armée  de  Sylla  (Appien,  B.  civ.  I,   50). 

3.  Pour  l'exposé  delà  théorie  résumée  ici,  voir  mon  mémoire:  Les  trophées 
et  les  origines  religieuses  de  la  Guerre,  dans  Revue  d' Ethnographie  et  de  Socio- 

logie,   191 3,  p.  210-50. 



Les  têtes  coupées.  273 

au  butin  émane  de  celui  du  général  en  chef  qui  tient  le  sien 

de  ce  qu'il  est,  pour  l'expédition  où  il  commande,  le  délégué 
et  le  représentant  du  dieu.  Du  moment  que  les  dépouilles 

sont  «  un  droit  divin  »,  —  on  pourrait  dire  aussi  bien  «  droit 
régalien  »,  le  roi  tenant  ses  droits  de  son  origine  divine, — 
on  comprend  que  seuls,  les  nobles  puissent  se  les  partager. 
Dans  la  Rome  des  premiers  siècles,  dont  les  institutions 
ressemblent  tant  à  celles  des  Gaulois  du  temps  de  César,  on 
retrouve,  aussi  profondément  marquée,  la  distinction  entre 
le  butin  collectif  et  le  butin  individuel. 

Le  butin  individuel,  ce  sont  les  manubiœ,  ce  que  chacun  a 

enlevé  de  main  propre  à  l'ennemi  :  quod  cuique  fors  bellidederat, 
quod  cuique  sua  manu  ex  hoste  captum  domi  rettulerat1.  Un  Siccius 
Dentatus  a  pu  gagner  par  sa  valeur  plus  de  trente  de  ces  pano- 

plies, la  plupart  conquises  en  combat  singulier,  pleraque  pro- 
vocatoria.  Au  contraire,  rien  ne  doit  être  distrait  du  butin 

collectif  et  une  clause  du  serment  militaire  y  oblige  les  soldats 

sous  les  peines  les  plus  sévères  :  ce  n'est  que  peu  à  peu  que 
le  consul  reçut  le  droit  de  disposer  d'une  partie  et  que  cette 
part,  en  s'agrandissant  retomba,  en  manne  bienfaisante,  sur 
tous  les  guerriers. 

* 
*  * 

Ainsi,  enlever  la  tête  rentre  dans  la  série  des  coutumes  qui 

permettent  au  vainqueur  de  dépouiller  l'ennemi  tué  en  com- 
bat singulier.  Pourquoi  choisit-il  la  tête  de  préférence  et  pour- 

quoi semble-t-il  lui  attribuer  une  valeur  particulière  qui  en 
fait  un  véritable  fétiche  2  ? 

C'est  que  les  Gaulois  ont  dû  appartenir  au  groupe  très 
nombreux  de  peuples  chez  qui  la  tête  passait  pour  le  siège  de 

l'âme  (en  ne  désignant  sous  ce  nom  que  la  force  vitale  qui 
anime  le  corps)  :  si  l'on  veut  attester  et  exercer  une  maîtrise 

1 .  Liv.  V,  20.  Cf.  l'article  cité  à  la  note  préc. 
2.  C'est  une  survivance  de  cette  valeur  attachée  à  la  tête  —  valeur  excep- 

tionnelle qu'implique  la  nature,  —  qu'on   pourrait  voir  en   ce  fait  que, 
Revue  Celtique.  XXXIV.  18 



i~\  Adolphe  Reinach. 

absolue  sur  le  mort,  c'est  de  sa  tête  qu'il  convient  avant  tout 
de  s'emparer  \ 

Que  les  Gaulois  attachaient  cette  importance  à  la  tête,  c'est 
ce  dont,  en  dehors  de  la  coutume  étudiée,  on  peut  alléguer 

au  moins  deux  indices  :  l'un  emprunté  à  leurs  descendants, 

dans  nos  duels  et  nos  luttes  courtoises,  il  est  mal  venu  de  viser  à  la  tète, 

tandis  que  tout  l'effort  des  sauvages  qui  ne  connaissent  encore  que  la  ma- 
traque ou  le  casse-tête  —  l'une  et  l'autre  sont  des  armes  gauloises,  mata- 

ris  et  cateia  —  est  de  frapper  à  la  tête.  Les  hommes  ont  dû  remarquer  de 
bonne  heure  que  le  même  coup,  frappé  sur  une  côte,  ne  terrassait  pas 

l'adversaire,  tandis  que,  à  la  tête,  il  l'abattait  par  terre.  L'évanouissement, 
la  simili-mort  que  causent  les  coups  violents  à  la  tête,  ont  dû  les  confirmer 

dans  l'idée  que  la  tête  était  le  siège  de  la  force  vitale.  D'où  l'importance 
qui  lui  est  prêtée. 

i.  Aucune  étude  d'ensemble  n'a  été  consacrée  par  les  ethnographes  à 
cette  question  des  tètes  coupées.  Elle  ressort,  d'ailleurs,  à  toutes  les 
croyances  où  la  tête  du  mort,  —  et,  en  général,  une  partie  privilégiée  du 

corps  humain,  —  joue  un  rôle.  Bon  nombre  d'anciennes  références  ont  été 
réunies  par  P.  Sébillot  sous  la  rubrique  «  La  tète  de  mort  »,  section  XXII 

du  recueil  de  traditions  intitulé  «  Le  Corps  humain  »  (Rev.  des  Trad.  Popu- 

laires, mai  191 1).  J'ajoute  quelques  références,  plus  récentes  que  les 
siennes,  à  des  études  plus  scientifiques  et  plus  spécialement  consacrées 

à  la  tète  coupée.  Pour  l'Inde  :  sur  les  Naga  deManipour,  peuplade  primi- 

tive de  l'Himalaya  birman,  Journal  of  Anthrop.  Inst.,  XI  et  le  mémoire  de 
Hodson  analysé  dans  L'Anthropologie,  1912,479.  Pour  l'Indonésie,  l'ouvrage 

d'Alb.  C.  Kruyt,  Het  Koppensnelleh  der  Toradjas  van  Midden-Celebes  (Ams- 
terdam, 1899)  analysé  par  Van  Gennep  dans  la  Rev.  de  VHist.  des  Reli- 

gions, 1901,11,  462,  et,  pour  Formose,  W.  Muller,  Zeitschr.  f.  Ethnol., 

1910,  p.  232.  Pour  l'Australasie,  Keane,  Australasia  (2  vol.  1908)  et,  sur 
les  indigènes  du  détroit  de  Torrès,  A.  C.  Haddon,  Head-Hunters  ; 
pour  les  Philippines,  C.  de  Witt  Willcox,  The head huniers  ofnorthernLuqon 
(191 3).  Pour  la  Polynésie,  E.  Caillot,  Les  Polynésiens  orientaux  (Paris, 

1910;  De  Rochas,  La  Nouvelle-Calédonie,  p.  177;  et,  sur  les  Marquises 

Dr  Tautain,  L'Anthropologie,  1890,  p.  443.  Pour  l'Amérique  du  Nord, 
DrG.  Frederici,5e<///'/Vm/  itnd  aehnliche  Kriegsgebraeuche  in  Amerika  (Bruns- 

wick, 1908,  et  ses  notes  dans  le  Glohus,  1908,  p.  201  et  222),  ouvrage  qui  est 
le  plus  complet  publié  sur  la  question  avec  bibliographie.  Ajoutez  toutefois 
J.  Boyd  Grinnell,  American  Anthropdogist,  1910,  p.  296  ;  pour  le  Mexique 

des  Aztèques,  Hamy,  Bull.de  la  Soc.  </' Anthrop.,  1883  ;  pour  le  Pérou  pré- 

incasique,  Capitan,  C.  R.  Acad.  Inscr.,  19 10,  p.  112  ;  pour  l'Amérique  du 
Sud,  l'étude  d'ensemble  de  P.  Koch  sur  l'anthropophagie  sud-américaine 
(Internat.  Archiv.f.  Ethnogr.XU,  1899)  et,  sur  les  Jibaros  du  Brésil,  chez 

qui  la  conservation  et  le  fétichisme  de  la  tête  atteignent  leur  apogée,  l'étude 
du  Dr  Rivet,  L Anthropologie,  1908,  69,  243  et  667.  —  Pour  les  tribus  du 
haut-Niger,  A.  J.  N.  Tremearne,  The  tailed  head-hunlers  of  Nigeria 
(Londres,  19 12). 



Les  têtes  coupées.  l'j) 

l'autre  à  leur  prédécesseurs.  Ce  sont,  d'une  part,  les  nombreuses 
superstitions  qui  s'attachent  encore  à  la  tête  de  mort  en 
Bretagne,  la  terre  celtique  par  excellence  ;  leur  mise  à  part, 

en  place  d'honneur,  dans  les  ossuaires,  ou  leur  conservation 
en  de  petites  boîtes  dans  l'intérieur  des  églises  '  ;  dans  l'île 
écossaise  d'Eigg  on  montrait  encore  au  xvne  siècle  des 
squelettes  sans  tête  en  disant  que  celles-ci  avaient  été  coupées 

par  les  ennemis  2.  D'autre  part,  ce  sont  les  superstitions  qu'at- 
testent pour  les  habitants  de  la  Gaule  à  l'époque  de  la  pierre 

polie,  la  trépanation  posthume  et  l'emploi  comme  amulettes 
des  rondelles  de  crâne  5.  D'après  les  usages  analogues  de  certains 
sauvages  d'aujourd'hui,  on  s'accorde  à  croire  que  cette  trépana- 

tion s'opérait  dans  les  maladies  qui  paraissaient  dues  à  une 
emprise  démoniaque  et  causaient  de  violents  maux  de  tête, 

de  la  migraine  à  l'épilepsie.  Pour  guérir  le  malade,  ou,  s'il 
était  mort  de  sa  maladie,  pour  l'en  délivrer  dans  l'autre 
vie,  il  fallait  permettre  de  sortir  au  démon  qui  s'agitait  dans 
la  boîte  crânienne.  Le  crâne  qui  avait  été  habité  en  gardait 
une  empreinte  surnaturelle  et,  par  application  des  principes  de 

la  magie  sympatique,  on  s'imaginait  que  des  fragments  de 
ce  crâne  pourraient  préserver  du  mal  qui  l'avait  possédé.  Ces 
croyances  ont  survécu  :  boire  dans  le  crâne  de  Saint  Charles 
le  Bon  passait  pour  guérir  les  fiévreux  en  Belgique  et  la 

médecine  populaire  employait  encore  couramment  au  xvme 
siècle  la  poudre  ou  la  cendre  de  crâne  contre  les  maux  de 
tête  et  les  maladies  épileptiques. 

Si  même  l'on  n'admet  pas  que  ce  soit  par  les  Celtes  que  ces 
croyances  préhistoriques  aient  survécu  en  Occident,  -  on 
ne  voit  guère,  pourtant,  comment  elles  se  seraient  transmises 

i.  Voir  le  travail  cité  à  la  n.  précédente  de  P.  Sébillot.  On  conserve 
aussi  dans  ces  chapelles  des  massues  dont  on  touche  la  tête  des  vieillards, 

pour  adoucir  leur  agonie,  dit-on  ;  naguère,  évidemment,  pour  y  mettre  fin  ; 

cf.  L'Anthropologie,  XII,  p.  206,  711. 
2.  Mac  Culloch,  The  religion  of  the  ancien t  Celts  (191 1),  p.   241,  n.  5. 

3.  On  sait  que  l'étude  de  la  trépanation  préhistorique  est  due  à  Broca. 
Voir  ses  communications  à  la  Société  d'Anthropologie,  1875  et  1876  et  ses 
articles  dans  la  Rev.  d'Anthropologie.  V,  p.  283,  VI,  p.  207.  De  son  côté, 
Piette  reconnaissait  des  têtes  d'ennemis  rapportées  à  la  grotte  dans  certains 

crânes  qu'on  rencontre  isolés  parmi  des  dépôts  magdaléniens  (Gourdan, 
Mas  d'Azil),  Bull.  Soc.  Anthrop.,  1873,  p.  408. 



i~b  Adolphe  Reinach. 

autrement  — ,  ce  qui  n'est  pas  douteux  c'est  qu'ils  ont  attri- 
bué à  la  tête  une  valeur  qu'on  peut  dire  capitale,  au  sens 

propre  du  mot  qui  se  rattache  lui-même  à  ces  croyances. 

C'est  ce  qui  ressort  de  la  comparaison  qui  nous  reste  à  tracer 
entre  le  sort  fait  à  la  tête  coupée  en  Gaule,  tel  que  les  auteurs 
permettent  de  le  reconstituer,  et  ce  que  les  voyageurs  nous 
apprennent  des  rites  des  sauvages  modernes  qui  continuent  à 
couper  la  tête  de  leurs  ennemis  en  trophée  de  guerre.  A  la 

lumière  de  ces  rites,  on  verra  ceux  des  Celtes  s'expliquer 
logiquement. 

Port  et  transport  de  la  tête  de  l'ennemi  par  le  vainqueur.  —  Le 

Gaulois  la  porte  suspendue  à  l'encolure  de  son  cheval * 
comme  on  le  voit  sur  le  pilier  d'Antremont  (pi.  III),  ou  à 
la  pointe  de  sa  lance,  ou  encore,  semble-t-il,  il  porte  son 
scalp  comme  coiffure  ;  les  Scandinaves  la  pendaient  à  leurs 

étrivières2.  Après  la  mort  de  Cûchulainn,  dont  la  tête  a  été 

coupée  par  Lugaid,  Conall  Cernach,  qui  l'a  vengé,  va  porter  à 
Emer,  que  le  héros  aimait,  les  têtes  de  ses  meurtriers  enfilées 

en  chapelet  3.  On  voit  les  Peaux-rouges  placer  leurs  scalps  sur 

leurs  mocassins  et  les  Indonésiens  sur  leurs  boucliers,  et  l'on 
peut  rappeler  que,  chez  les  Grecs,  la  tête  repoussante,  dite 

Gorgonéion,  n'est  pas  fixée  seulement  au  milieu  du  bouclier, 
mais  parfois  aussi  sur  les  cnémides.  Ne  peut-on  surprendre 

ici  l'idée  de  la  force  qui  se  dégage  de  la  tête  fraîchement 
coupée?  Comme  celle  de  la  Gorgone,  on  doit  craindre 

qu'elle  ne  foudroie  qui  la  regarde  4.  N'est-ce  pas  dans  cette 
intention  que  Cûchulainn,  offrant  le  combat  à  l'armée  de 
Madb,    se    bornait  à  brandir  vers   l'ennemi   neuf  têtes  dans 

i.  Les  Tartares  de  Khiva  enferrhent  les  têtes  coupées  dans  un  sac  pendu 

à  l'arçon  de  la  selle;  les  Gallas  d'Ethiopie  suspendaient  les  phallus  tranchés 
à  la  tête  de  leurs  chevaux.  —  En  Gaule,  le  nom  de  Mercure  ayant  été  certaine- 

ment donné  parfois  à  un  dieu  à  la  bourse  ou  au  sac  qui  était  en  réalité  un 

dieu  de  la  guerre,  on  peut  se  demander  si  ce  sac  n'était  pas  destiné,  dans  ces 
cas,  aux  yeux  des  Gaulois  à  recevoir,  non  des  grains,  mais  des  têtes  coupées. 

2.  Weinhold,  Alt  Nord.-Lcben,  p.  310. 

3.  D'Arbois,  Cours  delitt.  celtique,  V,  p.  352-3. 
4.  Faut-il  rappeler  que  les  superstitions  relatives  à  la  tête  de  la  Gorgone 

sont  restées  vivaces  au  Moyen  Age  ?  Voir  le  mémoire  de  S.  Reinach  sur 

La  tête  magique  des  templiers  (Cultes  et  Mythes,  IV)  et  le  mien  sur  le  Klap- 
persteiu  de  Mulhouse  (Bull,  du  Musée  de  Mulhouse,  191 3). 



PL.    III 

i .  Le  chef  salyen  d'Antremont  rapportant  une  tête  coupée 
suspendue  au  poitrail  de  son  cheval. 





Les  têtes  coupées.  277 

une  main  et  dix  dans  l'autre?  On  place  donc  la  tête  de  façon 
qu'elle  ne  puisse  regarder  le  meurtrier,  mais  on  la  place  en 
même  temps  de  façon  qu'on  puisse  la  voir  de  loin  :  car  elle 
est  le  signe  le  plus  frappant  de  la  victoire.  Les  têtes  au  bout 

des  piques  n'ont  pas  cessé  d'être  comme  l'emblème  des  vic- 
toires populaires. 

Marche  et  chants  de  triomphe  qui  accompagnent  U  vainqueur  ' . 
—  Cène  sont  pas  là  seulement  des  marques  de  joie,  ces  danses 

et  ces  cris  qui  traduisent  naturellement  chez  l'homme  l'exul- 
tation victorieuse  et  qu'on  retrouve  chez  tous  les  sauvages 

quand  ils  rapportent  les  dépouilles  de  leurs  ennemis  :  il  suffit 

de  rappeler  la  fameuse  danse  du  scalp  des  Peaux-Rouges.  Ce 
sont  aussi  des  moyens  apotropaïques  :  comme  il  faut  éviter  le 

regard  du  mort,  il  faut  chercher  à  l'étourdir  et  à  l'assourdir.  Et 
ce  regard  n'est  pas  le  seul  qu'on  cherche  à  écarter.  De  bonne 
on  s'est  imaginé  que  les  esprits  des  morts  cherchaient  à  arra- 

cher au  vainqueur  sa  proie,  à  lui  reprendre  l'âme  qu'il  leur 
enlevait  :  ce  sont  ces  mauvais  esprits,  que,  ici  comme  dans 
tous  les  actes  de  la  vie  militaire,  les  danses  des  armes  et  le 

vacarme   des  instruments  de  musique  cherchent  à  écarter  z. 
Fixation  de  la  tête.  —  Parvenue,  sans  avoir  causé  ni  subi 

de  mal,  à  la  demeure  du  vainqueur,  quel  sort  est  réservé  à  la 
tête  ? 

Posidonios  nous  apprend  qu'on  la  fixait  aux  «  propylées  » 
des  maisons  et  on  a  lieu  de  croire  qu'on  l'attachait  aussi  aux 
arbres  sacrés  5  ;  certains  monuments  nous    ont    semblé  indi- 

1.  En  dehors  des  témoignages  de  Posidonios-Diodore,  se  rappeler  Voyan- 
tes moris  suo  carminé  de  Tite-Live,  X,  26,  1 1  et  son  templo  ovantes  intuiere 

de  XXIII,  24. 

2.  En  dehors  des  textes  cités,  dans  notre  Ier  article,  rappelons  que, 
pendant  le  combat,  les  prêtresses  des  Cimbres  ne  cessaient  de  frapper  les 

claies  d'osier  qui  recouvraient  leurs  chariots,  Strabon,  VII,  2,  4,  et,  pour  le 
tripudium  des  sauvages,  rappelons  ce  que  dit  Ammien  à  propos  des  Ala- 

mans  qui  venaient  d'enlever  un  vexillum  romain  en  366  :  quod insultando 
tripudiantes  barbari  sublaîum  altius  ostendebant  (Amm.  Marc,  XXVII,  1). 

3.  Outre  ce  qui  a  été  dit  plus  haut  à  propos  des  oscilla,  cf.  Jornandes, 

Get.,  5  :  huic  (Marti)  praedae  primordia  vovebantur,  Inde  truncis  suspende- 
bantur  exuviae.  Cf.  Grimm,  Deutsche  Myth.,  1,  p.  62. 



2  7's  Adolphe  Reinacb. 

quer  qu'on  pouvait  la  placer  sur  les  autels  et  certaines  mon- 
naies  montrent  de   véritables    chapelets  de    têtes  \ 

Quand  on  voit  placer  sur  un  poteau  la  tète  de  chacun  des 

meurtriers  de  Cûchulainn,  ne  doit-on  pas  tenir  pour  l'effet 
d'une  tradition  celtique  la  haie  couronnée  des  têtes  cou- 

pées des  audacieux  qui  ont  tenté  de  franchir  celle  qui,  dans  le 
roman  breton,  entoure  le  jardin  merveilleux  où  se  dresse 

l'arbre  de  vie  et  coule  la  fontaine  de  jouvence  2  ? 
Toutes  ces  coutumes  se  retrouvent  chez  les  sauvages  :  les 

tètes  des  ennemis  y  sont  conservées  dans  les  maisons 
(Taïti,  Bornéo,  Formose),  au  haut  du  poteau  saillant  au 
milieu  de  la  case  (Canaques,  Jibaros),  particulièrement  dans 
celles  des  chefs,  sur  des  pieux  (Célèbes,  Jibaros,  Bakotos),  ou 
dans  la  maison  des  morts  (Bornéo,  Célèbes),  ou  encore  amonce 

léesau  milieu  d'une  place  publique  sur  des  échafauds  (Daho- 
mey, Mexique),  échafauds  qui  peuvent  être  consacrés  au  dieu 

comme  les  Téocallis  du  Mexique  et  les  morcaïs  des  îles  de  la 

Société.  Ces  téocallis  différaient-ils  des  piles  de  têtes 

d'ennemis  qu'on  appelait  en  Irlande  «  mât  de  Mâcha  »,  la 
déesse  de  la  guerre5  ?  de  ces  piles  qui  survivent  dans  la 

Matière  de  Bretagne  avec  «  le  château  d'Oeth  et  Anoeth  »,  le 
sinistre  édifice  construit  en  ossements  humains  par  Mana- 

wyddan   fils  de  Llyr,  l'ancien  dieu  de  la    mort  ? 
Chez  les  Nagas  de  l'Inde,  les  têtes  sont  parfois  placées  à  un 

arbre  sacré,  fixées  au  fronton  de  la  vérandah,  ce  qui  est  peut- 

être  l'exact  équivalent  des  têtes  clouées  aux  «  Propylées  »  de 
Posidonios  4.    Chez    les     Peaux-Rouges,    à     certaines    fêtes 

i .  Peut-être  faut-il  rappeler  ici  la  fréquence  avec  laquelle  la  tête  humaine 

revient  dans  les  colliers  (comme  dans  toute  l'ornementation)  de  l'Europe 
préhistorique.  Cf.  S.  Reinach,  La  sculpture  en  Europe  avant  les  influences 

grèco-romaiues  (/_' Anthropologie,  1895).  Peut-être  aussi  les  épées  à  poignée 
anthropoïde  des  Celtes  du  ve  siècle  doivent-elles  leur  tête  humaine  à  une 
idée  de  même  ordre. 

2.  Voir  le  Mabinogi  de  Geraint  fils  cTErbin,  YErec  de  Hartmann  von 
hxi£,YErec  etEnidede  Chrestien  de  Troyes.  Cf.  San  Marte,  Die  Arthur 

Sage,  p.  296,  318. 
3.  Stokes,  Three  Irish  glossaries,  XXXV. 

4.  De  même  chez  les  Abyssins,  chez  qui  l'éviration  de  l'ennemi  avait  la 
même  valeur  que  la  décapitation  en  Gaule,  les  cavaliers,  après  avoir  transporté 
les  trophées  phalliques  à  la  tête  de  leurs  chevaux,  les  suspendent,    préparés 



Les  têtes  coupées.  279 

guerrières  destinées  à  compter  les  scalps,  chacun  arborait  sur 

un  des  côtés  de  son  wigwam  une  perche  supportant  les  cheve- 
lures conquises,  perche  qui  fait  penser  au  poteau  des  trophées 

gaulois  que  les  scalps  surmontent.  Enfin,  aux  chapelets  de 
tètes  qui  semblent  tournoyer  sur  les  monnaies  gauloises  autour 

du  génie  de  la  guerre  1  répondent  peut-être  les  ceintures  de 
têtes  de  morts  que  les  Achantis  portent  en  dansant  dans 
certaines  fêtes  annuelles  et  les  guirlandes  de  même  composition 

sinistre  qui  se  voyaient  autour  du  palais  royal  de  Porto-Novo. 

Larésidence  des  rois  Ultoniens  d'Irlande,à  Émain  Mâcha,  devait- 
elle  différer  beaucoup  de  celle  du  roi  Dahoméen?  Avec  ses 

fondations  semées  de  têtes,  elle  devait  son  surnom  de  Cro-derg 
«  rouge-sang  »  aux  têtes  et  aux  langues  des  ennemis  tués  et, 
à  des  fêtes  annuelles,  le  guerrier  irlandais  étalait  les  langues 

coupées  en  preuve  de  sa  prouesse  2. 

L'objet  de  ces  usages  n'est  pas  seulement  de  montrer  à 
tous  la  valeur  de  celui  qui  possède  les  têtes  et  de  semer  par 
elles,  autour  de  lui,  une  crainte  salutaire  dont  il  bénéficie. 

C'est  surtout  une  précaution  de  sa  part  vis-à-vis  de  l'âme  du 
mort  :  comme  elle  est  inséparable  du  crâne,  elle  restera  fixée 
là  ou  le  crâne  est  fixé.  Or,  on  verra  que  la  tête  coupée  est 
devenue  pour  le  primitif  un  véritable  fétiche  :  on  comprend 

qu'il  fasse  en  sorte  qu'elle  ne  puisse  plus  le  quitter.  Récipro- 
quement, tout  l'effort  des  compagnons  d'un  guerrier  tué  doit 

tendre  à  empêcher  sa  tête  de  tomber  aux  mains  de  l'ennemi. 
En  Irlande,  on  paraît  être  allé  jusqu'à  couper  les  têtes  de  ses 

et  empaillés,  au  linteau  de  la  porte  de  leur  demeure  (Letourneau,  La 
Guerre,   p.  298). 

1 .  On  peut  aussi  se  demander  si  cette  enfilade  de  perles  espacées  à  la  façon 

des  grains  d'un  rosaire  qui  relie  les  têtes  sur  les  monnaies  n'est  pas  des- 
tinée à  figurer  le  sang  qui  coule  de  leurs  bouches  ou  de  leur  cou.  C'est  un 

ruban  de  sang  ainsi  formé  qu'on  voit  sur  une  peinture  qui  représente  la  déesse 
thibétaine  de  la  mort  ;  elle  danse  au  milieu  d'une  guirlande  de  têtes  cou- 

pées {Musée  Cernuscbi,  Exposition  d'art  bouddhique,  avril-juin  191 3,  n.  325). 
2.  Cf.  D'Arbois,  Cours  Je  Litt.  celtique,  V,  p.  11;  O'  Curry,  Manners 

ami  distants  of  the  ancient  Irish,  I,  p.  337;  II,  p.  9.  Emmurer  des  crânes 

dans  des  habitations,  c'est  une  forme  du  sacrifice  de  fondation  que  les 
Celtes  ont  aussi  connue .  Voir  surtout  P.  Sartori,  Z.  f.  Ethnogr,  1898; 

D'Arbois,  R.  Celt.  1905,  p.  289.  Aucune  partie  de  la  victime  n'est  plus 
propre  à  sauvegarder  un  édifice  que  le  siège  même  de  sa  force  vitale. 



:So  Adolphe  Reinach. 

propres  morts  pour  les  enterrer  soils  des  pierres  :  tout  cairn 

étant  inviolable,  l'ennemi  ne  pouvait  plus  s'emparer  du 
trophée  qui   lui  eût  été  le  plus  précieux  '. 

Momification  de  la  tête  —  C'est  par  une  conséquence  du 
même  raisonnement  que  les  Celtes  ont  conservé  les  têtes  des 

ennemis  les  plus  illustres,  baignées  d'huile  de  cèdre,  dans  un 
coffret  2  ;  de  même,  elles  sont  désossées  et  réduites  de  moitié 
par  une  dessiccation  progressive  chez  les  Jibaros  du  Brésil  ; 

elles  sont  nettoyées  et  huilées  avec  soins  dans  l'archipel  océa- 
nien des  Kingsmill  où  chaque  famille  les  vénère  et  les  emporte 

avec  soin  dans  ses  voyages.  ATaïti,  le  crâne  de  tout  mort  est 

placé  dans  un  coffret  qu'on  appelle  «  la  maison  du  docteur  » 
ou  «  du  maître  ».  Ces  coutumes  s'expliquent  sans  peine  3. 
Exposée  aux  intempéries,  la  tête  peut  s'altérer  :  par  suite 
d'une  des  brèches  ainsi  ouvertes  dans  sa  demeure,  l'âme  de 
son  ennemi,  pense  le  primitif,  pourra  s'échapper  et  revenir  le 
tourmenter.  Il  faut  donc  à  tout  prix  empêcher  la  tête  de  se 

désagréger  et  l'âme  de  s'envoler  :  de  là,  l'embaumement  et  la 
mise  en  caisse.  C'est  par  un  effet  des  mêmes  conceptions 
que  les   Egyptiens  ont  été  amenés  à  momifier   les    cadavres 

i.  O'  Currv,  Meuniers  and  Customs,  I,  p.  cccxxxvn.  Il  y  aurait  eu  dans 
les  cairn  une  pierre  par  tête  de  mort.  —  On  sait  que  cairn  dérive  d'un  mot 
celtique  signifiant  tas  de  pierres  :  c'est  le  même  qui  a  donné  son  nom  à  la 
ville  de  Carnuntum  en  Pannonie,  peut-être  à  celle  des  Carnutes  (Chartres), 
deux  centres  religieux.  Le  tas  de  pierres  est  une  des  formes  primitives  du 
trophée  élevé  sur  le  champ  de  bataille. 

2.  Chez  certains  peuples  sauvages  comme  les  Maoris,  où  l'on  mange  les 
cadavres  des  ennemis,  on  ne  conserve  que  la  tête  des  chefs. Même,  pour  man- 

ger leur  corps,  il  faut  s'astreindre  à  tout  un  cérémonial  religieux,  où  une  part 
est  donnée  au  dieu,  une  à  ses  prêtres  et  où  les  chefs  ont  seuls  le  droit  de 

manger  le  reste  mais  sans  en  avoir  vu  les  apprêts .  C'est  indiquer  clairement 
qu'à  l'origine,  le  corps  du  chef  ennemi  était  tout  entier  tabou  (Letourneau, 
La  Guerre,  p.  126,  d'après  le  Voyage  de  F  Astrolabe).  Encore  en  1896,  les 
Chinois  mangeaient  le  cœur  et  le  foie  de  leurs  ennemis  pour  s'imprégner  de 
leur  valeur  (Sven  Hedin  cité  par  Dùmmler,  Kleine  Schriften,  II,  p.  220). 

3.  Sur  ces  procédés  et  leur  signification,  voir  G.Pinza,  La Conservazione 
délie  teste  urnarni,  dans  le  Bulletino  délia  Soc.  geografica  italiaua,  1898.  Pour 

es  masques  de  Papous,  voir  d'Albertis,  La  Nouvelle  Guinée,  p.  187,  226.  — 
Un  bas-relief  de  Ninive  montre  Assourbanipal  banquetant  sous  un  arbre 
où  pend  la  tête  momifiée  et  salée  de  son  ennemi  le  roi  de  Babvlone  (Mas- 

pt-ro.  Histoire  ancienne  des  Peuples  de  l'Orient,  p.  469). 



Les  tètes  coupées.  281 

et  à  les  déposer  au  fond  d'une  série  de  cercueils  anthropoïdes 
s'emboîtant  l'un  dans  l'autre.  Les  images  des  ancêtres  que  conser- 

vaient précieusement  les  patriciens  de  Rome  n'ont  pas, ellesaussi, 
eu  d'autre  but  :  fournir  à  l'âme  du  mort  un  réceptacle  d'où  elle 
ne  pourra  plus  sortir  et  en  concentrer,  au  profit  de  son  déten- 

teur, toute  l'action  bienfaisante.  C'est  ainsi  que  nos  statues, 
destinées  à  immortaliser  les  grands  hommes  et  à  les  faire  vivre 

éternellement  au  milieu  de  ceux  dont  ils  sont  l'honneur  et  le 

patrimoine  national,  se  relient  aux  crânes  conservés  dans  l'huile 
de  cèdre  des  Gaulois. Le  capitaine  des  gardes  de  la  reine  de  Suède 

qui  enleva  le  crâne  de  Descartes  obéit  à  un  sentiment  qui  ne  dif- 
fère pas  essentiellement  de  celui  des  coupeurs  de  crânes  gaulois. 

Le  crâne  et  le  scalp  '. —  Le  crâne  et  le  scalp  doivent  être  pro- 
bablement considérés  comme  des  façons  simplifiées,  ou  plutôt 

abrégées,  de  conserver  la  tète  d'un  ennemi.  Elles  supposent 
qu'on  limite  ou  à  la  boîte  crânienne  ou  à  la  chevelure  le  siège 
de  la  force  vitale  :  la  trépanation  préhistorique  et  l'histoire  de 
Samson  semblent  indiquer  que  ces  croyances  remontent  à  la 

plus  haute  antiquité.  Comme  l'homme  a  dû  constater  de  bonne 
heure  que  le  crâne  était  le  siège  de  la  pensée,  il  a  remarqué  que 
le  développement  de  la  chevelure  coïncidait  avec  celui  de  la 

virilité.  Pour  les  scalps,  un  autre  élément  s'ajoute  à  ces  consi- 
dérations :  on  peut  l'enlever  à  la  tête  sans  que  mort  s'en  suive 

et  l'on  sait  que  les  Peaux-Rouges  s'y  provoquent  en  se  facili- 
tant l'opération  parles  mèches  enrubannées  qu'ils  disposent 

sous  le  nom  de  «  boucles  de  guerre  »  ou  «  touffes  de  scalp  ». 

On  peut  se  demander  si  tel  ne  fut  pas  aussi  l'objet  originel 
du  toupet  ou  du  nœud  qui  caractérisent  les  coiffures  de  certains 
Gaulois  ou  Germains2. 

1 .  En  dehors  des  scalps  figurés  sur  les  trophées  d'Orange,  je  rappelle 
qu'on  peut  conclure  à  la  connaissance  de  cette  pratique  en  Gaule  par  cer- 

taines tètes  du  pilier  d'Antremont  (cf .  notre  ierart.)et  parcelles  que  tient  le 
monstre  deNoves(cf.p.257,2);  sur  ces  têtes  l'absence  totaledes  cheveux, si 
nettement  indiqués  sur  les  autres,  était  sans  doute  destinée  à  faire  comprendre 

qu'elles  avaient  été  scalpées.  Chez  les  sauvages  modernes  qui,  comme  les 
Jibaros,  pratiquent  à  la  fois  la  décollation  et  le  scalp,  la  chevelure  est  par- 

fois laissé  à  la  tête  momifiée,  dite  tsantsa,  parfois  enlevée  pour  orner  la 
ceinture  du  vainqueur. 

2.  Voir  ma  note  sur  un  «  Gaulois  mourant  »  du  Musée  Calvet,  Méw. 

de  VAcad.  de  Vaucluse,  191 3. 



282  Adolphe  Reinach. 

Il  suffit  d'avoir  pu  scalper  un  ennemi  pour  qu'il  ait  perdu  sa 
force  et  qu'elle  ait  passé  en  votre  puissance.  Enfin,  si  le  crâne 
se  prête  plus  aisément  à  dresser  ces  pyramides  qui  auraient 

atteint  jusqu'à  90.000  crânes  dans  la  Bagdad  de  Tamerlan  et 
136.000  dans  le  Mexico  des  Aztèques,  le  scalp  est  aisé  à 

porter  sur  soi  :  les  Peaux-Rouges  en  font  des  franges  à  leurs 

vêtements  et  ils  peuvent  s'en  servir  de  la  façon  qu'Hérodote 
rapporte  pour  les  Scythes  :  ils  s'essuyaient  à  la  chevelure 
des  crânes  qu'ils  employaient  comme  coupes  '. 

Cet  emploi  du  crâne  comme  coupe  est  aussi  connu  des 

Peaux-Rouges  comme  il  l'était  des  Gaulois  2.  Il  a  pu,  à 
l'époque  préhistorique,  n'avoir  qu'un  but  utilitaire  :  avant  de 
savoir  faire  de  la  poterie,  l'homme  a  dû  se  servir  comme  vase 
à  boire  d'un  crâne,  coupe  plus  pratique  que  la  pierre 
creusée  ou  la  calebasse  de  fruit,  seuls  récipients  que  connaissent 

encore  certaines  tribus  de  l'Australie  méridionale.  Les  rhy- 

ons  de  la  Grèce  classique,  ces  vases  en  forme  de  têtes  d'ani- 
maux qu'on  trouve  dès  le  début  de  la  civilisation  égéenne  5, 

ne  sont  que  des  imitations  des  tête  réelles  qui,  antérieurement, 
servaient  de  hanap. 

Mais  le  primitif  ne  se  sert  du  crâne  comme  coupe  qu'après 
l'avoir  vidé,  et  l'étude  des  restes  de  ses  repas  permet  de  croire 
que  la  cervelle  était  pour  lui  un  morceau  de  choix  comme 
la  moelle.  Cette  prédilection  a  pu  déjà  avoir  pour  cause  la 
croyance  que  le  cerveau  était  le  siège  de  la  force  vitale.  Ce 

1.  Voir  les  textes  dans  notre  Ier  article. 

2.  Des  trois  textes  cités  dans  le  Ier  art.,  les  deux  qui  attribuent  aux 

Skordisques  l'usage  de  boire  dans  des  crânes  humains  ne  peuvent  être 

acceptés  sans  réserves,  d'autant  plus  que  celui  d'Ammien  ajoute  à  celui  de 
Florus  un  nouveau  trait  de  férocité  :  ce  serait  du  sang  humain  que  les 

Skordisques  boiraient  dans  les  crânes  de  leurs  ennemis .  Ce  ne  sont  peut- 
être  là  que  des  enjolivements  de  rhéteurs  amplifiant  sur  le  thème  de  la 
férocité  gauloise.  Il  est  possible  que  les  Skordisques  aient  seulement  agi 
comme  les  Boïens  de  Tite  Live  donnant  les  crânes  des  chefs  ennemis 

comme  coupes  à  leurs  dieux.  On  a  vu  que  Silius  Italicus,  bien  qu'il  ait  eu 
sous  les  yeux  le  texte  de  Tite  Live,  montre  les  Boïens  se  servant  de  ces 

crânes  aux  banquets,  mensis,  alors  que  l'historien  ne  parle  que  des  libations 
sacrées,  sollemnibus  lïbarent. 

3  .  Cf.  G.  Karo,  Minoische  Rhyta  dans  Arch.  Jahrbucb,  191 2.  Sur  la  boîte 

crânienne  comme  siège  de  l'âme  dans  les  croyances  orientales,  cf.  Gauck- 
lcr,  Le  temple  syrien  du Janicule  (1913). 



Les  têtes  coupées.  283 

serait  ainsi  par  un  legs  des  temps  préhistoriques  qu'on  aurait 
continué  à  offrir  des  libations  à  certaines  divinités  gauloises 

dans  les  crânes  des  chefs  ennemis,  comme  c'est  par  un  vestige 
aussi  de  l'âge  de  la  pierre  que  les  Romains  frappaient  avec 

un  silex  le  porc  garant   d'un  traité. 
Si  le  crâne  est  parfois  enchâssé  d'or  ',  ce  n'est  pas  seu- 

lement qu'on  lui  donne  ainsi  plus  de  prix  ;  c'est  surtout  que 
l'or  est  une  matière  entre  toutes  pure  et  inaltérable  2.  Ainsi 
enchâssé,  le  crâne  consacré  au  dieu  sera  impérissable 

comme  lui  :  c'est  bien  ce  qui  convient  à  quod  sanctissimum 
est  apud  eos,  comme  Tite  Live  le  dit  pour  les  Boïens. 
Que  des  vestiges  de  ce  cannibalisme  religieux  aient  été 

pratiqués  par  les  Gaulois,  c'est  ce  dont  on  peut 
alléguer  quelques  indices  en  Irlande,  où  on  con- 

tinuait au  Moyen  âge  à  boire  le  sang  des  parents  décédés 

pour  hériter  de  leurs  vertus  5  ;  on  enlevait  aussi  le  cerveau  de 

l'ennemi  tué,  et  après  l'avoir  mêlé  à  de  la  terre,  on  gardait 
comme  un  trophée  la  balle  ainsi  produite  qu'on  appelait 
tathlum  +;  dans  les  Highlands,  la  médecine  populaire  engageait 
encore  récemment  à  boire  dans  le  crâne  d'un  suicidé  —  il  a  rem- 

placé l'ennemi  tué  >;  dans  la  légende  irlandaise,  le  lait  bu  dans 
le  crâne  de  Conall  Cernach,  —  ancien  dieu  cornu  tombé 

au  rang  de  héros  — ,  passait  pour  rendre  leurs  forces  aux 

guerriers    affaiblis  6.  Il  n'y  a  donc  rien  de  surprenant  à    ce 

1.  Le  calvam  auro  coetavere  de  Tite  Live  pourrait  s'entendre  «  ils  rem- 
plirent la  cavité  crânienne  d'or  ». 

Mais  ce  n'est  pas  ainsi  que  l'entendait  Silius  qui  transpose  en  vers  vacui 
capitis...  circumdare . . .  ossa...  auro  «entourer  le  crâne  d'or  »  et  il  est 
évident  que,  si  on  avait  rempli  d'or  la  cavité,  le  crâne  n'aurait  plus  pu  ser- 

vir comme  coupe .  Il  faut  donc  entendre  par  calva  la  surface  du  crâne 

dépouillée  de  la  chair  et  de  la  chevelure  (d'où  notre  calvitie  et  le  latin 
decalvatio  dont  scalp  paraît  dérivé  par  les  langues  germaniques). 

2 .  C'est  pour  la  même  raison  sans  doute  qu'on  trouve,  en  pays  celto- 
germain  des  haches-amulettes  à  foudre  entièrement  enchâssées  d'or,  Furt- 
waengler,  Der  Goi 'dfund von  Vettersfelde  (1883),  pi.  I. 

3.  Mac  Culloch,  The  religion  of  the  ancient  Celts,  1911,  p.  240. 

4.  O'  Curry,  op.  cit.,  1.  Cf.  le  mhamba  africain  (Junod,  Les  Ba-Ronga, 
p.   128). 

5.  Mac  Culloch,  op.  cit.,  p.  242. 
6.  Zeitschr.  f.  celt.phil.,  I,  p.  106. 



28  i  Adolphe  Reinack. 

que  les  Irlandais,  comme  le  rapporte  Solin  à  la  fin  du  mesiècle, 
se  soient  barbouillés  le  visage  avec  le  sang  des  vaincus  avant 

de  le  boire  '  ;  trois  siècles  auparavant,  ils  pouvaient  manger 

leurs  ennemis,  comme  l'affirme  Diodore  %  et  leurs  parents, 
comme  en  témoigne  Strabon  \  Entre  ces  deux  formes  de 

cannibalisme  il  n'y  avait  pas  de  différence  essentielle  :  on  verra 
qu'il  s'agit  toujours  d'absorber  la  force  vitale  du  défunt  et  de 
s'assimiler  son  expérience.  Pline  a  raison  de  dire  que  les 
Bretons  considéraient  la  mise  à  mort  d'un  être  humain  comme 

un  acte  très  religieux  et  l'absorption  de  sa  chair  comme 
un    remède  excellent  4. 

La  tête  comme  fétiche.  — ■  Que  la  tête  coupée  ait  été  véné- 

rée en  Gaule  comme  un  fétiche,  c'est  ce  qui  ressort  déjà  de 
tous  les  aspects  sous  lesquels  nous  venons  de  l'examiner. 
Deux  des  faits  que  les  auteurs  ont  transmis  à  son  égard 
viennent  le  confirmer  :  les  Gaulois  aimaient  à  montrer  les 

têtes  conservées  chez  eux  en  rappelant  par  quel  exploit 
chacune  avait  été  conquise  ;  ils  refusaient  de  les  vendre 

même  au  poids  de  l'or.  Or,  nous  retrouvons  ces  traits  chez 
les  peuples  chez  qui  le  fétichisme  de  la  tête  est  le  plus  avéré. 

Ainsi,  chez  les  Peaux-Rouges,  les  scalps  équivalaient  exac- 
tement à  nos  décorations.  Les  acheter  ou  les  vendre, 

c'était  se  déshonorer.  A  la  mort  d'un  guerrier,  ses  scalps 
étaient  mis  avec  lui  au  tombeau.  Chez  les  Achantis  du  Daho- 

mey, chaque  crâne  d'un  chef  ennemi  vaincu,  conservé  souvent 
au  voisinage  du  fétiche  delà  tribu,  a  sa  légende,  avec  des  chants 

composés  en  son  honneur.  La  tête   préparée  en    moka-mokaï 

i.  Solin,  22,  2  :  sanguine  interemptorum  hausto  peins  victores  vultus  suos 
obi  in  mit . 

2.  Diod.,  V,  32,  3  :  ça-j'o  T'.vx:  ivôpcSjtOu;  ïi^izvi  ...Toùç  xaxo'./.ojvTa; 
tï]V  ovafiaÇojxiv7)v  "Iptv. 

3.  Strah.,  IV,  5,4  :  ivGpw-otpâyo'.  ...toJ;  -î  Txxiipa;  TEXs'JTïjsxyTx:  za::- 
aôt's'.v  iv  xaXco  xtOiaêvot. 

4.  Plin.,  XXx|  1,  1.  Cf.  César,  B.  G.,  VI,  16,  2  :  qui  sunt  afféeti gra- 
viorïbus  morbis  quique  in  proeliis periculisqueversantur  aut  pro  victitnishomines 
immolant  aut  se  immola tur os  vovent .  Dans  ces  termes  on  peut  comprendre 
les  sacrifices  de  prisonniers  et  le  canibalisme  reprochés  aux  Calâtes, 
Liv.  XXXVIII,  47,  12;  Diod.  XXXI,  13;  Paus.  X,  22,  3.  Cf.  p.  263,  n.  5. 



Les  le  tes  coupées.  285 

est  aussi  précieuse  aux  Maoris  que  la  tsantsa  pour  les  Jibaros 
du  Brésil  chez  qui  un  véritable  culte  est  rendu  à  la  tête 

ennemie,  suspendue  au  pilier  principal  delà  case  '. 

«  Ils  ne  se  dcsaisissent  d'un  pareil  talisman  qu'avec 
difficulté  et  Barrero  raconte  qu'il  dut  user  de  ruse  pour  en 
obtenir  un  échantillon  2.  »  Quand  à  la  ceinture  de  scalps, 
«  jamais  le  Jibaro  ne  consent  à  prêter  cet  objet  qui  est  la  preuve 
évidente  du  nombre  de  ses  exploits  et  à  sa  mort,  ses  parents 
en  ceignent  son  cadavre  ».  A  en  juger  par  les  têtes  isolées 

trouvées  parfois  dans  des  tombes  aux  côtés  d'un  guerrier 
Gaulois,  elles  ont  dû  l'accompagner  de  même  dans  l'autre 
monde.  Un  voyageur  du  xvic  siècle  a  dit  des  Jibaros  :  «  La 

première  chose  qu'il  font  quand  les  Français  les  vont  voir 
et  visiter,  c'est,  en  récitant  leurs  vaillances,  et  par  trophée, 

leur  montrer  ces  têtes  ainsi  décharnées  ;  ils  disent  qu'ils  font de  même  à  tous  leurs  ennemis  3.  » 

Les  Gaulois  n'agissaient  pas  autrement  avec  Posidonios. 
C'est  que  «  la  tête  momifiée  devient  un  véritable  fétiche  qui 
assure  a  son  possesseur,  à  ses  parents  et  à  ses  alliés,  l'abon- 

dance des  biens,  la  fertilité  des  champs,  la  prospérité  de  la 

famille  et  de  la  tribu,  la  victoire  sur  les  ennemis  et  l'immor- 
talité »  4.  On  se  rappelle  la  tète  de  Bran  devenue  talisman  pour 

Londres.  C'est  sans  doute  la  survivance  d'un  rain-charm  ligure 
qu'il  faut  voir  dans  l'usage  corse  qui  consiste,  en  temps  de 
sécheresse,  à  faire  porter  processionnellement  une  tète  de  mort 

1 .  On  se  convaincra  aisément  que  boire  dans  un  crâne  est  un  vestige  de 

cannibalisme  en  lisant  ce  qui  concerne  les  guerres  des  derniers  anthropo- 
phages, Fidjiens,  Canaques  et  Maoris  surtout,  dans  Ch.  Letourneau,  La 

Guerre  dans  les  diverses  races  humaines  (1895)  et  Frobenius,  Weltgeschichte 
des  Krieges  (s.  d.).  On  remarquera  que,  seuls,  les  chefs  ont  droit  à  manger 
leurs  ennemis,  comme  les  nobles  Gaulois  à  conserver  leurs  têtes.  Voici  une 

phrase  caractéristique  qu'un  vovageur  prête  à  un  chef  de  la  Nouvelle-Calé- 
donie :  «  Le  crâne  de  notre  ennemi  blanchira  au  soleil  devant  nos  cases  et 

nos  enfants  riront  en  le  vovant  et  sa  chair  fournira  un  bon  repas  à  mes 

guerriers  qui  après  seront  plus  braves  et  plus  forts.  »  (Letourneau, 
La  Guerre,  p.   46.) 

2.  Letourneau,  La  Guerre,  p.   147. 
3.  Léry,  cité  par  Sébillot,  op.  cit.,  p.   135  . 

4.  Rivet,  L'Anthropologie,  1908, p.   249,  230. 



286  Adolphe  Reinach. 

par  un  petit  enfant  qui  finit  par  la  jeter  dans  l'eau  l.  Ainsi, 
si  le  noble  Gaulois  conserve  la  tête  du  chef  qu'il  a  tué 
comme  ce  qu'il  a  de  plus  précieux,  ce  n'est  pas  seulement 
pour  affirmer  sa  domination  sur  l'âme  du  mort  après  avoir 
vaincu  le  corps,  pour  le  dompter  complètement  lui  et  son 

double,  ce  sont  les  qualités  du  mort  qu'il  contraint  à  s'employer 
pour  lui  ;  par  une  sorte  de  transvasement  ou  de  transsubstantia- 

tion, il  va  jusqu'à  s'imaginer  qu'il  a  absorbé  la  vertu  guerrière  de 
son  adversaire  2.  Autant  il  peut  montrer  de  têtes,  ce  ne  sont 
pas  seulement  autant  de  preuves  de  sa  valeur,  mais  ce  sont 

autant  d'âmes  subjuguées  qui  doivent  obéir  à  la  sienne, 
et,  s'il  consent  à  en  distraire  pour  entourer  l'idole  du  dieu 
ou  orner  son  temple,  c'est  que,  pourque  son  dieu  de  la  guerre 
conserve  lui  aussi  toute  sa  vaillance,  il  faut  qu'il  puisse  se 
repaître   des    «  âmes  valeureuses  d'innombrables  héros  »  5. 

Adolphe  Reinach. 

i.   F.  C.  Conybeare,  Folk-lore,  1908,  p.  332. 
2.  Que  la  force  virile  du  vaincu  soit  censée  passer  dans  le  corps  du 

vainqueur,  c'est  ce  dont  je  proposerais  de  voir  un  autre  indice  dans  cette 
coutume  constatée  en  Indonésie  (Formose,  Bornéo,  Al-Neyan)  :  nul  jeune 

homme  ne  peut  s'y  marier  avant  d'avoir  rapporté  une  tête  d'ennemi  et 
il  peut  avoir  autant  de  femmes  qu'il  rapporte  de  têtes .  La  tête  est-elle  seu- 

lement ici,  comme  on  le  répète,  une  preuve  de  sa  valeur?  N'est-ce  pas 
plutôt  que  la  force  virile  du  mort  qui  y  est  incluse  y  vient  accroître  dere- 

chef sa  propre  virilité  ?  Ce  serait  un  rite  à  grouper  avec  ceux  qui  expliquent 

les  pratiques  de  l'initiation  chez  tous  les  peuples  guerriers  :  ainsi  chez  les 

Peaux-Rouges,  où  le  jeune  homme  n'est  admis  au  rang  des  guerriers  qu'a- 
près avoir  dépouillé  de  sa  main  un  bison  dont  la  peau  forme  son  bouclier  et 

scalpé  un  ennemi;  chez  les  Abyssins,  un  guerrier  n'a  droit  à  laisser  pous- 
ser ses  cheveux  —  signe  de  la  virilité  accomplie  —  et  n'est  estimé  de  sa 

femme  que  s'il  a  au  moins  un  trophée  phallique. 
3 .  C'est  à  dessein  que  je  termine  sur  cette  expression  empruntée  a 

l'Iliade.  Avant  de  devenir. une  formule  stéréotypée,  elle  a  répondu  à  des 
mœurs  guerrières  semblables  à  celles  que  nous  avons  essayé  de  reconsti- 

tuer ici  pour  les  Celtes.  D'Arbois  a  déjà  indiqué  que  les  héros  d'Homère 
ont  eu,  comme  les  Gaulois,  l'habitude  d'emporter  en  trophée  les  têtes  des 
ennemis  tués,  Cours  de  LUI.  cell.,  VI, p.  316.  J'y  reviendrai  ailleurs. 

ERRATUM 

Dans  le  précédent  article  on  a  laissé  échapper  l'inexactitude  suivante  : 
P.  51.  Penn  Cruach  pour  Cenn  Cruach.Voir  sur  ce  nom  D'Arbois,  R.Celt. 
1907,  p.  316. 



A    PROPOS    D'UN     PRÉTENDU     TÉMOIGNAGE 
SUR    DES 

RÉUNIONS     DE    BARDES     EN    BRETAGNE 

AU    Xe     SIÈCLE 

Dans  son  aperçu  sur  les  littératures  celtiques,  dans  la  col- 
lection Die  Kultur  der  Gegenivart  l,  H.  Zimmer  a  consacré 

une  page  aux  bardes  de  la  Bretagne  armoricaine.  Après  avoir 

constaté  que  «  déjà  au  xe  siècle  la  littérature  s'est  trouvée  en 
Bretagne  dans  les  mêmes  conditions  qu'au  Pays  de  Galles  à 
l'époque  des  Tudors  »,  il  vient  à  parler  des  assemblées  bar- 
diques  qu'il  décrit  avec  assez  de  précision,  dans  les  termes 
suivants  :  «  Nous  possédons,  en  outre,  des  témoignages 

d'après  lesquels,  à  Saint-Paul  de  Léon,  par  conséquent  dans 
la  partie  bretonnante  du  pays  breton,  au  jour  de  la  fête  du 
saint,  en  présence  de  gens  réunis  de  toutes  parts,  on  récitait 
des  poésies  avec  accompagnement  de  harpe  et  de  violon.  Il 

s'agissait  d'aventures,  plus  spécialement  d'histoires  d'amour. 
Ce  n'étaient  pourtant  pas  là  des  chants  épiques  ;  car  ce  n'était 
pas  le  récit  des  événements  qui  constituait  l'objet  essentiel  du 
poème,  mais  bien  plutôt  la  musique  qui  accompagnait  celui-ci. 

C'étaient  donc  des  œuvres  de  bardes,  dont  la  langue  ne  pou- 
vait être  que  bretonne.   » 

Zimmer  n'indique  pas  les  témoignages  sur  lesquels  il  se 
fonde  (c'est  bien  le  pluriel  qu'il  emploie  :  «  Zeugnisse  »).  Des 
réunions  de  bardes  en  Bretagne  au  xe  siècle  ne  sont  pas 
chose  impossible.  Mais  on  chercherait  en  vain,  dans  les  sources 

de  l'histoire  de  Bretagne,  un  seul  témoignage  de  leur  existence. 
Etant  donnée  l'autorité  qui  s'attache  au  nom  de  Zimmer  et  le 
caractère  du  volume  en  question,  qui  est  destiné  à  la  vulgari- 

sation des  connaissances  acquises,  nous  avons  cru  utile  de 
signaler  le  manque  de  fondement  du  passage  que  nous 
venons  de  citer. 

i.  Teil  I,  Abteïlung  XI,  i.  Die  romanischen  Literatiuen  und  Sprachen, 
mit Einschltiss  des Keltiscben.  Berlin  und  Leipzig,  1909,  p.   55. 



288  A.  Smirnov. 

Il  n'est  d'ailleurs  pas  difficile  de  retrouver  la  source  d'infor- 
mation du  savant  celtiste.  Sa  source  unique  a  dû  être  le  lai 

français  du  Lecheor,  du  xme  siècle  l.  En  effet,  voici  ce  qu'on lit  au  début  du  dit  lai  : 

v.  i.  Jadis  au  saint  Pantelion, 
Ce  nos  racontent  li  Breton, 

Soloient  gran%  gen^  asembkr 
Por  la  feste  au  saint  honorer. 

v.  15.  La  estoient  tenu  liplet, 
Et  la  erent  conte  li  fet 
Des  amors  et  des  drueries 
Et  des  nobles  chevaleries. 

27.  Un  lai  en fesoient  entrais, 

Ce  fu  la  costume  d'iceus  ; 

v.  33.  Puis  estoit  li  lais  maintenu^ 
Tant  que  partout  estoit  seu\; 
Car  cil  qui  savoient  de  note 
En  viele,  en  herpe  et  en  rote, 
Fors  de  la  terre  le  portoient. 

Tous  les  critiques  sont  à  peu  près  d'accord  sur  le  peu  de 
foi  qu'on  peut  ajouter  à  une  source  telle  que  ce  lai  du 
xme  siècle.  Le  tableau  fortement  conventionnel  que  son 

auteur  nous  trace  n'a  aucune  chance  de  nous  représenter  les 
choses  comme  elles  se  passaient  véritablement  dans  la  Bre- 

tagne celtique,  un  siècle,  ou  plusieurs  siècles  auparavant. 

Zimmer  lui-même  ne  s'est  pas  servi  d'un  certain  nombre  de 
détails  contenus  dans  la  description  de  notre  lai,  à  savoir  : 

qu'il  y  avait  à  ces  réunions  un  grand  nombre  de  dames 
{Lecheor,  v.  8-9,  N'i  avoit  dame  de  nul  pris  Qui  ni  venist  a  icel 
joi-),  que    chacun  y   racontait   des  aventures   réelles   qui  lui 

1.  Publié  par  G.  Paris,  Romania,  t.  VIII,  p.  64-66.  Les  plus  récentes 
études  sur  ce  lai  sont  celles  de  MM.  Philipot  et  J.  Loth,  Revue  Celtique, 
t.  XXVIII,  p.  327  ss.  et  celle  de  M.  L.  Foulet,  Revue  des  langues  romanes, 

1908,  p.  97  ss. 



Réunions  de  bardes  en  Bretagne.  289 

étaient  arrivées  (v.  21-2,  Lor  aventures  racontoient  Et  li  autre 

les  escoutoient),  que,  d'un  commun  accord,  on  choisissait 
ensuite  la  plus  belle  de  celles-ci  (v.  23-26,  Tote  la  meillor  rete- 

noient    Tant  que  de  to^estoit  loéè),  et,  enfin,  que  par  l'effet 
d'une  sorte  de  collaboration,  on  composait  un  lai  à  son  sujet 
(v.  27,   Un  lai  en  fesoient  entreus). 

Par  contre,  Zimmer  a  retenu  la  mention  du  grand 
nombre  de  gens  réunis,  la  préférence  donnée  aux  histoires 

d'amour,  et  même  la  mention  de  la  harpe  et  de  la  «  viele  » . 
De  plus,  il  a  essayé  de  localiser  ces  réunions,  en  supposant, 

sans  doute,  que  Saint  Pautelion  dans  Lecheor  est  une  corrup- 
tion de  Saint  Paul  de  Léon,  ce  qui  est  une  conjecture  assez 

osée  \  Enfin,  quant  à  l'affirmation  sur  la  prépondérance  de 
l'élément  musical  dans  les  poèmes  en  question,  elle  est  due 
tout  simplement  à  la  théorie  courante,  d'après  laquelle  les 
«  lais  bretons  »  à  l'origine  étaient  essentiellement  des  mor- 

ceaux de  musique.  L'auteur  du  Lecheor  ne  nous  dit  rien  de 
pareil  ;  à  le  lire,  on  serait  plutôt  tenté  de  comprendre  le  con- 

traire. Ainsi,  en  tirant  du  lai  ce  qui  est  favorable  à  ses  vues, 
en  supprimant  le  reste,  et  en  ajoutant  quelques  conjectures, 
qui  sont  en  partie  en  contradiction  avec  le  texte  de  ce  même 

lai,  Zimmer  est  arrivé  à  nous  donner  un  tableau  qui  —  même 
si  l'on  s'abstient  d'en  discuter  la  vraisemblance  —  n'a  aucun 
fondement  dans  les  textes. 

A.  Smirnov. 

1 .  Cette  conjecture  n'est  pas  du  reste  nouvelle.  Elle  a  déjà  été  proposée 
par  M.  A.  de  la  Borderie  {Histoire  de  Bretagne,  t.  III,  p.  227-228),  comme 

i'a  noté  M.  Philipot  (/.  c,  p.  336,  note).  Paléographiquement,  elle  est 
possible,  pourtant  rien  ne  l'exige.  Elle  est  en  apparence  confirmée  par  la 
version  norvégienne  de  notre  lai  (dans  le  Strengleikar),  où  nous  lisons  : 

hins  paris  uniir  Leuns  flatte.  Cela  veut  dire  :  «  au  pied  de  la  montagne  de 
Léon  »,  mais  les  deux  premiers  mots  sont  incompréhensibles.  Le  texte 

n'est  pas  satisfaisant  en  cet  endroit.  M.  Philipot  doit  avoir  raison  de  suppo- 
ser^. c.,p.  336,  note),  que  le  nom  de  «  Pantelion  »  étant  inconnu  au  tra- 

ducteur norvégien,  ce  dernier  a  faussement  reconnu  dans  sa  deuxième  partie 

le  nom  d'une  localité  qui  lui  était  connue  :  Léon.  La  «  montagne  »  serait 
tirée  du  v.  40  du  lai  :  En  un  grant  mont .  On  peut  se  demander  si  la  con- 

jecture en  question  n'a  pas  été  suggérée  à  Zimmer  par  son  désir  de  four- 
nir une  preuve  de  plus  à  sa  théorie  de  l'origine  exclusivement  armoricaine 

de  la  «  matière  de  Bretagne  ». 
Revue  Celtique,  XXXIV.  19 



LE    MIROUER    DE    LA    MORT 

(Suite") 

(f.  48  y)      Maru  ynt  aç  â  graç  doe  :  diuoe  nep  ho  croeas, 
Hoguen  beu  ha  seuen,  ynt  da  doen  ancquen  bras  : 
E  sort  en  bet  cret  plen  :  nep  den  ne  soutenas, 

Na  nep  amser  neray,  é  study  so  diblas  * 
2475         Eno  ez  vezo  paut  :  alies  defautou  2, 

Na  nep  guis  finissaff,  negoar  3  scaff  ho  caffou  : 
Quentse  peur  ditruez  :  nos  ha  dez  ouz  dezrou, 

Hep  remsi  *  bizuicquen  :  eu  plen  ho  ancquenou. 
An  maru  vezo  ho  boet  :  dan  re  daffnet  seder, 

2480     Ha  defïry  ho  dyet,  vestl  dragonet  cret  scier  : 
Venym  5  inestimabl,  incurabl  ne  fabler, 

Beuraig  dicouraichaff 6,  anezaff7  pan  taffer. 

O  pez  magadurez  pez  dicufnez  8,  pez  poan, 

1.  Cette  strophe  et  les  7  suivantes  ont  été  publiées  dans  le  Fti\  ha  Breiy, 

1906  (nos  11  et  12),  par  un  prêtre  breton  instruit  dans  sa  langue,  avec  un 

«  essai  de  traduction  »  pour  lequel  il  m'avait  aimablement  consulté. 
2.  Premier  exemple  de  ce  plur.,  cf.  Gloss.  149.  Gr.  a  dejfaut  pi.  ou  van. 

eiï  défaut,  imperfection,  défectuosité;  «j  Jeffaut,  dejfaut,  e  défaut  au  défaut, 
à  la  place  de  ;  dejfaut  défaut,  manquement  de  comparoir  en  justice;  défaut 
faute  de,  à  faute  de,  par  faute  de,  dejfaot  eu  hem  gavout  faute  de  se  trouver, 
dejfaut  ober  faute  de  faire  ;  une  autre  construction  se  montre  dans  une 
chansonnette  de  Trévérec  :  Koantik-koaiït  am  eus  hi  hanvet  Defot  ne  ouien 

hi  hanno  je  l'ai  appelée  Joliette  jolie,  faute  de  savoir  son  nom. 
3.  «  Savoir  »  pour  «  pouvoir  »  ne  s'emploie  pas  d'ordinaire  au  présent 

(pas  plus  qu'en  français).  Cf.  mar  goue^ajf tant  que  je  pourrai,  léon.  mar 
gouie  tant  qu'il  pouvait  (Dict.  étym.  v.  gou^uout);  tra  ua  gouffet  chose  qu'on 
ne  pourrait  (chenchaff  changer  ;  da  lauaret  dire)  Gloss.  291,  van.  nefeheu  je 
ne  pourrais  =  noujjehen,  Gloss.  236,  Rev.  Celt.  XI,  481. 

4.  Reiusi  moment  de  répit,  comme  remsy  v.  2486  ;  voir  2168.  Rel  ms. 
porte  :  «  Rems,  durée,  lespace  de  tems  que  les  choses  durent  et  subsistent 
dans  Leur  état  ;  et  il  se  dit  particulièrement  de  la  vie  de  L  homme.  », 
avec  cette  addition,  qui  semble  de  la  même  main  :  «  inusité  ».  Le 
Gon.  a  rems  ou  remps  m.  avec  la  même  définition  que  Pel.,  il  ajoute  : 

«  Ce  mot  est  peu  usité  aujourd'hui  »  et  remsi  ou  rempsi  v.  ri.  «  Durer. 
Subsister.  Vivre...  Né  hcllô  bikenn remsi  pell  ével-sè,  il  ne  pourra  jamais 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  291 

Ils  sont  morts  tout  à  fait  à  la  grâce  de  Dieu,  certes,  qui  les  créa, 
Mais  ils  sont  vivants  et  forts  pour  souffrir  grande  angoisse, 

Telle  que,  crois-le  bien,  personne  au  monde  n'en  supporta 
Ni  ne  le  fera  jamais  ;  la  pensée  en  est  amère. 

2475       Là  il  y  aura  une  grande  abondance  de  misères 
Et  en  aucune  façon  leurs  douleurs  ne  sauraient  finir,  certes  ; 

Au  contraire,  sans  nulle  pitié  nuit  et  jour  à  commencer 
Sans  jamais  de  répit  sont  certainement  leurs  angoisses. 

La  mort  sera  leur  aliment,  aux  damnés,  sûrement, 

2480  Et  sérieusement  leur  boisson  du  fiel  de  dragons,  crois-le  nettement  ; 

Venin  incroyable,  inguérissable,  ce  n'est  pas  une  fable, 
Breuvage  très  accablant,  quand  on  en  goûte. 

Oh  !  quelle  nourriture,  quelle  infortune,  quelle  peine, 

durer,  subsister  long-temps  de  la  sorte  »  ;  il  fait  précéder  ces  deux  articles 

du  double  signe  (*  ?)  qui  marque  les  mots  suspects  de  n'être  pas  d'origine 
celtique,  mais  qui  semble  ici  indiquer  qu'il  ne  les  connaît  pas  dans  l'usage. 
Remsi  dérive  de  rems  comme  berrhoa^ly  courte  vie  de  hoa^l  âge,  Gloss.  322. 

En  irl.,  O'Reilly  donne  réimhse  temps,  mais  ce  ne  doit  pas  être  une  forme 
ancienne  ;  le  R.  P.  Dinneen  n'a  que  réitnheas  f.  temps  de  la  vie,  temps, 
période.  M.  Pedersen,  Vergl.  Gravi»/.  I,  170,  se  demande  si  c'est  proprement 
«  sort  fixé  d'avance  »,  de  rem-  et  mess  jugement.  Ne  serait-ce  pas  plutôt 
«  mesure  de  temps  »  ?  Cf.  ri  rè  dan  acus  ri  rentes  fata  pour  un  long  temps, 
pour  une  durée  considérable,  Tàin  bô  Cûahige,  éd.  Windisch  1030  (a  air 
remsi  pendant  longtemps  B  465). 

5.  Ailleurs  vettim,  rotin,  bénin,  velim  venin,  poison,  cf.  Gloss.  736;  h. 
tréc.  beitlim,  Rev.  Celt.,  VI,  411  ;  XIX,  195. 

6.  Superl.  de  dicouraig  sans  cœur;  ici  au  sens  actif  :  décourageant, 
désespérant. 

7.  Ce  mot  montre  que  beuraig  était  masc.  Il  y  a  ici  un  exemple  de  la 
façon  dont  on  a  pu  passer  quelquefois,  dans  les  pronoms  personnels,  du 

sens  génitif  ou  ablatif  à  celui  de  l'accusatif  :  aujourd'hui  pa  daiiver  ane(j)an 
signifie  aussi  bien  «  quand  on  le  goûte  »,  cf.  Rev .  Celt.,  XVIII,  199,  202, 
203. 

8.  Mot  nouveau,  composé  de  cufnae\  douceur;  cf.  dicuff  sans  pitié 

(Études  d'étym.  bret.,  XII,  14). 



»2  E.  Ernaitlt. 

Pez  quemesq  »  drouc  esquem,  pez  palem  -  dan  reman  : 
2485     En  bezout  hep  souten  :  ouz  douen  maru  ven  quenan 

Hep  tin  da  nep  henv  J,  na  remsy  mar  bihan? 

Horror  +  peur  disordren,  eu  da  den  nep  henv, 
Dre  an  bech  é  pechet,  bezaff  ret  monet  dy  : 

Euvt  joa  transitoar  s  :  doen  glachar  bet  nary, 

2490     So  direz  6  follez  bras  :  azgas  en  fantasy. 

A  vn  maru  imaruel  ',  peur  cruel  euelhenw, 
Ez  meru  pobl  disleal,  égal  diouz  an»  goalenw  : 

Achap  s  dre  nep  abrv,  nedeux  muy  na  difenw, 
Quentse  ez  vnt  priuet,  frustet  9  à  pep  pedenw. 

2495         O  peguen  I0  guinuidic,  puplic  ha  binniguet, 

Vezo'n  heny  dien11,  â  men  hep  doen  penet  : 
Na  dre  faet  l2  an  bet  raan,  na  vezo  saouzanet, 

Nadre  he1*  joau  «4  ven,  nac  eu  plen  sourprent  x>. 
(f.  49)  Neuse  an  re  daffnet,  hep  remet  na  peden», 

1.  Cf.  G/055.  534;  kemmesk  mélange  Rel  ms.,  m.,  Gon.,  Trd  ;  kemmesk 

mêler  ensemble,  «  c'est  proprement  Mélange»,  et  kemmeski  mêler  Pel.,  «  kem- 
mesk mêler  ensemble,  mélanger,  kemmeski.  »  Rel  ms.  ;  qemesqadur  mélange 

Gr.,  kemmeskadur  m.  action  de  mélanger,  etc.  Gon. 
2.  Emploi  figuré  de  paient  tan,  cf.  Gloss .  455. 
3.  A  prononcer  hiny. 
4.  Variante  de  orror, orreur,  cf.  Gloss.  323,  572. 
5.  La  Vie  de  sainte  Catherine  a  transitoyr,  et  histoar  histoire,  ailleurs 

ystoar,  estoar  (et  histor,  estor),  Gloss.  222,  223.  Cf.  gloar  (et  glor)  gloire, 

memoar,  mentor  (et  *memoêr,  attesté  par  la  rime  J  38)  mémoire,  foar  foire, 
marché,  mais  merifoer  méritoire  (plus  tard  meritoar,  Gloss.  408),  purgatoer 
purgatoire  (plus  tard  purgator,  Gloss.  517);  pressoer,  pressouer  3  syl.  J  44 
(et  presser)  pressoir.  Esper  espoir,  sans  variante,  a  dû  prendre  la  voyelle  du 

verbe  esperaff  j'espère.  Presbiter  presbytère  a  des  variantes  analogiques 
presbytoer,  presbitoer,  Gloss.  511;  cf.  clistœr  clystère. 

6 .  Premier  exemple  du  mot  direi-  sans  règle,  désordonné  Maun . ,  déré- 
glé, désordonné,  van.  direih  Gr.,  direih  irrégulier,  déréglé,  dérèglement 

l'A.,  direis,  direiç  déraisonnable,  déréglé,  mal  en  ordre,  indocile  Pel., 
direis  Rel  ms.,  àirei\  Gon.,  Trd,  direi\,  disrci-  irrégulier  Gr.,  iirei\  m.  dérè- 

glement, désordre,  dérangement,  indocilité,  irrégularité,  licence,  liberti- 
nage, excès  Gon.,  disrei^ded,  direi~ded  irrégularité  Gr.,  direisted  Gon., 

direihtxd  irrégularité,  iireihtaitt  dépravation  dans  les  mœurs  (n'est  «  guêres 
en  usage»)  l'A.,  direi~a>nant  dérèglement  Maun.,  direi^amand  irrégularité: 
intempérie,  dérèglement  (de  l'air;  des  humeurs  du  corps  humain),  p\.-nchou 
dérèglement,  désordre,  direi^a,  van.  direihein  dérégler,  agir  contre  l'ordre 
établi,  contre  la  règle,  désordonner,  troubler  l'ordre  Gr.,  direihein  dérégler, 
direihein  dépraver  les  mœurs  l'A.  Cf.  G/055.  157  ;  v.  2176. 

7.  Mot  nouveau,  de  forme  inattendue  ;  c'est  un  compromis  entre  le  fr. 
immortel  et  le  bret.  marvel  (les  écrivains  emploient  aujourd'hui  divarvel). 
Le  texte  porte  :  «  Un(de)  greg(orius).  Morte  immortali  morientur  impii  ». 

8.  Ne  s'était  trouvé,  comme  nom,  que  NI  355  ;  van.  un  achap'  caer  (en 
des  groeit)  «  il  l'a  eschappée  belle  »  Ch.  ms. 

9.  Cf.  N  22  :  Frustet  eo  crenn  ma  pedennou  mes  prières  sont  tout  à  fait 
vaines. 



Le  Mirouer  de  la  Mort.  293 

Quel  mélange  d'échanges  funestes,  quel  écrasement  pour  ceux-ci 
2485  C'est,  d'être  sans  soutien,  supportant  la  mort  terriblement  froide 

Sans  fin  pour  aucun,  ni  répit  si  petit  (qu'il  soit)  ! 
C'est  une  horreur  très  extraordinaire  pour  un  homme  quelconque 

D'être  forcé,  par  le  poids  de  son  péché,  d'aller  là  ; 
Pour  une  joie  passagère  subir  une  douleur  éternelle, 

2490  C'est  absurde  et  grande  folie  :  l'idée  en  est  odieuse. 
D'une  mort  immortelle,  très  cruellement  ainsi 

Meurt  le  peuple  infidèle,  également  sous  le  fléau  ; 

Il  n'y  a  plus  moyen  d'échapper  par' aucun  asile,  ni  de  se  défendre, 
Au  contraire  ils  sont  privés,  dénués  de  toute  prière  (utile). 

2495       Oh  !  combien  bienheureux  publiquement  et  béni 

Sera  l'homme  sans  tache  qui  reste  sans  subir  de  peine, 
Et  qui  par  le  fait  de  ce  monde  ne  sera  pas  trompé, 

Et  par  ses  joies  vaines  n'est  nullement  surpris  ! 
Alors  les  damnés,  sans  rémission  ni  prière  (utile), 

10.  Gl.  ms.  heureux;  ceci  se  rapporte  au  mot  suivant. 

1 1.  Le  texte  porte  :  «  qui  peccatorum  sordibus  nequaquam  fuerit  infec- 
tus  ». 

12.  Gl.  vas.faict. 
13.  Sur  het  rem.,  cf.  GIoss.  61. 

14.  Variante  graphique  de  joaou  ;  cf.  saou~anaff  et  sau^anaff  errer.  La 
forme  complète  serait  *joaeaou;  on  trouve  :  joaeou,  ioaeou;  joaou,  ioaou, 
yoaou  ;  ioaeou  ;  ioeçou  (ioaiou  n'apparaît  qu'au  commencement  du  xviie  s.). 
La  réduction  de  oae  en  oa  se  montre  aussi  au  sing.  :  joae,  ioae,  yoae  ;  cf. 

Monioae  Montjoie  ;  joa,  ioa,  yoa  ;  ioy  :  ioa~  (ce  -,  comme  les  précédents,  ne 
se  montre  que  dans  les  Heitriou)  ;  yoaff  (deux  fois  dans  Cb)  ;  ces  deux  addi- 

tions sont  analogiques  et  peut-être  purement  graphiques.  Yoae  et  esmae 
émoi  riment  en  ae  B  194,  tandis  que  les  variantes  esmoa  et  joa  riment  en 
a,  J  116;  on  verra  plus  loin  esma  émoi  (rimes  oa  et  a)  3219,  3553  (cf. 

Benael  Benoit).  Voir  Gloss.  524  ;  Notes  d'étym.  246,  247  (n°  123,  §4).  La 
langue  tend  à  se  débarrasser  de  la  syllabe  compliquée  oae,  cf.  Rev.  Celt., 
XXVIII,  57,  mais  il  en  reste  des  exemples  en  moy.  bret.  Goae  malheur  J 
15  (var.  goa)  rime  à  ioae  et  apoe  appui  P  207.  Une  même  strophe  (J  196  b) 
contient  oae  et  ioa  il  était,  le  premier  rimant  en  e  ;  cf.  P  98,  etc.  ;  voir 
v.  188,  190,  1371.  Anoae;  chagrin  rime  en  ae\  B  239  ;  il  semble  en  être  de 

même  P  75  (lire  :  Ma;ae;,  gant  eue;  hac  anoae~  fin,  Johann  hep  gou)  ;  cf.  99 
(cae-,  annoGç);  219  (anoe;,  r.  ae~,  oc;,  e~)  ;  anoa\  r.  oa;  B  394,  618  ;  r.  oa;, 
a;  679.  Pel.  dit,  v.  sihôa;  hélas  :  «  Je  lis  dans  la  Vie  de  S.  Gwenolé 

Syoâe;  »  ;  à  c'hôas  encore  :  «  Les  Anciens  écrivoient  Hôae;  »  ;  cela  peut  être 
exact,  sauf  les  trémas.  Hoat;,  var.  Haoe%,  J  31,  est  un  indice  de  ce  hoae^  ; 
au  vers  Me  pet  hou;  ma  mallo\  do  mentir  235  il  faut  corriger  Me  a  pet  hoae^ 
ma  malloc;  (cf.  Rev.  Celt.  V,  125).  Noaeso  il  nuira  P  176  est  le  seul  exemple 
de  oae  dans  cette  famille,  qui  a  dû  mêler  celles  des  mots  franc,  noise  et  nuire 
(anciennement  noisir,  nuisir)  :  mod.  noasa,  noasout,  van.  noèsout,  noésein 
nuire,  ncasus,  van.  noêsus  nuisible  Gr.,  moy.  br.  noasus  nuisant,  noesus 
«  contencieux,  noiseux  ». 

1 5.  Lis.  sourprenet. 



294  E>  Emaull. 

2500     Hodeucs  hep  cessaff,  peur  claff  vn  canafenw  «  : 
So  truezus  meurbet,  pepret  da  pep  credenn, 

Dreist  guir  -  he  pridiry,  outy  ma  ne  diffen». 
An  traman  â  canont,  bac  d  leueront  sur, 

Xv  so  pobl  milliguet,  condafnet  â  het  stur  : 
2505     Faziet  ez  edomp  :  dre  na  lecquesomp  cur, 

Oar  an  hent  ent  quentrat,  à  pep  mat  â  natur. 

An  hent  à  guiriounez,  ny  à  dianhezas  >, 
Hac  en  hent  falsentez,  nos  ha  dez  â  coezas  : 
Hent  à  perdition  :  â  damnation  bras 

2510     En  hennez  ez  ezomp,  entromp  hac  on  trompas. 
Hvnchou  Doe  ho;;  croeér,  nep  awser  no  quersomp  +, 

Na  dreize  dre  é  perz,  po'n  s  oa  nerz  ne  querzsomp  : 
Breman  en  hynchou  striz  :  peur  digruiz  6  ez  scuizomp 
Enhe  v  bizuicquen,  en  ancquen  ez  menomp  7. 

2515         Ent  ven  pan  oamp  en  bet,  hon  eux  goastet  seder 
En  traezou  yffam,  so  da  blam  hon  amser  : 
Hon  nerz  on  eux  lecquet,  oar  an  bet  men  preder, 

Da  seruigaff  affet,  da  pechet  peur  heder  8. 
Pez  â  taluoe  dimp  ny,  bezaf  glorifius  9, 

2520     Oar  an  bet  pan  edoamp10,  entromp  ha  bout  pompus 

Hon  goanac11  oa  yactanç  12,  noblanç  bout  auançus  M, 

1.  Gl.  ms.  chanson. 

2.  Dreis guyr  est  traduit  «  au  mépris  de  la  Loi  »,  J  79,  ce  que  le  con- 
texte permet  ;  ici  on  peut  admettre  un  sens  plus  vague  :  «  outre  mesure  »  ; 

ci.  diguir  2315,  ditnerit  2356,  2365,  2448. 
3.  Gl.  ms.  dile^as.  Le  lat.  a  «  errauimus  a  via  veritatis  ».  Cf.  so...  dianhe^et 

il  s'(en)  est  retiré  J  189  ;  «  dianneqet  gant  an  Saumon,  pillé  par  les  Saxons  » 
G\v.  (Pel..  v.  anne%)',  diainie~a  démeubler,  piller  une  maison;  déloger, 
déménager,  ti  dianne%  maison  abandonnée  Pel.,  dianne%  qui  n'est  meublé, 
dianne\a  desameubler  Maun.,  dianne\a  démeubler,  diwnnï\  démeublé,  sans 
meuble  Gr.,  dianne\a  v.  a.  et  n.  démeubler;  déménager,  déloger,  dianne\ 
adj.  Gon.,  cf.  Gloss.  30.  On  dit  en  h.  Trég.  et  Goëlo  anvei,  ahnvèin  amé- 

nager, annveadek  aménagement,  installation,  di^annvêin  déménager;  en  h. 
Corn.  (ab.  Besco)  mont  ivar  an  anveaou  aller  doucement,  sans  se  presser 

(litt.  sur  les  aménagements,  en  suivant  les  meubles  ?).  Le  v  paraît  s'être 
introduit  par  imitation  analogique  du  tréc.  aince,  annve,  trame,  amvei, 

annvei  tramer,  anveadek  filerie,  cf.  De  Turgence  d'une  exploration  philologique 
en  Bretagne,  7;  Mélusine  XI,  405  ;  Dict.  étxni.  v.  anneu. 

4.  Forme  nouvelle  du  verbe  caret,  quarêt. 

5.  Sur  cette  coupe  bizarre  (pour^'o?;  2531),  cf.  Les  nouveaux  signes  ortho- 
gr.,  12. 

6.  Le  latin  a  :  «  vias  difficiles,  vias  graues  et  inutiles  ».  Digrui~  rap- 
pelle d'abord  iligrv;iaJur  «  exacerbatio  >>  Gloss.  168,  et  montre  que  celui-ci 

n'est  pas  composé  de  cri^  cru,  cruel.  Le  rapprochement  de  diglxs  (var.  die- 
Ixs)  J  18  b  au  Dict.  e'tym.,  était  meilleur  :  Quxcit  ef  diglxs  a  ti%  bras  (traduit 
par  H.  de  la  Villemarqué  «  qu'on  le  chasse  vite  de  la  cour,  qu'on  se 
hâte  »,   comme   si  dielys  pouvait    être  pour  diouç  an   les)   doit   signifier 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  295 

2500  Ont  sans  cesse,  très  abattus,  un  chant 

Qui  est  tout  à  fait  pitoyable  toujours  à  chaque  esprit  : 

La  pensée  en  est  horrible,  s'il  ne  s'en  défend. 
C'est  ceci  qu'ils  chantent  et  qu'ils  disent,  sûrement  : 

—  Nous  sommes  un  peuple  maudit,  condamné  absolument  ; 

2505  Nous  nous  sommes  égarés  parce  que  nous  n'avons  pas  pris  soin 
Tout  d'abord,  (de  rester)  sur  le  chemin  de  tout  bien  naturel. 

Du  chemin  de  justice,  nous  nous  écartâmes 

Et  dans  le  chemin  de  fausseté  tombâmes  nuit  et  jour  : 
Chemin  de  perdition,  de  grande  damnation, 

2510  Dans  celui-ci  nous  allâmes  tous,  et  il  nous  trompa. 
Les  chemins  de  Dieu  notre  créateur,  jamais  nous  ne  les  aimâmes, 

Et  par  eux  de  son  côté  quand    nous   avions  la  force,  nous  ne  mar- 

châmes ; 
Maintenant  dans  des  chemins  étroits  très  pénibles  nous  nous  fatiguons, 
Dans  eux  à  jamais,  en  angoisse  nous  resterons. 

2515       En  vain,  quand  nous  étions  au  monde,  nous  avons  gaspillé,  sûre- 

[ment, Notre  temps  dans  des  choses  infâmes  qui  sont  à  blâmer  ; 

Nous  avons  mis  notre  force  dans  le  monde,  je  le  pense, 
A  servir  tout  à  fait  au  péché  très  odieux. 

Que  nous  servit  d'être  glorieux 
2520  Quand  nous  étions  au  monde,  tous,  et  d'être  vaniteux  ? 

Notre  espoir  était  jactance,  noblesse,  être  honorés, 

«  menez-le  rudement,  en  grande  hâte...  (chez  Caïphe)  »,  la  rime  indique 
*digly%,  sans  doute  corrompu  de  *digry\.  Le  simple  gri\  paraît  dans  Mar 
tremen  en  gri^  e  li^er  P  267.  H.  de  la  Villemarqué  a  traduit  :  «  Celui  qui 

passe  vêtu  de  gris  avec  la  lettre  qui  l'oblige  »,  en  ajoutant  en  note  :  «  Le 
religieux  ?  »  Mais  gris  gris  Gr.  (d'où  aigris,  grisard  grisâtre  Gr.),  s'il  exis- 

tait en  mov.  bret.,  y  eût  rimé  en  is.  J'ai  proposé,  Gloss.  294  (cf.  Rev.  Celt. 
XXVII,  254)  :  «  s'il  passe  sévèrement  sa  lettre  (=  s'il  suit  rigoureusement 
sa  religion)  »  ;  en  gri\  serait  une  notation  phonétique  de  *ent  cri-,  gall.  vn 
gri  crûment,  rudement.  Il  est  bien  plus  probable  que  gri~  est  le  radical 

d'où  l'on  a  formé  digruiç,  *digry%,  digry^tadur,  avec  un  préfixe  augmenta- 
tif (gall.  i(y-).  Gri-ias  (v.  2415)  semble  différent,  sa  famille  ne  présente 

jamais  <ïu.  Il  est  possible  que  l'auteur  du  Miroiter  eût  écrit  *  digri^,  s'il 
n'avait  pas  eu  à  rimer  à  scui^-omp  ;  mais  cela  n'empêcherait  pas  sa  variante 
d'être  réelle. 

7.  Gl.  ms.  chovwnt.Ci.  menant  B  385. 

8.  Ce  mot  est  ici  adj.  Cf.  v.  1328,  1705  ;  X  594.  L'étvmologie  proposée Mêtn.  Soc.  ling.  XI,  116  suppose  la  priorité  du  subst. 
9.  Gl.  ms.  glorius.  Ce  mot  nouveau,  déjà  vu  v.   1499,  vient  du  v.  fr. 

glorijieiix  vantard,  orgueilleux. 
10.  A  lire  ici  edomp. 
1 1 .  On  ne  connaissait  ce  mot  que  par  le  Catholicon.  Voir  Sur  Vétym.  bret. 

XCII  (Rev.  Celt.  XXVII,  209). 
12.  Mot  nouv.,  du  fr.  Le  latin  porte  :  «  diuiciarum  pompa  et  iactantia  ». 
13.  Dérivé  nouv. 



296  E.  Ernault. 

Carïout  madou  an  bet,  pepret  bout  couuetus. 
Pez  à  taluoe  yuez,  dimpny  priuez  bezaff, 

Omet  guisquet  haetus,  ha  gasus  ■  davsaf  : 
2525     Ouz  hon  corflf  hep  bout  breff,  dibrif  cref  hac  eufaff, 

Quenet,  nerz  ha  huerzin,  boet  fin  ha  guyn  finhaff. 
(f.  49  v)       Dreize  daffnation,  diraeson  disonest, 

Hon  eux  bresq  hep  esquem,  taolou  -  flem  ha  tempest 
Hon  amser  so  goastet,  ha  tremenet  medest  : 

2530     Dre  se  hon  eux  rigol  >,  en  hon  scolha  molest. 

Goa  nv  Doe  p'on  croeat,  da  bout  plat  en  stat  maw 
En  tan  lem  diremet,  goude  faet  an  bet  glan  : 
Ha  hep  mar  maz  quarsemp,  bet  ne  visemp  en  poan, 

Quentse  dirac  roe'n  bet  :  en  gloar  parfet  ledan. 
2535         Homan  en  canafen»  +,  â  crenw  mvr  lie  lenny  s, 

Pep  lech  diles  pechet,  quent  eguet  monet  dy  : 

Groa  pinigen»  en  bet  :  na  spont  quet  eguety  6, 

Pe  glachar  so  paret  7,  dit  meurbet  8  hep  quetsy. 
A  quement  '  maz  eu  muy  an  délectation, 

2540     En  pechet  hep  quet  sy,  nan  exultation  l0  : 
A  quement  se  an  poan  :  heman  eu  an  canon, 
Vndro  a  vezo  muy,  hac  an  punission. 

1.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.  Gloss.  250.  Voir  v.  2705. 
2.  On  ne  connaissait  pour  cette  époque  que  taulou  et  tauliou.  Gr.  a  tau- 

lyou,  Van.  taulyêu,  taulëu,  Treg.  taulyo. 
3.  Premier  exemple  du  mot  en  ce  sens,  cf.  la  note  au  v.  1954. 
4.  On  voit,  par  homan  et  he,  que  ce  mot  était  fém.  ;  mod.  kanaoueu  f. 

Gon.,  etc.  Cf.  v.  2500;  voir  v.  1962. 
5.  Sens  nouveau  de  ce  verbe,  proprement  «  lire  »  ;  cf.  v.   1961. 
6.  Ceci  montre  que  pinigenn  était  fém.  Gr.  a  pinigenn  pi.  ou,  van.  peni- 

genn  pi.  eu  (f.  :  ur  binigemi),  dim.  pinigennicg  pi.  -nnou'igou  ;  l'A.  pênigênn 
{.,  pi.  eu  pénitence,  pénigênnourr  pi.  -nerion  pénitencier  («  mieux,  et  plus 
moderne,  Pénitancer..  cerion  »)  ;  pénigénuereah  m.  pi.  eu  pénitencerie. 

7.  Premier  exemple  certain  de  ce  sens. 

8.  Ce  mot  est  adj.  ici,  ce  qui  n'arrive  qu'en  moy.  bret.,  je  crois,  bien 
que  Pel.  donne  «  Meur-bet,  très-grand  »  et  l'A.  merbètt,  meurbètt  prodi- 

gieux. Il  signifie  «  grand,  très  grand  »,  et  quelquefois  «  étrange,  invraisem- 

blable :  tra  meurbet  eu  da  cridijf  c'est  chose  difficile  à  croire  J  68,  cf.  tra 
bras  ve  ce  serait  chose  étrange  (que...)  36  b;  mod.  un  dra  vras  eo,  en  etn 

gomporte...  an  anevalei...  gant  mui  a  onestis...  eguet  au  dud  c'est  une  chose 
étrange  que  les  animaux  se  comportent  plus  honnêtement  que  les  gens, 

Introd.  cfar  vue-  dévot  (trad.  par  Ch.  Le  Bris),  anc.  éd.  349  (le  texte  franc, 
est  différent  ;  dans  «  Ce  n'est  pas  si  grand  cas  de  servir  un  prince  en  la 
douceur  d'un  teins  paisible  »,  Le  Bris  n'a  pas  manqué  d'employer  l'expression 
bretonne  ne  d\>  quet  un  dra  vas,  p.  422).  Le  Cath.  traduit  meurbet <t  g.  très, 
1.  ualde  »  ;  Maun.  «  grandement»;  Grég.  donne  meurbed  très,  meurbèd 

beaucoup  (avec  un  verbe)  :  e  goret  ara  meurbèd  ou  meurbed  èr  char  il  l'aime 
beaucoup,  meurbed,  van.  merbed  fort,  grandement,  pinvidicq  eo  meurbed  il  est 

grandement  riche  ;  Rel  ms.   «  meurbet,  sup(erlatif)  très,  fort,   caer   meurbet, 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  297 

Avoir  les  biens  du  monde,  toujours  être  avides. 

Que  nous  servit  aussi,  en  particulier  d'être 
Parés,  vêtus  agréablement  et  d'humeur  joyeuse, 

2525  Sans  être  économes  pour  notre  corps,   de  manger  beaucoup  et  de 

[boire, Beauté,  force  et  rire,  nourriture  délicate  et  vin  très  fin  ? 
Pour  ces  choses  nous  avons  la  damnation  extrêmement  infamante, 

Faibles,  sans  changement,  coups  d'aiguillon  et  tempête  ; 
Notre  temps  est  perdu  et  passé,  je  l'atteste; 

2530  Pour  cela  nous  avons  rigueur  dans  notre  sort,  et  persécution. 
Malheur  à  nous,  Dieu  !  quand  nous  fûmes  créés,  pour  être  réduits 

[à  cet  état Dans  le  feu  vif  sans  rémission,  après  tout  le  fait  du  monde  ; 

Et    sans   doute  si   nous  avions  voulu  nous  n'aurions  point  été  en 

[peine  ; 
Au  contraire,  devant  le  roi  du  monde  en  gloire  parfaite,  au  large.  — 

2535       Tel  est  le  chant,  garde  bien  que  tu  ne  le  prononces  ; 

Partout  quitte  le  péché  avant  d'aller  là  ; 
Fais  pénitence  en  ce  monde,  n'aie  pas  peur  d'elle, 
Ou  une  douleur  est  préparée  à  toi,  immense,  sans  aucun  doute. 

Plus  est  grand  le  plaisir 
2540  Dans  le  péché,  sans  aucun  doute,  et  la  joie, 

Plus  grande  la  peine,  c'est  la  règle, 
Un  jour  sera  aussi,  et  la  punition. 

très  beau,  le  plus  beau  ».  Chai,  a  meurbét  fort,  très,  grandement  «  gueres 

usité  aux  environs  de  Vannes  »,  obéissant  meurbet  très  obéissant  ;  l'A.  mer- 
be'tt  beaucoup,  meurbétt  très,  fort,  grandement,  merbétt,  murbètl  infiniment, 
merbêtt,  meurbétt  prodigieusement,  yetne  merbétt  très  froid;  on  lit  en  van. 
-meurbed,  -meurbet  (après  des  adj.)  Celt.  Hex.  III,  8  ;  V,  11,  15,  16;  caër 
meurbet  très  beau,  Guer~enneu  eit  perhinderion  santés  Anna,  Vannes  1890, 
p.  8.  Pel.  explique  meur-bet...  «  grand  monde  »  ou  «  grand  comme  le 
monde  »  en  citant  de  Davies  «  Maivrbxd,  Armor.  et  Britannicè  valdè  ma- 
gnus,  ingens  »  ;  je  crois  que  cette  dernière  explication  est  la  bonne,  cf. 

mawr  byd  «  the  greatest  imaginable  »,  dans  le  dict.  angl.-gall.  de  D.  Sil- 
van  Evans,  1858  ;  ym  mbell  byd,  very  far  away,  ym  mheUbell  byd  at  the  far 
end  of  the  world,  dans  son  dict.  gall.-angl.  Au  sens  de  «  un  grand  nombre  », 

ou  «  une  grande  quantité  »,  on  ne  dit  pas  meurbed,  mais  meut',  ou  ar-bed  : 
meur  a  dra,  meur  a  draou,  ar-bed  a  draou  beaucoup  de  choses  ;  meur  a  so 
anéio,  ar  bed  a  so  ané^o  ils  sont  beaucoup  de  personnes,  ar-  bed  a  faut,  meur 

a  faut  il  s'en  faut  beaucoup  Gr.,  cf.  G/055.  5.  Dans  son  Dict.  fr.-bret., 
du  R.  explique  la  seconde  syllabe  de  meurbed  par  be%a  être,  et  dans  son  dict. 

bret.-fr.  par  bed  monde.  La  décomposition  en  *meur-pet  (grandement  com- 
bien) donnée  par  Stokes,  Mid.-Bret .  Hours  86,  par  mon  Gloss.  412,  et  par 

V.  Henry,  Lexiq.  201,  se  heurte  à  cette  objection  :  on  ne  dit  point  *meurbet 
gwech  comme  naouspet  gwech  je  ne  sais  combien  de  fois. 

9.  Le  lat.  a  :  «  quantum  glorificauit  se.  .  .  tantum  date  il li  tormentum  ». 

Je  ne  vois  pas  d'autre  exemple  de  cette  locution  a  quement...,  a  quement  se. 10.  Mot  nouv.,  du  fr. 



398  E.  Ernault. 

Allas  pez  sotonv,  na  pez  melcony  fall, 

Euyt  tra  terrien  ',  eu  da  den  bout  quen  dall  : 
2545     Maz  déliez  bizuicquen.  bout  yen  en  anequen  sali, 

Corff  hac  enef  de  vroy  2,  en  poan  se  hac  en  goall. 
Dan  propos  Chrisostom  5,  den  prudom  -»  renomet  >, 

A  goulem/  ouz  pep  den,  â  quement  so  en  bet  : 
Deffrv  vu  question  :  ;ira  groa  don  estonet, 

2550     Hac  ez  eu  quen  parfond  6,  na  guell  bout  respontet. 
Goulen  ara  pez  spaç,  d  soulaç  en  plaç  man  : 

Phgadurëz  en  bet,  hep  penet  na  quet  poan  : 
A  guell  bezaff  affet  :  comparaichet  ledan, 
Dan  poanyou  dilouen,  da  bizuicquen  quenan. 

(f.  50)  2555       An  pez  guir  â  quiry  â  responty  sigur, 
Pemp  mil  cant  bloaz  haznat,  so  da  pat  dreist  natur  : 

Pe  pemp  cant  mil,  mil  guez,  pe'n  pez  â  querez  sur, 
A  parailly  7  diblas,  dan  poaniou  bras  assur. 

Chede  comparaison  8,  han  faeçon  dissonant  9, 
2560     So  entreze  megoar,  en  lauar  gant  goarant  : 

Nedint  quet  vn  moment  :  da  nep  â  entent  coant, 

Dan  poaniou  alternai,  en  geai  scandalant  l0. 
Quent  se  euel  vn  squeut,  hac  ez  eu  neubet  "  aç, 

Ne  compsaff  goap  na  boul,  ez  tremen  ho  soulaç  : 
2565     En  comparaig  dan  poan,  so  gant  an  tan  han  sclaç, 

En  yffemou  couen,  bizuicquen  hep  quen  graç. 

1.  Le  latin  porte  :  «  pro  aliqua  re  terrena  ».  Cette  forme  ne  s'était  trou- 
vée que  dans  autrou  terrien  «  signeur  terrien  »  ;  terrien  «  g.  idem,  qui  a 

terres  »  C.  Gr.  a  tèryen,  terryen  terrien,  -enne  ;  tèrryen  terrestre,  ar  barados 
téryen,  van.  er  baraoùis  tèryen  le  paradis  terrestre;  ar  plijadiiryou...  tèryen 
les  plaisirs  terrestres  \foënn  tèryen  «  bon  foin  qui  vient  en  des  lieux  qui  ne 
sont  arrosez  par  aucun  ruisseau  »  ;  Procnler  tèryen,  «  qui  est  responsable  des 

tailles  d'une  Paroisse  ».  Cf.  terrian  seigneur  terrien,  v.  1056. 
2.  Mot  inconnu,  qui  d'ailleurs  ne  peut  être  exact.  Conséquence  d'une 

distraction,  compromis  entre  deffry  et  diuoe  ?  La  rime  intérieure  semble  être 
en  e  (lire  egoalï). 

3 .  Premier  exemple  de  ce  nom  propre  ;  sa  forme  latine  Chrisostomus  se 
lit  v.  211,  735.  Grég.  donne  :  «  Saint  Jan  Chrisostôme.  Santjan  Crisostom.  » 
Voici  les  autres  noms  propres  nouveaux  ou  de  forme  nouvelle  dans  le 
Miroiter  :  Aaron  2  syl.,  v.  130;  Absalon  135,  Achor  (sans  doute  Nachor) 
128;  Agathon  1275,  1299;  Alexandre  (lis  -ndre)  r.  e  127,  Alexander  r.  er 
271,  Alexandre  {Alexander  P.  246  est  à  prononcer  Alexandr,  il  a  3  syl. 
dont  la  2e  rime  à  antr-e;  H.  de  la  Villemarqué,  à  la  fin  du  Dict.  fr.-br.  de 
Gon.,  donne  comme  nom  de  baptême  Alek^ander)  ;  Anianns  141,  Auicenna 
131,  Avicenne  (le  lat.  porte  auicenna);  Auxgnon  Avignon  138,  Baruth  r.  ut 
Baruch  183  (la  plupart  des  éditions  latines  ont  baruch,  mais  il  y  a  Baruth 
dans  celle  de  Jehan  Petit,  qui  se  trouve  à  la  Bibl.  Nat.,  Inv.  D  21 184)  ; 

Ecclesiastes  (1')  Ecclésiaste  404,  E\echiel  807,  Galien  131,  Ierentias  539,  Hye- 
remias  819  (c'est  encore  l'édition  latine  de  J.  Petit  qui  a  ici  hieremias,  au 
lieu  de  ibère,  erreur  pour  ihero[nytnns]  ;  on  lit  Hieremias  J  207  b)  ;  Job  Job 



Le  Mirouer  de  la  Mort.  299 

Hélas  !  quelle  sottise  et  quelle  douleur  déplorable 

C'est,  pour  chose  terrestre,  à  un  homme  d'être  si  aveugle 
2545    Qu'il  mérite  d'être  à  jamais  glacé  dans  l'angoisse  piquante 

Corps  et  âme,  certes  (?)  dans  cette  peine  et  dans  le  malheur  ! 
A  ce  propos  Chrysostome,  homme  sage  renommé, 

Demande  à  chaque  homme,  de  tous  ceux  qui  sont  au  monde, 
Sérieusement  une  question,  qui  me  rend  fort  touché 

2550  Et  qui  est  si  profonde,  qu'on  ne  peut  y  répondre. 
Il  demande  quelle  durée  de  jouissance  dans  cette  terre, 

De  plaisir  au  monde,  sans  douleur  ni  aucune  peine, 
Peut  bien  être  comparée,  de  loin, 
Aux  peines  horribles,  à  toute  éternité. 

2555       Ce  que  tu  voudras,  vraiment,  tu  répondras,  pour  sûr  : 
Cinq  mille  fois  cent  ans,  évidemment,  qui  sont  un  laps  de  temps  plus 

[que  naturel, 
Ou  mille  fois  cinq  cent  mille,  ou  ce  que  tu  veux,  sûrement, 
Tu  arrangeras,  énormément,  pour  les  grandes  peines,  certes. 

Voilà  une  comparaison,  et  la  façon  discordante 

2560  Qu'il  y  a  entre  elles,  je  le  sais,  il  le  dit  avec  garantie  : 
Ce  n'est  pas  un  moment  pour  qui  l'entend  bien, 
Près  des  peines  éternelles,  dans  la  geôle  infamante  ; 

Au  contraire,  comme  une  ombre,  ce  qui  est  bien  peu, 
Je  ne  dis  plaisanterie  ni  raillerie,  passe  leur  jouissance, 

2565  En  comparaison  de  la  peine  qui  est  avec  le  feu  et  la  glace 
Dans  les  enfers  affreux  à  jamais  sans  plus  de  grâce. 

167,  247,  263  ;  Iutius  César  Jules  César  129  (sur  lutins,  voir  Une  poésie  offi- 
cielle en  moy.  bret.,  Rei\  de  Bret.  1912  et  191 3)  ;  Messyas  le  Messie  821  (ail- 
leurs Messias);  Xabucbodonosor  128;  Nynyua  Ninive  435,  Platon  Platon 

(Pluto  C)  ;  Porpbirius  Porphyre  140,  Prosper  195,  Salomon  130,  r.  om-  403 
(ailleurs  Salamon  domine,  quoique  écrit  aussi  Salomon  ;  Grég.  a  Salomon 

et  comme  nom  de  personnages  récents  Salaiin,  qu'il  donne  à  tort  comme 
prononcé  autrefois  Salaoun  :  J.  Moal  cite  comme  prénoms  Salomon,  Salmon, 
Salaun,  les  traducteurs  de  la  Bible  emploient  Salomon):  Tullius  139,  Virgi- 
lius  Virgile  142  (Virgila  Gr.,  cf.  Gloss.  560). 

4.  Mot  nouveau,  du  (t. prud'homme. 
5.  Mot  nouv.,  du  fr.  On  lit  renommel  glorifié  D  56  ;  renom  renom,  répu- 

putation  113. 
6.  Ecrit  ailleurs  parfont  :  voir  v.  770. 

7.  Mot  nouveau,  du  v.  fr.  pareillier  apprêter  ;  on  ne  connaissait  que  appa- 

raillaff  appareiller,  préparer  (aparailha  Gr.,  apparaillein  l'A.  appareiller,  t. de  marine). 
8.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.   Gloss.  115,  et  la  note  au  v.    1673. 

Haut  Trég.  hmpare\on. 

9.  Mot  nouv.,  du  fr.  dissonant;  c'est  l'inverse  de  consonant  juste,  rai- sonnable. 

10.  Mot  nouv.,  synonvme  de  scandalus. 
1 1 .  Lire  ici  neubeut. 



300  E.  Eniault. 

Ha  hoaz  pan  ve  an  spaç,  han  graç  an  soulaçou  ', 
Egalet  en  bet  man,  dan  saouzan  an  poaniou  : 

Ha'n  poan  da  chom  vn  het  -  :  da  fet  an  pechedou, 
2570     Ha  muy  na  chomhe  quet,  nepret  en  nep  meton  >. 

Ac  eff  na  ve  foll  cref,  da  comps  breff  indeuot  ■», 
Leun  don  i  sotonv,  ha  melcony  diot  : 

An  aeil  >'  gant  eguile  :  mar  choasse  ez  ve  sot, 
Er  doen  poan  en  tan  fresq,  â  so  bresq  drouc  escot. 

2575         Euyt  vn  dez  â  joa,  en  bet  ma  na  ra  soez, 
Choasaff  vn  dez  â  poan,  so  saouzan  hac  anoez  : 
Rac  an  ancquen  quenan  :  an  poan  a  laz  an  froez, 

An  joa  hac  an  ébat,  gruet  haznat  a  ratoez  6. 
Pan  eu  1  ancquen  vn  heur,  pep  feur  nos  pe  beure, 

2580     Gruet  dan  corffgant  torfet,  hep  remet  na  trete  : 

Ara  ancouffnez  8  oll,  oar  vn  stroll  an  holl  joae, 
En  amser  tremenet,  pemdez  bezet  chede. 

(f.  50  v)         Pez  eu  oarse  da  den,  dre'n  nep  '  termen  en  bet, 
Dellit  hep  euitaff,  sigoaz  dezaff  affet  : 

2585     En  yffernw  eternal  :  doen  scandai  poan  calet, 
Hep  gallout  caffout  lem,  ouz  en  em  clem  remet. 

O  pez  tourmant  antier,  hueruder  intollerabl, 

Da  pridiry  dihaet,  nepret  nac  eu  tretabl  '°  : 
Na  gant  den  nep  heny  :  en  studi  mar  dihabl, 

2590     Na  guell  bezaffsellet,  nac  estimet  etabl. 

Ma  ne  querez  diuoe,  dre  caret  Roe'n  ploeou, 
Renonciaff  affet,  nepret  daz  pechedou  : 
Les  y  da  bihanaff,  rac  douigaff  muy  caffaou  : 
Er  naz  ve  eternal,  scandai  en  tefaliou. 

1.  Premier  exemple  de  ce  plur. 
2.  Vn  het  da,  cf.  q  tenno  an  bet. ..  Vnfe^  de%y  elle  attirera  tous  (pour  les 

rendre)  conformes  à  sa  foi  B  638;  a  un  bat  dan  dour  de  même  nature  que 

l'eau  260  (enn  ennn  oad  gan-en-me  de  même  âge  que  moi,  voir  la  note  au v.  1766.) 

3.  Lire  meton. 
4.  Mot  nouv.,  dufr.  indévot. 
5.  Cette  diphtongue  ei  rime  en  î,  comme  en  lêon.  fei^k  ili%,  etc.,  ce  qui 

répugne  aux  autres  dialectes.  Cf.  v.  2607,  etc. 
6.  Cf.  v.  1303. 

7.  Ce  mot,  =  ancoffne^  Qa,  ancouffueçCms  «  oubliance  »,  est  ici  syn.  de 
ancoffhat,  ancouffhat  (ancoûnhat  Maun.,  ahcounhât,  van.  ancoat  Gr.)  oublier; 
lat.  «  cum  soient...  in  obliuionem  mittere  ».  De  même  accoffhechat 

oubliance  Cb  =  ancounechaat,  ancounec'hât  (van.  aneouëat)  oublier  Gr.  Cf. 
buanegaeç,  -gîte-  courroucer,  -gue~  se  courroucer  ;  colère;  bnanequat  courrou- 

cer, -ecat  contrarier  (buanégue^  f.,  van.  buhaniguéh  colère,  buanecqaat  se 
mettre  en  colère,  -ecqdt  courroucer  Gr.)  ;  marhegue^  chevaucher  ;  dirigae^ 
«  estre  en  sault  »;  la%re%  voler  (laérès,  van.  laëreah,  -reh  Gr.);  van.  brèhateah 

embrasser  l'A.,  brehatdt  Gr.  ;  graieah  promettre  VA.,gratat  Ch.ms.;  marha- 



Le  Mirôuer  de  la  Mort.  301 

Et  encore  si  la  durée  et  la  grâce  des  jouissances  étaient 

Egalées  en  ce  monde  à  l'horreur  des  peines, 
Et  que  la  peine  restât  de  même  étendue  que  le  fait  des  péchés, 

2570  Et  que  ne  restât  pas  davantage  jamais  en  aucune  façon, 

Est-ce  qu'il  ne  serait  pas  très  fou,  à  parler  bref,  l'impie, 
Tout  plein  de  sottise  et  de  malheur  insensé, 

L'un  avec  l'autre  s'il  choisissait  il  serait  sot, 
Car  souffrir  la  peine  dans  le  feu  vif  est  nettement  mauvais  lot. 

2575       Pour  un  jour  de  joie  en  ce  monde,  ne  t'étonne  pas, 
Choisir  un  jour  de  peine,  est  tromperie  et  douleur  ; 

Car  l'angoisse  extrême  de  la  peine  tue  le  fruit 
De  la  joie  et  du  plaisir,  (angoisse)  ressentie  nettement  avec  réflexion. 

En  effet  la  douleur  d'une  heure,  en  tout  cas,  nuit  ou  matin, 
2580  Faite  au  corps  avec  violence,  sans  pitié  ni  trêve, 

Fait  oublier  entièrement  à  la  fois  toute  la  joie 
Au  temps  passé  ressentie  chaque  jour,  voilà  ! 

Qu'a  donc  l'homme,  par  aucun  moyen 
De  mériter  inévitablement,  trois  fois  hélas  pour  lui  ! 

2585  Dans  l'enfer  éternel  de  subir  le  scandale  d'une  peine  dure 
Sans  pouvoir  trouver,  certes,  en  se  plaignant,  rémission  ? 

Oh!  quel  tourment  extrême,  amertume  intolérable, 

Cruel  à  méditer,  qui  n'est  jamais  supportable, 
Et  qui  par  aucune  personne,  si  rude  qu'elle  soit  à  l'étude, 

2590  Ne  peut  être  considéré  ni  estimé  justement  ! 
Si  tu  ne  veux,  certes,  par  amour  pour  le  Roi  des  peuples 

Renoncer  tout  à  fait,  jamais,  à  tes  péchés, 

Quitte-les,  du  moins,  par  crainte  de  beaucoup  de  peines, 

De  peur  que  tu  n'aies  une  éternelle  confusion  dans  les  ténèbres. 

teah  marchander  l'A.,  marbattad  Foèr  Veriadek    13,    32.  Voir  Gloss.  359, 
393;  Ztschr.f.  celt.  Pbiiol.  II,  518. 

_  8.  Ailleurs  e  ratoueç,  a  raUxr',  cf.  Gloss.  561  ;  d'Arbois  de  Jubainville, 
Etudes gramm.  I,  52*,  2,  64  ;  Henry  Lex.  230.  Rei  ms.  a  :  «  Rdt,  pensée, 
Reflexion,  considération,  attention,  hep  rdt  dim-tne,  sans  que  J'y  pense,  unde, 
Ratos  »  ;  c  Rdt,  Ratier,  qui  a  des  rats,  dont  Les  pensées  sont  outrées  et 

extravagantes  »  ;  «  Ratos,  Rato~  attention,  considération  reflexion,  dessein. 
a  Ratos,  a  dessein,  exprès,  non  sans  y  penser,  avec  reflexion  ».  Le  second 

de  ces  articles  ne  répond  à  aucune  réalité  ;  il  provient  d'une  étymologie  que 
Pel.  donne  avec  une  louable  hésitation  :  «  C'est  peut-être  de  là  »  (de  rat 

pensée,  etc.)  «  qu'on  dit  qu'un  homme  est  Ratier,  qu'il  a  des  rats,  lorsque 
ses  pensées  sont  outrées,  et  extravagantes  ».  Pel.  dit  que  «  Ratos  ou  Rato^... 
est  le  même  que  Rat  avec  une  terminaison  extraordinaire  ».  Il  semble  que 

ce  soit  un  pluriel,  mais  cela  n'explique  pas  le  t  :  cf.  nadoeç,  naào\  aiguille 
(melon,  met  ton  milieu,  moyen,  présente  une  difficulté  semblable,  M.  Pedersen 
y  suppose  une  perturbation  analogique  et  compare  le  fr.  moitié,  Vergl. 
Gramm.,  I,  112).  On  peut  objecter  aussi  les  formes  vannetaises  a  ratoh,  a 
ratouëh,  mais  elles  ne  se  trouvent  que  chez  Grég.  ;  voir  G/055.  362,421,  etc. 

9.  Lire  ire  nep;  cf.  Lesnouv.  signes  orth.  5. 
10.  Premier  exemple  de  ce  mot,  du  fr.  traitàble,  cf.  G/055.  716. 



302  E.  Ernaull. 

2595         Pridiry  an  tra  man,  ameux  aman  hanuet, 
Endeues  mcur  â  den,  lamet  yen  à  penet  : 
Ha  lecquet  meur  â  lech  :  da  dilesell  pechet, 
Rac  aoun  na  vent  en  fin,  dan  jain  trainct. 

Pan  ve  lauaret  dit,  bout  subiect  «  euidant, 
2600  Da  bezaff  bizuicquen,  hep  anequen  auenant  : 

En  guelhaff  guele  quet  :  so  en  bet  competant, 
Hep  anezaffflaig  tam,  euit  nep  mandamant. 

Poan  meur  a  quemerhes  2,  pan  prederhes  en  se, 
Bout  dit  ret  pep  quentel,  chom  Sul  goel  ez  guele  : 

2605     Ne  vesnepret  hastus  5  :  mar  delicius  ve, 
Quent  se  ez  ve  poan  bras,  ouz  confiât  ♦  an  tra  se. 

Pebez  oarse  aray,  nep  ayay  bizuicquen, 
Dan  cernH  an  yfiernou,  da  doen  poanyou  couen  : 

Perpetuelement  5  :  gourmant  ouz  ho  cantren  6, 
2610     Goude  fet  pechedou,  ho  craou  so  dilaouen. 

(f.  51)  Yuez  consideraff,  studiaff  am  haual, 
An  poanyou  an  yffernw,  père  so  aeternal  : 
Arahe  den  membry  :  creff  deffri  peur  rial, 

Da  stourm  an  azrouant,  gourmant  ?  leun  â  scandai. 
2615         Ouz  pridiry  pep  lech,  mar  bez  trech  an  pechet, 

Dan  yffernw  en  tan  flam,  ez  viher  condafihet  : 
Da  bezaff  bizuicquen  :  en  anequen  ha  penet, 
Pep  tu  perpétuai,  en  vn  geai  calet. 

Yuez  scier  pridiry,  he  imperfection  8, 
2620     A  retre  den  membry,  â  délectation  : 

An  bel  9  he  contredy  :  he  persuasion  i0, 

1.  Ce  mot  rime  ici,  non  en  et  (cf.  v.  905),  mais  en  it,  cf.  J  117;  voir 
Gloss.  666. 

2.  Quemerhes  rime  d'abord  en  meur-,  puis  en  -erhes,  puis  en  -es  (en  se 
prononcé  e  se).  Cf.  v.  537  ;  38. 

3.  Gl.  ms.  lauouen  (=  joyeux). 
4.  Lire  prob.  confiât. 

5.  Lire  -niant.  On  ne  connaissait  que  perpétuel,  -uni  perpétuel,  perpétuel- 
lement, perpétuité;  mod.  daonei perpétuel,  damné  éternellement,  Gwer\iou 

Br.-I^el  I,  34.  Le  van.  berpe't,  perpèt  toujours  Ch.,  berped  Gr.,  berpètt,  per- 
pètt  l'A.,  berpet  Hisl.  sant.  61,  prepet  L  Aguilaneuf  12,  bas  van.  berpet  doit 
être  le  moy.  br.  bepret,  bepred,  pepret,  pep  prêt,  mod.  bepret  Maun.,  bep-pred, 
pepred,  pa-pred,  bo-pred  Gr.,  tréc.  bopret,  bopet  (cf.  la  rime  intérieure  dans 

Doe  Roe-n  bro  rouz  saluo  be-pret,  B  162),  altéré  par  l'influence  de  perpétuel. 
6.  On  n'avait  de  cette  époque  que  quantren  persécution,  tourment  B 

556.  Grég.  donne  cantren,  cantreal,  part,  -r'ùet,  van.  cantren,  cantrein,  part. 
-èet  «  courir  çà,  et  là,  populairement,  courailler  »  ;  cantreal,  cantren,  p.  -eët, 
-eet,v2iTi.  cantrein  «errer,  se  promener  çà  et  là,  comme  font  les  gens  desœu- 

vrez »,  «  roder  »  ;  cantreër  pi.  yen  «  errant,  qui  se  promené  çà  et  l'a  »  ; 
cautreér  pi.  yen,  van.  cantreour  pi.  yon,  yan  «  rôdeur  »  ;  Pel.  cantren,  van. 
cantrign  «  nom  subst.  qui  signifie  avec  le  verbe  Gra,  courir  çà  et  là,  comme 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  303 

2595       La  méditation  de  cette  chose  que  j'ai  ici  nommée 
A  retiré  plus  d'un  homme,  froidement,  du  châtiment, 
Et  a  fait  en  plusieurs  endroits  délaisser  le  péché 

De  peur  qu'ils  ne  fussent  enfin  traînés  à  la  torture. 
Si  l'on  te  disait  que  tu  serais  obligé  sûrement, 

2600  D'être  à  jamais,  sans  douleur,  à  l'aise, 
Dans  le  meilleur  lit  qui  soit  au  monde  entier, 
Sans  en  bouger  du  tout,  pour  aucune  raison, 

Tu  prendrais  grande  peine  quand  tu  réfléchirais  à  cela, 

Qu'il  te  faudrait  à  tout  moment  rester  dimanche  et  fête  dans  ton  lit; 

2605  Tu  ne  serais  jamais  content,  si  délicieux  qu'il  fût, 
Au  contraire,  tu  aurais  beaucoup  de  peine  en  pensant  à  cette  chose . 

Que  feront  donc  ceux  qui  iront  à  jamais 
Au  cercle  des  enfers,  pour  souffrir  des  peines  affreuses 
Perpétuellement  acharnées  à  les  poursuivre  ? 

2610  Après  le  fait  des  péchés,  leur  cachot  est  lamentable. 
De  plus  considérer,  étudier,  ce  me  semble, 

Les  peines  de  l'enfer,  qui  sont  éternelles, 
Ferait  l'homme,  j'en  réponds,  fort  sérieusement,  très  vigoureusement 
Combattre  le  démon  acharné,  plein  de  malice, 

2615       En  réfléchissant  partout  que,  si  le  péché  est  vainqueur, 

A  l'enfer  dans  le  feu  flamboyant,  on  sera  condamné, 
Pour  être  à  jamais  en  angoisse  et  châtiment 
De  tout  côté  perpétuellement  en  une  geôle  dure. 

De  plus,  la  claire  pensée  de  son  imperfection 

2620  Retire  l'homme,  j'en  réponds,  du  plaisir 
Du  monde,  de  sa  tyrannie,  de  son  influence, 

les  bêtes  égarées,  et  ceux  qui  les  cherchent  »  ;  «  le  verbe  ...  est  Cantrêi... 

On  dit  Cantrèet  a  meus,  j'ai  couru  de  côté  et  d'autre  »  ;  Gon.  kafitréa,  «  et 
par  abus  kantréal  et  kantren  v.  n.  courir  çà  et  là,  errer,  aller  à  l'aventure, 
rôder,  vagabonder,  kantréer  pi.  ien  celui  qui  court  çà  et  là,  rôdeur,  vaga- 

bond, fainéant,  homme  sans  aveu,  f.  kantréére%  pi.  ed  ;  kantréére^  m.  action 

de  courir  çà  et  là,  de  rôder,  d'errer,  vagabondage  ;  H.  de  la  Vill.  kantréer 
aventurier,  kantréu^  adj.  aventureux  ;  Troude  dit  que  kantréal,  kantren  ne 

s'emploie  qu'à  l'inf.,  et  que  kantréer  est  peu  usité;  du  R.  parle  de  «  diva- 
gation «  et  de  «  divaguer  »,  ce  qu'il  a  dû  tirer  du  dict.  franc. -bret.  de 

Gon.,  mais  ces  mots  y  sont  pris  au  sens  propre.  En  van.,  l'A.  a  cantrein, 
part,  -rétt  errer;  cantréein,  cantréale,  p.  -e'étt  rôder;  cantréourr  p.  -erion 
errant,  cantréonr  rôdeur  ;  Ch.  ms.  contre  se  promener.  En  b.  Corn.,  on  dit 
kantren  et  kantrenni  vagabonder.  Cf.  Gloss.  147  ;  Ztschr.  f.  cclt.  Phil.,  II, 
510,  511,  5 1 3 .  Les  registres  paroissiaux  de  Spézet  (Finistère)  ont,  comme 
nom  de  famille,  un  autre  dérivé  Cantreat  1564,  1586  (et  Contrat  1 585). 

7.  Ce  doit  être  par  hasard  qu'on  a  la  rime  -ourm  ...-ourni-ant,  séparée 
par  -ont  ;  cf.  v.  2643,  etc.  Le  cas  du  v.  2656  doit  être  différent. 

8.  Premier  exemple  de  ce  mot,  cf.  Gloss.  335.  Gr.  donne  dibarfededd,  van. 

dïbarfecion  pi.  -nnëu;  l'A.  dïbarfection. 
9.  Lire  prob.  bet. 
10.  Mot  nouv.,  du  fr. 



304  E.   Ernaulf. 

Guelet  nac  ynt  ditnpny  nemet  déception. 
Seder  vn  magueres,  hac  vn  tiegues  fur, 

Pan  tell  dezv  tizmat,  dizon  «  he  croeadur  : 
2625     Gant  vn  tra  hueru  a  blas  :  quent  eguet  é  pastur, 

He  diou  bromz  a  lardo,  tro  oar  tro  me  so  sur. 

Ha  quent  drez  duy  riel,  an  buguel  ho  goelaff, 
Da  pridirv  dien,  â  certen  he  denaff  : 
Neuse  gant  an  hueruder  :  heruez  maz  prederaff, 

2630     Pep  tro  he  leso  hy  ha  he  renonciaff. 
Euelse  pridiry,  pez  eu  éternité, 

Da  doen  ancquen  ha  poan,  hep  donet  ahane  : 
Meurbet  ez  eu  hueruder  :  da  nep  en  prederhe, 
Na  da  vanité  quet,  an  bet  eff  ne  crête. 

2635         Guelet  en  vn  neubeut,  euel  squeut  hep  breutat, 

Ez  tremen  glan  an  test  3,  han  fest  he  maj  estât 
■  Hac  en  neubeut  amser,  seder  ma  ne  rer  mat, 
Ez  dellezer  hep  mar,  glachar  dihegarat. 

(f .  5 1  v)       Lech  mat  dre'n  relataff,  euyt  disprisaff  ve, 
2640     An  bet  man  damany,  gant  he  prospérité  : 

Ent  fier  pridiry  :   pez  eu  aeternite, 
Hac  an  poanyou  cruel,  so  padel  euelse. 

Yuez  he  pridiry,  heruez  maz  studiaff, 

Ara  meur  â  heny,  hep  muy  contrediafi  ?  : 
2645     Da  ober  pinigen»,  en  glenw  quent  gourfennaff  4, 

A  pep  tu  é  buhez,  yuez  na  finuezaff. 
Pridirv  bezaff  ret,  doen  penet  en  bet  man, 

Da  disfaçaff  5  affet,  pechet  a  caoudet  glan  : 

Pe  bezaff  bizhuicquen,  en  ancquen  hac  en  poân  6, 
2650    En  cernw  an  yffernou,  en  caffaou  ha  saouçan  ?. 

1.  On  ne  connaissait  que  l'autre  inf.  di^onaff,  voir  Gloss.  190.  Maun.  a 
diqouna  sevrer  ;  Gr.  disâna,  van.  disônein  id.  ;  disànidigne^,  disait,  disônadur 

l'action  de  sevrer  ;  Pel.  diqoûna  et  «  selon  le  nouveau  Dictionnaire  Di\ou  » 
sevrer,  Rel  ms.  di\on,  di^onn,  di^ouna  id . ,  diqounet  sevré  ;  Gon.  di^ouna,  «  et 
par  abus  »  diqoun  sevrer;  fig.  priver,  frustrer  qqn  de  qch.  ;  diqounadur  m. 
action  de  sevrer,  sevrage;  di^ounidige^  f.  id.  ;  Trd.  di\oun  sevrer  ;  Mil.  ms.  : 

me  ho  kaso  da  di  ho  mamm  go%  da  %U(pun  (je  vous  enverrai  chez  votre  grand' 
mère  pour  vous  sevrer);  du  R.  diqouna,  di\oun  sevrer  ;  diqounadur  m. 

sevrage  ;  di\ounere\  f.  pi.  ed  sevreuse,  femme  qui  sèvre.  On  dit  à  Beuzec- 
Cap-Sizun  J/\oùn  sevrer  (J.  Francès)  ;  en  Trég.  di^ona,  didona,  didonnan, 

didonn  sevrer  ;  faire  perdre  une  habitude  ;  enr  c'ho^  le  \ou  diës  de  didoùn  un 
vieux  veau  est  difficile  à  sevrer,  se  dit  à  Trévérec  à  propos  d'un  ivrogne, 
etc.  En  b.  van.  on  dit  disônein, di^oùnein  sevrer.  Ch.  ms.  donne  diyonnein, 
di^inein .  ..  forhein,  «  ce  dernier  est  le  meilleur  ».  Di^inein  est  dû  à  une 

étymologie  populaire  (ou  savante)  d'après  dinein,  denein  téter  (Ch.  ms.), cf.  v.  2628. 

2.  Ce  mot,  assez  souvent  difficile  à  interpréter,  paraît  être  ici  le  corres- 



Le  Miroiter  de  la  Mort.  305 

Vu  que  tout  cela  n'est  pour  nous  que  déception. 
Sûrement,  une  nourrice  et  une  ménagère  sage, 

Quand  elle  veut  promptement  sevrer  son  enfant, 

2625  Avec  une  chose  amère  de  goût,  avant  de  l'allaiter, 
Graissera  ses  seins  tout  autour,  j'en  suis  sûr  ; 

Et  dès  que  viendra,  avidement,  l'enfant  en  pleurant 
A  penser,  bien  entendu,  à  la  téter, 

Alors  à  cause  de  l'amertume,  d'après  ce  que  je  crois, 
2630  Chaque  fois  il  la  laissera  et  y  renoncera. 

De  même,  penser  à  ce  qu'est  une  éternité 
A  souffrir  douleur  et  peine,  sans  en  sortir, 

C'est  tout  à  fait  chose  amère  pour  qui  le  méditerait, 
Et  à  la  vanité  du  monde  point  il  ne  se  fierait, 

2635       Vu  qu'en  peu  (d'instants)  comme  l'ombre,  sans  contredit, 
Passe  toute  la  teneur  et  la  fête  de  sa  majesté 

Et  qu'en  peu  de  temps,  sûrement,  si  l'on  n'agit  bien, 
On  mérite  sans  aucun  doute,  un  chagrin  cruel. 

Ce  serait  un  bon  moyen,  comme  je  le  rapporte,  pour  mépriser 
2640  Ce  monde  immense,  avec  sa  prospérité, 

Que  de  méditer  hardiment  ce  qu'est  l'éternité 
Et  les  peines  cruelles,  qui  sont  durables  ainsi. 

Aussi  cette  pensée,  comme  je  crois, 

Fait  à  plus  d'un,  sans  aucun  contredit, 
2645   Faire  pénitence  sur  la  terre,  avant  de  finir 

De  toute  façon  sa  vie,  et  aussi  la  terminer, 

La  pensée  qu'il  faut  souffrir  pénitence  en  ce  monde 
Pour  effacer  tout  à  fait  le  péché,  de  tout  cœur, 
Ou  être  à  jamais  en  douleur  et  en  peine 

2650  Au  cercle  des  enfers,  en  deuil  et  surprise. 

E.  Ernault. 

ÇA  suivre.) 

pondant  du  fr.  texte.  La   majesté,   la  pompe  dont    il  s'agit  est  celle  du monde. 

3.  Mot  nouv.,  formé  sur  contredy  contredit,  voir  Gloss.  v.  bahu,interdy; 
Ztschr.f.  celt.  Phil.,  II,   399. 

4.  On  n'avait  pas  d'exemple  de  ce  mot,  dérivé  de  gourfenri  fin  (gall. 
gorpheu  fin  ;  finir;  corniq.  gorfen  fin, gorfen,  gorfenna,  çorfenne  finir;  v.  irl. 

'orcan,  forcenn  fin,  -foirenea  il  finit). 
5.  Disfac^ajf,  Gloss.  178  ;  cf.  Dict.  ètym.,  v.  diffac^aff.  Gr.  donne  difaç^a 

dispaç  effacer,  rayer,  difaç^a,  dispaç^  biffer  ;  difaç^apl  effaçable  ;  difaç^adur 
effaçure,  rature.  Le  p  se  trouve  aussi  dans  dispacc  effacer  Cb,  v.  pentaff  ; 
cf.  Gloss.  471,  472. 

6.  Lire  poan,  cf.  v.  2058. 
7.  Lire  saouqan. 

Revue  Celtique,  XXXIV. 



UNE   CORRECTION    AU    TEXTE 
DU 

BETHA  ADAMNÂIN 

M.  R.  I.  Best  a  publié  dans  les  Anecdota  front  Irish  MSS., 

t.  II,  p.  10  et  suiv.,  le  texte  d'une  Vie  d'Adamnan  (Betha 
Adanvuàin),  conservé  dans  un  manuscrit  de  la  Bibliothèque 

royale  de  Bruxelles.  Il  s'agit  d'une  homélie  pour  la  fête  du 
saint.  W.  Reeves,  qui  la  cite  en  deux  ou  trois  passages,  la 

considérait  comme  «  a  misérable  production,  full  of  absurdi- 
ties  and  anachronisms  »  (The  life  of  St.  Columba,  p.  xl,  n.  a). 

Ce  jugement  sévère  n'est  malheureusement  que  trop  juste. 
Une  traduction  de  ce  Betha  Adamnâin  a  paru,  sous  la  signa- 

ture Maud  Joynt,  dans  The  Celtic  Reviezu,  t.  V(i5  oct.  1908), 

p.  97  et  suiv. 

A  la  page  12  du  texte  irlandais,  1.  4-5,  on  lit  la  phrase  sui- 
vante :  Eolach  notaccaillenn ,  ar  robasa  hi  fiadnaissi  in  enta. 

C'est  le  démon  qui  la  prononce  après  avoir  posé  à  Adamnan 
quelques  questions  «  téméraires  ».  Miss  Maud  Joynt  traduit  : 

«  He  who  addresses  thee  is  one  that  knoweth  ;  for  I  was  pré- 

sent when  it  befell  » .  Et  en  note,  elle  propose  d'identifier 
l'énigmatique  enta  au  génitif  du  mot  cuit  «  part  »,  qui  est 
cota.  Cette  hypothèse,  d'où  l'on  ne  tire  d'ailleurs  aucun  sens 
valable,  est  peu  satisfaisante  au  point  de  vue  de  la  stricte  mé- 

thode. La  correction  est  tout  indiquée.  Il  faut  lire  cntma, 
génitif  de  cutiui  «  chute  »  (K.  Meyer,  Contrib.,  p.  573),  en 
supposant,  ce  qui  arrive  souvent,  que  le  tilde  abréviateur  de 
m  a  été  oublié  ou  est  devenu  illisible.  On  traduira  donc  : 

«  Je  t'en  pourrais  parler  en  connaissance  de  cause,  car  j'étais 
présent  à  la  chute  ».  Cela  fournit  un  sens  excellent. 

J.  Vendryes. 



THE  PASSION  OF  ST.  CHRISTOPHER 

The  following  version  of  the  Passion  I  of  Christopher  is 
published  from  two  copies,  one,  only  partly  legible,  in  the 

Leabhar  Breacc  2  (B.)  fac.  p.  278  b.  ff.,  the  other  in  the  R. 
I.  A.  ms.  Liber  Flavus  Fergusiorum  (F.)  I.  f.  16  (68)  re  a.ff. 
The  two  copies,  apart  from  occasional  omissions  of  single 
words  in  one  or  the  other,  are  identical  so  far  as  the  L.  B. 

copy  extends.  Variations  are  otherwise  almost  entirely  mère 
matters  of  spelling,  and  it  has  not  been  thought  worth  while 

to  record  every  case  in  wich  the  writer  of  F.  uses  such  pho- 
netic  spellings  as  en,  rai,  caith  =  caich,  foillsi  =foillsigh,  emai- 
thi,  and  the  like  3. 

1 .  For  other  versions  v.  Btblioth.  hagiograph.  lai.  and  Supplément.,  Biblioth. 
h.  g raeca,  and  Anal.  Bolland.  codd .  hagiograph.  It  may  be  noticed  that  the 
Irish  version  belongs  to  what  Mussafia  Zur  Christophlegende,  Sif^ber.  d.  k. 
Akad.  d.  Wiss  Wien  vol.  cxxix,  calls  the  oriental  recension. 

2.  The  copyist  of  L.  B.  evidently  had  before  him  a  version  of  the  life 
of  Christopher  as  related  in  e.  g.  the  Golden  Legend  (Legenda  Aurea  rec. 

Dr.  Th.  Graesse  éd.  secunda,  Lipsiae  1850,  p.  430  ff.).  After  writing,  p. 

278  a,  Pais  crifir  in  chonchinn  vii  kl-,  mai.  Bai  ingreim  —  fortachtaiges  in 

coimdhe.  Finit,  he  inserts  the  story  explanatory  of  the  saint's  name,  of  his 
search  for  the  strongest  master,  etc.,  and  then  résumes,  p.  278  b,  Pais 

crifir  in  choncinn  vii  kl-,  mai. 
3.  I  owe  several  corrections  in  text  and  translation  to  Dr.  Bergin. 



;o8  /.   Fraser. 

PAIS  CRISTOFORUS  SO  SIS. 

Bai  ingreim  '  forsna  Cristaidibh  an  aimsir  Dheic  in  impir,  7 
rogabhadh  in  fear  naemh  Cristophorus  guropianadh  a  cuma 

chaich.  Fear  eagnamhuil  -  comor  Cristophorus.  Dorât  sidhe 
dia  oidh  conach  mo  fortachtaighes  in  coimdhe  na  Cristaidhe 

na  fortachtaighes  dona  fiib  creidit  donageinntib.  Dona  coincen- 
nuibh  dono  an  5  Cristophorus  sin.  Ciniudh4  iat  sidhe  co  cen- 
naibh  con  7  daine  chaithit  do  biudh.  Bai  imradhughadh  Diae 
comor  a  meanmuin  Cristophorus,  7  ni  bai  a  cumang  do  an 
tan  sin  labhradh  o  berla  eile  acht  o  berla  na  coincend.  Odcun- 
nuirc  imorro  na  huile  fodmaitis  na  Cristaidhe  roghabh  toirse 

he  s,  7  luid  asin  chathraigh  amach  7  bai  oc  slechtanuibh  7  oc 
guidhe  an  Choimdhedh  :  A  Dhe  uilechumachtaigh,  ar  se, 

tabhair  erlabhra  damh,  7  fosluic  mo  bhel,  7  foillsigh  do  mhia- 
damhla  gu  tintai 6  an  lucht  doni  ingreim  don  phobul. 

Tainic  aingel  De  diasaighe  7  adubhairt  se  :  Dochuala  Dia 

th'urnaigthe,  ar  se.  Rothogaibh  ant  aingel  o  lar  e,  7  taraill  a 
ghin  7  rosheit  a  ghin  ',  7  tucadh  rath  n-erlabra  fair  amhal 
dob  ail  do.  Adracht  annsidhe  7  dochoidh  isin  cathraidh  7  bui 
ac  forcedul  fochetoir  7  ac  nertadh  na  cristaidhe  7  ac  tuirmisg 

na  hidhbuirta  s,  7  asbert  :  Am  cristaidhe  sa,  ni  daingen,  ar  se, 
idhbuirt  dona  deibh.  Tainic  aroile  fear  diasaighe  .i.  Baceus  a 
ainm  sidhe,  7  rotarainge.  Cuma  duit,  ar  Cristoforus,  oir  ni 

bhuailtinn  tu  ina  agaidh,  acht  logaim  duit  air  is  logadh  fil  in 
nuafhiadhnaise  9.  Luidh  Baceus  cusin  ri  7  asbert  fris  :  Beatha 
duit,  ar  se,  .i.  scel  ingnadh  acum.  Adconnarc  fear,  ar  se,  7 

eend  con  fair  7  folt  mor  fair  7  ruisc  ruithneacha  amhal  ret- 
luinn  maitenda  IO  in  a  chend,  7  ba  samalta  re  fiacluibh  tuirc 
alla  a  deda.  Robhuailiusa  donoe  air  dobui  ag  eagnachna  ndee, 
7  nirbhuail  siumh  misi  dono,  7  adubhairt  se  is  ar  Dia  nach 
derna.  Atusa  ac  a  innsin  sin  duitsiu  da  fhis  cidh  do<jhentar 

1 .  add.  mor  B. 

2.  engnach  ecnaig  comor  B. 
3.  do  Christifir  sin  B. 
4.  combiadh  sidhe  co  ceannuibh  con  7  daine  caith  do  biudh,  F,  ciniudh 

iatsidhe  cocennaibh  con  7  dsene  chathit  o  biud  B. 



The  Passion  of  St.  Christophe/-.  309 

THE    PASSION    OF   St.    CHRISTOPHER. 

There  was  a  persécution  of  the  Christians  in  time  of  the 
emperor  Decius,  and  the  holy  man  Christopher  was  taken 
and  tortured  like  the  others.  Christopher  was  exceedingly 
wise,  and  had  observed  that  the  Lord  assisted  those  of  the 
heathen  who  believed  just  as  much  as  he  assisted  the  Christians. 
Now  this  Christopher  was  oneof  the  Dogheads,  a  race  that  had 
the  heads  of  dogs  and  ate  human  flesh.  He  meditated  much 
on  God,  but  at  that  time  he  could  speak  onlv  the  language 
of  the  Dogheads.  When  he  saw  how  much  the  Christians 
suffered  he  was  indignant  and  left  the  city.  He  began  to  adore 

God  and  prayed.  «  Almighty  God,  »  he  said,  «  give  me  the 
gift  of  speech,  open  my  mouth,  and  make  plain  thy  might 
that  those  who  persécute  thy  people  may  be  converted  ». 

An  angel  of  God  came  to  him  and  said  :  «  God  has  heard 
your  prayer.  »  The  angel  raised  Christopher  from  the  ground, 
and  struck  and  blew  upon  his  mouth,  and  the  grâce  of 
éloquence  was  given  him  as  he  had  desired.  Thereupon 
Christopher  arose  and  went  into  the  city,  and  immediately 
began  to  stop  the  offering  of  sacrifice.  «  I  am  a  Christian,  » 
he  said,  «  and  I  will  not  sacrifice  to  the  gods  ».  There  came 
a  certain  Baceus  to  him  and  struck  him.  «  You  may  do  so  », 
said  Christophor,  «  for  I  will  not  strike  you  in  return,  but  I 
forgive  you,  for  forgiveness  is  the  new  Law.  Baceus 
went  to  the  king,  and  said  :  «  Hail  O  King,  I  hâve  news  for 

vou.  I  hâve  seen  a  man  with  a  dog's  head  on  him,  and  long 
hair,  and  eyesglittering  like  the  morning  star  in  his  head,  and 
his  teeth  were  like  the  tusks  of  a  wild  boar.  I  struck  him  for 

he  was  cursing  the  gods  ;  but  he  did  not  strike  me,  and  said 
it  was  for  the  sake  of  God  that  he  refrained.  I  am  telling  you 

5.  de  B. 
6.  co  cursach  B. 

7.  7  taraill...  ghin  oui  F. 
8.  ind  idhaladhartha  B. 

9.  ina  biadh  F. 
10.  oui.  F. 



3io  /.   Fraser. 

fris,  air  is  doigh  is  e  Dhia  na  cristaidhe  rofoidheadh  e  ' 

do  furtacht  na  cristaidhe.  Tabhair  2  cuguinn  e,  for  in  ri. 
Ni  furail  sochaidhe  ar  a  chend,  ar  iadsan.  Tiaghad  da  chead 
oglach  ar  a  chend,  for  in  ri,  7  tabhraid  a  cuibreach  leo  e,  7 

dia  ndearna  frithimrisin  ribh  tabhraidh  a  chend  libh  gu  n- 
accursa. 

Lodar  na  milidh  ara  iarraidh  iarumh  5.  Cristoforus  imorro 

luidh4  isin  eaglais  7  rochuir  a  fholt  im  a  chend  isin  druine 
chechtarde,  7  tue  a  chend  for  a  ghlun,  7  rofhobhair  a  ernaigh- 
the,  7  roshaith  a  bhachall  isin  talamh.  A  Thighearna  uile- 

chumachtaig,  ar  se,  dena  mirbhuile  trimse  gu  romoltar  t'ainmo 
cach,  7  gu  rochlanna s  an  bhachall  sa.  Rochuir  imorro  an 
bhachall  a  gesca  anairde  fochetoir,  7  tainic  a  duille  7  a  blath 
fuirri  sin. 

Tainic  aroile  bean  do  thinol  ros  seach  an  inadh  i  m-bui 

siumh  ac  ernaigthe.  Rodhech  isin  tearapull  7  adeunnaire  e 

na  shuidhe  7  se  ac  cai,  7  luid  uadh 6  iarsin  7  roinnis 
diaroile  :  Adcunnarcsa  draidh,  ar  si,  7  se  ag  nuallgubha 
dermhair.  Antan  imorro  badar  forsna  briathraibh  sin,  is  ann 
sin  doronachtadar  na  milidh  for  a  iarraidh  cucu.  Odcualadar 

na  milidh  briathra  na  mban,  badar  oc  a  iarfaigh  dibh  cait  a 

facadarin  fearcombadar  7d'imradhughadh.  Roinnseadar  doibh 
namna  tuaruscbail  Cristoforus,  7  ant  inad  am  bui.  Nir  loimh- 
sidar  na  milidh  teacht  diasaighe.  Tangadur  fairind  as  ind  As- 

sia8  a  dfeghadh  Cristoforus.  Bai  tra  Cristoforus  imorro  agguidhe 
in  choimdhed  7  a  lamha  sinti  uadha.  O  tangadur  imorro  na 
milidh  dinnsaighe  Cristoforus  asbertatar  fris  :  Cidh  aran  denai 

a  nuallsa  ?  ar  siad.  Dognim  ar  na  huilibh  doinibh  na  tabrat 9 

aithne  t0  for  a  tighearna  Dia  sin.  .i.  lo  ar  an  firdia  dorone  IX 

neamh  7  talamh.  Asbertsat  na  milidh  fris  :  Is  do  t'  innsaighe 
siu,  ar  siad,  rocuiread  sinne  nogu  ruemuis  a  cuibreach  thu  do 

1.  iss  ed  Diadh  na  cristaidh  rodfaidhead  he,  F.,  ase  dia  na  cristaighe  B. 

2.  B.  tic 7  do  b  F. 
3.  for  iaraidh  F.,  oui  iarumh  B. 

4.  luigi  sidhe  F. 
5.  gur  admora  F. 



The  Passion  of  St.  Chrislopher.  311 

this  in  order  to  know  what  is  to  be  done  with  him,  for  it 

seems  that  it  is  by  the  God  of  the  Christians  that  he  has  been 

sent,  to  help  the  Christians.  »  —  «  Bring  him  to  me,  » 
said  the  king.  The  bystanders  said  that  a  large  number  of 
men  must  be  sent  for  him.  «  Let  two  hundred  soldiers  go 
for  him,  »  said  the  king,  «  and  bring  him  hither  in  chains  ; 
and  if  he  resist  vou,  bring  his  head  with  you  that  I  may  see 
it.  » 

The  soldiers  then  went  to  seek  him.  As  for  Christopher  he 
went  into  the  temple,  and  drew  his  hair  round  his  head  in  two 
plaits  (?).  He  rested  his  head  on  his  knee,  and,  after  planting  his 
staff  in  the  ground,  began  to  pray.  «  Almighty  Lord,  »  he 
said,  «  perform  a  miracle  through  me  that  thy  name  may  be 

praised;  and  let  thisstafFsend  forth  shoots.  »  The  staff  imme- 
diately  put  forth  twigs,  and  leaves  and  flowers  appeared. 

A  certain  woman  came  gathering  roses  past  the  place  where 
he  was  praying.  She  looked  into  the  temple,  and  saw  him 
seated  and  moaning.  She  went  away  then  and  told  another 
woman  that  she  had  seen  a  magician  lamenting  loudly.  While 
they  were  talking  in  this  way,  the  soldiers  came  up  to  them 
seeking  him.  The  soldiers  heard  the  conversation  of  the 
women,  and  asked  them  where  they  hadseen  theman  they  were 

talking  about.  The  women  gave  them  a  description  of  Chris- 
topher and  told  them  where  he  was.  The  soldiers  had  not  the 

courage  to  go  to  him.  At  that  time  a  company  came  from 
Asia  to  see  Christopher.  Christopher  was  praying  with  his 
hands  stretched  out,  and  when  the  soldiers  came  up  to  him 

they  said  :  «  Why  do  you  moan  in  that  way  ?»  —  «  I  moan,  » 
he  said,  «  for  ail  men  that  do  not  recognise  the  Lord  God, 
that  is  the  true  God  who  made  heaven  and  earth.  »  The  sol- 

diers said  to  him  :  «  It  is  for  you  we  hâve  been  sent,  to  take 
you  with  us  in  chains,  in   order  that  you  may  worship  the 

6.  luidh   buadha  iar  sin   7  roinnis  F.,  [lac]  uaid    iar  sin  7  roinnis  B. 
7.  cambadur  dimraidhiughadh  F.,  batar  im/ad  B. 
8.  asin  aissiadha  F.,  asind  asia  B. 
9.  uair  nocha  tobrait  F. 
10.  om  B. 

1 1.  doras  aitreabh  n.  7  t.  F, 



312  J.  Fraser. 

thigh  in  impir  ar  daigh  gur  adhra  na  dei.  Raghadsa  can  chui- 
breach  libhsi,  ol  se,  madh  ail  dibh,  oir  saerfaidh  Dia  me  o 

chumachtaibh  bar  n-atharsi  .i.  diabhuill.  Madh  ail  duit,  ar  na 
milidh,  toirisi  \  7  ma  fearr  leat  eirg  an  conair  bus  ail  duit,  7 

adbhearmni  na  2  fuaramar  thu.  Ac,  ar  se,  libhse  raghad,  acht 
ernaigidh  friumbieguro  foillsigthi  neartDe  duib.  Ni  fetmuid, 
ar  na  milidh,  uairtarnic  ar  Ion.  Tucaidh  damsa,  for  Cristoforus, 

mata  fudheil beag  agaibh,gu  toirirsa  3  duibh  e  dia  chaithimh, 
7  gu  faiethi  sibh  in  mirbhuile  dogena  Dia  ann.  Doratsad  do 
iarumh  an  beagan  robai  acu.  Geibhidh  iarumh  Cristoforus  in 
fudheil,  7  asbertann  sidhe  :  A  Dhe  uilechumachtaigh  roshas 

na  cuig  mile  do  na  cuig  bairgeanaibh,  ar  ,'se,  tabhuir  rath 
for  in  mbeagansa  gu  sastair  na  milidh  sa  dhe,  7  gura  follus  do 

rathsu,  7  guro  chreidid  na  huili  dochifidh  in  mirbhuile.  Rofor- 
bhair  fochetoir  in  biadh  7  rohimdaighead,  guro  chaith  gach 
aon  e  amhal  dob  ail  do.  Odconncadar  iarumh  am  mirbhuile 

sin  rochreidsid  fochetoir  gurab  o  Christ  tainic  4.  7  tainic  Cris- 
toforus 7  na  milidh  iardain  co  hAnntuaigh,  7  robaisdeadh  dibli- 

naibh  on  espoc  dianadh  ainm  Babilus. 

Lodur  iarsin  isin  cathraigh  diannsaighe  Deicin  impir.  Asbert 
Cristoforus  fris  na  miledhaibh  a  bhreith  a  cuibreach  do  thigh 
an  righ  arnach  tuetha  aithbear  forro  gan  a  chuimrech  siumh, 
oir  as  amhlaidh  adubhairt  in  ri.  Rugadh  iarumh  e  cusin  ri. 
Odcunnairc  an  ri  Cristoforus  romhachtnaigh  an  ri  comor  7 

rosgabh  eagla  gur  thuit  o  a  righshuidhe.  Mas  ar  omhan  De 
rothoitis,  ar  Cristoforus,  is  maith  duit  oir  iarfaidh  Dia  fort 

gach  aon  tucais  a  malairt  gan  cinidh  occa.  Canas  tanacais  siu, 
for  Deic,  7  cia  hainm  fil  ort  ?  Cristaidhe  me,  ar  Cristoforus, 

7  Reprobus  m'ainm  resiu  dochreidius,  7  Cristoforus  ni' ainm 
ar  mo  bhaisdeadh.  Doni  moghnuis  imorro  incosg  mo  chineoil 
gunadona  coincheannaibh  damh.  Dena  idhbuirt  dona  deib,  a 
Reprobus,  ar  Deic,  7  dobhersa  maithius7  sacradoiti  duit.  Bidh 
urradhairc  leat  mo  mhalairt,  for  Cristoforus,  7  tiagat  do  dhee 

for  neimhni,  oir  ni  dee  iad  acht  deamhna.  Asbert  an  ri  a  thog- 

1.  toirche  B. 
2.  ni  F,  B. 

3.  F.  ttsa  B. 



The  Passion  of  St.   Christopher.  313 

gods.  »  —  «Iwillgowith  you  withoutchains,  if  you  like,  »  he 
said,  «  for  God  will  save  me  from  the  power  of  your  father, 

thedevil.  » —  «  Stay,  if  you  wish,  »  said  the  soldiers,    «  or, 
if  you  like,  rise  and  go    in  any  direction  you   please,   and 

we  will  say  that  we  hâve  not  found  you.  »  —  «  Aj|o_w_me  / 
to  go  to  pray  for  a   short   time  that  the  might  of  God  may 

be  made  plain  to  you.    »  —  «  We  cannot,  »  they  said,  «  for 
our  provisions  hâve   corne  to  an  end.  »  —  «   Give  me  any 
you  hâve  left,  »  said  Christopher,  «  that  I  may  divide  it  bet- 
ween  you,  so  that  you  may  see  the  miracle  God  will  work 

in  it.  »  They  gave  him  thereupon  the  little  they  had.  Chris- 
topher took  the  remainder,  and  said  :  «  Almighty  God,  who 

didst  satisfy  the  five  thousand  with  five  loaves,  bless  this  little 
portion  that  the  soldiers  may  be  satisfied   with  it,  and  that 
thy  grâce  may  be  made  clear,  and  that  ail  that  will  see  the 
miracle  may  believe.  »  The  food  immediately  increased  and 
grew,  so  that  they  ail  ate  as    much  as  they  wished.  When 
they  had   seen  that  miracle,  they  believed  that  he  had  been 

sent  by  Christ.  So  Christopher  and  the  soldiers  came  after- 
wards  to  Antioch,  and  were  baptised  by  the  bishop,  Babilus. 

Thereupon  they  went  to  the  emperor  Decius  in  the  city. 
Christopher  told  the  soldiers  to  take   him  to  the  palace  in 

chains  in  orderthat  thev  might  not  be  blamed  for  not  manael- 

ing  him,  for  that  had  been  the  king's  command.  And  so  he 
was  brought  to  the  king.  When  the  king  saw  Christopher  he 
was  rilled  with  astonishment,  and  was  seized  with  such  terror 
that  he  fell  from  his  throne.  «  If  it  is  for  fear  of  God  that 

you  fell,  »  said  Christopher,   «   it  is  well  for  you,  for  God 
will  ask  of  vou  every  one  of  them  that  you  hâve  harmed 

without  cause.  »  —  «  Whenee  hâve  you  corne  ?  »  said  Decius, 

«  and  what  is  your  name  ?»  —  «  1  am  a  Christian,  »  said  Christo- 

pher, «  and  Reprobus  was  my  name  beforel  believed,  but  Chris- 

topher lias  been  my  name  since  my  'baptism.  My  face  tells 
that  1  am  of  the  race  of  Dogheads.  »  —  «  Sacrifice   to  the 
gods,  Reprobus,  »  said  Decius,  «  and  I  will  give  you  wealth 

4.  rocreidsid    ibchedoir  in   mirbuile  gurab  o  Christ  tanic  F.,  rochretset 

fochetoir  i  cr-  B. 



ÎM  /.   Fraser. 

bhail  7  a  fholt  do  cheangul  diaroile.  Dorinneadh  amal  adub- 
hairt.  Asbert  in  ri  :  Dena  idhbuirt  dona  deibh  7  ba  beo.  Ni 
dhen,  for  Cristoforus,  oir  isat  deamhna.  Asbert  an  ri  a  chorp 
uile  do  scerdiughadh  o  ingnibh  iarainn,  7  donith  amhlaidh. 
Ni  heagal  liumsa,  for  Cristoforus,  an  phian  aimsirdha  san,  7 
eagal  duit  siu  imorro  in  phian  shuthain  fogeba.  Asbert  in  ri 
iarna  fhergughadh  da  lochrand  ar  lasadh  do  thabhairt  fa 
thaebhaibh.  Asbert  popul  nar  bo  choir  fear  a  eagnaidhachta 
sut  do  chur  isna  pianaibh  ud,  acht  a  bhreagadh  o  bhtïathraibh 

ceannsaibh.  Taithmigtar  '  a  chuibhrighi  dhe  dono,  ar  in  ri. 
Rotaitbmighidh  de  iarumh.  Dena  idhbuirt  dona  deibh,  ar  in 

ri,  7  bidh  tu  dherghaighfes  mo  charbad  damsa.  Doghensa  der- 
ghughadh  do  charbuid,  7  biad  acud,  7  creid  do  Crist,  7  biaidh 

rïghe  a  neimh  agad.  Nidarsidaigh2  uime  sin,  for  in  ri  .i.  tusa  ac 

aslach  formsa  na  dee  d'fhacbhail  5  7  mise  oc  a  radh  fritsa  idh- 
buirt doibh.  Ata  liumsa  comhuirle  mhaith  duit,  ar  fear  da 

mhuinter  risin  righ,  .i.  cuirthear  a  teach  foleith  e  7  da  mhnai 
chruthachaar  aon  fris  ann,  7  edaighe  chumhdhachta  umpu  ;  7 
o  laighfes  gradh  nam  ban  fair  doghena  idhbuirt  dona  deibh. 

Ba  mhaith  frisin  righ  in  chomhuirle  sin,  7  rocuingheadh 
iarumh  on  righ  da  mhnai  chruthacha,  7  dobertha  iad  a  teach 
foleith   la  4  Cristoforus. 

Dorinne  iarumh  Cristoforus  ernaigthe  cofada,  7  aghnuisfri 

lar.  O  roscaich  a  ernaigthe  tuargaibh  a  ghnuis  o  lar.  Odcunn- 
cadar  na  mna  e  rosgaibh  omhun  7  eagla  iad,  7  rotheich  siad 
roimhe.  Ba  marbh  sinn,  ar  siad,  dia  faicim  ni  is  mo.  Cid  dia 
tangabhair  a  leith  ?  for  Cristoforus.  Nir  fhreagradar  na  mna  e 
fri  eagla.  Asbert  doridhis  :  Cidh  dia  tangabhair  a  leith  Par  se. 

1.  taibnither  F. 

2.  Coniec., Bergin.  Nibarsidaigh  B,  nifarsighaidh  F. 



The  Passion  of  St.  Christopher.  315 

and  priesthood.  »  —  «  It  will  be  a  distinction  in  your  eyes 
to  destroy  me,  »  said  Christopher  «  and  your  gods  will  corne 
to  nothing,  for  they  are  not  gods  but  devils.  »  The  king 
gave  orders  that  he  should  be  taken  and  his  hair  knotted 
together.  This  was  done,  and  the  king  said  :  «  Sacrifice  to 

the  gods  and  you  shall  live.  »  —  «  I  will  not,  »  said 
Christopher,  «  for  they  are  devils.  »  The  king  gave  orders  that 
his  whole  body  should  be  torn  with  iron  hooks,  and  that 
was  done.  «  This  temporal  pain  has  no  terror  for  me,  »  said 
Christopher,  «  but  you  ought  to  fear  the  eternal  pain  that 
you  shall  sufFer.  »  The  king,  in  anger,  gave  orders  that  two 
lighted  lamps  should  be  applied  to  his  sides.  But  the  people 
said  that  itwas  not  rightto  inflictsuch  torture  on  a  man  of  his 
learning,  but  that  he  should  be  coaxed  with  gentle  words. 
The  king  then  ordered  his  chains  to  be  struck  off,  and  it 
was  done.  «  Sacrifice  to  the  gods,  »  said  the  king  «  and  you 

will  be  my  charioteer.  »  —  «  I  will  be  your  servant,  »  said  Chris- 
topher, «  and  your  charioteer,  and  do  you  believe  in 

Christ,  and  you  will  hâve  a  kingdom  in  heaven.  »  —  «  That 
is  not  satisfactory,  »  said  the  king,  «  that  you  should  be 
trying  to  make  me  forsake  the  gods,  and  that  I  should  be 

asking  you  to  sacrifice  to  them.  »  —  «  I  hâve  a  good  sug- 
gestion for  you,  »  said  one  of  his  retinue  to  the  king  :  »  Let 

him  be  put  into  a  separate  room  with  two  pretty  and  well 
dressed  women  along  with  him.  As  soon  as  love  for  the 
women  takes  possession  of  him,  he  will  sacrifice  to  the 

gods.  » 
The  king  thought  the  plan  was  a  good  one,  and  he  sent  for 

two  pretty  women,  and  they  were  put  into  a  separate  room 
with  Christopher. 
Thereupon  Christopher  prayed  for  long  with  his  face  to 

the  ground.  When  his  prayer  was  finished,  he  raised  his  face.  As 
soon  as  the  women  saw  him,  they  were  filled  with  fear  and 
terror,  and  retreated  from  him.  «  We  shall  die,  »  they  said, 

«  if  we  see  more.  »  —  «  Why  hâve  you  come  hère  ?  »  said 
Christopher.  The  women  did  not  answer  for  fear.  He  repeated 

3.  ac  aslach  forsna  deibli  7  formsa  a  faghaitl  F. 

4.  fri  F. 



3i6  /.  Fraser. 

Nir  fhreagradar  fos.   Creididh  am  Dhiasa,  a  throagha,  for  se. 
Adubhairt  an  bhean  fri  a  ceile  :  Ata  olc  mor  duinn  ann  so; 
mima  creidimne  a  Dhia  siumh,  nonmairbhfea.  Dia  creidim 
imorro  nonmairbhfea  in  ri.  Adubhairt  imorroaon  dona  mnaibh 

.i.  Aicilina  :  Is  sidhe  is  fearr  duinn  creideamh  in  a  Dhia  siumh, 

ar  daigh  guraibh  '  beatha  shuthain  duinn.  A  Cristoforus 
naemh,  ar  iatsan,  guidh  forainne  guru  logha  Dia  ar  peacaidh 

duinn.  Creididh  an  Dia  2  bithbeo  amhain,  ar  se,  y  doghensa 
guidhe  tar  bar  ceann. 
O  robhadar  ar  in  imradbughadh  sin  tainic  coimhedaigh 

inna  caithreach  cucu,  7  asbert  :  Ticidh  amach,  or  se,  atathar 

ga  bar  n-iarraidh.  O  tangadar iarumh  cusin  ri,  adubhairt  sidhe 
friu  :  In  roshaebhsabhair  in  fear  ut,  ar  se,  guro  aentaigheadh 
fribh?  Rochreidsiumne  in  a  Dhia  siumh,  for  in  Aicilina,  oir 
ni  fuil  slainte  a  neach  eile  acht  ann.  Roshaebhsabhair  e,  bar 

in  ri,  yroimpobhair  ar  ar  n-deibh  ne  ?  Is  e  int-aon  Dia  namha 
fil  i  nimh,  for  Aicilina,  creidmuid.  Bar  n-dee  si  imorro,  ar 
Aicilina,  ad  clocha  sidhe  7  ni  chumehat  3  nach  maith  eile  do 
dheanamh  acht  in  lucht  adrait  iad  do  chur  immalairt- 

Rofeargaigheadh  an  ri  fri  sidhe,  7  adubhairt  a  togbhail  7  a 
folt  do  cheangul  7  da  chloich  do  cheangul  dia  lamhaibh  fo 
dhaigh  a  mbrisdidh.  Dorinneadh  amlaidh,  7  rofegh  Aicilina 
ar  Cristoforus  ainnsidhe,  7  adubhairt  :  A  Christoforus  naemh, 
or  si,  dena  ernaigthe  tar  mo  cheann.  Dorinne  Cristoforus 
ernaigthe  for  a  ceann,  7  rofaidh  a  spirut  fai  sin.  Asbert  an  ri 
a  corp  do  choimed  gan  adhlucadh. 

Tucadh  dono  an  bhean  eile  dinnsaighe  an  righ.  i.  Caillica 

a  h-ainm  sidhe.  Asbert  an  ri  :  Dena  idhbuirt  dona  deibh,  ar 
se,  7dobhersaonoirmor  duit,  7  doghentar  4  dealbhorrdhaduit 
acum.  Abair  amhain,  ar  Caillica,  cait  in  dingen  >  in  idhbuirt. 
Berar  i,  ar  in  ri,  co  teampoll  na  dee  gu  n-dearna  idhbuirt  ann. 
Doberar  callaire  roimpi  do  fhuagra  .i.  Caillica  ag  idhbuirt 

dona  deibh.  Ba  maith  risin  aes  uile  sin.  Andar  leo  doghean- 
adh  go  fir  an  idhbuirt. 

Doluidh  si  iarumh  isin  teampoll.  O   rodech  si  ar  sagart  an 

1.  coraibh  5.,  gurub  eus  F. 
2.  beo  add.  F. 



The  Passion  of  St.  Christopher.  317 

the  question,  and  still  they  did  not  answer.  «  Believe  in  my  God, 

unhappv  women,  »  hesaid.  One  of  the  women  said  to  her  compa- 
nion  :  «  We  are  in  great  danger  hère  ;  if  we  do  not  believe 
in  his  God,  he  will  kill  us,  and  if  we  do,  the  king  will  kill 
us  ».  However  one  of  the  women,  Aicilina,  said  :  «  It  is  better 
for  us  to  believe  in  his  God  that  we  may  hâve  eternal  life. 

Holy  Christopher  pray  for  us  that  God  may  forgive  our  sins.  » 
—  «  Only  believe  in  the  everliving  God,  »  he  said,  «  and  I  will 
pray  on  your  behalf.  » 

During  this  conversation  a  city  guard  came  to  them  and 
said  :  «  Corne  out,  you  are  wanted.  »  When  they  came  before 

the  king,  he  asked  them  if  they  had  seduced  Christopher.  Aici- 
lina replied  :  «  We  hâve  believed  in  his  God,  for  in  him  alone 

is  safety.  »  The  king  asked  again  if  they  had  seduced  him  and 
turned  him  to  their  gods.  «  We  believe  only  in  the  one  God 
who  is  in  heaven,  »  said  Aicilina.  «  As  for  your  gods,  they 

are  only  stones,  and  can  only  hurt  those  who  worshipthem.  » 

At  that  the  king  was  enragea,  and  gave  orders  that  she 
should  be  taken  and  her  hair  twisted  together,  and  that  two 
stones  should  be  fastened  to  her  hands  to  break  them.  This 

was  done,  and  Aicilina  looked  at  Christopher  and  said  : 
«  Holy  Christopher,  pray  for  me.  »  Christopher  did  so  ;  and 
then  she  died.  The  king  ordered  her  body  to  be  kept  without 
burial. 

Then  the  other  woman  was  brought  before  the  king.  The 
latter  said  :  «  Sacrifice  to  the  gods,  and  I  will  give  you  great 

honour,  and  I  shall  hâve  a  gold  statue  made  to  you.  »  —  «  Only 
tell  me,  said  Caillica,  where  I  am  to  offer  sacrifice.  »  The 
king  ordered  her  to  be  taken  to  the  temple  of  the  gods  to 
sacrifice,  and  a  herald  went  belore  her  to  announce  that 
Caillica  was  sacrificing  to  the  gods.  The  wicked  people  were 
glad  of  that  for  they  imagined  that  she  would  indeed  sacrifice. 

So  she  went  into  the  temple,  and   on  seeing  the  priest  ot 

3.  Ni  cuimghid  do   nach  maith  eile  (om  do  dheanamh  —  immalairt)  F. 
4.  dodhen,  F. 
5 .  Cait  andeid  F. 



3 1 8  /.  Fraser. 

teampuill  7  ar  cach  archeana,  adubhairt  sidhe  :  Feghaidh  si 

guna  don  dia  mor  idhbraim  sa.  Luidh  isin  teampoll  an  innsa- 
ighe  an  aite  a  m-badar  na  dee,  7  tarrusdair  a  fiadhnuise  Ioib. 
A  Ioib,  ar  si,  abair  friud  chumhail  cidh  doghena.  Ni  thug  in 
dia  freagra  dhi.  Fearg  ata  oc  na  deibh  frimsa,  or  si,  uair  ni 
thabhraid  freagra  damh,  no  dono  is  na  colladh  atait.  Asbert 
dorisi  :  Ma  ta  cumhachta  agaibh,  or  si,  freagraidh,  7  muna 
bfuil  imorro  cidh  dia  curthai  na  daine  a  malairt.  A  Dhe  na 

corp  7  na  n-anmann,  ar  si,  tar  domh  fhurtacht.  Roghlac  cuici 
dealbh  Ioib  cular,  7roleagh  amhal  ceir,  7  robhrisna  dei  eileon 
iniudh  ceadna.  ADhee,  ar  si,  ma  ta  cumang  agaibh  cidh  atathi 
can  barsaeradh  fein.  Rogabhadh  i  ainnsidhe,  7  rugadh  do  thig 
in  righ  i.  Muna  gabhmuisni  i,  ar  na  milidh,  ni  faicfeadh  aon 
dealbh  can    lot. 

Roghealluis  damhsa,  ar  an  ri,  a  dhroch  bhean,  gun  digh- 
eanta  idhbuirt  dona  deibh,  7  ni  headh  dorinnis  acht  a  lot. 

At  '  olca  na  dee,  ar  si,  dia  cumhcann  bean  ni  doib.  Is  e  an 
fîrdhia  imorro  inti  nach  feadar  do  chlodh  o  neach,  7  is  e  sidhe 
mo  dhia  sa,  7  as  ann  creidim.  Asbert  in  ri  da  chlo  iarainn 
doshathughadh  an  a  bonnaibhguroisdisa  braighidhfud  acuirp, 
7  cloch  do  thabhairt  fo  muinel  dia  briseadh.  Rofegh  si  ar 
Cristoforus  ainnsin,  7  asbert  :  A  Christoforus  naemh,  or  si, 
guidh  tar  mo  cheann.  Dorinne  Cristoforus  ernaigthe  fuirri  ann 
sidhe,  7  rofaidh  a  spirut.  Asbert  in  ri  a  corp  do  choimed  can 
adhlucuis  co  rocht  corp  Cristoforus  cuigi. 

Asbert  an  ri  :  Is  olc  an  t-ainm,  ar  se,  .i.  Reprobus,  7  is 

granna  t'fhegudh,  7  is  fearr  lind  do  bhas  su  ina  in  chathair do  mhilleadh  tre  dhruidheacht.  Dena  idhbuirt  dona  deibh 

7  ni  pianfaithar  thu.  Asbert  Cristoforus:  A  chleithe  an  idhala- 

dhartha  7  2  a  chinn  in  ecraibhtheachta,  ni  dhingen  sa  3 
idhbuirt  dona  deibh  bodhra  balbha  fuathaighthi,  acht  cheana 
dob  ail  damh  sa  do  bhreith  siu  for  set  an  bheathadh  guro 
thuice  glor  nDe. 

Tangadar  annsidhein  an  da  cheadmileadh  roghabhsad  Cris- 
toforus, 7  rolaighsead  an  armh  7  an  eideadh  dibh  a  fiadhnuise 

an  righ  7  rophocsad  cosa  Cristoforus.  Is  namha  damhsa  Cris- 

1 .  Issad  F. 



The  Passion  of  St.  Christopher.  319 

the  temple  and  the  others  présent,  she  said  :  «  See  how  it  will 
be  to  the  great  god  that  I  will  sacrifice.  »  She  then  went  to 
the  place  where  the  statues  of  the  gods  were,  and  stood  before 
that  of  Jupiter.  «  Jupiter,  »  shesaid,  «  tell  thy  servant  what  to 
do.  »  The  god  made  no  reply.  «  The  gods  must  be  angry  with 
me,  »  she  said,  «  since  they  do  not  answer,  or  perhaps  they 
are  asleep.  »  She  then  said  :  «  If  ye  hâve  any  power  answer, 
and  if  not,  why  do  ye  do  hurt  to  men  ?  God  of  body  and  of 
soûl,  corne  to  my  aid.  »  She  drew  to  her  the  statue  of  Jupiter, 
and  it  crumbled  like  wax.  She  also  broke  the  other  statues  in 

the  same  place,  saying  :  «  If  ye  hâve  any  power,  why  do  ye 
not  save  yourselves  ?  »  Then  she  was  seized  and  taken  to 

the  king's  palace.  «  Ifwe  had  not  seized  her,  said  thesoldiers, 
she  would  not  hâve  left  a  single  statue  undamaged.  » 

«  You  promised  me,  wicked  woman,  said  the  king,  that 
you  would  sacrifice  to  the  gods,  but  what  you  did  was  to 

damage  them?  »  —  «  Your  gods  are  wretched  créatures,  »  said 
she,  «  if  a  woman  can  hurt  them.  Heis  the  true  God  that  no  one 

can  harm,  and  He  is  my  God,  and  it  is  in  Him  that  I  believe .  »  The 
king  ordered  two  iron  nails  to  be  driven  through  her  from  her 
soles  to  her  neck,  and  a  stone  to  be  put  on  her  neck  to  break 
it.  She  looked  at  Christopher  and  said  :  «  Holy  Cristopher, 

prav  for  me.  »  He  did  so,  and  she  di'ed.  The  king  ordered  her 
bodv  to  be  kept  without  burial  till  the  body  of  Christopher 

joined  it. 

The  king  said  to  Christopher  :  «  Bad  is  your  name  Repro- 
bus  and  hideous  is  your  appearance,  and  we  prefer  that  you 
should  die  than  that  the  city  should  be  spoilt  through  your 
sorcery.  Sacrifice  to  the  gods,  and  you  shall  not  be  tortured.  » 
«  Chief  of  idolatry  and  head  of  unbelief,  »  said  Christopher, 
«  I  will  not  sacrifice  to  your  détestable  gods  who  are  deafand 
dumb  ;  yet  I  should  like  to  conduct  you  to  the  path  of  life 
that  you  might  understand  theglory  of  God.  » 

At  that  moment  the  two  hundred  soldiers  who  had  taken 

Christopher  arrived,  and  laid  down  their  uniforms  and  armour 

before  the  king,  and  kissed  Christopher's  feet.  The  king  said  : 

2-3  ow.  F. 



$20  /.   Fraser. 

toforus,  ar  in  ri,  oir  do  mhill  na  dee  7  rue  mo  mhilidh  uaim. 
Asbert  namilidh  :  Cristaidhe  sirine,  orsiad,  on  lo  do  cuireadh 

sinn  ar  ceann  moghadh  Dhe.  Robheannaigh  se,  ar  siad,  bair- 

gin  duinn  forsan  slighidh,  7  '  tug  rath  nDe  forrain.  Dobher 
sa  maithius  mor  duibh,  or  an  ri,  7  na  faccaidh  me.  Ani  as 

leatsa,  ar  na  milidh,  .i.  t'airm  7  t'edach  bidh  acud.  Sinne 
fein  imorro  sirfimuid  Cristoforus.  Asbert  in  ri  ainnsein  a  mar- 

bhadh  uile,  7  a  cuirp  do  loscadh  a  teinidh.  Donithear  amh- 
laidh. 

Tucadh  Cristoforus  gusin  righ,  7  Asbert  an  ri  fris  :  Tucais 
gan  rahileadha  mise,  a  dhuine  bhuirb  dhasachtaigh.  Ni  fil  cair 
forumsa,  ar  Cristoforus,  acht  moladh  De  do  dheanamh. 
Raghair  siu  a  teinidh  annsin,  for  in  ri.  Doradadh  Cristoforus 

ar  n-a  cheangul  a  leabaidh  umhaidhi  7  doradadh  carn  2  mor 

connaidh  fair,  7  dorteadh  tricha  leasdar  d'ola  na  cheann,  7 rohadannadh  teine   mor  fair  annsin. 

Odchuaidh  in  teine  for  culu  adracht  Cristoforus  7  roshuidh 
forsin  leabaidh  7  adubhairt  friu  :  Adconnarcsa,  ar  se,  fear  na 

caithreaeh  .i.  fear  '  mor  cruthach  a  gnuis  amhail  ga  greine, 
edaighe  taithneamhacha  amhail  sneachtuime,  coroin  margareit 
ima  4  cheann,  7  ni  feadaim  innsi  a  ghloire.  Badar  uathad 
ina  fharradh  do  mhileadhuibh,  7  ba  hedrocht  an  dealbh  sidhe. 

Adconnarc  donofear  n-eile  7  ba  duibithir  regual  e,  7  milidh 
duibh  5  na  fharradh.  Ba  reimithir  re  slabhradh  iarruinn  gach 
finna  da  fholt.  Rofearadh  cath  eturru  7  rocloedh  an  ri  dubh 
conamhuinntir  on  righ  edrocht,  7  roceangladh  a  cuibhrighibh, 
7  teineadh  7  rosgaileadh  a  theaghusuile. 

Odconnairc  imorro  in  popul  gur  beo  Cristoforus ,  na  loisgeadh 

da  fholt  7  na  6  roibhe  baladh  na  teinedh  fair,  rochreidsid  mile 

fear  '  an  Dia,  7  rolingsid  isin  teinidh  s,  7  rothearnngsid  Cris- 
toforus leo  as.  Adubhairtadar  uile  oaon  guth  frisin  righ  :  Rod- 

malartaigheadh,  ar  siad,  7  rodeloiedh  cot  uilibh  timthirighibh. 

1.  Ni  rerchrann  uain  beus  B. 
2.  carn  B.,  cranna,  F. 
3.  Fear  mor  chathrach,  B. 
4.  Fo  chenn  B. 
5.  Dhubha,   B. 



The  Passion  of  St.  Christopher.  321 

«  Christopher  is  an  enemy  to  me,  forhe  has  taken  my  soldiers 
from  me  and  destroyed  the  gods.  »  The  soldiers  answered: 
«  We  are  Christians  since  the  day  when  we  were  sent  for  the 
servant  of  God.  He  blessed  our  bread  for  us  on  the  way  and 

gave  us  the  grâce  of  God.  » —  «I  will  giveyou  wealth,  »  said 
the  king,  «  if  youdo  not  leave  me.  »  —  «  Whatbelongs  to  you,  » 
said  the  soldiers,  «  that  is,  your  unitorms  and  arms,  you  may 

keep,  but  as  for  us,  we  will  follow  Christopher.  »  The  king 
immediately  ordered  them  ail  to  be  put  to  death,  and  their 
bodies  burned.  That  was  done. 

Christopher  was  brought  before  the  king  who  said  to  him  : 
«  You  hâve  deprived  me  of  my  soldiers,  bold  madman.  » 

—  «  Myonly  faultis  praising  God,  »  said  Christopher.  «You 
shall  be  burned  presently,  »  said  the  king.  Christopher  was 

then  bound  and  placed  on  a  bed  of  brass,  a  large  heap  of  fire- 
wood  was  put  upon  him,  and  thirty  flagons  of  oil  poured  over 
it  ;  and  then  a  great  fire  was  lit. 
When  the  fire  had  gone  down,  Christopher  sat  up  on  the 

bed  and  said  to  the  bystanders  :  «  I  hâve  seen  the  Master  of 

the  City,  a  tall  man  and  his  face  beautiful  like  a  ray  of  sun- 
light. His  garments  were  as  white  as  snow,  there  was  a  crown 

of  pearls  on  his  head,  and  his  glory  was  unspeakable.  There 
was  with  him  a  number  of  soldiers,  and  splendid  was  their 
appearance.  I  saw  also  another  chief  as  black  as  jet  accompanied 
by  black  soldiers,  and  every  hairof  his  head  was  as  thick  as  an 

iron  chain.  A  battle  was  fought  between  them,  and  the  black 
king  and  his  eompany  were  defeated  by  the  glorious  king. 
He  was  put  in  chains  and  his  whole  house  was  burnt  and 
destroyed.  » 
Now  when  the  people  saw  that  Christopher  was  alive,  that 

not  even  his  hair  was  burnt,  and  that  he  did  not  smell  of  lire, 

they  ail  believed  in  God,  and  leaping  into  the  fire  drew  Chris- 
topher out  of  it.  They  then  said  with  one  voice  to  the  king  : 

«  You   hâve  been    destroyed  and  vanquished    with   ail  your 

6.  Ni  roibi,  F. 
7.  Mile  fear  ont.  F. 
8.  B  ceases  to  be  legible,  except  for  occasional  words,  at  this  point. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  21 



322  /.  Fraser. 

Odcuala  an  ri  gair  in  phopuil  roghabh  eagla  mor  e  7  dochu- 
aidh  ina  philaid. 

O  tainic  am  mhaidin  arnamaireach  adubhairt  an  ri  fri  cach 

idhbuirt  do  dheanumh  dona  deibh,  7  gach  aon  nach  deanadh 

nomairfeadha  e.  Tainic  Cristoforus  naemh  gusna  huilibh  cris- 
taidhibhann  dono,  7  badar  ac  moladb  an  choimdheadh.  Asber- 
tadar  a  mhuinntir  frisin  righ  :  Roimpoidh  an  popul  fort,  ar 
siatsin,  7  muna  cathaighi  co  calma  aidhbela  fein.  Adracht  an 
ri  as  a  righshuidhe  7  roghabh  a  armu,  7  roghabhsad  a  uile 

milidh,  7  roghabhsad  for  marbhadh  na  cristaidhe.  Bai  Cristo- 
forus ac  nertadh  na  cristaidhe  fri  fulangna  hingrema,  oir  robh 

earrlamh  doibh  flaith  neimhe.  Romarbhadh  tra  isin  domhnach 

sin  deich  mile  7  triar  ar  tri  ceadaibh  dona  cristaidhibh.  Roga- 
badh  imorro  Cristoforus  la  Deic,  7  adubhairt  cloch  mhor  do 

cheangul  7  cuibhrigh  iaruinn  do  chur  fair,  7  a  chur  a  cuithe 
ganuisge  ar  daigh  na  mairdis  a  chnamha.  O  rocuireadh  iarumh 
an  naemh  isin  cuithe  dorinne  min  7  luaith  da  chuibhrighibh. 

Rothogadar  imorro  nahaingil  eisidhe  as  cusan  palas.Rohinn- 
sidh  donrigh,  7  adubhairt  sen  :  Is  mor  do  dhruidheacht,  a 
Reprobus,  ar  se,  7  nir  fhreagur  e.  Adubhairt  an  ri  :  Dena 

idhbuirt  dona  deibh,  ar  se,  7  bidh  slan  tu.  A  Dhe  uilechu- 
machtaig,  for  Cristoforus,  geibh  rao  spirut  gu  luath  guro 
cumsanar  it  ghloir,  7  bai  oc  slechtain  fri  sin.  Anti  nach 
deanann  idhbuirt  dona  deibh  a  mharbhadh,or  in  ri.  Rugadh 
an  Cristoforus  sin  co  locc  an  dicheanta.  Lodar  cristaidhe  imdha 

maille  fris,  7  adubhairt  risin  fear  a  roibi  ina  laimh  :  Tabhuir 
aiccill,  ar  se,  condearnar  earnaigthe.  Asbert  iarumh  :  A 
Choimdhe,  tabhair  don  righ,  do  Dheic,  deamhan  dia  imluadh 

gurochacna  fein  a  fheoil  gurubh  amhlaidh  aitbela.  Tue  damh, 
a  Christ,  guro  fortachtaighthar  dona  cristaidhibh  filead  isin  agh 
sa,  7  tabhuir  in  rath  dom  chorp  condearnar  fearta  foillsighi  do 

gach  aon  aga  mbiani  dom  thaisibh,  7  guro  taifnidhad  deamhna 

7  guro  imgaibhe  gach  teidhm  iad,  7  guroibh  saidhbhris  acu  7 

guro  logha  a  peacaidh  doibh.  Adubhairt  an  t-aingel  :  Amhal 
rochuincis  dobhearar  duit.  Dobearar  duit  fos  dono,  dia  roibh 

duine  an  eigin  moir  saerfithar  on  eigin  tri  attach  th'anma  sa. Adubhairt  Cristoforus  risin  fear  :  Dena  amhal  adubhradh  frit, 

ar  se.  Dorât  sighin  na  croiche  tairis,  7  roshin  a  mhuinel  don 



The  Passion  of  St.  Christopher.  323 

servants.  »  When  the  king  heart  the  shout  of  the  people,  he 
was  filled  with  geat  fear  and  went  into  bis  palace. 

Next  morning  the  king  gave  orders  that  ail  should  sacrifice 
tothe  gods  on  pain  of  death.  Saint  Christopher  and  ail  the 

Christiansthen  appearedand  begantopraise  God;  andhis  atten- 
dants said  to  the  king  that  the  people  had  turned  against  him, 

and  that  unless  he  made  a  brave  fight  he  should  himself 
perish.  He  rose  from  his  throne  and  armed  himself,  and  his 

soldiers  also  took  their  arms,  and  began  to  slay  the  Chris- 
tians.  Christopher  kept  encouraging  the  Christians,  telling 
them  that  the  kingdom  of  Heaven  awaited  them.  And  on 
that  Sunday  ten  thousand  three  hundred  and  three  of  the 

Christians  were  put  to  death.  The  king  had  Christopher  sei- 
zed  and  bound  in  iron  chains,  and,  with  a  stone  attached  to 

him,  cast  into  a  dry  well  in  order  that  his  bones  might  not 
be  preserved.  But  when  the  holy  man  was  put  into  the  well, 
his  chains  turned  to  dust  and  ashes,  and  angels  carried 

him  away  to  the  king's  palace.  The  king  was  told,  and  said 
to  him  :  «  Strong  is  your  magie,  Reprobus,  »  but  Christopher 
made  no  answer.  The  king  said  again  :  «  Sacrifice  to  the  gods 

and  you  shall  not  be  harmed.  »  —  «  Almighty  God,  »  said 
Christopher,  «  receive  my  spirit  that  it  may  rest  in  thy 
glory,  »  and  he  fell  on  his  knees.  The  king  gave  orders  that 
whosoever  should  not  worship  the  gods  should  be  put  to 

death.  Christopher  was  thereupon  taken  to  the  place  of  exécu- 
tion. Many  Christians  accompanied  him,  and  asked  the 

executioner  to  allow  him  to  pray;  and  Christopher  said  : 
«  Lord,  give  to  Decius  a  devil  to  compel  him  to  gnaw  his 
own  flesh  and  so  die.  Grant  to  my  prayer  that  the  Christians 
who  are  now  oppressed  may  be  succoured,  and  give  this  grâce 
to  my  body  that  ail  who  shall  hâve  any  of  my  relies  may 
hâve  miracles  wrought  clearly  for  them,  that  they  may  expel 

devils,  that  ail  diseases  may  avoid  them,  that  they  be  prosper- 
ous,  and  that  their  sins  may  be  forgiven.  »  The  angel 
replied  :  «  Your  wish  shall  be  granted  you,  and  it  shall  be 
granted  you  in  addition,  that  if  any  one  be  in  need  he  shall 
be  freed  from  it  through  your  intercession.  »  Christopher 
thensaid  to  the  executioner:  «  Do  as  vouhavebeen  ordered  », 



324  /.   Fraser. 

basaire,  7  rodiceannadh  e  annsin.  Rorat  imorro  aroile  fear 
diarbo  ainm  Peadur  innmus  tarceand  coirp  Christotorus,  7 
rue  leis  e  ina  cathraig.  Bai  sruth  agmilleadh  na  caithreach  sin, 
7  rohadnocht  an  corp  an  aighidh  tidfhuabhartha  int  srotha,  7 
nidearnaidh  an  sruth  irchoid  iarsin  don  cathraieh.  Finit. 



The  Passion  of  St.  Christopher.  325 

crossed  himself,  and  stretched  out  his  neck,  and  then  he 
was  beheaded.  However  a  certain  Peter  gave  a  price  for  the 
body  of  Christopher,  and  took  it  with  him  to  his  city.  There 
was  a  stream  wbich  damaged  the  city,  and  the  body  was 
buried  facing  the  onset  of  the  stream,  and  after  that  the 
stream  did  no  more  harm  to  the  city. 

J.  Fraser. 



BIBLIOGRAPHIE 

Sommaire.  —  I.  J.  G.  O'  Keeffe,  Buile  Suibhne.  —  II.  Timothy  Lewis,  The 
Laws  of  Howel  Dda.  —  III.  R.  Thurneysen,  Zu  irischen  Handschriften 
und  Literaturdenkmâlern,  II.  —  IV.  Rev.  Donald  Maclean,  The  Spiri- 

tual Songs  of  Dugald  Bûchanan.  —  V.  A.  C.  L.  Brown,  On  the  inde- 
pendent  character  of  the  Welsh  Owain.  —  VI.  S.  Reinach,  Répertoire 

de  l'Art  quaternaire.  —  VII.  Mélanges  Cagnat. 

I 

J.  G.  O'  Keèffe.  Buile  Suibhne  (The  frenzy  of  Suibhne)  being  the 
Adventures  of  Suibhne  Geilt,  a  middle-Irish  romance,  edited  with 
translation,  introduction,  notes  and  glossary.  London,  Nutt, 

191 3,  gr.  in-8°,  xxxvm-198  p.  (Irish   texts   Society,   vol.  XII). 

Les  épopées  irlandaises  qui  portent  le  titre  de  baile  ou  de  buile 
sont  peu  nombreuses  et  de  genre  différent.  Les  principales,  outre  la 
Buile  Suibhne  sont  :  Baile  Cuinn  Chetchathaig  ou  Baile  in  Scail  (Conn 
pénètre  dans  un  palais  où  il  trouve  Lug  mac  Ethlend,  qui  est  venu 

là  après  sa  mort.  O'  Curry,  Lectures  on  the  manuscript  materials,  p. 
620-  622;  K.  Meyer,  Zeitschrift  fur  Celtische  Philologie,  t.  III,  p. 
457-466)  et  Baile  Mougain  ou  Tucait  baile  Mongain  (Mongan  pénétre 
dans  un  palais  enchanté  où  il  reste  un  an  en  ne  croyant  rester 

qu'une  nuit  ;  la  baile  est  une  pièce  de  vers  qu'il  chante  lorsqu'il  est 
ivre  et  où  il  raconte  quelques-unes  de  ses  aventures.  K.  Meyer, 
The  voyage  of  Bran,  p.  56-58).  Le  mot  baile  semble  donc  avoir 
changé  de  sens  au  cours  du  développement  de  la  littérature  irlan- 
daise. 

Dans  la  Buile  Suibhne,  il  désigne  évidemment  une  folie  et  d'un 

genre  très  spécial.  Maudit  par  S1  Ronan,  abbé  de  Drumiskin,  qu'il 
avait  empêché  d'établir  une  église  sur  son  territoire,  Suibhne,  roi 
de  Dal  Araidhe,  devient  fou  à  la  bataille  de  Magh  Rath  (637).  Cette 

folie  consiste  à  voler  d'arbre  en  arbre  dans  un  état  de  nudité  com- 

plète et  à  fuir  l'approche  des  hommes.  Pendant  plusieurs  années, 
Suibhne  comme  une  sorte  de  Juif-errant,  parcourt  l'Irlande,  séjour- 



Bibliographie.  327 

nant  plus  longtemps  là  où  il  trouve  plus  facilement  à  s'alimenter 
et  où  il  est  mieux  garanti  du  froid.  Un  de  ses  amis,  peut-être  même 

de  ses  parents,  Loingseachan,  arrive  à  s'emparer  de  lui  par  ruse, 
mais  Suibhne  ne  tarde  pas  à  s'échapper  et  reprend  sa  vie  errante 
jusqu'au  jour  il  est  tué  par  le  porcher  de  S1  Moling. 

La  composition  de  cette  singulière  histoire  mérite  une  étude  de 
détail,  car  aucune  autre  ne  renseigne  aussi  bien  sur  la  formation 
des  récits  épiques  irlandais.  Les  poèmes  en  remplissent  plus  des 

deux  tiers  et  les  récits  en  prose  à  peine  un  tiers.  Voici  l'anatyse 
des  poèmes  : 

6.  S1  Ronan  maudit  en  Dal  Araidhe  le  roi  Suibhne  qui  l'a  chassé 

et  a  jeté  son  psautier  dans  le  lac  et  prédit  qu'il  deviendra  fou  à  la 
suite  de  la  bataille,  et  errera  nu  par  l'Irlande. 

10.  S1  Ronan  maudit  Suibhne  avant  que  s'engage  la  bataille  de 
Magh  Rath  et  prédit  qu'il  volera  comme  un  oiseau. 

14.  Suibhne,  perché  dans  un  arbre,  se  fait  reconnaître  des 
hommes  de  Dal  Araidhe. 

16.  Domnall  (roi  suprême  d'Irlande  depuis  598)  demande  à 
Suibhne  et  à  Congal  roi  d'Ulster  quelles  seront  les  conditions  de 
la  paix  ;  Congal  est  trop  exigeant  et  l'accord  est  rompu. 

19.  Suibhne  raconte  les  privations  qu'il  a  subies  pendant  sa 
première  année  de  folie,  à  Glen  Bolcain. 

20.  Suibhne,  arrivé  à  Cluain  Cille,  raconte  les  souffrances  que 
le  froid  lui  a  causées. 

23.  Suibhne  se  plaint  d'entendre  la  cloche  de  Cluainn  Boirenn et  le  bruit  des  femmes  bottant  le  chanvre. 

25.  Suibhne,  à  Cell  Derfile,  regrette  son  armée. 
27.  Suibhne  vante  Glen  Bolcain,  où  il  est  revenu. 
29.  Suibhne  raconte  son  aventure  à  son  ami  Loingseachan  qui 

s'est  déguisé  en  femme  pour  le  guetter. 
32.  Entretien  de  Suibhne  et  de  sa  femme  Eorann  qui  s'est remariée  avec  le  fils  du  roi. 

34.  Suibhne  se  nomme  à  une  femme  qui  l'a  reconnu  à  Ros  Bea- 
raigh. 

36.  Loingseachan  donne  à  Suibhne  des  nouvelles  des  siens  ;  à 

chaque  malheur  qu'il  énumère,  Suibhne  répond  sans  émotion  ; 
mais,  à  la  nouvelle  de  la  mort  de  son  fils,  il  descend  de  son  arbre. 

Une  fois  qu'il  est  à  terre,  Loingseachan  lui  apprend  que  tous  les 
siens  sont  en  vie  et  qu'il  a  employé  cette  ruse  pour  le  ramener  chez lui. 

38.  Dialogue  entre  Suibhne  et  la  Vieille  du  moulin. 
40.  Suibhne  raconte  à  la  Vieille  ses  aventures  en  célébrant  les 

arbres  sur  lesquels  il  a  trouvé  un  abri. 



328  Bibliographie. 

43.  Suibhne  se  plaint  à  une  femme  qui  cueille  du  cresson  et  prend 

de  l'eau  qu'il  s'était  réservés. 
45.  Lamentations  de  Suibhne  sur  les  misères  de  sa  vie. 

47.  Convention  de  Suibhne  avec  Ealadhan  l'Homme  du  Bois,  un autre  fou. 

52.  Eloge  de  Magh  Linepar  Suibhne. 

54.  Suibhne  raconte  la  rencontre  qu'il  a  faite  d'une  folle  à  Glen Bolcain. 

56.  Suibhne  se  lamente  de  l'infidélité  de  sa  femme. 
57.  Eloge  de  Glen  Bolcain  qui  lui  offre  toute  sorte  de  ressources. 

61.  Sa  misère  dans  la  fourche  d'un  arbre  à  Crich  Gaille. 
67.  Suibhne  raconte  sa  fuite  de  chez  Loingseachan  avec  la  Vieille. 
69.  Lamentation  de  Suibhne  à  Fiodh  Gaibhle. 

71.  Dialogue  entre  Suibhne  et  un  clerc  qui  se  plaint  qu'il  ait 
mangé  son  cresson. 

73.  Eloge  de  Ail  Fharannain. 

75.  Dialogue  entre  S1  Moling  et  Suibhne. 
80.  Enna  Mac  Bracain  reproche  à  Mongan,  porcher  de  S1  Moling, 

d'avoir  tué  Suibhne. 

83.  Dialogue  entre  Mongan,  Moling  et  Suibhne  mourant,  où  l'on 
apprend  que  Mongan  a  tué  Suibhne  par  jalousie  ;  on  l'avait  vu  avec 
la  femme  de  Mongan  au  moment  où  celle-ci  lui  faisait  l'aumône 
d'un  peu  de  lait. 

84.  Oraison  funèbre  de  Suibhne  par  S1  Moling. 

N'eût-on  conservé  que  ces  poèmes,  la  légende  serait  suffisam- 
ment claire,  et  son  intérêt  dramatique  serait  singulièrement  accru 

par  cette  forme  d'exposition  en  actes  successifs  dont  quelques-uns 
rendent  compte  de  situations  antérieures  et  excitent  jusqu'à  la  fin  la 
curiosité  du  lecteur.  D'autre  part,  les  nombreux  monologues  de 
Suibhne  sont  empreints  d'un  lyrisme  original  passionné  pour  les 

paysages  irlandais  et  plein  d'un  amour  profond  de  la  nature.  L'ordre 
de  ces  monologues  n'est  pas  exactement  déterminé  par  le  contexte 
et  il  semble  que  quelques-uns  n'ont  d'autre  emploi  que  de  rendre 
illustre  tel  ou  tel  lieu  pour  qu'il  puisse  prendre  place  dans  un Dindsenchus. 

Les  parties  versifiées  se  suffisent  donc  à  elles-mêmes.  Et,  en  fait, 

les  parties  en  prose  n'en  sont  le  plus  souvent  que  le  résumé,  plus 
souvent  le  commentaire.  On  peut  donc,  avec  quelque  vraisemblance, 
supposer  que  la  légende  de  la  folie  de  Suibhne,  après  avoir  été 

longtemps  conservée  oralement  aurait  d'abord  fourni  le  sujet  de 
monologues  et  de  dialogues  en  vers  à  divers  poètes  locaux  qui 
auraient  rattaché  à  cette  légende  tel  ou  tel  site  de  leur  pays  ;  de  là 



Bibliographie.  329 

viendraient  les  nombreuses  redites  que  l'on  trouve  dans  les  poèmes. 
Mais  la  langue,  à  défaut  d'autre  raison,  suffirait  à  démontrer  que  les 
parties  versifiées  sont  antérieures  aux  autres.  Quelques  siècles  après, 

à  l'époque  où  l'on  s'est  préoccupé  de  rassembler  les  fragments 
épars  des  chants  épiques  et  de  les  grouper  par  cycles,  on  a  relié 

un  peu  pêle-mêle  par  des  analyses  et  des  transitions  tous  les  poèmes 
qui  se  rattachaient  à  la  Buile  Suibhne.  Il  reste  seulement  à  se 

demander  si  les  parties  en  prose  ne  représentent  pas  assez  fidèle- 
ment les  paroles  par  lesquelles  le  conteur  introduisait  la  récitation 

ou  le  chant  d'un  poème.  Il  faudrait  aussi  supposer  que,  dans  les 
vieilles  épopées,  certains  récits  en  prose  tiennent  lieu  de  poèmes 

perdus.  Mais  il  semble  bien  qu'à  l'aide  de  documents  semblables  à 
la  Buile  Suibhne  nous  entrevovons  avec  quelque  clarté  la  formation 

de  l'épopée  irlandaise,  telle  qu'elle  nous  est  parvenue. 
Après  ces  considérations  générales,  qui  semblent  plus  particuliè- 

rement en  situation  à  propos  du  texte  qui  nous  occupe,  il  importe 

de  rendre  un  compte  plus  exact  de  l'édition  donnée  par  M.  J.  G. 
O'  Keeffe.  L'événement  historique  qui  aurait  donné  lieu  à  la  légende 
ne  peut  faire  de  doute,  bien  que  Suibhne  ne  figure  pas  dans  les 
listes  des  rois  de  Dal  Araidhe  et  que  sa  généalogie  ne  soit  pas 
clairement  établie.  Mais  il  est  mentionné  dans  divers  textes  dont 

YAcallamh  na  Senorach.  La  croyance  à  l'agilité  des  fous  a  été  long- 
temps répandue  en  Irlande.  Quant  aux  faits  de  lévitation  attribués 

à  Suibhne,  M.  O'  Keeffe  compare  des  faits  analogues  relatés  dans 
le  procès  de  canonisation  de  S1  Joseph  de  Cupertino.  Ces  faits  mis 

à  part,  la  légende  se  réduit  à  l'histoire  d'un  guerrier  qui  devient 
fou  à  la  bataille  de  Magh  Rath  (637),  qui  retourne  à  l'état  sauvage 
comme  l'homme  des  bois  de  la  légende  de  Merlin  et  semble  pos- 

sédé de  la  manie  du  déplacement.  Il  n'y  a  guère  de  détails  qui 
nous  reportent  au  monde  de  féerie  que  nous  offrent  les  légendes  du 

cycle  mythologique  ou  même  les  légendes  du  cycle  d'Ulster,  et, 
d'autre  part,  il  me  semble  difficile  de  distinguer,  comme  l'essaie 
M.O'  Keeffe, un  apport  chrétien  ajouté  àl'ancien  récit  païen.  L'ins- 

piration de  toute  la  légende  est  visiblement  chrétienne.  Elle  serait 

donc  de  formation  plus  récente  que  ne  le  suppose  M.  O'  Keeffe 
et  appartiendrait  à  ce  groupe  de  récits  épiques  chrétiens  dont  la 
Vie  de  Saint  Cellach  de  Killala  offre  un  bon  modèle.  Mais  on  ne 

peut  guère  préciser  la  date,  entre  le  Xe  et  le  xne  siècles. 
L'introduction  à  l'édition  du  texte  étudie  successivement  les 

manuscrits  (R.  I.  A.  B  iv  et  23  K  44  ;  Bruxelles  3410),  la  date,  la 

bataille  de  Magh  Rath,  le  personnage  de  Suibhne,  l'origine  du 
conte,  et   la   composition.    Comme   dans   les   autres    romans    du 



350  Bibliographie. 

moyen  âge  irlandais,  le  vocabulaire  ne  laisse  pas  de  présenter 
quelques  difficultés  ;  la  plupart  sont  étudiées  dans  les  nombreuses 

notes  (p.  161-173)  qui  suivent  le  texte  et  la  traduction;  un  index 
réunit  les  mots  les  plus  rares  (p.  179-192),  les  noms  de  personnes 
(p.  198)  et  les  nombreux  noms  de  lieux  visités  par  Suibhne  (p. 

194-197).  Un  résumé  de  la  légende  de  Suibhne  d'aprè.s  le  manu- 
scrit de  Bruxelles  3410  occupe  les  pages  174-178.  M.  O'  Keeffe  n'a 

rien  négligé  pour  donner  une  édition  scientifique  d'un  des  textes 
les  plus  curieux  de  la  littérature  irlandaise. 

G.  Dottin. 

II 

Timothy  Lewis,  The  Laivs  of  Hoiuel  Dda,  a  facsimile  reprint  of 

Llanstephan  MS.  116  inthe  National  Library  of  Wales,  Aberyst- 
wyth,  published  for  the  Guild  of  Graduâtes  of  the  University 

of  Wales,  by  Henry  Sotheran  and  C°,  London,  1912.  xvm-121 

p.  8°.  10  sh.  6  d. 

Voici  un  volume  qui  répond  en  partie  aux  désirs  qu'exprimait 
récemment  M.  Kuno  Meyer  dans  son  discours  de  Carmarthen 

(v.  ci-dessus,  p.  215).  Ce  volume  est  le  premier  d'une  collection  de 
Welsh  Texts,  dont  la  Guild  of  Graduâtes  a  pris  l'initiative  et  qui 
est  publiée  à  la  fois  par  l'Université  et  par  la  Bibliothèque  Natio- 

nale du  pays  de  Galles.  C'est  un  encouragement  officiel  donné  aux 
travaux  philologiques,  c'est  la  preuve  de  Tintérêt  que  les  pouvoirs 
publics  y  attachent,  c'est  le  signe  d'une  renaissance  scientifique 
que  les  savants  du  continent  peuvent  saluer  avec  plaisir. 

M.  Timothy  Lewis  a  dédié  son  livre  «  to  Sir  John  and  Lady 
Williams  »,  et  il  déclare  dans  sa  préface  que  sans  eux  le  livre 

n'aurait  jamais  vu  le  jour.  Ce  n'est  pas  la  première  fois  que  les  cel- 
tistes  ont  à  rendre  hommage  à  la  générosité  de  Sir  John  Williams 

(v.  Rev.  Celt.,  XXX,  321)  ;  ils  doivent  lui  renouveler  à  cette  occa- 

sion l'expression  de  leur  reconnaissance.  Un  autre  nom  revient 

fréquemment  aussi  dans  la  préface  de  M.  Timothy  Lewis  ;  c'est 
celui  de  M.  Gwenogvryn  Evans,  qui  a  été  en  Galles  le  promoteur 

des  travaux  comme  celui-ci  et  qui,  avec  ses  seules  ressources,  a 

ouvert  la  voie  où  s'engagent  maintenant  les  jeunes  maîtres  de 
l'Université.  Pour  le  soin,  la  patience  et  l'exactitude,  M.  Timothy 
Lewis  ne  pouvait  choisir  un  meilleur  modèle. 

C'est  à  un  texte  de  lois  que  M.   Timothy  Lewis  a  consacré  ses 



Bibliographie.  3  3 1 

efforts  :  un  texte  contenu  dans  le  manuscrit  Llanstephan  n°  116, 

aujourd'hui  à  la  Bibliothèque  nationale  d'Aberystwyth.  On  sait 
quelle  place  importante  occupent  les  textes  juridiques  dans  la  vieille 
littérature  celtique.  Les  lois  galloises  ont  été  pour  la  première  fois 

éditées  d'une  façon  fort  estimable  par  Aneurin  Owen  dans  un 
ouvrage  in-folio  paru  en  1841  sans  nom  d'auteur  sous  le  titre  : 
Ancient  Laws  and  Institutes  of  Wales.  Aneurin  Owen  s'était  proposé 
avant  tout  de  donner  un  recueil  des  lois  de  Howel  Dda,  et  il  avait 
groupé  les  codes  attribués  à  ce  dernier  sous  trois  noms  :  le  Dull 

Gzuynedd,  ou  «  Venedotian  Code  »  (du  Nord-Ouest  de  Galles),  le 
Dull  Dyved  ou  «  Dimetian  Code  »  (du  Sud-Ouest),  et  le  Dull 
Gwent  ou  «  Gwentian  Code  »  (du  Sud-Est).  Pour  chaque  code,  il 
avait  utilisé  un  certain  nombre  de  manuscrits,  tous  bien  postérieurs 

à  l'époque  du  roi  Howel  Dda,  lequel  est  mort  en  950. 
Dans  un  ouvrage  paru  en  1909,  M.  Wade  Evans  publia  à  nou- 

veau un  des  manuscrits  du  Gwentian  Code,  le  manuscrit  Harleian 

4353,  du  xme  s.,  qui  est  d'ailleurs  fort  incomplet.  Dans  l'in- 
troduction qu'il  mit  en  tête  de  son  ouvrage,  M.  Wade  Evans  cri- 

tiqua les  noms  donnés  par  Aneurin  Owen  aux  trois  codes.  Suivant 

lui,  le  premier  seul,  se  référant  aux  rois  d'Aberffraw  (en  Anglesey), 
méritait  son  nom  de  «  Venedotian  Code  »  ;  le  second  au  contraire, 

n'étant  pas  limité  à  l'étroit  territoire  de  Dyved,  devrait  s'appeler 
«  Book  of  Deheubarth  »,  comprenant  tout  le  sud  du  Pays;  quant  au 
troisième,  ce  ne  serait  pas  du  tout  un  «  Gwentian  Code  »,  mais 

un  «  Powysian  Code  »*  se  rapportant  à  la  partie  centrale  du  Pays, 
intermédiaire  à  Gwynedd  et  à  Deheubarth.  Tous  trois  d'ailleurs  ne 
seraient  que  des  compilations  d'un  original  commun,  attribué  par 
la  tradition  à  Howel  Dda,  compilations  indépendantes  et  corres- 

pondant aux  trois  grandes  divisions  du  pays.  M.  Wade  Evans  con- 
servait au  premier  code  le  nom  de  Venedotian  Code  ;  il  proposait 

d'appeler  les  deux  autres  Book  of  Blegyzvryd  et  Book  of  Cyvnerth, 
ces  deux  noms  étant  ceux  des  auteurs  supposés  de  la  compilation. 

Malgré  l'utilité  de  la  publication,  enrichie  d'une  introduction  his- 

torique, d'une  traduction  anglaise,  d'un  glossaire  juridique  et  d'un 
index,  d'Arbois  de  Jubainville  ne  ménagea  pas  ses  critiques  à 
M.  Wade  Evans  (v.  Rev.  Celt.,  XXX,  p.  327).  Il  lui  reprocha  de 

n'avoir  donné  qu'une  copie  de  manuscrit  et  d'être  ainsi  fort  inférieur 

à  Aneurin  Owen,  qui  avait  accompli  une  véritable  édition.  Qu'au- 
rait-il dit  de  M .  Timothy  Lewis,  qui  n'a  écrit  ni  une  introduction 

historique,  ni  une  traduction,  ni  un  glossaire  et  a  borné  son  tra- 

vail à  la  copie  d'un  manuscrit?  Ce  manuscrit,  ignoré  d'Aneurin 
Owen,  reproduit  pour  un  bon  tiers  et  presque  exactement  ceux 

qu'a  utilisés  ce  dernier. 



332  Bibliographie. 

Le  texte  en  appartient  au  Dimetian  Code,  au  Book  of  Blegywryd, 
pour  parler  comme  M.  Wade  Evans.  M.  Timothy  Lewis  doit  pro- 

chainement publier  un  Index  verborum,  qui  sera  très  utile.  Pour 
le  moment  il  ne  nous  donne  que  le  texte  seul,  sans  commentaire, 

sans  corrections,  mais  page  par  page  et  ligne  par  ligne,  tel  qu'il  se 
présente  dans  le  manuscrit.  Il  a  seulement  comblé  çà  et  là  les 

lacunes  du  manuscrit,  et  notamment  les  quatre  premiers  feuillets, 

par  le  texte  d'un  autre  manuscrit,  leTitus  D.  IX  du  British  Muséum. 
C'est  un  procédé  qu'avait  employé  déjà  M.  Wade  Evans.  A  trois 
reprises  cependant  il  a  laissé  subsister  les  lacunes  du  texte  (p.  62, 

76  et  88).  Il  ne  s'agit  donc  pas  ici  d'une  édition  de  texte  au  sens 
où  nos  philologues  entendent  ce  mot  ;  il  s'agit  seulement  de  maté- 

riaux qui  pourront  servir  à  une  édition  future  et,  pour  le  moment, 

à  une  collation  avec  la  partie  correspondante  de  l'édition  d'Aneurin 
Owen.  La  collation  toutefois  serait  beaucoup  plus  aisée,  si 

M.  Timothy  Lewis  avait  pris  soin  d'établir  une  concordance.  Cela 
ne  lui  aurait  pas  coûté  grand  peine,  et  cela  eût  singulièrement 
iacilité  le  travail  de  ses  lecteurs.  Il  est  vrai  que  M.  Wade  Ewans  ne 

s'était  pas  davantage  préoccupé  de  ce  soin;  mais  M.  Timothy 
Lewis  n'en  avait  qu'une  meilleure  occasion  de  gagner  avantage  sur son  devancier. 

Nous  donnons  ci-dessous  cette  concordance  indispensable,  en 
prenant  comme  base  la  division  en  chapitres  adoptée  par  Aneurin 
Owen. 

Le  texte  de  M.  Timothy  Lewis  commence  au  milieu  du  cha- 

pitre vin  du  second  livre  du  Dimetian  Code  d'Aneurin  Owen 
(Triads,  p.  218,  §  xxxvi)  ;  mais  les  quatre  premiers  feuillets  du 

manuscrit  étant  perdus,  le  texte  ne  commence  en  réalité  qu'en 
haut  de  la  page  5,  qui  correspond  à  la  page  227,  ligne  6  d'Aneurin 
Owen.  Il  se  poursuit  régulièrement,  la  ligne  1  de  la  page  6  répon- 

dant à  la  page  228,  1.  21  ;  de  la  page  7  à  la  page  229,  1.  32,  de 
la  page  8  à  la  page  231,  1.  32,  etc.  Ensuite  viennent  les  chapitres 
suivants  : 

An.  Owen,  chap.  IX, 
p.  235  = 

Tim. Lew.. 

1  P-   10, 

25 

x, 

p.  237  = 

— 

11, 

33 —            XI, 
p.  238  = 

— 

12, 

9 XII, 

p.  239  = 

— 

13, 

2 XIII, 

p.  241  = 

— 

14, 

32 

XIV, 

p.  243  = 

— 

16, 

1 

-            XV, 
p.  245  = 

— 

17, 

2 XVI, 

p.  245  = 

— 

17, 

9 XVII, 

p.  246  = 

— 

17, 

30 



Bibliographie.  333 

n.  Owen,  chap. 
XVIII, 

p.  252  =  Tim. Lew. 
,  p.  20,  25 — XIX. 

p.  260  = 

— 
25,  13 

— XX. 

p.  262  = 

— 

26,  29 

— XXI. 

p.  264  = 

— 27,  23 

— XXII, 

p.  265  = 

— 28,  20 
— XXIII, 

p.  266  = 

— 

29,  10 
— XXIV, 

p.  273  = 

— 

33.   19 
— XXV, 

p.  274  = 

— 

54,    2 

— XXVI, 

p.  276  = 

— 

35,  17 
— XXVII, 

p.  277  = 

— 3é,     5 

— XXVIII, 
p.  279  = 

— 

37,  10 

— XXIX, 

p.  281  = 

— 
38,  25 — 

XXX, 

p.  281  = 

— 

38,  28 

— XXXI, 

p.  281  = 

— 

38,  32 — XXXII, 

p.  282  = 

— 

39,  20 

— XXXIII, 

p.  283  = 

— 

39,  3i 

— XXXIV, 

p.  283  = 

— 39,   55 

Le  chapitre  XXXIV  d'Aneurin  Owen  s'arrête  p.  288  aux  mots 
...achyfrcith  y  ivlad  (=  Tim.  Lewis  p.  42,  26).  Mais  le  texte  de 
M.  Timothy  Lewis  est  plus  complet  et  contient  en  outre  un  déve- 

loppement sur  «  the  order  of  procédure  in  Court  of  Law  »  (p.  43- 

45).  L'accord  des  deux  textes  ne  reprend  qu'à  la  ligne  24  de  la  page 
45,  aux  mots  triarver  kyureith...  (=  p.  289,  1.  1  d'Aneurin  Owen). 
Aneurin  Owen  fait  partir  de  là  un  nouveau  livre,  le  troisième,  du 
Demetian  Code,  dont  le  premier  chapitre  seul  figure  dans  le  texte 

de  M.  Timothy  Lewis  (An.  Owen,  p.  289-292  =  T.  Lew.  p.  45, 

24-48,  29).  Là  s'arrêtent,  à  notre  connaissance,  les  concordances entre  les  deux  textes. 

J.  Vendryes. 

III 

R.  Thurxeysex.  —  Zuirischen  Handschriften  und Litteraturdmkmâ- 
leru.  Zweite  Série.  Berlin,  Weidmann,  1913,  24  p.  40  (extrait 

des  Abhandlungen  der  kôn.  Gesellscbaft  der  Wissenschafteii  -//  Gôt- 
tingen,  Philol.-Hist.  Klasse,  Neue  Folge,  Bd  XIV,  n°  3). 

Poursuivant  la  publication  des  renseignements  rapportés  par  lui 

des  bibliothèques  de  Grande  Bretagne  et  d'Irlande  (voir  ci-dessus, 
p.  88),  M.  R.  Thurneysen  étudie  dans  cette  seconde  série  les  textes 
suivants  : 

D'abord,  sous  le  numéro  XV,  le  fameux  Leabhar  Gabhâh  «  Livre 



3  34  Bibliographie. 

des  Conquêtes  ».  Il  en  existe,  comme  on  sait,  plusieurs  versions, 

cinq  en  tout,  dont  aucune  ne  reproduit  exactement  l'archétype. 
Mais  ce  dernier  se  laisse  sans  peine  reconstituer,  par  un  travail  pure- 

ment mécanique.  Il  suffit  de  mettre  en  regard  deux  des  princi- 
pales versions,  appelées  ici  A  et  B  m,  et  de  ne  retenir  que  les  par- 

ties qu'elles  ont  en  commun.  Ces  deux  versions  sont  en  effet  deux 
développements  du  même  original,  mais  deux  développements 

indépendants.  La  version  A  est  d'ailleurs  beaucoup  plus  longue 
que  la  version  B  ni.  Cette  dernière,  qui  est  de  toutes  la  plus  rap- 

prochée de  l'original,  n'est  malheureusement  conservée  nulle  part 
intégralement;  il  faut,  pour  la  reconstituer,  rapprocher  des  frag- 

ments tirés  de  deux  manuscrits,  Rawlinson  B  512  et  Lecan.  Les 

autres  versions  ne  sont  que  des  remaniements  des  précédentes  ou 
des  compilations  provenant  de  sources  variées.  Les  remarques  de 

M.  Thurneysen  n'ont  pas  la  prétention  de  résoudre  toutes  les  dif- 
ficultés que  récèle  le  Leabbar  Gabhàla  ;  mais  elles  sont  fermes,  pré- 

cises, elles  jalonnent  la  route  à  suivre  et  fourniront  une  orientation 

excellente  au  futur  éditeur  de  ce  texte  important. 
Dans  une  des  versions  du  Leabhar  Gabbâla,  la  version  B  1,  a  été 

introduit  un  curieux  texte  en  prose,  relatif  aux  «  synchronismes  ». 

M.  J.  Mac  Neill  en  a  donné  une  édition  partielle,  d'après  deux 
manuscrits,  dans  les  Proceeditigs  ofthe R.  Irish  Academy,  vol.  XXVIII, 

section  C,  n°  6  (1910).  A  ce  texte  est  joint  un  poème  de  Flann 
Mainistrech,  que  M.  Mac  Neill  supposait  dérivé  du  texte  en  prose. 

Mais  M.  Thurneysen  soutient  l'opinion  inverse  (n°  XVI),  et  croit 
que  c'est  le  poème  de  Flann  Mainistrech,  composé  entre  1045  et 
1056,  qui  a  servi  de  base  aux  «  Synchronismes  ». 

Le  numéro  XVII  est  consacré  à  la  Mesca  Ulad  «  l'Ivresse  des 

Ulates  ».  M.  Thurneysen  y  'établit  que  les  versions  du  Book  of  Lein- 
ster  et  du  Lebor  nah  Uidhre  ne  sont  pas  deux  fragments  d'un  texte 
suivi,  séparés  par  une  lacune,  mais  bien  plutôt  deux  arrangements 

différents  d'un  même  récit.  Les  contradictions  que  l'on  relève 
entre  les  deux  manuscrits  s'expliquent  ainsi  le  mieux  du  monde. 

Le  récit  de  la  mort  de  Cuchullin,  Aided  Conculainn,  est  conservé 
dans  deux  versions,  dont  la  seconde  est  sensiblement  plus  jeune  et 
considérablement  développée.  La  première  qui  est  celle  du  Book 

of  Leinster,  f°  119*  -I23b,  est  malheureusement  incomplète.  Mais 
on  peut  dans  une  certaine  mesure  la  compléter,  grâce  aux  extraits 

lexicographiques  qui  en  sont  conservés  dans  le  ms.  H  3  18,  p.  601- 

603.  Ce  manuscrit,  œuvre  d'un  érudit  lexicographe,  a  déjà  été 
utilisé  par  L.  Chr.  Stern  pour  compléter  le  texte  du  Tochmarc  Etaiiie 

(Zeitsch.  f.  cdt.  Pbil.,  V,  522).  M.  Thurneysen  montre  qu'il 
peut  rendre  le  même  service  à  V Aided  Conculainn  (n°  XVIII). 



Bibliographie.  335 

Enfin,  le  numéro  XIX  contient  l'édition  avec  traduction  alle- 

mande d'un  poème  relatif  au  fameux  Oengus  Mac  Oengobann,  qui- 
composa  le  F  élire  vers  l'an  800.  Ce  poème  avait  déjà  été  publié 
par  Wh.  Stokes  dans  son  édition  du  F  élire  (1905),  p.  xxiv;  mais 
M.  Thurneysen  en  a  trouvé  à  Bruxelles  un  nouveau  manuscrit  qui 

permet  de  corriger  et  d'améliorer  sur  plusieurs  points  le  texte  de 
Stokes.  L'auteur  du  poème  s'appelait  également  Oengus  ;  ce  ne 
peut  être  toutefois  l'Oengus  Cèle  Dé,  qui  composa  vers  987  le 
Saltair  na  Rann.  La  langue  du  poème  porte  en  effet  la  marque 

d'une  époque  ultérieure  ;  il  faut  que  ce  soit  un  autre  Oengus. 
Le  recueil  se  termine  (p.  22-24)  Par  des  corrections  à  la  première 

série. 

J.   Vendryes. 

IV 

Rev.  Donald  Maclean,  The  Spiritual  Songs  of  Dugald  Buchanan, 

New  édition.  Edinburgh,  John  Grant,  191 3.  xij-114  p.  8°.  3  s. 
6  d. 

Le  Rev.  Donald  Maclean,  dont  nous  louons  ci-dessous,  p.  351, 
la  Literature  of  the  Scottish  Gael,  rend  un  excellent  service  à  cette 

littérature  en  publiant  à  nouveau  les  Spiritual  Songs  (Laoidhe  Spio- 
radail)  de  Dugald  Buchanan. 

Né  à  Ardoch,  Strathyre  (Perthshire),  en  1716,  Dugald  Buchanan 
est  surtout  connu  pour  avoir  été  simultanément  «  teacher  »  et 

«  catechist  »  à  Rannoch  et  pour  avoir  dirigé  la  publication  de  la 

traduction  du  Nouveau  Testament  en  gaélique  d'Ecosse.  Quand  il 
mourut  prématurément  en  1768,  à  Rannoch,  victime  d'une  épidé- 

mie qui  ravageait  le  pays,  on  peut  dire  que  l'Ecosse  perdit  à  la  fois 
un  de  ses  plus  savants  «  scholars  »  et  un  de  ses  meilleurs  poètes. 

Bien  qu'il  ait  fort  peu  produit  comme  poète,  puisque  ces  Spiritual 
Songs  constituent  son  unique  bagage,  il  est  de  ceux  qui  sont  restés 
le  plus  populaires.  On  a  calculé  que  son  recueil,  publié  en  1767, 

atteignit  en  1875  sa  vingt-et-unième  édition;  il  en  eut  plus  de 

quarante,  si  l'on  tient  compte  des  éditions  partielles  de  poèmes 
détachés.  Ce  succès  s'explique  fort  bien  parle  caractère  des  poèmes, 
qui  expriment  un  des  sentiments  les  plus  profonds  de  l'âme  écos- 

saise, le  sentiment  religieux.  Dugald  Buchanan  est  avant  tout  un 

chrétien.  Sans  doute,  dans  sa  jeunesse  —  son  journal,  qu'il  tint  de 
174 1  à  1750,  en  fait  foi —  il  s'abandonna  quelque  peu  aux  sugges- 

tions de  l'incrovancc  et  du  doute.  Mais  il  eut  tôt  fait  de  se  ressaisir 



336  Bibliographie. 

et  de  surmonter  cette  crise  passagère.  Il  n'y  en  a  plus  trace  dans 
les  huit  poèmes  qui  composent  le  recueillie  ses  Spiritual  Songs.  Le 
premier,  consacré  à  la  grandeur  de  Dieu  (Morachd  Dhe),  est  plein  de 
confiance  et  de  sérénité.  Dans  le  second,  Fulangas  Cbriosd  (les 

Souffrances  du  Christ),  il  commente  avec  force  et  grandeur  le  mys- 

tère de  la  Passion.  Le  troisième,  La  a'  bhreitheanais  (le  Jour  du 

jugement),  est  le  plus  noble  et  le  plus  puissant  de  tous  par  l'ampleur 
du  style  et  la  beauté  des  images.  Le  quatrième,  An;  bruadar  (Le 
Songe),  est  plus  philosophique  ;  le  poète  y  montre  la  futilité  des 

biens  de  la  terre,  la  vanité  de  l'ambition.  Le  cinquième,  An  gais- 
geach  (le  Héros),  est  national,  et  presque  politique  ;  il  a  été  inspiré 
au  poète  par  la  cruelle  exécution  de  plusieurs  de  ses  compatriotes  à 

la  suite  de  l'insurrection  de  Carlisle,  en  1745;  c'est  au  courage 
viril,  à  l'héroïsme  individuel  qu'il  est  consacré.  Avec  le  sixième, 
An  claigeann  (le  Crâne),  nous  revenons  à  la  philosophie  religieuse  : 

c'est  un  des  plus  humains  et  des  plus  touchants.  Il  rappelle  l'im- 
mortelle scène  des  fossoyeurs  d'Hamlet  et  décrit  avec  hardiesse 

—  mais  sans  le  frisson  ni  l'angoisse  d'un  Shakespeare  ou  d'un 
Baudelaire  —  l'état  où  la  mort  réduit  l'être  humain.  Le  septième 

poème,  An  geamhradh  (l'Hiver),  reprend  le  thème  de  la  vanité  de  la 
vie,  considérée  dans  la  fuite  irréparable  du  temps.  Enfin  le  hui- 

tième, intitulé  Urnitigh  (Prière),  un  hvmne  tout  imprégné  de 

ferveur  évangélique,  termine  le  recueil  sur  une  impression  de  mys- 
ticisme calme  et  reposant. 

Dugald  Buchairan  eut,  dans  son  pays  et  dans  sa  langue,  des  imi- 
tateurs et  des  émules  :  James  Macgregor  par  exemple  (1759-1830), 

ou  Peter  Grant  (1783-1867),  ou  encore  James  Morrisson  ofHarris 

(1790-1852).  Mais  aucun  ne  l'a  fait  oublier.  Et  bien  qu'il  se  soit 
lui-même  inspiré  directement  de  modèles  anglais,  des  Moral  Songs 

et  des  Horae  Lxricae  d'Isaac  Watts,  ou  des  Night  Tboughts  0}  Life 
d'Edward  Young,  il  reste  personnel  et  soutient  la  comparaison 
avec  les  meilleurs  poètes  religieux  de  l'Angleterre. 

L'édition  'du  Rev.  Donald  Maclean  s'intitule  avec  raison  «  nou- 
velle édition  »  ;  elle  reproduit  en  effet  exactement  le  texte  publié 

en  1768  par  l'auteur  lui-même.  Ce  texte  avait  été  plus  ou  moins 
altéré  au  cours  des  ans  dans  les  éditions  successives.  Le  Rev. 

Maclean  a  joint  à  son  édition  une  introduction,  des  notes  et  un 

petit  vocabulaire,  qui  en  augmentent  la  valeur  l. 
J.   Yexdryes. 

1 .  Une  traduction  en  prose  anglaise  des  Spiritual  Songs  de  D.  Buchanan 
a  paru  en  1875  à  Edimbourg,  sous  la  signature  du  Révérend  Allan  Sinclair  et 



Bibliographie.  337 

V 

A.  C.  L.  Browk,  On  the  independent  charader  ofthe  Welsh  Owain 

(extrait  de  la  Remanie  Review,  1912,  vol.  III,N0S  2-3,  p.  143-172). 

M.  Zenker  avait  annoncé,  il  y  a  trois  ans,  une  étude  qui  devait 
démontrer  que  le  récit  gallois  La  dame  de  la  Fontaine  ne  procède 
pas  de  VYvain  de  Chrétien  de  Trêves,  mais  que  tous  les  deux 
remontent  à  une  source  commune  perdue.  En  attendant,  M.  A. 

Brown  s'est  saisi  du  même  problème,  et,  ayant  guidé  ses  recher- 
ches dans  la  même  direction,  a  abouti  à  des  conclusions  identiques 

à  celles  de  M.  Zenker. 

L'étude  de  M.  Brown  se  compose  de  deux  parties.  Dans  la 
première,  l'auteur  reprend  la  vieille  méthode  qui  consiste  à 
rechercher  les  épisodes  où  l'action  est  mieux  agencée  dans  le  récit 
gallois  (il  l'intitule  Owain,  appellation  que  nous  garderons  dans  la 
suite)  que  dans  le  roman  de  Chrétien.  Il  en  résulterait  que  YOwain 

remonterait  à  une  source  commune  qu'il  reproduirait  mieux,  au 
moins  pour  certains  épisodes,  que  le  roman  français.  On  a,  pour- 

tant, observé  déjà  plusieurs  fois  que  l'auteur  gallois,  qui  était 
sûrement  un  romancier  intelligent  et  habile,  a  pu  tout  simplement 
perfectionner  sur  certains  points  le  roman  de  Chrétien.  M.  Brown 

tient  parfaitement  compte  de  cette  objection  '  ;  mais  il  veut  la 

réfuter  à  l'aide  du  raisonnement  suivant.  Il  cite,  d'une  part,  deux 

épisodes  au  moins  où  l'auteur  gallois  a  commis  des  contre-sens 
flagrants,  tandis  que  le  texte  de  Chrétien  n'en  présente  aucun  ; 
donc,  le  gallois  n'était  pas  un  remanieur  bien  avisé.  D'autre  part, 
il  y  aurait  un  épisode  dont  la  mise  en  scène  est  complètement 
embrouillée  dans  VYvain  ;  elle  est  on  ne  peut  plus  claire  et  logique 

dans  YOwain.  Si  l'on  suppose  que  l'auteur  gallois  n'avait  devant 
lui  que  le  récit  confus  de  Chrétien,  il  nous  aurait  donné,  en  le 

réarrangeant  si  habilement,  la  preuve  d'une  ingéniosité  extraordi- 
naire, que,  nous  venons  de  le  voir,  on  ne  peut  lui  accorder. 

par  les  soins  de  la  Religious  Tract  and  Book  Societv.Une  traduction  en  vers 
anglais  par  M.  L.  Macbean  a  été  publiée  à  Edimbourg  par  la  librairie  Mac- 
lachan  et  Stewart  (2e  édition,  sans  date). 

1.  M.  Edens  (Erec-Geraint,  Rostock,  1910  ;  cf.  Revue  Celtique,  t. 
XXXIII,  p.  130  ss.)  a  complètement  négligé  cette  considération  et  M. 

Zenker  {Zur  Mabinogionfrage,  Halle,  191 2)  ne  s'est  pas  rendu  compte  de 
toute  son  importance. 

Revue  Celtique,  XXXI!'.  22 



3  38  Bibliographie. 

Le  passage  cité  par  M.  Brown  mérite  un  brel  examen.  Il  s'agit 
de  la  scène  où  Yvain,  surpris  par  le  guet-apens  des  portes  à  herse 

est  délivré  par  Lunete  de  ses  persécuteurs  à  l'aide  de  l'anneau 
magique  qui  le  rend  invisible.  Dans  V Yvain,  Lunete,  sortant  d'une 
chambre  contiguë,  vient  le  rejoindre  par  une  petite  porte,  et  lui 

donne  l'anneau.  Viennent  ensuite  les  vassaux  du  seigneur  tué  par 
Yvain.  Ils  cherchent  partout  le  meurtrier  et  s'étonnent  fort  de  ne 
pouvoir  le  trouver,  étant  donné  que  (vv.  il  12  ss)  «..  .  Ceaii{  n'a 
huis  ne  fenestre,  Par  ou  riens  nule  s'an  alast,...  Que  les  fenestres  sont 
ferrée*  Et  les  parles  furent  fermées,  Des  que  mes  sire  an  issi  fors.  » 
Un  peu  plus  tard,  la  procession  funèbre  traverse  la  même  salle 
et  passe  devant  Yvain  qui  se  tient  coi  sur  un  lit.  Pourquoi,  se 

demande  M.  Brown,  Lunete  a-t-elle  remis  l'anneau  à  Yvain  en  lui 

enjoignant  de  garder  sa  place,  au  lieu  de  l'emmener  dans  un  lieu 
abrité,  puisqu'il  y  avait  «  la  petite  porte  »  ?  Comment  les  vassaux 
ont-ils  pu  dire  qu'il  n'y  avait  pas  de  porte  par  laquelle'le  meurtrier 
aurait  pu  se  sauver  ?  Pourquoi  le  cortège  funèbre  traverse-t-il 
la  grande  salle  ?  Tout  semble  indiquer  que  dans  la  source 

commune  la  «  petite  porte  »  n'existait  pas.  Dans  YOwain 
qui  reproduit  mieux  la  version  originale,  Lunete  se  trouve  dans  la 

rue.  C'est  de  là  qu'elle  voit  Owain  et  lui  transmet  l'anneau  à 
travers  la  jointure  de  la  porte  à  herse.  Elle  lui  dit  de  la  rejoindre, 

dès  que  les  vassaux  s'en  iront,  près  du  montoir  de  pierre  (donc  à 
l'extérieur  de  l'habitation).  Elle  le  conduit  ensuite  dans  une  belle 
chambre,  et  de  là,  accoudé  à  une  fenêtre,  il  observe  la  procession. 

Fort  heureusement  pour  Chrétien,  toutes  les  incohérences  de 

Y  Yvain,  signalées  par  M.  Brown  ne  sont  qu'apparentes.  L'expli- 
cation en  est  fournie  par  un  fait  que  M.  Fôrster  a  déjà  signalé 

(dans  une  note  aux  vers  963-6  de  sa  petite  édition  de  Y  Yvain, 

3e  éd.,  Halle,  1906)  :  c'est  que  la  porte  à  herse  était  la  seule  entrée 
du  palais  (cf.  les  vers  1071,  1089,  1 177).  Dès  lors,  tout  s'éclaire. 
La  procession  a  dû  traverser  la  salle  pour  sortir  la  bière.  Les 

vassaux  n'ont  parlé  que  de  cette  unique  porte  de  sortie.  Lunete 

n'a  pu  engager  Yvain  à  passer  par  la  petite  porte,  puisqu'ainsi 
il  serait  tombé  dans  des  appartements,  où  il  n'aurait  pas  manqué 
d'être  aperçu  par  Laudine  ou  par  d'autres  habitants  ;  l'anneau  était 
donc  nécessaire.  Le  seul  parti  à  prendre  était  de  se  tenir  coi  sur  le 
lit,  puisque  le  moindre  mouvement  aurait  trahi  Yvain. 

Par  contre,  la  version  galloise  laisse  beaucoup  à  désirer.  Avant 

de  passer  l'anneau  à  Owain,  Luned  l'engage  à  ouvrir  la  porte  à 
herse  ;  il  faut  qu'elle  soit  fort  ignorante  des  usages  de  la  maison 
pour  pouvoir  lui  demander  cela.  La  présence  de  Luned  dans  la  rue, 



Bibliographie.  339 

et  non  à  l'intérieur  de  la  maison  est  aussi  moins  naturelle.  Mais, 

surtout,  n'est-il  pas  étrange  que  Owain  quitte  la  salle  pour  rejoindre 
Luned  dans  la  rue,  d'où  elle  le  conduit  de  nouveau  dans  une  «  belle 
chambre  »  ?  Supposerait-on  que  a  la  chambre  »  et  «  la  salle  »  se 
trouvaient  dans  des  bâtiments  différents. 

Chrétien  a  tracé  la  mise  en  scène  avec  très  peu  de  précision. 

Aussi  bien,  l'auteur  gallois  ne  l'a-t-il  pas  tout-à-fait  comprise. 
Conteur  avisé,  il  a  essayé  de  l'arranger  du  mieux  qu'il  pouvait  ; 
s'il  l'a  plutôt  gâtée  qu'améliorée,  il  ne  faut  pas  trop  le  lui  repro- 

cher. L'art  subtil  de  Chrétien  est  souvent  obscur  et  fourmille  de 

pièges  ;  maint  critique  moderne  s'y  est  parfois  laissé  prendre. 
Mais,  si  l'on  suppose  même  que  le  récit  gallois  dans  ce  passage  est 
plus  cohérent,  qu'en  résulte-t-il  ?  Son  auteur  a  beaucoup  changé 
son  modèle  quant  aux  menus  détails.  Il  l'a  plusieurs  fois  embrouillé 
et  gâté  ;  il  l'a  peut-être  quelquefois  amélioré.  Nous  n'y  voyons  pas de  contradiction. 

Dans  la  deuxième  partie  de  son  étude,  M.  Brown  prend  pour 
point  de  départ  sa  propre  théorie,  selon  laquelle  notre  récit  serait 

le  représentant  du  conte  celtique  du  voyage  d'un  héros  dans  l'autre 
monde.  En  comparant  les  deux  versions  au  schéma  qu'il  avait 
établi  de  ce  conte  ',  il  trouve  que  tant  par  un  trait  de  la  compo- 

sition que  par  de  nombreux  menus  détails  le  récit  gallois  se 

rapproche  davantage  de  celui-ci. 

C'est  peut-être  un  procédé  dangereux  que  de  juger  du  rapport 
littéraire  qui  existe  entre  deux  versions,  en  se  fondant  sur  la 

théorie  de  l'origine  du  thème  qu'elles  représentent.  La  doctrine  de 
M.  Brown,  si  séduisante  qu'elle  soit,  n'a  pourtant  pas  réuni  les 
suffrages  de  tous  les  critiques.  Cependant,  comme  elle  a  une 

certaine  vraisemblance,  admettons-la  provisoirement  et  examinons 

l'application  qu'en  fait  son   auteur. 
D'abord,  quant  à  la  composition,  M.  Brown  relève  le  point 

suivant.  Dans  Vïvaiu,  la  victoire  du  héros  sur  le  sénéchal  n'aboutit 
pas  encore,  contrairement  à  notre  attente,  à  sa  réconciliation  avec 
Laudine.  Il  se  place  là  encore  deux  épisodes  :  celui  de  la  Noire 

Espine  (le  combat  d'Yvain  et  de  Gauvain)  et  celui  de  la  Pesme 
Aventure  ;  ce  n'est  qu'ensuite  que  survient  la  réconciliation  et  le 
roman  est  terminé.  Dans  le  récit  gallois,  au  contraire,  la  victoire 
du  héros  sur  les  deux  mauvais  pages  (qui  correspondent  tous  deux 
au  sénéchal  de  YYvairi)  est  suivie  de  la  réconciliation  avec  la  dame 

1.  A.C.  L.  Brown,  Iuiain,  a  Study  in  the  origins  of  Arihurian  romance, 
1903, dans  les  Studies  and  Notes  in  Philùlogy  and  Literaiure,  vol.  VIII. 



$40  Bibliographie. 

de  la  fontaine.  L'épisode  de  la  Pesme  Aventure  ,vient  après  pour 
terminer  le  conte  '.  Quant  à  celui  de  la  Noire  Espine,  il  ne  figure 

aucunement  dans  le  récit  gallois  ;  en  revanche,  l'auteur  a  placé  le duel  entre  Yvain  et  Gauvain  au  moment  où  le  roi  Arthur  arrive 
avec  ses  chevaliers  à  la  fontaine. 

D'après  M.  Brown,  l'ordre  des  épisodes  dans  le  récit  gallois  est 
bien  celui  de  la  source  commune.  L'épisode  de  la  Pesme  Aventure 
avait  bien  sa  place  à  la  fin,  puisque,  d'après  le  schéma  de 
M.  Brown,  la  réconciliation  avec  la  fée  a  dû  suivre  immédiatement 

la  victoire  du  héros  sur  le  sénéchal  (ou  sur  les  deux  pages).  Chré- 

tien aurait  interverti  l'ordre.  Il  aurait,  en  outre,  créé  l'épisode  de 
la  Noire  Espine,  dont  le  caractère  féodal  éclate  à  première  vue,  pour 

que  le  combat  d'Yvain  et  de  Gauvain,  renvoyé  à  la  fin  du  roman, 
produise  ainsi  l'effet  final. 

Cela  est  très  judicieux.  Seulement,  si  l'ordre  des  épisodes   dans 
Y  Yvain  est  une  infraction  au  schéma  du  conte,  celui  du  récit 

gallois  n'en  présente-t-il  pas  une  encore  plus  grave  ?  Comment 
s'expliquer  que  le  héros,  après  l'achèvement  d'une  aventure  aussi 
longue  et  compliquée,  se  lance  aussitôt  dans  une  autre  aventure, 

courte  et  nettement  épisodique,  qui  n'a  plus  aucun  intérêt  pour  les 
lecteurs  ?  M.  Brown  nous  dit  que  YOivain  est  constitué  d'une 
«  série  d'histoires  différentes  et  séparées,  très  lâchement  reliées 
entre  elles  ».  Cela  nous  étonne  si  nous  nous  rappelons  avec  quelle 

ingéniosité  le  même  critique  s'est  efforcé  d'établir  que  nous  avons 
à  faire  ici  à  une  seule  aventure  suivie  et  richement  développée. 

A-t-on  jamais  vu  un  Maelduin  ou  un  Cuchulainn,  dans  les  récits 
cités  par  M.  Brown,  entamer,  après  la  réunion  ou  la  séparation 

d'avec  la  fée,  une  aventure,  toute  accidentelle  celle-là,  par 
laquelle  se  terminerait  le  conte  ? 

Enfin,  M.  Brown  nous  cite  un  grand  nombre  de  cas,  où  YOivain 
reproduit  certains   menus   détails   qui   ne   se    trouvent    pas   dans 
Y  Yvain  et  qui  se  réfèrent  au  type  traditionnel  du  conte  du  voyage 

dans  l'autre  monde.  Il  y  en  a  quelques-uns  dont  la  valeur  éveille 
quelques  doutes. 

D'après  M.  Brown  «  l'hôte  hospitalier  »  et  le  «  berger  mons- 
trueux »  seraient  au  fond  un  seul  et  même  personnage.  On  voit 

la  trace  de  cette  identité  dans  le  fait  que  dans  YOivain  l'un  est 
appelé  «  l'homme  jaune  ,»  et  l'autre  «  l'homme  noir  »  (c'est-à-dire, 
l'homme  blond  ou  roux,  et  l'homme  brun).  Cette  interprétation 
nous  paraît  quelque  peu  hasardée. 

i .  Il  y  a  en  plus,  tout  à  la  fin,  un  passage  énigmatique  sur  les  corbeaux 

noirs  qui  est  sans  importance  pour  l'argumentation  de  M.  Brown. 



Bibliographie.  341 

Dans  YOwain,  le  cortège  funèbre  est  décrit  ainsi  :  «  il  ne  vit  ni 
commencement  ni  fin  aux  troupes  qui  remplissaient  les  rues, 
toutes  complètement  armées  ;  il  y  avait  aussi  beaucoup  de  femmes 

à  pied  et  à  cheval,  et  tous  les  gens  d'église  de  la  cité  étaient  là 
chantant.  »  VYvain  ne  contient  pas  ces  détails.  Le  récit  gallois 

nous  aurait  conservé,  d'après  M.  Brown,  la  trace  de  la  conception 
primitive  de  l'autre-monde  celtique,  où  les  seuls  habitants  étaient 
des  femmes.  Il  nous  semble  que  rien  dans  le  texte  cité  n'autorise une  telle  déduction. 

Dans  YOwain,  toutes  les  feuilles  de  l'arbre  sont  abattues  par 
l'averse.  Dans  VYvain  il  est  dit,  par  contre,  (vers  462-3)  a  qu'il 
n'y  avait  ni  branche  ni  feuille  qui  ne  soit  couverte  d'oiseaux  ».  M. 
Fôrster  a  suggéré  que  l'idée  des  feuilles  abattues  dans  YOwain 
résulte  de  la  fausse  interprétation  donnée  par  l'auteur  aux  vers 
cités.  M.  Brown  objecte  qu'au  contraire  ce  trait  est  authentique 

dans  la  description  de  1'  «  elfin  storm  ».  Cependant,  il  ne  s'agit 
pas  de  prouver  le  caractère  féerique  de  l'averse,  qui  est  aussi 
violente  dans  VYvain  que  dans  YOwain  ;  là-dessus  tout  le  monde 

est  d'accord.  Ce  qu'il  faudrait  démontrer,  c'est  que  ce  trait  de  la 
chute  des  feuilles  est  primitif.  Pourtant,  il  ne  figure  dans  aucune 
des  nombreuses  versions  citées  par  M.  Brown. 

N'insistons  pas  sur  ces  détails.  Outre  ces  traits  contestables,  il  y 
en  a  d'autres  qui  paraissent  plus  sûrs.  M.  Brown  avait  prévu  que 
tel  ou  tel  trait  serait  contesté  par  quelque  critique.  D'après  lui, 
c'est  leur  ensemble  qui  serait  probant,  en  quoi  il  a  parfaitement 
raison.  On  peut  considérer  comme  un  fait  prouvé  que  l'auteur 
gallois,  en  affectant  le  stvle  des  contes  populaires  de  fées,  a  orné 

son  récit  de  plusieurs  traits  qu'on  retrouve  dans  les  contes  du  type 
du  voyage  dans  l'autre  monde.  Seulement,  ceux  qui  pensent  que 
YOwain  n'est  pas  le  remaniement  de  VYvain,  ne  sont  pas  du  tout 

réduits  par  là  à  supposer  que  l'auteur  gallois,  en  folkloriste  savant, 
a  saisi  et  identifié  le  type  originaire  du  conte.  Il  a  pu  aussi  bien, 
sans  faire  cette  identification,  adopter  mécaniquement  certains 
traits  de  ce  tvpe  de  conte,  qui  parait  avoir  été  très  courant  à  son 

époque.  D'ailleurs,  nous  retrouvons  les  mêmes  traits  dans  des 
contes  de  tvpes  assez  différents.  Un  critique  allemand,  M.  H. 
Siuts,  a  soutenu  récemment  que  la  plupart  des  contes  fantastiques 

allemands  remontent   au  thème  du   voyage  dans  l'autre  monde  '. 

1.  H.  Siuts,  Jenseitsmotive  imdeutschen  Volksmârchen  (Teutonia,  19  Heft). 

Leipzig,  191 1.  Notons  que  l'auteur  entend  la  formule  «  autre  monde  » dans  un  sens  assez  large  et  assez  mal  défini. 



342  Bibliographie. 

Nous  ne  croyons  pas  qu'il  l'ait  prouve.  Mais  ce  qui  ressort  surtout 
de  cette  étude,  c'est  combien  largement  répandus  sont  les  traits 
que  MM.  Brown  et  Siuts  croient  caractéristiques  du  thème  en 

question.  Cela  n'a  rien  de  surprenant.  Toutes  les  histoires  relatives 
à  l'expédition  d'un  héros  dans  la  demeure  d'un  être  surnaturel, 
soit  dans  1'  «  autre  monde  celtique  »,  soit  dans  l'habitation  d'un 
sorcier  ou  d'un  démon  vulgaire,  doivent  forcément  se  garnir  en 
grande  partie  de  traits  identiques.  Ces  derniers  procèdent  du 

fonds  commun  et  nécessairement  limité  de  l'imagination  humaine; 
ils  peuvent  aussi  bien  être  des  emprunts  mutuels,  facilités  par  le 
style  conventionnel  des  contes  fantastiques. 

Une  dernière  remarque.  M.  Brown  ne  dit  qu'un  mot  sur  la 
façon  dont  il  représente  la  «  source  commune  ».  Cette  source, 

selon  lui,  a  dû  être  vraisemblement  un  roman  anglo-normand  ; 
mais  elle  a  pu  être  aussi  bien  un  roman  écrit  en  latin.  Cette 

dernière  supposition  est  tout  àfait  invraisemblable.  C'est  M.  Edens, 
si  je  ne  me  trompe,  qui  a  le  premier  avancé  la  théorie  de  la  version 
latine  comme  source  commune  des  romans  de  Chrétien  de  Troyes 

et  des  récits  gallois  correspondants,  théorie  qu'il  a  appliquée  en 
particulier  à  YErec  et  à  Gcraint.  Or,  cette  théorie  ne  saurait  être 
admise  en  ce  qui  concerne  ces  deux  dernières  œuvres.  Il  suffit  de 
noter  la  forme  Giviffert  Petit  dans  le  Geraint.  Petit  est  bien  un  mot 

français,  et  non  pas  latin.  Faut-il  reprendre  pour  YOwain  une 
hypothèse  qui  est  insoutenable  pour  le  Geraint  ? 

Plusieurs  observations  de  M.  Brown  sont  justes  et  pénétrantes  ; 

elles  contribuent  sensiblement  à  élucider  les  procédés  de  compo- 

sition de  YOwain.  Mais  l'auteur  n'arrive  pas  à  établir  l'indépendance 
du  récit  gallois  par  rapport  au  romande  Chrétien  de  Troyes. 

A.  Smirnov. 

VI 

Salomon  Reinach.   Répertoire  de  l'Art  quaternaire.  Paris,   Leroux, 
191 3,  xxxvm-205  pp.  in-8°. 

Beaucoup  de  celtisants  ayant  les  yeux  ouverts  sur  la  préhistoire, 

il  est  bon  de  signaler  ici  le  nouveau  répertoire  de  M.  Salomon  Rei- 

nach. Il  faut  le  prendre  comme  ses  prédécesseurs.  C'est  un  recueil 
de  fiches  graphiques,  classées  dans  l'ordre  alphabétique  des  lieux  de 
trouvaille  et  par  nature  de  représentations,  qui  permet  de  retrouver 
avec  une  appréciable  facilité  les  renseignements  de  toute  espèce 

dont  la  moindre  recherche  fait  sentir  le  besoin.  On  dira  qu'il  est 
difficile  d'y  reconnaître  ses  vieux  amis  ;  mais  on  aura  tort. 



Bibliographie.  343 

On  regrettera  surtout,  je  crois,  avec  raison,  que  M.  Salomon 

Reinach  n'ait  indiqué  où  se  trouvent  les  objets  reproduits,  que' 
lorsqu'ils  ne  sont  pas  encore  publiés.  M.  S.  Reinach  pense  sans 
doute  que  sa  référence  permettra  de  retrouver  l'objet  cherché  ;  il  se 
trompe.  Mais  il  a  peut-être  le  sentiment  que  la  publication  vaut 

l'objet.  Je  ne  partage  pas  ce  sentiment. 
L'Introduction  contient  une  chronique  des  trouvailles,  qui  com- 

mence en  1894.  Elle  devient  éphémérides  et  les  «  événements  » 

s'y  multiplient.  Le  dernier  est,  comme  il  est  juste,  la  publication 
du  présent  livre. 

H.  Hubert. 

VII 

Mélanges  Cagnat.  Recueil  de  mémoires  concernant  Vépigraphie  et  les 

antiquités  romaines,  dédié  à  M.  René  Gagnât.  Paris,  E.  Leroux, 

1912,  452  pp.  in-8°. 

Plusieurs  de  ces  mémoires  concernent  la  Gaule  et  les  Celtes.  La 

chose  ne  surprendra  pas  ceux  qui  connaissent  M.  Cagnat,  qui  n'a 
jamais  cessé  d'attirer  l'attention  de  ses  élèves  sur  l'épigraphie  et  les 
antiquités  de  la  Gaule  romaine. 

P.  219.  H.  Graillot,  Mater  deum  Salutaris,  Cybèlc  protectrice  des 
eaux  thermales.  Du  salut  des  âmes  au  salut  des  corps  la  Cybèle 

d'Asie  Mineure  avait  étendu  ses  bons  offices.  Elle  faisait  rêver  de 
remèdes  et  ses  prêtres  étaient  des  médecins.  En  outre  les  sources 

faisaient  partie  de  son  domaine  sacré  et  plus  d'un  sanctuaire  de  son 
culte  se  mirait  dans  les  eaux.  En  Occident,  en  Italie  d'abord,  c'est 

aux  sources  thermales  que  s'est  attachée  sa  vertu.  Elle  devient  la Mater  Baiana.  De  même  en  Gaule  et  dans  la  Germanie  romaine. 

Une  intéressante  statistique  nous  montre  que  bon  nombre  des 

monuments  de  son  culte  se  trouvent  là  où  il  y  a  des  sources  fré- 

quentées par  les  Gallo-romains  pour  leurs  propriétés  curatives,  à 
Vichy,  à  Aix,  à  Brides-les-Bains,  dans  le  pays  de  Comminges,  à 
Baden-Baden,  à  Wiesbaden,  etc.  Ce  sont  des  statues  et  statuettes, 
des  autels  votifs,  un  temple  même,  à  Alet  (Electum,  Aude).  Quand 

Cybèle  n'a  pas  remplacé  les  fées  indigènes  des  sources,  elle  s'est 
associée  à  elles  ou  voisine  avec  elles.  J'ajoute  que  la  statistique  ne 
comporte  encore  en  Gaule  et  en  Germanie  que  vingt  noms  de 
stations  balnéaires,  où  Cybèle  et  Attis  soient  représentés. 

P.    229.  D.  Viollier,  Giubiasco,    une   nécropole  contemporaine  de  la 



344  Bibliographie. 

conquête  romaine.  C'est  à  2  km.  au  S.-O.  de  Bellinzona  qu'a  été trouvé  ce  cimetière.  On  en  connaît  dans  les  environs  une  dizaine 

d'autres,  comptant  ensemble  un  millier  de  tombes.  Ils  nous 
apprennent  que  la  vallée,  jusque-là  déserte,  s'est  peuplée  au  début 
de  l'âge  du  fer,  nouveau  passage  à  travers  les  Alpes.  Sa  civilisation 
est  celle  de  l'Italie  septentrionale  et  c'est  également  par  l'Italie,  sup- 

pose l'auteur,  qu'y  est  parvenue  la  civilisation  celtique  de  La  Tène. 
Quand  la  conquête  romaine  eut  rétabli,  entre  la  vallée  du  Pô  et 

l'Italie  moyenne,  les  liens  brisés  par  la  conquête  gauloise,  les  gens 
du  Tessin,  les  Lépontiens,  se  sont  pourvus  aux  marchés  méridio- 

naux d'ustensiles  variés,  de  poterie  surtout,  sauf  de  vases  arétins, 
de  chaudronnerie  capuane,  et  aussi  de  bijoux.  Sujets  des  Romains, 

furent-ils,  comme  le  pense  M.  Viollier,  organisés  en  milice  locale, 
chargée  de  garder  la  route  du  Gothard  ?  Je  le  veux  bien,  mais  les 
raisons  alléguées  me  laissent  perplexe.  Parmi  toutes  les  tombes 
dont  la  date  a  été  fixée,  il  en  est  neuf  qui  contiennent  des  casques. 

M.  Viollier  les  attribue  toutes  à  l'époque  d'Auguste.  Or,  il  reconnaît 
lui-même  que  deux  de  ces  casques,  en  bronze,  sont  du  type  en 

usage  au  ve  siècle  dans  l'Italie  septentrionale,  un  autre,  en  fer,  est 
semblable  au  casque  marnien  de  Béru  qui  date  sans  doute  du  ive. 
M.  Viollier  a  raison  de  nous  dire,  au  début  de  son  article,  que  les 

montagnards  du  Tessin  ne  suivaient  pas  la  mode.  Mais  j'observe 
que  les  tombes  en  question  ne  sont  pas  celles  que  M.  Viollier  a 

fouillées,  que  le  mobilier  n'est  pas  publié  et  je  réserve  mon  opi- 
nion. Je  ne  suis  pas  non  plus  persuadé  que,  des  tombes  anciennes 

de  l'âge  du  fer  aux  tombes  de  la  Tène,  la  population  ait  changé.  A 
part  une  incinération  dans  le  premier  groupe,  ce  sont  les  mêmes 
pratiques  funéraires,  qui  ont  été  observées,  même  construction  de 

la  tombe,  même  orientation.  Ligures  ou  Gaulois,  j'ai  de  la  peine  à 
distinguer  les  uns  des  autres. 

P.  247.  Ch.  Dubois,  Observations  sur  l'état  et  le  nombre  des  popula- 
tions germaniques  dans  la  seconde  moitié  du  IVe  siècle  d'après  Ammien 

Marcellin.  Elles  étaient  peu  nombreuses,  fixées  au  sol,  qu'elles 
cultivaient;  elles  avaient  des  limites,  qu'elles  respectaient. La  Gaule 
n'a  pas  été  submergée  par  un  débordement  de  nomades  trop  nom- 

breux ;  les  peuples  du  Rhin  étaient  au  ive  siècle  des  débris  de 
peuples  ;  le  cas  des  Francs  et  des  Alamans  qui  ont  prétendu  con- 

quérir des  terres  de  vive  force  dans  l'empire  était  exceptionnel. 
Petites  bandes,  pauvres  gens  et  facilement  réduits  par  de  toutes 
petites  armées,  qui,  quand  elles  passent  le  Rhin,  ne  trouvent  devant 
elles  que  le  désert.  Désert  pour  désert,  la  Gaule  sans  doute  en  était 
un  aussi. 



Bibliographie.  345 

P.  269.  Léon  Halkin,  Vu  piédestal  de  colonne  au  géant  originaire  de 

Mayence.  Ce  piédestal,  découvert  au  xvme  siècle,  a  passé  par 
diverses  mains  ;  il  est  connu  par  deux  dessins  ;  mais  il  est  perdu. 

P.  281.  H.  Hubert,  Nantosuelta,  déesse  à  la  ruche.  Nantosuelta, 

parèdre  de  Sucellus,  le  dieu  au  maillet,  a  pour  attribut  une  cabane, 

qu'elle  tient  à  la  main  ou  qui  surmonte  son  sceptre,  sur  les  deux 
autels  de  Sarrebourg.  Je  crois  que  c'est  une  ruche  et  que  la  déesse 
est,  entre  autres  choses,  une  déesse  des  abeilles,  du  miel  et  de 

l'hydromel.  On  n'a  pas  encore  remarqué  que,  au  pied  du  dieu  au 
maillet,  sur  ses  monuments  de  pierre,  se  trouve  généralement  un 

tonneau.  Des  tonneaux  sont  représentés  sur  l'un  des  autels  de  Sarre- 
bourg au  pied  de  Xantosuelta.  Le  dieu  au  maillet  gaulois  doit  être 

comparé  au  forgeron  Goibniu,  qui  prépare  la  bière  des  dieux.  C'est 
un  dieu  de  la  bière,  ce  qui  ne  l'empêche  pas  sans  doute  d'être  éga- 

lement un  Dis  Pater,  un  dieu  militaire.  Que  Nantosuelta  ait  un 

nom  de  sens  belliqueux,  je  n'y  vois  nulle  impossibilité  et  je  ne 
conteste  pas  l'étymologie  proposée  par  d'Arbois  de  Jubainville. H.  Hubert. 



CHRONIQUE 

SOMMAIRE.  —  I.  La  bibliothèque  irlandaise  de  d'Arbois  de  Jubainville.  — 
IL  L'enseignement  du  celtique  à  Glasgow,  à  Christiania,  à  S«-Péters- 
bourg.  —  III.  Découverte  archéologique  et  épigraphique  à  Chàlou-sur- 
Saône.  —  IV.  La  langue  irlandaise  en  Irlande.  —  V.  Le  moine  anglo-saxon 
Berechtuine  en  Irlande.  —  VI.  M.  Diverrès,  docteur  de  l'Université  de 
Rennes.  —  VII.  M.  FitzHugh  et  le  rythme  indo-européen.  —  VIII. 
Vox,  une  nouvelle  revue  de  phonétique.  —  IX.  Rev.  Donald  Maclean, 
The  Literature  of  the  Scottish  Gael.  —  X.  Meven  Mordiern  et  Abhervé, 
Notennou  diwar-benn  ar  GelteJ  Ko^,  o  istor  hag  o  sevenadur.  —  XL  Idris 
Bell,  Poems  front  the  Jfehh.  -  XII.  Padric Gregory,  OU  World Ballads.  — 
XIII.  Cinquième  congrès  pan-celtique.  —  XIV.  Welsh  Language 

Society.  —  XV.  Grammaire  de  l'irlandais  moyen  par  M.  G.  Dottin.  — 
XVI.  Seconde  édition  de  la  traduction  des  Mabinogion  par  M.  J.  Loth. 
—  XVII.  Ouvrages  reçus. 

I 

Nous  avons  tenu  nos  lecteurs  au  courant  du  sort  réservé  à  la 

bibliothèque  de  d'Arbois  de  Jubainville. 
Il  en  avait  été  fait  trois  parts.  L'une,  comprenant  les  ouvrages 

historiques,  fut  acquise  dès  l'été  de  19 10  par  la  librairie  G.  Fock 
de  Leipzig.  La  seconde,  composée  des  livres  bretons,  fut  acquise 
par  la  librairie  Plihon  et  Hommay  de  Rennes,  qui,  avant  de  la 
détailler,  consentit  un  droit  de  préemption  à  la  Bibliothèque 
Universitaire  de  cette  ville  (v.  Rev.  Ceït.,  XXXII,  220). 

Nous  apprenons  que  la  troisième  part,  comprenant  les  ouvrages 

relatifs  au  celtique  en  général  et  à  l'irlandais,  vient  d'être  acquise 
également  par  la  librairie  Fock.  Il  est  regrettable  que  cette  impor- 

tante collection,  constituée  surtout  grâce  aux  échanges  et  à  la 
publicité  de  la  Revue  Celtique,  ne  soit  pas  demeurée  à  Paris  comme 
la  bibliothèque  de  Whitley  Stokes  est  restée  à  Londres  (v.  Rev. 

Celt.,  XXXII,  114).  Souhaitons  du  moins  qu'elle  y  puisse  revenir 
en  partie  et  servir  encore  à  ces  études  que  d'Arbois  de  Jubainville 
avait  contribué  pour  une  si  large  part  à  fonder  et  à  développer 
dans  notre  pays. 



Chronique.  347 

II 

L'enseignement  du  celtique  se  maintient  et  s'étend  à  l'étranger 
de  la  façon  la  plus  heureuse. 

Pour  remplacer  George  Henderson,  l'Université  de  Glasgow  a 
fait  appel  à  M.  George  Calder,  l'éditeur  de  l'Enéide  irlandaise 
(y.  Rev.  Celt.,  XXVIII,  351). 

En  même  temps,  l'Université  de  Christiania  vient  d'être  dotée 
d'une  chaire  de  celtique.  Le  Storthing  norvégien  en  a  voté  la  créa- 

tion le  15  avril  dernier  par  90  voix  contre  29.  Cette  chaire  est 
destinée  à  M.  Cari  Marstrander,  le  jeune  et  savant  linguiste,  dont 
chacun  connaît  les  brillants  débuts. 

Enfin,  notre  collaborateur  M.  A.  Smirnov,  privat-docent  à 

l'Université  de  Sl-Pétersbourg,  y  annonce  pour  l'année  prochaine 

un  cours  d'introduction  à  l'étude  des  littératures  celtiques. 
III 

En  démolissant  les  fondations  de  la  maison  Mathey-Jacob,  à 

Chalon-sur-Saône,  non  loin  de  l'emplacement  du  palais  du  roi 
Gontran,  on  a  mis  au  jour  un  piédestal  antique  qui  était  enfoui  à 

3  m.  50  de  profondeur  au-dessous  du  sol  actuel,  où  il  avait  été 
utilisé  pour  la  construction  du  rempart  romain,  élevé  hâtivement 

à  l'approche  des  Barbares.  Ce  piédestal,  taillé  dans  un  grès  assez 
friable,  porte  sur  une  de  ses  faces  une  inscription  votive  ainsi 
conçue  : 

AVG   SAC 

DEAE 
SOVCOXX 

AE 
OPPIDAXI 
CABILOXX 
ENSES 
P  C 

Aug(usto)  Sac(rwri),  deae  Souconnae  oppidani  Cabilonnmses  pÇonendum) 

c(uniueritnt').  Les  caractères  paraissent  remonter  au  second  siècle de  notre  ère. 

M.  Héron  de  Yillefosse  a  fait  part  de  cette  importante  décou- 

verte à  l'Académie  des  Inscriptions  dans  la  séance  du  20  décembre 
dernier  (voir  les  Comptes-rendus  de  1912,  p.  677  et  suiv.). 

Xous  empruntons  à  sa  communication  les  deux  observations 
suivantes  : 



$48  Chronique. 

«  C'est  la  première  fois  que  le  nom  de  Chalon-sur-Saône,  ou  du 
moins  celui  de  ses  habitants,  apparaît  sur  un  document  épigra- 

phique.  On  remarquera  qu'il  est  écrit  par  un  seul  L  et  par  deux 
N,  leçon  conforme  à  celle  des  documents  numismatiques  des  bas 
temps.  Les  nombreuses  monnaies  mérovingiennes  frappées  à 

Chalon-sur-Saône  portent  en  effet  presque  toutes  Cahilonna,  Cavi- 
lonna  ou  Cablonno,  tandis  que  les  documents  littéraires  donnent, 
la  plupart  du  temps,  les  formes  Cabillonus,  Cabillonum,  Cavillunum 

et  l'ethnique  Cabillonensis  avec  un  redoublement  du  L  qui,  dans 
certains  textes,  a  établi  une  confusion  avec  Cabeilio. 

«  Ce  n'est  pas  le  seul  intérêt  de  cette  inscription.  Le  nom  de  la 
déesse  Souconna  est  nouveau  ;  il  fournit  évidemment  la  plus 

ancienne  forme  du  nom  de  la  Saône.  Le  passage  d'Ammien  : 
Ararim  quem  Saùconnam  adpellant  (XV,  n,  17)  doit  en  être  rap- 

proché. L'inscription,  par  son  antiquité  et  son  originalité,  a  une 
valeur  documentaire  supérieure  à  celle  des  manuscrits  souvent 
altérés  par  les  copistes  qui  ne  se  faisaient  pas  faute  de  transcrire 
les  noms  géographiques  comme  on  les  prononçait  de  leur  temps. 
La  dea  Souconna  est  donc  une  personnification  de  la  Saône  comme 
la  dea  Sequana  est  celle  de  la  Seine.  » 

IV 

Comme  complément  aux  renseignements  statistiques  que  nous 

avons  donnés  dans  le  tome  précédent,  p.  483,  sur  l'état  de  la 
langue  irlandaise,  nous  sommes  en  mesure  de  fournir  aujourd'hui 
le  chiffre  global  des  individus  parlant  irlandais  en  Irlande  :  il 

s'élève  à  582446  en  191 1  contre  641  142  en  1901  et  680  245  en 
1891. 

V 

Une  pierre  tombale,  conservée  dans  la  vieille  église  ruinée  de 

Tulach  Léis  (auj.  Tullylease,  Co.  Cork),  porte  l'inscription  latine suivante  : 

qui  cumqux  hune  titiûum  legeril  orat  proberechtuine 

Le  nom  propre  qui  termine  l'inscription  a  fait  l'objet  de  diverses 
interprétations,  toutes  fantaisistes  et  inutiles.  M.  Kuno  Meyer 

estime  avec  raison  qu'il  représente  une  transcription  fort  correcte 
du  nom  anglo-saxon  bien  connu  Beorhhuine  (v.  Searle,  Onomasticon 
Anglo-sa.\onicum,p.  97),  etquelepersonnagequiportaitcenomdevait 



Chronique.  349 

être   un    des   nombreux    moines  venus  d'Angleterre  aux   vne   et 
vme  siècles  et  installés  en  Irlande. 

On  trouvera  cette  intéressante  hypothèse  exposée  dans  YArchiv 

fur  das  Studium  der  neueren  Sprachen  unâ  Literaturen,  t.  CXXX 

(avril  1913),  p.  155-156,  sous  le  titre  :  Ags.  Berechtuine  in  Alt- 
Irland. 

VI 

On  nous  écrit  de  Rennes  : 

«  Le  vendredi  2  Mai  191 3,  M.  P.  Diverrès,  ancien  élève  de 

l'École  des  Hautes  Études,  a  soutenu  devant  la  Faculté  des  Lettres 

de  Rennes  une  thèse  pour  obtenir  le  grade  de  docteur  de  l'Univer- 
sité. Cette  thèse  avait  pour  sujet  :  Le  plus  ancien  texte  des  Meddvgon 

Mvddveu.  Le  jury  était  composé  de  M  M.  J.  Loth,  G.  Dottin,  Le  Braz 
et  Le  Roux.  Les  questions  posées  au  candidat  après  la  soutenance 
portaient  sur  la  composition  des  Mabinogion.  M.  P.  Diverrès,  après 
un  examen  qui  a  mis  en  valeur  la  précision  de  ses  connaissances 
et  la  souplesse  de  sa  discussion,  a  été  reçu  docteur  avec  la  mention 

très  honorable.  C'est  la  première  thèse  de  doctorat  de  l'Université 
de  Rennes  qui  porte  sur  les  langues  celtiques.  Elle  vient  de  paraître 

en  un  volume  de  cv-295p.  à  la  librairie  Maurice  Le  Dault,  14,  rue 
Antoine-Roucher,  à  Paris.   » 

VII 

Nous  avons  déjà  parlé  dans  cette  Revue  de  M.  Thomas  Fitz- 

Hugh,  professeur  de  latin  à  l'University  of  Virginia  (v.  Rev.  Celt., 
XXXI,  254).  Cet  érudit  poursuit  depuis  quelques  années  la 

démonstration  d'une  thèse  hardie,  à  laquelle  il  a  consacré  déjà 
plusieurs  brochures.  La  septième  et  dernière,  qui  couronne  le 

tout,  vient  de  paraître  sous  le  titre  :  Indoeuropean  Rhythm  (Univer- 
sity  of  Virginia,  Bulletin  of  the  School  of  Latin,  n°  7  ;  Charlottes- 
ville,  Anderson  brothers,  191 2,  3  dollars).  Elle  contient,  dans 

toute  son  ampleur,  l'expression  complète  de  la  doctrine  de  M.  Fitz- 
Hugh.  Tâchons  de  la  résumer  en  quelques  mots.  Il  aurait  existé  en 

italo-celtique  un  rythme  accentue!,  fondé  sur  l'intensité  ;  de  là,  un 
système  de  versificaiion,  dont  la  base  était  le  «  tripudic  principle  » 
(double  accent  in  the  word-foot  and  double  thesis  in  the  verse- 

foot);  ce  tripudium  se  retrouverait  à  la  fois  en  latino-falisque,  en 
osco-ombrien,  et  en  vieil-irlandais.  Ce  serait  même  une  preuve  de 



350  Chronique. 

plus  à  l'appui  de  l'hypothèse  d'une  unité  italo-celtique.  Mais  en 
germanique  aussi  on  retrouverait  le  rythme  tripudique  et  en  «  balto- 

slavonic  ».  Bref  ce  serait  le  rythme  même  de  l'indo-européen.  On 
en  aurait  un  modèle  dans  le  Carmen  Aruale,  auquel  M.  FitzHugh 

attache  beaucoup  d'importance,  mais  qu'il  traite,  il  faut  le  dire, 
avec  une  fantaisie  par  trop  souple  et  élastique  (v.  p.  63-64).  L'idée 
habituelle  aux  linguistes,  que  l'indo-européen  avait  un  rythme 
quantitatif,  serait  une  illusion  due  à  l'influence  des  grammairiens 
grecs  et  entretenue  depuis  deux  mille  ans  par  une  méprisable 

«  clique  ».  Les  Grecs  ont  tout  simplement  modifié  l'antique  sys- 
tème tripudique  au  profit  d'un  rythme  quantitatif  et  d'un  accent 

musical  ;  ils  ont  ainsi  obscurci,  sinon  dénaturé,  la  tradition  com- 

mune de  l'indo-européen.  Cette  tradition,  elle  apparaît  à  la 
page  154  figurée  dans  un  arbre  généalogique,  où  l'on  voit  com- 

ment le  tripudium  occidental  est  le  «  tap-root  »  d'un  développe- 
ment, où  le  rythme  quantitatif  du  grec  ne  joue  que  le  rôle  d'un 

principe  de  modulation.  N'insistons  pas.  Malgré  l'abondance  des 
exemples  et  la  prolixité  des  développements,  malgré  l'arbre  généa- 

logique du  rythme  européen,  nous  ne  sommes  pas  très  sûr  d'avoir 
saisi  la  doctrine  de  M.  FitzHugh,  et  la  valeur  même  du  «  tripudic 
principle  »  nous  échappe.  Il  vaut  mieux  laisser  le  lecteur  se  faire 

lui-même  une  opinion,  s'il  a  toutefois  le  courage  d'aller  jusqu'au 
bout  de  ces  copieuses  brochures  et  la  prétention  de  comprendre 

tout  ce  qu'elles  contiennent. 

VIII 

Une  nouvelle  revue  de  Phonétique  vient  de  se  fonder  à  Ham- 
bourg, sous  la  direction  de  MM.  H.  Gutzmann  et  G.  Panconcelli- 

Calzia.  Elle  porte  le  nom  de  Vox,  Internationales  Zentralblatt  fur 

experimentelle  Phonetik  et  se  publie  à  Berlin,  chez  l'éditeur  médical 
Fischer,  et  à  Hambourg,  chez  l'éditeur  L.  Friedrichsen  (abonne- 

ment annuel,  10  M.  ;  un  fascicule  tous  les  deux  mois).  D'après  le 
prospectus,  elle  traitera  toutes  les  questions  relatives  à  la  phoné- 

tique expérimentale  en  général  et  nous  avons  plaisir  à  signaler  que 
la  jeune  revue  se  recommande  du  vieux  maître  de  la  phonétique 
allemande,  Vietor,  et  du  père  de  la  phonétique  expérimentale, 

l'abbé  Rousselot.  La  pathologie  y  aura  sa  place,  comme  le  nom 
même  de  son  directeur,  M.  Gutzmann,  le  fait  prévoir.  Mais  l'étude 
du  langage  normal  n'y  sera  pas  négligée,  et  l'on  peut  être  sûr  que 
la  nouvelle  revue  fournira  aux  linguistes  mainte  étude  intéressante 

et  utile.  Le  celtique  n'y   sera  peut-être  guère  représenté.  Si  nous 



Chronique.  35 1 

avons  cru  nécessaire  d'annoncer  la  revue  Vox  à  nos  lecteurs,  c'est 

qu'elle  doit  contenir  une  Bibliographia  Phonetica,  qui,  à  en  juger  par 
le  premier  numéro,  formera  un  répertoire  indispensable  à  tous  les 
phonéticiens. 

IX 

Nous  avons  signalé  dans  un  fascicule  précédent,  p.  114,  lors  de 
leur  publication  dans  la  Celtic  Reviens,  les  articles  du  Rév.  Donald 

Maclean  sur  la  littérature  gaélique  de  l'Ecosse.  Voici  qu'ils  forment 
maintenant  un  joli  volume  de  80  pages,  que  met  en  vente  la  librai- 

rie William  Hodge  and  C°,  Edinburgh,  au  prix  de  2  s.  6  d.,  sous 
le  titre  The  Literature  of  the  Scottish  Gael.  Ce  volume  est  à  recom- 

mander aux  amis  de  la  littérature  gaélique.  Ils  y  trouveront,  sous 

une  forme  agréable  et  aisée,  un  résumé  de  l'histoire  littéraire  de 
l'Ecosse,  une  appréciation  fine  et  précise  des  principaux  écrivains 
et  poètes,  des  citations  bien  choisies  avec  d'exactes  traductions. 
L'auteur  remonte  aux  origines  mêmes  de  la  littérature  gaélique, 
mais  il  s'attache  particulièrement  à  décrire  la  période  moderne,  le 
xvme  et  le  xixe  siècles  ;  il  fait  même  une  place  aux  écrivains  con- 

temporains. Son  ouvrage  est  un  utile  répertoire,  où  abondent  une 

foule  de  renseignements  qui  n'avaient,  croyons-nous,  jamais  été 
si  commodément  réunis.  Il  nous  parait  seulement  regrettable  qu'une 
table  alphabétique  des  auteurs  cités  n'ait  pas  été  placée  à  la  fin  du volume. 

X 

Nous  devons  une  mention  particulière  à  une  entreprise  de  vul- 
garisation que  mènent  de  concert  deux  Bretons,  attachés  à  leur 

langue  maternelle,  MM.  Meven  Mordien  et  Abhervé.  Sous  le  titre 

général  de  Notennou  diwar-benn  ar  Gelted  Ko^,  0  istor  hag  0  seve- 
nadur,  ils  ont  déjà  publié  cinq  petites  brochures,  entièrement  rédi- 

gées en  breton,  relatives  «  aux  Vieux  Celtes,  à  leur  histoire  et  à  leur 
civilisation  ».  Chacune  se  vend  au  prix  modique  de  35  cent,  chez 
le  libraire  Le  Bavon,  à  Lorient.  Elles  contiennent  un  résumé  fort 

clair,  accompagné  d'une  courte  bibliographie,  et  illustré  de  figures 
instructives,  des  notions  scientifiques  les  plus  récentes  sur  la  ques- 

tion. L'auteur,  M.  Meven  Mordien,  est  remarquablement  informé; 
il  a  sur  certains  points  des  précisions  que  l'on  souhaiterait  rencon- 

trer dans  bien  des  ouvrages  techniques.  M.  Abhervé  s'est  borné 
au  rôle  de  traducteur  :  disons  que  pour  deux    des  brochures  au 



352  Chronique. 

moins  il  s'est  soumis  au  contrôle  d'un  maître  en  langue  bretonne, 
notre  collaborateur  Emile  Ernault.  L'entreprise  de  MM.  Mordien 
et  Abhervé  est  digne  de  tous  éloges  ;  elle  répandra  des  vérités  très 
utiles  parmi  les  Bretons  qui  ne  connaissent  pas  la  Revue  Celtique 

ou  parmi  ceux,  s'il  en  est  encore,  qui  ne  sauraient  la  lire  en  fran- 
çais. 

XI 

De  tous  les  pays  de  langue  celtique,  le  Pays  de  Galles  est  assu- 

rément à  l'heure  actuelle  celui  où  la  poésie  est  le  plus  en  faveur. 
Il  compte  un  nombre  considérable  de  poètes,  dont  quelques-uns 
ont  beaucoup  de  talent.  Les  personnes  qui  ne  savent  pas  le  gallois 

et  qui  voudraient  être  au  courant  de  la  poésie  galloise  contempo- 
raine, pourront  lire  avec  intérêt  :  Poems  from  the  Wehh  translated 

into  English  verse  byH.  Idris  Bell,  Carnarvon,  The  Welsh  Publish- 

ing  C°,  1913,  103  p.,  pet.  8°,  1  sh.  Il  y  a  dans  ce  recueil  quelques 

échantillons  des  poésies  de  Ceiriog  et  d'Islwyn,  de  John  Morris 
Jones  et  de  Silyn  Roberts,  d'Eifion  Wynn,  de  Gwynn  Jones  et  de 
W.-J.  Gruffydd,  pour  ne  citer  que  quelques  noms.  La  traduc- 

tion n'est  pas  précisément  littérale  ;  elle  donne  cependant  une 
certaine  idée  des  originaux.  L'auteur  a  joint  à  ses  traductions  de 
courtes  notices  biographiques,  où  il  apprécie  en  quelques  mots 
le  talent  de  chacun  des  poètes.  Il  se  tient  un  peu  trop,  à  notre 
sens,  sur  le  ton  enthousiaste  et  louangeur  et  il  abuse  du  mot 

«  admirable  ».  Dans  une  seule  demi-page  consacrée  à  l'un  des 
poètes,  l'épithète  revient  trois  fois.  C'est  exagéré.  On  déprécie  les 
plus  rares  faveurs  à  les  distribuer  trop  largement. 

XII 

Sous  le  titre  Old  World  Ballads,  la  librairie  David  Nutt  de 

Londres  vient  de  publier  un  petit  volume  de  66  pages,  format  in- 
18,  dû  à  M.  Padric  Gregory.  Il  contient  un  choix  de  huit  ballades 

fort  jolies;  pour  six  d'entre  elles  l'auteur  s'est  inspiré  de  thèmes 
populaires  celtiques.  Deux  sont  d'origine  écossaise,  et  notamment 
la  première  du  recueil,  the  Ballad  of  Master  Fox,  qui  est  aussi  la 

plus  développée  et  dont  le  héros  est  tout  simplement  notre  Barbe- 
bleue;  avec  son  motif  :  «  Be  bold,  but  not  too  bold  »,  qui  revient 

comme  un  refrain,  elle  est  romantique  à  souhait.  L'auteury  a  semé 
les   formes  dialectales,  les   mots  rares  ou  archaïques,  juste  assez 



Chronique.  353 

pour  donner  à  l'ensemble  une  couleur  pittoresque.  Les  quatre  der- 
nières ballades  sont  relatives  au  soulèvement  irlandais  de  1798  et 

sont  rédigées  dans  l'anglais  populaire  de  l'Ulster. 

XIII 

L'année  19 13  verra  le  cinquième  congrès  pan-celtique.  Nos  lec- 
teurs savent  peut-être  que  le  premier  s'est  tenu  à  Dublin  en  1901, 

le  deuxième  à  Carnarvon  en  1904  et  le  troisième  à  Edimbourg  en 

1907.  Nous  avons  annoncé  en  son  temps  le  quatrième  qui  s'est 
tenu  à  Bruxelles  en  1910  (v.  Rev.  Celt.,  XXXI,  401).  Le  cinquième 

aura  lieu  comme  le  précédent  en  Belgique;  il  s'ouvrira,  le  mardi 
22  juillet,  à  Gand,  où  se  tiendront  le  mercredi  et  le  jeudi  les 
séances  des  sections,  et  il  se  clôturera  le  vendredi  à  Namur. 

Il  v  a  quatre  sections  :  1.  Préhistoire;  2.  Histoire  ;  3.  Linguis- 
tique ;  4.  Archéologie  et  beaux-arts.  Le  prix  de  souscription  au 

congrès  est  fixé  à  10  fr.  Le  comité  organisateur  a  pour  président 
M.  John  de  Courcy  Mac  Donnell,  10,  rue  du  Pacifique,  à  Bruxelles. 

XIV 

La  Welsh  Language  Society  tiendra  cette  année  la  onzième  session 

de  son  «  Ecole  d'été  »  (Ysgol  Haf)  à  Bangor  du  11  au  23  août. 
S'adresser  comme  toujours  pour  tout  renseignement  au  secré- 

taire de  la  société,  M.  D.  James  (Defvnnog),  à  Treherbert. 

XV 

La  Grammaire  de  l'irlandais  moyen  de  notre  collaborateur 
M.  G.  Dottin,  annoncée  depuis  longtemps  déjà,  est  enfin  achevée 

d'imprimer.  Nous  en  avons  entre  les  mains  un  exemplaire,  qui 
porte  la  date  de  1913.  C'est  un  volume  in- 12  de  xxviih-  301  pages  ; 
il  fait  partie  de  la  Collection  «  La  Bretagne  et  les  Pavs  celtiques  » 

de  la  librairie  Champion.  Mais  il  ne  sera  mis  en  vente  qu'avec  le 
choix  de  textes,  qui  en  formera  la  deuxième  partie,  et  dont  l'im- 

pression n'est  pas  encore  terminée.  Nous  aurons  l'occasion  de 
reparler  prochainement  de  l'ensemble. 

XYI 

Au  moment  de  terminer  cette  chronique,  nous  recevons  de  la 
Revue  Celtique,  XXXIV.  23 



i).j  Chronique. 

librairie  Fontemoing  (4,  rue  Le  Gofi,  Paris)  les  deux  volumes  de 
la  traduction  des  Mabinogion.,  par  M.  Loth,  édition  revue,  corrigée 

et  augmentée.  L'auteur  a  collationné  pour  cette  seconde  édition 
le  Livre  Blanc  de  Rhydderch,  et  ses  notes  critiques  en  ont  été 
modifiées  et  augmentées  en  conséquence.  Il  a  en  outre,  dans  une 
introduction  de  So  pages,  résumé  les  théories  dont  les  récits  gallois 

et  notamment  les  romans  arthuriens  ont  été  l'objet  dans  ces  vingt 
dernières  années.  C'est  un  travail  considérable,  que  nous  devons 
nous  borner  à  annoncer  aujourd'hui,  mais  dont  nous  publierons 
bientôt  un  compte  rendu. 

XVII 

Ouvrages  reçus,  dont  il  sera  rendu  compte  ultérieurement  : 

Albert  Grenier,  Bologne  Yillanovienne  et  Etrusque  (vme- 

ivc  siècles  avant  notre  ère).  Paris,  Fontemoing,  191 2,  540  p.  8°. 

(Bibliothèque  des  Écoles  françaises  d'Athènes  et  de  Rome,  fasci- 
cule ioé). 

Edward  Gwynn,  The  Metrical  Dindshenchas,  Part  III,  Dublin, 

Hodges  Figgis  and  C°,  1913,  x-562  p.  8°  (Royal  Irish  Aeademy, 
Todd  Lecture  Séries,  vol.  X),  7  s.  éd. 

E.-C.  Quiggin,  Prolegomena  to  the  Study  of  the  later  Irish 
Bards,  1200-1500  (Proceedings  of  the  British  Aeademy,  vol.  V), 

55  p.  8°  3  s.  6  d. 
François  Sagot,  La  Bretagne  romaine.  Paris,  Fontemoing,  191 1, 

xvm-417  p.  8°.   12  fr. 
f.  Yendryes. 



PÉRIODIQUES 

Sommaire.  —  I.  Mannus.  —  II.  Revue  Préhistorique  de  l'Est  de  la 
France.  - —  III.  Bonner  Jahrbùcher.  —  IV.  Bulletin  de  la  Société  scien- 

tifique, historique  et  archéologique  de  la  Corrèze.  —  Y.  Bulletin  de  la 
Société  géologique  de  Normandie.  —  VI.  Anzeiger  fur  schweizerische 
Altertumskunde  --  VII.  Rivista  archeologica  délia  provincia  et  antica 
diocesi  di  Como.  —  VIII.  Archiv  fur  Anthropologie.  —  IX.  Bulletin 

mensuel  de  la  Société  d'archéologie  lorraine.  —  X.  Boletin  de  la  Real 
Academia  delà  Historia.  —  XI.  Journal  of  the  Royal  Society  ofAnti- 
quaries  of  Ireland.  —  XII.  Proceedings  of  the  Society  of  Antiquaries  of 
Scotland. 

I 

M.  C.  Rademacher  donne  dans  Mannus,  19 12, p.  187,  une  Chro- 
nologie der  niederrheinische  Hulstatt;cit  in  dem  Gebiete  [wischen  Sieg 

und  Wuppermùndwng.  Ces  tumulus  nombreux,  forment  une  série 
homogène,  attestant  que  le  pays  a  été  peuplé  continûment,  et  bien 

peuplé,  par  un  même  peuple,  depuis  l'âge  de  bronze  proprement 
dit,  jusqu'à  l'époque  dite  de  La  Tène.  Ils  représentent  une  civili- 

sation, dont  les  affinités  avec  celles  de  l'Allemagne  du  Sud  sont 
certaines  et  surtout  étroites  si  l'on  en  considère  les  deux  phases  les 
plus  anciennes.  L'auteur  distingue  quatre  phases,  correspondant 
aux  quatre  phases  de  la  civilisation  halstattienne  distinguées  par 

M.  Reinecke  dans  l'Allemagne  du  Sud,  mais  ne  concordant  pas 
avec  celles-ci.  Dans  sa  dernière  phase,  cette  civilisation  rhénane  paraît 
avoir  fortement  influé  sur  la  civilisation  voisine  de  la  Westphalie 
et  du  Hanovre.  M.  Rademacher  attribue  à  cette  dernière  phase  des 

torques  en  hélice,  que  d'autres  placent  à  la  fin  de  l'âge  de  bronze  et 
qui  d'ailleurs  ressemblent  aussi  â  des  torques  gaulois,  trouvés  dans 
nos  sépultures  marniennes.  Le  fait  signifie-t-il  que  toute  cette 
chronologie  est  un  peu  sujette  à  caution  ?  La  civilisation  gauloise 

de  La  Tène  n'est  pas  représentée  dans  la  région.  On  v  trouve  par contre  les  cimetières  à  urnes  sanstumulus  des  Germains  de  la  même 

époque  II  semble  qu'on  doive  attribuer  sans  hésitation  les  tumulus 
halstattiens  en  question  aux  derniers  Celtes  établis  sur  la  rive 
droite  du  Bas-Rhin. 



35e  Périodiques. 

M.  H.  Busse  donne  un  compte  rendu  des  fouilles  du  La  Tène 
Grâberfeld  bei  Schmet^dorf,  AV.  Jerichow  II,  Provins  Sachsen,  p.  235 

sqq.  C'est  un  cimetière  germanique. 
M.  G.  Kossinna  continue,  sous  forme  de  rectifications  à  ses  pré- 

cédentes contributions,  son  exposé  de  l'ethnographie  européenne  à 
l'âge  du  bronze  (Zur  altérai  Brou\e\eit  Mitteleuropas,  III),  p.  271 

sqq.  Il  rectifie  le  tracé  général  de  la  frontière  germanique,  qui  n'en- 
globe la  Westphaliè  qu'aux  périodes  IY-Y  de  l'âge  du  bronze.  Puis 

il  étudie  comme  signe  ethnographique  l'extension  des  épées  à  lan- 
guette (Griff~xuugenschwerter).  Le  plus  grand  nombre  et  les  plus 

anciennes  sont  du  Schleswig-Holstein  et  delà  partie  de  l'Allemagne 
du  Nord  que  M.  Kossinna  attribue  aux  Germains.  Les  pays  cel- 

tiques n'en  fournissent  qu'un  petit  nombre.  M.  Kossinna  ferait  bien 
d'explorer  les  collections  françaises.  D'autre  part  il  étend  indéfini- 

ment la  compréhension  de  l'espèce  en  question  et  dans  la  série  F 
de  ses  épées  il  fait  figurer  à  la  fois  des  épées  sans  languette  ni 
soie  et  des  épées  à  poignée  massive.  Qui  trop  embrasse  mal 
étreint. 

II 

La  Revue  préhistorique  de  l'Est  de  la  France,  1912,  n°  5, 
publie  un  article  de  M.  Perrault-Dabot,  sur  les  Mégalithes  de  la 

Rocheen  Brenil  (Cale  d'Or),  qui  sont  des  perrons  naturels  (p.  129)  ; 
des  notes  illustrées  du  Dr  Brulard  sur  Les  tumulus  de  Vaurois  et  de 

Meulson  (Côte-d'Or),  qui  renfermaient  peut-être  des  morts  halstat- 
tiens,  mais  sûrement  aussi  des  Gaulois  de  La  Tène  (p.  144),  et  une 

autre  de  M.  Heierli  sur  des  Tombeaux  de  l'époque  de  Hallsiatl  à  Schot\ 

(Suisse)  qui  sont  des  Flachgrâber,  c'est-à-dire  une  rareté  sur  le  haut 
plateau  suisse. 

III 

Les  Bomner  Jahrbùcher  ont  publié  en  1910  (tome  119)  une 

relation  des  fouilles  d'une  enceinte  néolitiqueà  Mayen,  dans  l'Ei- 

fel,  par  M.  Lehner  (p.  20e  sqq.)  ;  l'enceinte  était  de  terre  et  de 

pierres  ;  la  céramique  était  du  type  Michelsberg,  c'est-à-dire 

identique  à  celle  des  palafittes  suisses  ;  il  s'agit  donc  d'une  de  ces 
forteresses  où  s'est  retranché,  sur  les  pentes  de  la  vallée  du  Rhin,  le 

peuple  qui,  en  Suisse,  a  construit  les  palafittes.  —  M.  A.  Gùnther 
a  exploré  des  établissements  préhistoriques  du  Jàgerhaus,  près 

d'Urmitz  (p.  334)  ;  ils  s'échelonnent  du  néolithique  à  l'époque  de 



Périodiques.  357 

La  Téne,  la  céramique  néolithique  est  du  type  de  Rôssen.  —  Le 
même  archéologue  (p.  335)  a  fouillé  trois  incinérations  delà  fin 

de  l'âge  du  bronze  à  Metternich,  près  de  Coblentz;  il  figure  de 
grandes  urnes  et  de  petits  vases  sans  décor,  variantes  de  la  céra- 

mique de  Lusace.  —  M.  W.  Gibeît  s'occupe  du  lima  ;  il  explique  le 
sens  du  mot  et  son  emploi  (p.  158  sqq.).  —  MM.  Lehner  et  Hagen 
rendent  compte  des  fouilles  de  Vetera  (Xanten),  circonvallation 

et  trouvailles  diverses  (p.  230  sqq.  et  262  sqq.).  -  M.  R.  Wùnsch 

publie  et  commente  des  laminae  litteratae  trouvées  dans  l'amphi- 
théâtre de  Trêves  (p.  1  sqq.)  ;  ce  sont  des  tabellae  devotiotiis.  — 

M.  E.  Funck  étudie  les  poteries  sigillées  de  Remagen(p.  322  sqq); 
M.  Lehner,  le  sanctuaire  des  Màironae  Aufaniae  de  Nettersheim, 

dans  I'Eifel  (p.  301  sqq.)  et  les  monuments  des  trois  déesses  qui  y 
ont  été  trouvés  ;  il  v  note  la  trace,  au  111e  siècle,  du  particularisme 
renaissant. 

L'année  191 1,  volume  120,  a  apporté  un  travail  de  M.  G.  Kro- 
patschek  sur  la  campagne  de  Drusus,  en  1 1  avant  J  .-C.  (p.  29  sqq.), 
un  rapport  de  M.  O.  Kohi  sur  les  fouilles  du  castellum  de  Kreuz- 
nach,  deux  autres  de  MM.  E.  Ritterling  et  Lehner  sur  celui  de 
Niederbieber.  Les  fouilles  de  ce  dernier  ont  été  très  productives  ; 

une  tête  en  bronze  de  Gordien  III,  de  l'argenterie  décorée  de  reliefs 
sont  reproduits  par  de  belles  planches.  —  M.  Fr.  Marx  reproduit 
une  conférence  sur  Ausone  et  sa  Moselle  (p.  1  sqq.).  —  M.  Lehner, 
sous  le  titre  de  Gallorômische  Totenfeier  (p.  251),  publie  un  bas-relief 
du  Musée  de  Bonn,  représentant  un  groupe  de  personnages  réunis 
dans  une  cérémonie  funéraire. 

IV 

Les  abbés  Bouyssonie  et  Bardon  ont  publié  dans  le  Bulletin* 
de  la  Société  sciextifiq.uk,  historique  et  archéologique  de 

la  Corrëze,  191  i  (tirage  à  part),  une  note  sur  Une  Cachette  de  l'âge 
de  broute  en  Corrè%e.  Elîe  contenait,  en  fragments,  trois  de  ces  épées 

à  soie  plate  dont  M.  Kossinna  a  voulu  démontrer  l'origine  germa- 
nique et  les  sources  septentrionales.  Elles  datent  de  la  dernière 

période  de  l'âge  de  bronze  ou  de  la  dernière  période  halstattienne. 

V 

Dans  le  Bulletin*  de  la   Société  géologique   de    Normandie, 
t.  XXXI,  191 1  (1912),  nous   trouvons    un    intéressant   article  de 



558  Périodiques. 

M.  A.Dubus,  Carte  et  tableau  analytique  de  la  répartition  du  bronze 

dans  la  Seine-lnférièure.  Sur  la  carte  sont  portés  les  dépôts  et  les 

trouvailles  isolés.  Ils  se  répartissent  dans  la  vallée  et  L'estuaire  de 
la  Seine,  le  long  de  la  côte  et  dans  les  petites  vallées  qui,  de  la 
côte,  ouvrent  le  plateau.  Le  plateau  même  est  singulièrement  vide. 

L'étude  minutieuse  du  département  confirme  ce  qu'une  étude,  moins 
complète,  de  la  France  entière  a  enseigné  à  M.  Déchelette,  à  savoir 

que  la  France,  à  l'âge  du  bronze,  du  début  à  la  fin,  a  été  ouverte 
vers  l'ouest  et  qu'elle  a  été  approvisionnée  de  bronze  par  un  com- 

merce de  mer,  quelle  qu'en  soit  l'origine.  Parmi  les  objets  décrits, 
les  types  étrangers  sont  nombreux.  A  signaler  particulièrement  un  type 
de  hache  abords  en  accolade,  exceptionnel  en  France  et  commun  en 

Hanovre,  une  épée  à  soie  plate  (bronze  III),  qui  vient  sans  doute 

de  l'Allemagne  du  Nord.  En  revanche,  la  cachette  de  Graville 
Sainte-Honorine  (bronze  IV-V  ou  Hallstatt  I).  qui  est  un  dépôt 

•d'objets  brisés,  rappelle  par  son  contenu  nos  grands  dépôts  fran- 
çais de  l'est  et  du  centre.  Voilà  des  faits  pour  la  synthèse  qui  nous 

apprendra  comment  la  France  s'est  peuplée  de  Celtes. 

VI 

Dans  I'Anzeiger  fur  Schweizerische  Altertumskunde,  191 2, 
n°  3,  le  Dr  F.  von  Jecklin  publie  de  Neuere  prâhistorische  Fuude  aus 
dem  Bûndener  Oberland,  p.  190;  il  y  signale  quelques  découvertes 

de  l'âge  de  bronze,  intéressantes  pour  l'histoire  des  routes  alpestres, et  la  découverte  à  Barrella  de  tombes  gauloises  de  La  Téne  I. 

VII 

M.  Antonio  Magni  dans  la  Rivista  archeologica  deij.a  Provin- 
cie  e  axtica  diocesi  di  Como,  fasc.  62-64,  juin  191 2  (Notiziario 

archeologico),  signale  une  tombe  gauloise  à  Dino  (comm.  de  Son- 
vico)  et  des  tombes  gallo-romaines  à  Costa  Masnaga  (circondario 
di  Como). 

YIII 

M.  M.  Hôflera  donné  à  I'Archiv  fur  Anthropologie,  191 3,  XII, 
1,  p.  54  sqq.,  un  article  intitulé  Znr  Somatologic  der  Gallo-Kelten. 

Si  je  l'ai  bien  compris,  il  s'agit  de  la  façon  dont  les  Celtes  ont  vu 

et  voulu  voir  leur  corps  :  de  leur  extérieur  et  de  ce  qu'ils  en  ont  fait, 



Périodiques.  559 

par  la  manière  de  traiter  leurs  cheveux  et  leur  barbe,  de  se  tenir  et 

de  s'asseoir,  par  des  déformations  crâniennes,  des  tatouages,  etc.  ; 
de  la  notion  qu'ils  ont  eue  des  parties  du  corps.  Les  documents  de 
cette  étude  sont  les  monuments,  représentations  grecques  de  guer- 

riers galates  ou  sculptures  gallo-romaines,  et  les  mots.  M.  Hô- 

fler  nous  donne,  pour  les  noms  des  parties  du  corps,  un  essai  d'ono- 
mastique comparée  ;  il  y  joue  avec  beaucoup  d'aisance  du  celtique 

commun,  mais  oublie  généralement  de  montrer  comment  on  y 

arrive.  Dans  l'article  tête  de  ce  vocabulaire,  il  traite  des  tètes  cou- 
pées, des  crânes  pris  comme  coupes,  de  quelques  superstitions 

relatives  aux  têtes.  Le  tout  est  un  peu  incohérent. 

IX 

Dans  le  Bulletin  mensuel  de  la  Société  d'archéologie  lor- 
raine, juillet  1912,  p.  165,  M.  L.  Germain  de  Maidy  extrait  de  la 

Bibliographie  lorraine  (Annales  de  l'Est),  1911,  p.  41-42,  une  note 
de  M.  Grenier  sur  le  monument  gallo-romain  de  Hérange,  que  pos- 

sède aujourd'hui  le  Musée  Lorrain.  M.  Ad.  J.  Reinach  tachait  d'y 
faire  voir  l'an  dernier  un  ménage  de  dieux  aux  serpents  ;  M.  Gre- 

nier y  voit  des  vignerons.  Pour  moi,  je  note  que  l'homme  tient  à 
la  main  un  gobelet,  que  ce  gobelet  est  celui  des  stèles  funéraires  et 

j'en  conclus  que  le  monument  figure  des  morts,  l'un  d'eux  dans 
l'attitude  de  la  libation  funéraire .  Quant  au  reste,  je  crois  sage 
de  ne  pas  lire  l'illisible.   Il  faut  savoir  ignorer. 

X 

Le  BOLETIX   DE     LA   REAL  ACADEMIA   DE     LA   HlSTORIA,    publie    dans 

son  fascicule  de  septembre-octobre  1912,  p.  215,  une  note  de 
M.  Antonio  Lenguas  y  Lâzaro  sur  Un  Monumenio  protohistàrico  que 

existe  en  et  término  municipal  de  Côgar  (province  de  Ciudad-Real). 

C'est  un  monument  oval  en  pierres  sèches,  d'environ  60  mètres  de 
long  sur  20  de  large.  Près  de  là  a  été  trouvée  une  petite  idole  plate 
de  bronze,  figure  féminine  et  nue.  Dans  une  seconde  note(p.  218), 
le  marquis  de  Cerralbo  compare  le  monument  de  Côgar  à  ceux  des 
Baléares.  Trois  pierres  qui  se  trouvent  au  milieu  pourraient  être  la 

base  d'un  «  altar  »  ;  il  dit  quelques  mots  de  l'idole  de  bronze,  dont 
on  a  déjà  trouvé  les  pareilles  en  quelques  points  de  l'Espagne.  Elle 
ressemble  d'ailleurs  encore  à  plus  d'une  idole  sarde.  —  Le  R.  P. 
Fidel  Fita  traite  de  Nuevas  inscripeiones  romanas,  à  El  Guijo,  Belal- 



j6o  Périodiques. 

câzar  et  Capilla  (p.  221)  :  Munnius,  Magiîlo,  p.  231;  patère  de 

bronze  avec  l'inscription  Osoï;  xaTa[j(6ovïotç]. 
Dans  le  fascicule  de  nov.  191 2,  p.  357,  M.  Lorenzo  Sierra, 

entre  autres  Descubrimentos  arqneolôgicos  en  Rioturto  (Santander), 

publie  un  poignard  de  bronze,  à  base  trapézoïdale  (bronze  III).  — 

Antonio  Blâzquez  traite,  à  propos  d'un  travail  de  M.  Angel  Del- 
gado,  des  Fias  Romanas  de  la  Beturia  de  los  Turdulos  (p.  3  59). —  Le 
R.  P.  Fidel  Fita  mentionne  quelques  inscriptions  latines  dans  un 
article  sur  La  diôcesis  v  fuero  ecclesiastico  de  Ciudad  Rodrigo,  et 

M.  José  Ramôn  Mélida  public  une  Nueva  inscription  romàna  de  ltà- 
lica  (p.  448),  funéraire.  —  Dans  les  Variedades,  le  R.  P.  Fidel  Fita 
publie  Dos  lapidas  Orgenomescas.  Les  Orgenomesci  étaient  des  Can- 
tabres  :  Bovecio  Bodeicives,  gens  Pembelorum,  Ambatus,  Ambaticus, 
Pentovieeis,  Pentovius,  Doiderus. 

Le  fascicule  de  décembre  i9i2nous  donne  un  article  de  M.Anto- 
nio Blâzquez  sur  le  Camino  romano  de  Sevilla  à  Côrdoba(p.  465)  ;  un 

long  mémoire  du  R.  P.  Fidel  Fita  sur  la  Era  Consolar  de  la  Espana 
romana  ;  des  Inscripciones  iueditas  de  Mérida,  Badajo\,  Alanje,  Cahcte 
de  La  Torres  y  Vilches  (p.  511),  sous  la  même  signature  ;  des  Addenda 

à  l'Epigrafla  romana  de  la  Ciudad  de  Astorga,  de  M.  Marcelo  Macias 
(Inscriptions  inédites). 

M.  J.  Ramôn  Mélida  continue  le  compte  rendu  des  fouilles  de 

Mérida  dans  le  fascicule  de  février,  1913,  n°  II,  p.  1 58  :  un  théâtre, 

des  statues  de  dieux  et  d'empereurs,  ceux-ci  malheureusement 
sans  têtes,  nous   sont    présentés    en    fort  belles  planches. 

Du  R.  P.  Fidel  Fita  les  Variedades  du  même  fascicule,  p.  173, 
nous  apportent  quelques  notes  sur  la  ville  romaine  de  Caliabria  en 
Lusitanie. 

XI 

Journal  of  the  Royal  Society  of  axtiquaries  of  Ireland, 

1912.  juin:  Th.  Johnson  Westropp,  The  Promontory  forts  and  early 
remains  of  the  coasts  of  county  Mayo,  I,  The  North  Coast  (Trawley  and 
Erris),  p.  101 .  A  signaler  tout  particulièrement  les  monuments  de 
Downpatrick,  le  rath  rond  de  Dunfang,  le  cromlech  de  Glengad. 

—  Ch.  Mac  Neill,  The  affinities  of  Irish romanesque  architecture. p.  140 
sqq.  —  P.  J.  Lynch,  Carvings  of  the  Rock  of  Caslel,  p.  148  sqq.  — 
Ld.  Walter  Fitzgerald,  The  Barnewall  wayside  cross  at  Sarsjieldstoivn, 

co.  Meath,p  151  sqq.  — Rev.  J.  L.  Robinson.  Dublin  Cathedral 
Bells,  1670,  p.  155  sqq.  —  B.  C.  A.  Windle,  A  note  on  an  early 

internient  near  Macroom,  p.  169:  incinération  de  l'âge  du  bronze 
avec  urne  (figure). 



Périodique!:.  361 

Id., octobre  :  Th.Johnson\Vestropp,Pro/»o>;/o;v/or/.f,etc.  ;  II,  The 

Muîîet,  p.  185  sqq.  —  H.  S.  Crawford,  A  descriptive  list  of  early 
cross-slabs  andpiUars,  p.  217  sqq. 

Les  Miscellanea  de  ce  fascicule  signalent  la  découverte  à  Ardi- 
mullivan,  près  Gort,  de  monnaies  de  Dioclétien  et  de  Maximien 

Hercule.  —  Les  Proceedings  d'une  réunion  tenue  à  Waterford 
touchent  à  quelques  monuments  de  grand  intérêt,  tels  que  la 
crosse  de  Lismore  (p.  273),  les  dolmens  de  Knockeen,  Gaulstown 
et  Ballvnageeragh  (p.  279  sqq). 

Id.,  déc.  :  Th.  Johnson  Westropp,  Notes  on  tbe Promontory forts 

and  similar  structures  of  Co.  Kerry,  p.  285.  —  Rev.  Samuel  Hem- 
phill,  Tbe  boly  iveîî  ai  Kilboy,  p.  325.  —  Margaret  E.  Dodds, 
The  Spiral  and  tbe  Tuatba  De  Danaun,  p.  331  :  Une  carte,  sur 
laquelle  sont  marqués  les  lieux,  où  les  légendes  placent  les  faits  et 

gestes  des  Tuatha  De  Danann,  montre  qu'ils  se  répartissent  au 
nord-ouest  et  au  centre  de  l'Irlande;  la  répartition  de  l'ornement 
en  spirale  est  identique  ;  l'auteur  croit  que  les  spirales  gravées  sur 
les  mégalithes  irlandais  et  sur  les  objets  de  bronze  Scandinave  sont 

les  mêmes;  importation  d'art,  de  dieux  et  de  population,  à  l'âge 
du  bronze.  —  E.  J.  French,  Tbe  ceremony  at  tbe  marriage  of  Thomas 
Strettell  and  Elisabeth  Willcocks,  of  tbe  Society  of  Friends,  Dublin, 
1725,  p-  375 - 

XII 

Dans  les  Proceedixgs  of  the  Society  of  Antiquaries  of  Scjt- 

land,  1910-11,  vol.  XLV,  M.  Alexandre  O.  Curie  publie  un 

mémoire  On  the  exantination  oftwo  but  circîes  is  the  Strath  of  Kildo- 
nan,Sutherlandshire,  one  of  wbicb  bas  earth bouse  annexed(p.  18  sqq); 

M.  J.  E.  Crée,  une  Notice  on  the  excavation  of  a  but  circle  near  Acker- 
gill  tower  Wick,  Cdithness  (p.  181);  M.  J.  Anderson,  une 
Notice  of  a  board  of  bronze  implements  recently  fourni  in  Lewis 

(p.  27  sqq.);  c'est  un  dépôt  du  bronze  IV  comprenant  un  fragment 
de  vase  de  bronze,  des  haches  à  douille,  rasoirs,  ciseaux,  perles  d'or 

et  d'ambre,  etc.  M.  Fred.  R.  Coles  donne  son  Report  on  stone  circîes 
in  Perthshire,principally  Strathearn,  with  measured  plans  and  drawings 
(p.  46)  :  cupules,  p.  49,  éo,  89;  cairn  allongé  avec  cistes,  p.  100. 

Le  même  auteur  publie  (p.  265)  des  Notices  of  rock-hewn  Caves  in 
the  valley  of  the  Esk  and  other  parts  ofScotland;  M.  C.  G.  Cash  des 
Archaeological  gleanings  front  Aberfeldy  (p.  38e)  :  cercles  de  pierres, 
cupules  et  empreintes.  De  M.  J.  Graham  Callander,  on  lit  une 
Notice  on  the  discovery  oftwo  vessels  of  clayon  the  Culbin  sands,  the  first 
containing  zubeat  and  tbe  second  front   a  kitchenmidden  (p.  158  sqq.)  ; 



)b2  Périodiques. 

de  M .  John  Corne,  une  autre  Notice  of  the  discovery  ofa  stone  âge 

cist  in  a  large  cairn  ai  Stroanfreggan,  parish  of  Daîry,  Kirkcud- 

brighlshire  (p.  428);  de  M.  Donald  M'Kinlay, encore  une  Notice 
of  the  exploration  of  a  cairn  ai  Coraphin-glen,  Argyleshire,  contai- 
ning  a  cist  with  a  cinerary  uni  (p.  494);  urne  à  zones.  Une  Note 
on  the  ogam  and  Latin  inscriptions  front  the  isle  of  Man,and  a  recently 
fourni  bilingual  in  Celtic  and  Latin,  par  M.  P.  M.  C.  Kermode 

(p.  437  sqq)  nous  donne  les  inscriptions  suivantes:  Dovaidona  maqi 

Droata,  Bivaidonas  maqi  Mucoi  Cunava,  Cunamagli  maq...  — , 

maqleog  ;  un  alphabet  ogamique  accompagné  d'une  inscription 
runique,  et  le  bilingue  Ammccat  flius  Rocat  hic  jacit  =  ...!>..  calos 

maqi  R\o~\c[a~\t\o\$ . 
En  1911-12,  tome  XLVI,  les  Proceedings  of  the  Society  of  Anti- 

quaries  of  Scotland  ont  publié  un  article  de  Mme  D.  M.  A.  Bâte  On 
a  North  Northumberland  barrow  and  ils  contents  (p.  15  sqq.)  :  il 

renfermait  des  cistes  cubiques,  contenant  l'une  un  squelette  replié, 
les  autres  des  urnes  cinéraires  à  zones;  de  M.  P.  M.  C.  Kermode 

une  liste  de  Cross  slabs  recently  discovered  in  the  isle  of  Man  (p.  59 

sqq.);  de  M.  A.  O.  Curie,  un  compte  rendu  de  l'Excavation  of  a 
galleried  Structure  ai  Langwell,  Caithness  (p.  77  sqq.)>  construction 

d'habitations  flanquant  un  broch  ;  de  Mme  Élizabeth  Stout,  un 
mémoire,  illustré  de  fort  jolis  dessins,  sur  Some  Shetland  brochs  ami 
standing  stones  (p.  94  sqq.);  de  M.  A.  O.  Curie  un  Account  of  the 

excavation  oj  a  broch  near  Craig-Caffie,  luch  parish,  Wigtowshire, 
knoivu  as  the  Terog  Fort  (p.  183  sqq);  et  un  autre  Account  of  the 

examination  ofa  relie  bed  ou  the  mote of  Ingleston,  Kelton  parish,  Kirk- 
cudbright  (p.  189  sqq.),  malheureusement  trop  peu  instructif; 
de  M.  T.  T.  Macleod  des  Further  Notes  ou  the  Antiquities  of  Skye, 
chiefly  in  the  districts  ofSleat  and  Slrath  (p.  202  sqq.;  pierres  levées, 
pierres  à  cupules,  brochs);  de  M.  John  M.  Corrie  une  Notice  of 

two  early  Christian  monuments  front  the  parish  of  Dalrv,  Kircud- 
brightsh.  (p.  259  sqq.  ;  croix  sur  des  pierres  levées);  de  M.  C.  G. 
Cash,  des  Archaeological  gleanings  from  Killin  (p.  264  sqq;  pierres 
à  cupules,  pierres  curatives,  cercles)  ;  de  M.  J.  Nitchie,  un  Account 

of  the  Watch-houses,  mortsafes,  ami  public  vâults  in  Aberdeenshire 
Churchyards,  formerly  iisecl  for  the  protection  of  the  dead  from  the 
Resurrectiouuisls  (p.  285  sqq.),  qui  donne  à  réfléchir  sur  les  rapports 

que  présentent  les  rites  funéraires  modernes  avec  les  préhisto- 

riques; de  M.  Hrskine  Beveridge,  (p.  331  sqq.)  une  liste  d'objets 
trouvés  dans  des  duns,  cistes,  kjôkken  moddinger,  etc.  et  donnés 
au  musée;  de  M.  J.  Graham  Callander,  une  Notice  of  the  discovery 
of  two  drinking  cupurns  in  a  short  cist  ai  Mains  of  Leslie,  Aberdeenshire 



Périodiques.  365 

(p.  344  sqq.);  de  M.  J.  Sharp,  une  Notice  ofa  collection  of  flint 

arrou'beads  and  implements  found  at  the  fartn  of  Overhoiïden,  in  the 
parish  of  Cbannelkirk,  Berwickshire  (p.  370  sqq.);  de  MM.  G.  H. 
Stevenson  et  S.  N.  Miller,  un  Report  on  the  excavations  at  the  Roman 
fort  ofCappuck,  Roxburgbshire(p.  446  sqq.).  Ce  fort  fut  occupe  au 
temps  des  Antonins, avec  des  interruptions;  parmi  la  poterie  rouge, 
la  poterie  de  Lezoux  figure  pour  une  bonne  part  ;  la  garnison 

du  fort  a  été  fournie,  au  moins  pour  un  temps,  par  la  xxe  légion 
(p.  476);  un  détachement  des  Reti  Gaesati  en  faisait  partie,  au 

témoignage  d'une  inscription  maçonnée  à  Jedburgh  Abbev,  mais 
qui  provient  sans  doute  de  Cappuck. 

H.  Hlbert. 

NECROLOGIE 

HONORE  CHAMPION' 

(13  Janvier  1846  —  8  Avril  191  3) 

Les  savants  et  lettrés  éminents  qui  ont  pris  la  parole  sur  la 

tombe  d'Honoré  Champion,  les  journaux  les  plus  en  vue,  ont  été 
unanimes  à  déplorer  sa  mort  inattendue  et  à  la  considérer  comme 
un  deuil  non  seulement  pour  sa  famille,  mais  encore  pour  le  monde 

des  érudits  et  des  littérateurs.  On  s'est  accordé  à  louer  en  lui  un 

des  plus  parfaits  représentants  de  l'ancienne  librairie  française  ; 
c'était  pour  les  hommes  éminents  dont  il  publiait  les  travaux  et 
qui  se  plaisaient  à  le  fréquenter  un  ami  et  parfois  un  conseiller 

précieux  :  il  réalisait  dans  sa  maison  l'antique  fraternité  des  libraires 
et  des  savants.  La  librairie  n'était  pas  pour  lui  un  simple  commerce  ; 
il  l'avait  élevée  à  la  hauteur  d'une  noble  profession. 

Le  mobile  de  ses  entreprises  si  nombreuses,  et  parfois  si  hasar- 

deuses, n'était  pas  le  lucre,  mais  bien  la  conviction  qu'il  rendait 
service  à  la  culture  française,  et  le  souci  de  l'honneur  de  sa  maison. 
On  peut  citer  à  ce  point  de  vue  comme  exemple  :  V Atlas  linguistique 
de  la  France. 

Apprenti  de   librairie  à  13  ans,    Honoré  Champion,  à  force  de 



364  Nécrologie. 

volonté  et  par  un  travail  obstiné,  était  arrivé  à  posséder  une  culture 
fort  étendue  et  une  compétence  rare  dans  le  commerce  si  délicat 
des  livres.  Grâce  à  cet  ensemble  de  qualités,  il  avait  fait  de  sa 
librairie,  tondée  dans  de  nouvelles  conditions  en  1874,  une  des 

premières  maisons   d'édition  de  France. 
Sa  perte  a  été  particulièrement  ressentie  dans  la  petite  famille 

de  la  Revue  Celtique.  C'était  assurément  parmi  les  nombreuses 
revues  qu'il  éditait,  une  de  celles  auxquelles  il  s'intéressait  le  plus 
vivement  et  dont  il  avait  le  plus  à  cœur  la  prospérité.  Il  avait 

reporté  sur  elle  en  quelque  sorte  le  culte  qu'il  avait  pour  la 
mémoire  du  grand  savant  qui  avait  présidé  à  ses  destinées  et 

auquel  l'unissaient  les  liens  d'une  vieille  et  solide  amitié, 
M.  d'Arbois  de  Jubainville. 

On  a  dit  qu'Honoré  Champion  était  peut-être  un  des  derniers 
représentants  de  l'ancienne  librairie  française.  Connaissant  le  culte 

de  ses  enfants  pour  sa  mémoire  et  les  qualités  de  cœur  et  d'esprit 
dont  il  ont  hérité  de  lui,  nous  ne  partageons  pas  ce  pessimisme, 

et  nous  sommes  convaincus  qu'ils  marcheront  sur  les  traces  de 
leur  père  pour  le  plus  grand  honneur  de  leur  maison. 

J.  Loth. 

Le  Propriétaire-Gérant,    Edouard  CHAMPION. 

VlACON,    PROTAT    FRERES,    IMPRIMEURS. 



CONTRIBUTIONS   A    L'ETUDE 
DES 

ROMANS    DE    LA    TABLE    RONDE 

(Suite) 

VIII 

l'ystoria  trystan  et  la  question  des  archétypes 

M.  Gwenogvryn  Evans  dans  son  Report  on  manuscripts  in  the 

■u't'lsb  Langnage  (vol.  II,  part  I,  1902,  p.  105)  a  publié  une 
Ystoria  Trystan  en  prose  galloise,  assez  courte  et  décousue, 
mais  qui  a  le  mérite  de  présenter  une  solution  fort  inattendue 
du  différend  entre  Marc  et  Tristan. 

Cette  Ystoria  se  trouve  dans  deux  manuscrits  de  la  Biblio- 
thèque de  Cardiff.  Le  plus  ancien  a  été  écrit  vers  1550 

(ms.  6);  l'autre,  qui  n'est  qu'une  copie  du  premier  (ms.  43), 
est  de  1749  environ. 

Il  y  en  a  une  version  dont  nous  n'avons  que  le  début  et  la 
rîn  dans  le  manuscrit  de  Peniarth  96,  écrit  entre  1565  et 

161 6  '.  Un  manuscrit  un  peu  plus  ancien,  écrit  vers  1566  2, 
le  ms.  Peniarth  147,  en  contient  une  version  à  peu  près  iden- 

tique à  celle  des  ms.  de  Cardiff;  il  n'en  reste  que  le  début  ; 
sur  un  point  cependant,  il  supplée  une  lacune  de  la  version 

publiée  in-extenso.  Gwenogvryn  Evans,  dans  la  préface  de 

son  volume  II,  p.  iv,  n'hésite  pas  à  annoncer  qu'il  a  décou- 
vert dans  les  deux  manuscrits  de  Cardiff,  le  roman  de  Trystan 

1.  G.  Evans,  Report,  vol.  1,  part.  II,  p.  596  :  dyma'r  ymddiddan  fu 
rrwng  syr  Trystram  vàb  Talhvch  ag  EsxUt,gwraiç  Marcbvab  Meircbiou.  En 
note,  on  lit  :  besides  the  usual  englynion,  there  is  much  additionat  matter  hère. 

D'après  le  préambule  et  les  vers  d'Iseut  après  le  jugement,  qui  terminent 
le  récit,  cette  version  est  identique  à  celle  de  Cardiff. 

2.  //'/</.,  p.  920. 

Revue  CcUit/ne,  XXXII'.  24 



3  66  /.  Lot  h. 

et  Essyllt  (Iseut)  sous  sa  forme  originale;  puis,  il  en  donne 
un  résumé,  ou  plutôt  un  arrangement.  Le  coup  de  clairon 

de  G.  Evans  était  resté  jusqu'ici  sans  écho.  Or  tout  récemment, 
dans  les  nachtràge  (pp.  185-287)  à  son  consciencieux  ouvrage, 
Das  Keltischc  Brittannien  lus  ~u  Kaiser  Arthur,  paru  en  1912, 

M.  E.  Windisch  est  d'avis  que  ce  récit  qui  lui  est  parvenu 

tardivement  par  l'intermédiaire  de  M.  Kuno  Meyer  et  qu'il  n'a 
sans  doute  pas  eu  le  temps  de  soumettre  à  un  examen  sérieux 
donne  une  solution  galloise  ancienne  et  sincère  de  la  légende, 

sans  immixtion  d'influences  françaises  ou  germaniques.  Pour 
moi,  lorsqu'assez  récemment,  je  me  suis  mis  à  la  recherche 
du  lieu  d'origine  du  roman,  tel  que  nous  le  connaissons  par 
Thomas,  Beroul  et  leurs  imitateurs,  j'avais  complètement 
perdu  de  vue  ce  texte,  écrit  au  XVIe  siècle  et  qui  ne  peut  lui 
être  antérieur  comme  composition,  en  exceptant  quelques 

vers  sans  intérêt,  l'ayant  jugé  sans  aucune  importance  au 
point  de  vue  des  origines.  En  ce  qui  concerne  les  origines 

du  roman  français,  je  suis  d'ailleurs  convaincu  que 
M.  E.  Windisch  partage  mon  avis,  mais  est-il  vrai  que  nous 

tenions  là  une  version  galloise  sincère  et  primitive  de  l'épi- 
sode final  de  la  légende  ?  L'opinion  d'un  homme  de  sa  valeur 

vaut  toujours  la  peine  d'être  examinée  de  près. 
Voici  le  texte  suivi  d'une  traduction. 
Ystoria  Tristan  :  Yn  y  kyfamser  yr  aeth  Trystan  ap 

Trallwch  ag  Esylld  gwraig  briod  Mardi  ap  Meirchion  ar 

herw  i  goed  Kelyddon  J  a  Golwg  Hafddydd  yn  llaw  forwyn 

iddi  a'r  Bach  Bychan  yn  bayts  gidag  ynte  yn  dwyn  pasteiod  a 
gwin  gidag  wynt,  a  gwely  o  ddail  a  wnaethbwyd  iddynt. 
Ag  ir  aeth  March  ap  Meirchion  at  Arthur  igwyno  rrag  Trystan 

ag  i  dolwyn  2  iddo  ddial  i  syrhaed  arno  5  [o  herwyd  +  y  fod 
yn  nés  o  gyrenyd  y  Arthyr  nag  Drystan,  o  achos  kefynder 
oed  March  ab  Meirchion  y  Arthyr,  ag  nyd  oyd  Drystan  ond 

1.  Ms.  96  de  Peniarth  écrit  entre  1565  et  1616  :  i  fforest  Golyddon 

(Report  I,  part  II,  p.  596).  Le  même  ms.  porte  syr  Tristram  vab  Tallwch. 

2.  Ms.  147  de  Peniarth,  écrit  vers  1 566  :  ag  ydohvyn  (vol.  I,  part.  II, 

p.  920). 

3.  Je  supplée  d'après  le  ms.  147. 
4.  Le  d  barré  dans  cette  version  représente  la  spirante  dentale  sonore. 



Romans  de  là   Table  ronde.  367 

nai  fab  cefnder  ydaw  «  mi  af  mi  a'm  tayly,  hebr  Arthyr,  y 
gesio  naill  ay.  .  .  .  ay  jawn  yti]  ag  yna  ir  aethant  yn  ghylch 
koed  Kelyddon. 

Kyneddfau  a  oedd  ar  Drystan  :  pwy  bynaga  dynai  waedarno 
ef  marw  fyddai  ;  pwy  bynag  i  tynai  ynte  waed  arno  marw 

fyddai.  Affan  glowodd  Esylld  ysson  a'r  siarad  o  bob  parth  i'r 
koed  dychrynu  a  wnaeth  hi  rrwng  dwylo  Trystan  ;  ag  i  gofynodd 
Trystan  iddi  paham  i  dychrynasai  hi;  ag  i  dowad  hithe  mae 

rragofn  am  danaw  ef.  Ag  ena  i  dowod  Trystan  '  : 

Esylld  iven  na  fydd  ofnog 

Trafwy  2  Ji  ïth  êrchwyniog 
Nitbiug  trais  trychan  marchog 

Na  tbrycban  lin  >  llyrygog 

Ac  yna  i  kodes  Trystan  i  fyny  ag  a  godd  4  i  gledde  yn  i  law 
ag  i  kyrehodd  y  gad  yn  gynta  ag  i  gallodd  ony  chyfarfu  a 

March  ap  Meirchion.  Ag  a  ddowod  March  ap  Meirchion  :  "  mi 

a'm  llada  fy  hun,  er  i  ladd  ef.  "  Ag  ena  i  dowod  y  gwyr  da 
eraill  *  :  "  mefl  i  ninau  od  ymyrwn  arno  !  "  Ag  yna  ir  aeth 
Trystan  trw  y  tair  kad  yn  ddiargywedd. 

A  Chae  Hir  oedd  yn  karu  Golwg  Hafddydd;  sef  a  wnaeth 

ynta,  dowod  lie  i  rroedd  Esylld  a  chanu  yr  englyn  hwn 6  ; 

Esylld  wen  serchog  wylan, 
o  dwydal  ar  ymddiddan  ; 
Ef  a  ddiengis  Trystan 

Esylld  :  Kae  wynn  o  gwir  a  dwydi 
wrth  ymddiddan  a  myfl 
gordderch  aur  yt  a  geffi 

1.  Dans  le  ms.  ces  vers  sont  ordonnés  en  deux  grandes  lignes. 

2.  Pour  ni'th  âwg. 
3.  Le  ms.  a  llur.  Il  faut  lire  llu  ou  llyw,  chef,  écrit  peut-être  lliu. 
4.  Je  suppose  que  godd  est  pour  gododd}  on  comprendrait  dialectemen 

gadd. 

5.  Ms. gwyr  draill;  la  correction  s'impose  comme  l'a  supposé  G\v.  Evans. 
6.  Les  vers  sont  ordonnés  comme  les  suivants,  dans  le  ms.,  en  une  grande 

ligne  et  une  petite  ;  la  grande  ligne  contient  les  deux  premiers  vers. 



568  /.  Lot  h. 

Kac  Har  :         Gordderch  aur  nis  damuna 

am  a  ddwydais  yt  yma  : 
GoKvg  Hafddydd  a  garaf 

Esylld  :  os  gvvir  y  chwedel  gynau 

a  ddwydaistym  o'th  enau, 
Gohvg  Hafddydd    a  fydd  tau. 

Ag  yna  ir  aeth  March  ap  Meirchiawn  at  Arthur  yr  ail 

waith,  ag  yr  wvlodd  wrtho  am  na  chae  na  gwad  '  na  thaï  am  i 
wraig  briod.  "  Ni  \vn  i  gyngor  iti  ond  hyn,  heb  yr  Arthur  : 
gyru  gwy[r]  o  gerdd  danau  i  leisio  iddo  o  bell  ag  yn  ol  hyny 

gyru  gwyr  o  gerdd  dafod  ag  englynion  moliant  o'i  folianu  ef 
a'i  ddwyn  o'i  lid  a'i  ddigofaint.  "  A  hyny  a  wnaethont.  Ag 
wedi  hyny  Trystan  a  elwis  y  kerddorion  ato  ag  y  rroddet 
iddynt  dderneidie  o  aur  ag  arian.  Ag  wedi  hyny  i  gyrwyd 

pen  y  dyngnefedd  ato,  nid  amgen  na  Gwalchmai  ap  Gwyar  2. 
Ag  yna  y  kanai  Walchmai  yr  hen  englyn  hwn  : 

G(iualchmaï)  :  [Prwystyl]  fydd  tonn  anfeidrawl 

Pann  fo  ton  mor  yn  y  kanol  : 

Pwy  wyd  filwr  anianol  5 

T(rystan)  :       Prwystyl  [fydd]  tan  a  tharan 
kyd  bo  i  brwystl  a  gwaran  : 

ynydd  trin  myfi  yw  Trystan  4 

G.  :  Trystan  gynheddfau  difai 

ar  dy  'madrodd  ni  chawn  foi  : 
kydymaith  yt  oedd  Walchmai. 

i .  Givad,  forme  dialectale  pour  givaed,  à  moins  qu'on  ne  le  conserve  dans 
le  sens  de  refus  (v.  traduction). 

2.  Ms.  Gwach  mai  ag  gwyr. 

3.  Myv.  arch.  p.  132,  col.  2  : 
Prwystyl  sydd  tau  anianawl 

Pau  fo'r  mor  yn  ei  chanaivl  ; 
notre  texte  est  préférable,  sauf  au  2e  vers  :  il  faut  supprimer  ton. 

4.  Le  texte  est  altéré  dans  le  2e  vers.  La  Myv.  arch.  a  : 
Cyd  bout  brwystul  eu  gwahau, 

ce  qui  paraît  préférable,  quoique  le  sens  ne  soit  pas  certain. 



Romans  de  la   Table  ronde.  369 

T.  :  Mi  a  nawn  er  Gwalchmai  yn  nydd  ' 
o  bai  arno  waith  kochwydd 

nas  gwnai'r  brawd  er  i  gilidd 

G.  :  Trystan  gynheddfau  talgrwn, 

Oni'm  gomeddai  arch  grwn  - 
minne  a  nawn  ore  i  gallwn. 

T.  :  Mi  ai  gofyna  er  kaen,  5 
nis  gofyna  ar  graen  : 

Pwv  vw'r  nifer  sydd  o'r  blaen  ? 

G.  :  Trystan  gynheddfau  hynod 

nid  vdent  i'th  adnabod4: 

teulu  Arthur  sydd  i'th  ragod 

T.  :  Er  Arthur  ni  ivgvlaf, 

naw  kan  kad  a'i  kynhyrfa5; 
om  lleddir  mi  a'i  lladda. 

G.  :  Trystan  gyfaill  rrianedd  6 
kvn  mvned  yngwaith  kochwedd, 
Gore  dim  oedd  dvngnefedd. 

1.  Nawn,  pour  unaivii,  et  comme  lui,  ne  compte  que  pour  une  syllabe. 
2.  Myv.  arch.  : 

Oni'm  gomeddai' r  arddwrn  ; 
ce  texte  est  préférable  :  v.  la  traduction. 

3.  Myv.  arch.  : 

mi  a'i  gofyn  er  a  fen 
ac  nis  gofynal  ar  grauen, 

Pwv  vw'r  milwvr  svdd    o'm  blaen. 

J'ai  remplacé  au  Ier  vers  le  gofivya  de  notre  ms.  par  gofyna. 
4.  ydem  au  2e  vers  est  â  remplacer  par  ydent  pour  ydynt  que  donne  la 

Myv. 
5.  La  Myv.  a  au  lieu  de  kynhyrfa  : atyngeddaf,  qui  est  probablement  pré- 

férable. Au  ter  vers,  la  Myv.  a  nim  bogelaf  probablement  pour  ni'  mogelaj 
(ni  ymogelaf);  ni  fygylaf  dans  notre  ms.  n'est  guère  satisfaisant. 

6.  La  mesure  suppose  un  autre  mot  que  le  gynheddfau  du  ms.  Je  l'ai 
remplacé  par  le  gyfaill  de  la  Myv, 



3  7°  /•  Lotb. 

T.  :  O  cha  yngledd  ar  yn  ghlun  ' 
a'm  llaw  deheu  yn  ddihun  ; 
nid  gwaeth  i  mi  nag  iddun. 

G.  :  Trystan  gyneddfau  eglur, 

hvddellt  baladr  2  o'th  lafur; 
na  wrthod  un  gar  yt,  Arthur  3. 

7 .  :  Gwalchmai  gynheddfau  trada 

Gorwlychyd  kafod  kan  tyrfa  4 
:  fai  im  karo  i  kara. 

Trystan  gynheddfau  blaengar 
Gorwlychyd  kafod  kan  dar  s  : 

dyred  ymddiddan  a'th  gar. 

T.  :  Gwalchmai  gynheddfau  gwrth  glych  6, 
Gorwlychyd  kafod  kan  rrych  : 
Myfi  a  ddo  lie  mynych 

Ag  yna  i'r  aeth  Trystan  a  Gwalchmai  at  Arthur,  ag  y  kanai 
Walchmai  yr  englyn  hwn  ! 

G.  :  Arthur  gyneddfau  eymmen  ? 

Gorwlychyd  [kafod]  kan  pen  8  : 
llyma  Drystan,  bydd  lawen. 

i.  Ocha  du  ms.  pour  o  cbaf;   ar  yn  ghlun  pour  ar  fy'nghîun.  Le  texte  de 
la  Myv.  est  préférable  : 

O  caf  fvngledd  ar  fy  nghlun 

A'm  llaw  ddeau  i'm  diffvn 
Ai  gwaeth  finneu  nag  undyn. 

2.  Ms,  :  balaer. 

3.  Yt  est  de  trop.  Cf.  Myv.  :  na  wrthod  yn  gar  Arthur. 

4.  tvrfa   est  à  remplacer  :    il  donne  une  syllabe  de  trop.  Malheureuse- 
ment, cette  strophe  manque  dans  la  Myv.  :  peut-être  kan  nia. 

5.  Cf.  Y  englyn  chanté  par  Gwydion  dans  le  Mab.  de  Math  (Livre  Rouge, 
p.  179,  1.  3). 

6.  La  Myv.  a  :  attébion  eymmen,    aux  réponses  courtoises;  eymmen  est  à 
remplacer.  En  revanche,  attebioii  est  préférable  à  kynheddfau. 

7.  J'adopte  eymmen  de  la  Myv.  au  lieu  de  amgen  de  l'Ystoria. 
8.  Notre  texte  a  :  gorwlychyd  i  kan  pen  ;  j'ai  suppléé  kafod  d'après  la  Myv. 



Romans  de  la   Table  ronde.  371 

A.  :  Gwalchmai  gynheddfau  difai, 
ynydd  trin  nyd  ymgelai  ; 
kroeso  wrth  Drystan  fy  nai 

Ac  nid  ynganodd  Trystan  er  hynny.  Yna  y  kanodd  Arthur 
yr  ail  englyn  : 

[Trysjtan  wynn,  bendefig  llu, 

[K]ar  dy  genedl  gida  thydu  J  : 
à  minau  yn  ben  teulu. 

Ag  nid  ynganodd  Trystan  er  hynny.  Ag  y  kanodd  Arthur 
y  iij  englyn  : 

Trystan  bendefig  kadau, 

Kymer  gystal  a'r  gorau, 
Ag  yn  gowir  kar  finau. 

Ag  er  hyny,  ni  ddowod  Trystan  ddim. 

Trystan  gynheddfau  mawrgall 
kar  dy  genedl,  nithwg  gwall, 

nid  oera  rrwng  kar  a'r  Hall. 

Ag  yna  ir  attebodd  Trystan  Arthur; 

Arthur  ohonot  i  pwyllaf 

ac  o'th  ben  2  i  llafaraf  : 

ag  a  fynych  mi  a'i  gwnaf. 

Ag  yno  y  tyngnyfeddodd  Arthur  a  March  ap  Merchion  ;  ag 
amddiddanodd  Arthur  a  hwyill  dauargylch;  ag  ni  fynai  un 

ohonunt  fod  heb  Esylld.  Ag  yno  i  barnodd  Arthur  :  i'r  naill, 
pan  fai'r  dail  ar  y  koed,  ag  i'r  Hall  pan  na  bai'r  dail  ar  y  koed, 
ag  i'r  gwr  priod  gael  dewis.  Ag  a'i  dewisodd  ynte  pryd  na 
bai'r  dail  ar  y  koed,  achos  hwya  fyddai'r  nos  yr  amser  hwnnw. 
Ag  i  mynegis  Arthur  i  Esylld  hyny  ;  ag  i  dowod  hi  «  Bendi- 

gedig  fo  y  farn  a'r  neb  a'i  rroddes  !  »  Ag  i  kanodd  Esylld  yr enelvn  hwn  : 's1 

1 .  Myv.  :  cred  a  fit . 
2.  Myv.  :  ith  ben  :  qui  est  préférable. 



372  /.   Loth. 

Tri  ffren  sy  dda  i  rryw  : 
Kelyn  ag  eiddew  ag  vw 

a  ddeilia'  '  u  ddail  yn  i  byw; 
Trystan  pie  fi  yni  fyw. 

TRADUCTION  : 

Sur  ces  entrefaites,  Trystan  ap  Trallwch  et  Esylld,  femme  de 
March  ap  Meirchion,  se  retirèrent  en  fugitifs  dans  le  bois  de 

Kelyddon,  Golwg  Hafddydd  (Aspect  d'un  jour  d'été),  suivante 
d'Esyllt,  et  y  Bach  Bychan  (le  Petit  Petit),  page  de  Trystan, 
emportant  avec  eux  des  pâtés  et  du  vin.  Un  lit  de  feuillages 
leur  fut  fait. 

March  ap  Meirchion  alla  trouver  Arthur  pour  se  plaindre 

de  Trystan  et  le  prier  de  venger  l'offense  fait  à  son  honneur  2 
[disant  qu'il  était,  au  point  de  vue  de  la  parenté,  plus  près 
d'Arthur  que  Trystan,  lui  March  ab  Meirchion  étant  cousin- 

germain  d'Arthur,  tandis  que  Trystan  n'était  qu'un  neveu 
fils  de  cousin-germain  5.  «  J'irai  avec  ma  famille,  4  dit  Arthur, 
pour  chercher  ou  bien  >...  ou  à  t'obtenir  satisfaction  »].  Et  alors 
ils  allèrent  entourer  le  bois  de  Kelyddon. 

C'était  une  des  particularités  de  Trystan,  que  quiconque  lui 
tirait  du  sang  mourait,  que  quiconque  à  qui  il  en  tirait  mou- 

rait aussi. 

Quand  Essylld  entendit  le  tapage  et  les  bruits  de  voix  de 
tous  les  côtés  du  bois,  elle  se  réfugia  effrayée  entre  les  bras 

de  Trystan.  Celui-ci  lui  demanda  pourquoi  elle  s'était  effrayée 
ainsi;   elle   dit  que   c'était  par  peur  pour  lui.  Trystan  dit: 

i.  Ms.  96  de  Peniarth;  a  ddeil  i  ddail  tra  fon  byiv.  Deilia  représente 

peut-être  le  verbe  deilio,  produire  des  feuilles  ;  a  choed  yn  deiliawc  (Daf.  àb 
Gwtlym,  ap.  Silvan  Evans,  Welsh  Dict.).  Le  sens  indique  plutôt  daly,  tenir. 

2.  La  lacune  est  suppléée  par  le  ms.  147. 

3.  Dans  le  Songe  de  Ronabwy,  March  est  en  effet,  donné  comme  le  cou- 

sin-germain d'Arthur. 
4.  Tayly,  habituellement  teu-tu  (pour  tei-lit),  vieil-iri.  teg-lach  (=  *tego- 

slougos),  signifie  proprement  la  troupe  de  la  maison,  c'est-à-dire  la  famille  au 
sens  le  plus  étendu,  et  souvent,  comme  ici,  les  gens  armés  du  clan. 

5.  Il  y  a  ici  une  lacune  de  deux  ou  trois  mots;  il  faut  suppléer  probable- 
ment :  à  le  prendre  ou  le  tuer. 



Romans  de  la  Table  ronde.  373 

«  Essylld  bénie,  ne  crains  pas,  tant  que  je  serai  a  ton  côté  ' 

trois  cents  chevaliers  ne  t'enlèveraient  pas,  ni  trois  cents 
chefs  cuirassés  »  2. 

Et  sur  ce,  Trystan  se  dressa  levant  son  épée  et  marcha 

contre  la  première  bataille  5  aussi  vite  qu'il  put,  jusqu'à  ce  qu'il 
se  rencontra  avec  March  ap  Meirchion.  Celui-ci  s'écria  :  «  Je 
me  tuerai  moi-même  pour  le  tuer  lui  »,  mais  les  autres  nobles 
dirent  :  «  Honte  à  nous  si  nous  nous  jetons  sur  lui.  »  Alors 
Trystan  traversa  les  trois  batailles  sans  dommage. 

Kae  le  Long  qui  aimait  Golwg  Haf  Ddydd  se  rendit  a  l'en- 
droit où  était  Essylld  et  chanta  cet  englyn  (épigramme)  : 

Kae  :  Essylld  bénie,  goéland  amoureux,  si  j'ose  m'entretenir 
avec  toi  :  Trystan  s'est  échappé. 

Essylld  :  Kae  béni,  si  ce  que  tu  me  dis  dans  ta  conversation 

avec  moi  est  vrai,  tu  auras  une  amante  précieuse  4. 
Kae  :  «  une  amante  précieuse  je  ne  désire  pas  pour  ce  que 

je  t'ai  dit  ici  :  c'est  Golwg  Haf  Ddydd  que  j'aime  ». 
Essylld  :  «  si  la  nouvelle  que  tu  viens  de  me  dire  de  ta  bouche 

est  vraie,  Golwg  Haf  Ddydd  sera  tienne . 

March  ap  Meirchiawn  alla  trouver  Arthur  une  seconde 

fois  et  se  lamenta  auprès  de  lui  de  ce  qu'il  n'obtenait  ni  sang5, 
ni  satisfaction  au  sujet  de  sa  femme  :  «  Je  ne  vois  qu'un  con- 

seil à  te  donner,  dit  Arthur  :  envoyer  des  musiciens  à  instru- 

ment à  cordes  pour  lui  faire  entendre  leur  harmonie  de  loin  6 

1.  Erchivyniog,  que  je  traduis  ainsi,  est  dérivé  de  erchwyn,  proprement 
bois  du  lit,  côté  protégé  du  lit;  au  figuré,  il  a  le  sens  de  support,  soutien  et 
aussi  de  protecteur, 

2.  Les  paroles  de  Trystan  sont  en  vers.  Le  ms  a  llur  pour  //;/,  ou  llyvj, 

chef;  j 'adopte  llyw  (cf.  Myv.  Arch.  215-2  :  llywiawdvr  llurygawc). 
3.  J'emploie  bataille  dans  le  sens  de  ce  mot  au  moyen  âge. 

4.  Gorddercb  aar,  mot  à  mot  amante  d'or  :  aur  employé  adjectivement 
a  le  sens  de  précieux  ;  ayr  vah  Maredud,  le  précieux  fils  de  Maredud 
(Myv.  arch.  253,  2). 

5.  Gtvad  peut  être  une  forme  dialectale  pour  gwaed  (c'est  une 
forme  régulière  en  Glamorgan);  mais  il  est  possible  que  ce  soit  le  gwad 

ordinaire,  qui  a  le  sens  de  refus  :dans  ce  cas,  March  se  plaindrait  de  n'avoir 
aucune  solution,  aucune  réponse  bonne  ou  mauvaise  :  ni  oui  ni  non . 

6.  Leisio  iddo.  Il  y  a  sans  doute  dans  l'intention  de  l'auteur  une  idée 

d'apaisement  par  la  mélodie,  mais  elle  n'est  pas  exprimée. 



574  /•  Loth. 

puis  des  poètes  avec  des  épigrammes  de  louange  en  son  hon- 
neur et  le  faire  sortir  ainsi  de  sa  colère  et  de  son  ressentiment  ». 

Ainsi  firent-ils.  En  suite  de  cela,  Trystan  appela  les  artistes  et 

leur  donna  des  poignées  d'or  et  d'argent.  Puis  on  lui  dépêcha 
le  chef  de  la  paix,  c'est-à-dire  Gwalchmai  ap  Gwyar.  C'est  alors 
que  Gwalchmai  chanta  ce  vieil  englyn  '. 

Gwalchmai  :  Bruyante2  est  la  vague  immense,  quand  la  mer 
est  en  son  plein  5  ;  qui  es-tu,  guerrier  impétueux  4. 

Trystan  :  Bruyants  sont  (ensemble)  le  feu  et  le  tonnerre, 

quoi  qu'ils  le  soient  aussi  séparés  5  :  au  jour  du  combat, 
c'est  moi  qui  suis  Trystan. 

G.  :  Trystan  aux  habitudes  irréprochables,  je  ne  saurais  trou- 
ver à  reprendre  à  ta  conversation  :  Gwalchmai  était 

ton  compagnon. 
T.  :  Je  ferais  pour  Gwalchmai  le  jour  où  il  aurait  sur  les  bras  la 

sanglante  besogne  é,  ce  qu'un  frère  ne  ferait  pas  pour son  frère. 

G.  :  Trystan  aux  habitudes  parfaites  ',  si  mon  poignet8  ne 
me  refusait  pas  (son  service),  moi  aussi  je  ferais  du 
mieux  que  je  pourrais. 

i.  Dans  ce  genre  de  poésie  on  débute  généralement  par  des  aphorismes 

d'un  sens  souvent  général,  sans  rapport  direct  avec  le  sujet. 

2.  Pnuystyl  (prwsti)  ne  se  trouve  ni  dans  le  Livre  d'Aneurin,  ni  le 
Livre  noir,  ni  le  Livre  de  Taliesin.  Il  paraît  conservé  dans  Jibrwystl,  qui 

n'est  pas  bruvant,  que  donne,  sans  référence,  le  WelshDict.  de  Silvan  Evans. 
3.  Y ii  i  kanol  signifie  en  son  milieu,  en  son  centre,  c'est-à-dire  ici  au  point 

central  de  sa  course.  La  Myv.  a  :  yn  y  chanaivl,  ce  qui  se  rapporterait  à  la 
vague. 

4.  anianawl,  impétueux,  plein  d'élan;  cf.  L.  Aneurin,  91  :  dygymyrnvs 
eu  hoet  en  hanianawr,  leurs  élans  ont  abrégé  leur  vie  (Cf.  Silvan  Evans, 
Welsh  Dict.).  Anian  a  des  sens  assez  variés. 

5.  J'adopte  le  texte  de  la  Myvyrian(cydhontbrwystuleu  gwahan)  ;  le  nôtre 
est  clairement  altéré;  brwystl,  en  une  syllabe  est  contraire  à  la  graphie 
ordinaire;  gwaran  ne  va  pas  non  plus. 

6.  Waiih  kochwydd  :  c'est  une  expression  métaphorique  pour  le  combat  : 
5  strophes  plus  bas,  on  a  hocliwedd. 

7.  Tàlgrwn  est  rare;  comme  crwn,  rond,  il  a  aussi  le  sens  de  complet  ;  je 
hasarde  cette  traduction  :  cf.  cynghnvn. 

8.  Je  remplace  arch  gnvn  par  arddwrn  de  la  Myw.  Gwalchmai  a  été  pro- 

bablement blessé  ou  est  fatigué,  peut  être  même  à  la  suite  d'une  lutte  avec 



Romans  de  la   Table  ronde.  375 

T.  :  Je  le  demanderai  pour  adoucir  et  non  pour  irriter  :  quelle 
est  la  troupe  qui  est  devant  ? 

G.  :  Trvstan  aux  habitudes  bien  connues,  ils  ne  te  connaissent 

pas  :  c'est  la  famille  d'Arthur  qui  t'a  prévenu  '. 
T.  :  A  cause  d'Arthur  je  ne  menacerai  pas  %  neuf  cent  ren- 

contres je  provoquerai  :  si  on  me  tue,  je  tue  aussi. 

G.  :  Trvstan  ami  des  dames,  avant  d'aller  à  la  besogne  san- 

glante5 (sache-le)  :  ce  qu'il  y  a  de  meilleur,  c'est  la 

paix. 
T.  :  Si  j'ai  mon  épée  sur  ma  hanche,  et  ma  main  droite  bien 

en  garde4,  je  ne  suis  pas  en  plus  mauvaise  posture 

qu'eux. 
G.  :  Trvstan  aux  habitudes  brillantes,  dont  l'effort  brise  les 

hampes  des  lances,  ne  repousse  pas  un  parent  unique  >, 
Arthur. 

Trvstan  (voir  plus  bas,  la  confusion  entre  Trvstan  et  Owein  et  aussi  le 
préambule  de  la  Myv.  dont  je  donne  une  traduction).  Arch  grwn  signifie, 
poitrine  ronde,  solide.  On  le  trouve  pour  un  cheval.  Il  est  possible  après 

tout  que  le  cheval  de  Gwalchmai  (Keincaled)  soit  dans  de  mauvaises  dispo- 
sitions comme  le  cheval  de  Gvynn  ab  Xud  Carngrvm,  dans  son  dialogue 

avec  Gwvdneu  Garanhir.  Livre  noir,  Skene,  II,  p.  54,  22.  Peut-être  aussi 
le  conteur  ne  connaissant  pas  le  nom  traditionnel  du  cheval  de  Gwalchmai, 

Keincaled  (notre  Gringalet),  l'a-t-il  dénommé  Archgrwn,  épithète  employée 
pour  des  chevaux. 

1 .  Rhagod  a  souvent  le  sens  d'embuscade,  d'opposition  à  la  marche  de 

quelqu'un.  Ce  qui  semble  l'indiquer,  c'est  la  réponse  de  Trvstan. 

2 .  En  comparant  le  texte  de  la  Myv.  au  nôtre,  il  est  probable  qu'il  faut reconstituer  ainsi  le  texte  : 

Er  Arthur  mi  ni'm  ogelaf, 

Naw  kan  kad  a'i  tyngeddaf: 
Om  lleddir  mi  a  laddaf. 

«  Pour  Arthur  même  je  ne  me  déroberai  pas;  je  peux  en  prendre  à 
témoin  cent  combats  :  si  on  me  tue,  je  tue  aussi.  » 

5.  Kochwedd,  a  l'aspect  sanglant;  le  mot  —  l'expression  est  fort  usitée  —  est 
aussi  substantil  et  s'emploie  dans  le  sens  de  bataille  (L.  Noir,  23.17; 
L.  Rouge,  295.19,23;/..  Aneurin,,  100.9:  Myv.  arch. ,  239.1  :  23  1.1  :  303.17. 
Le  mot  désigne  aussi  la  couleur  rouge  des  habits  (L.  Rouge,  287.14  :  a 
chocbived  dillat). 

4.  C'est  ainsi  que  je  traduis  a'm  ïlaw  deheu  yn  ddihun.  Dihuu  est  ici  bien 
singulier.  La  Myv.  a  :  itn  diffyn.  pour  me  défendre.  Le  3e  vers  de  la  Myv.  est  : 
ai  gwaeth  inneu  uag  undyn,  suis-je  inférieur  à  qui  que  ce  soit? 

5.  17   est  de    trop.  Myv.  :    na  wrthod    \n  gar  Arthur,  ne   repousse   pas 



37^        -  /.  Loth. 

T.  :  Gwalchmai  aux  habitudes  excellentes,  l'ondée  inonde 

cent  champs  '  :  comme  il  m'aimera,  je  l'aimerai. 
G.  :  Trystan  aux  mœurs  d'avant-garde,  l'ondée  inonde  cent 

chênes  :  accours  t'entretenir  avec  ton  parent. 
T.  :  Gwalchmai  aux  mœurs  contrariantes,  l'ondée  inonde  cent 2 

sillons  :  moi  j'irai  où  tu  voudras. 

Alors  Trystan  se  rendit  avec  Gwalchmai  auprès  d'Arthur,  et 
Gwalchmai  chanta  cet  englyn  : 

C.  :  Arthur  aux  mœurs  courtoises  5,  l'ondée  inonde  cent  têtes: 
voici  Trystan,  sois  joyeux. 

A(rthur)  :  Gwalchmai  aux  mœurs  irréprochables,  qui  ne  se 
cachait   pas   au  jour    de    bataille  :   bienvenue  à  mon 
neveu  Trystan. 

Malgré  cela  Trystan  ne  souffla  mot.  Alors  Arthur  chanta  ce 
second  englyn  : 

Trystan  béni,  chef  d'armée,  aime  ta  race  en   même 
temps  que  toi,  et  moi  comme  chef  de  tribu. 

Et  Trystan  ne  souffla  mot  malgré  cela;  et  Arthur  chanta 
ce  troisième  englyn  : 

Trystan  chef  de  batailles,   prends  tout  autant  que  le 
meilleur, 4  et  sincèrement  aime-moi. 

Arthur  comme  parent.  Notre  texte  est  préférable.  Un  ne  signifie  pas  toujours 

unique,  mais  sert  à  rehausser  l'objet  (entre  tous). 

i.  J'ai  remplacé  tvrfa  qui  ne  peut  aller,  donnant  au  vers  un  pied  de  trop, 
par  ma,  champ  :  il  faut  un  monosyllabe. 

2.  Gwrthglych  est  probablement  pour  gwrchgrych,  de  même  que  gwrtbgloch 

se  confond  avec  givrthgroch.  Il  est  possible  qu'ici  gynheddfau  soit  à  remplacer 
par  attebion  (réponses)  que  donne  la  Myv.  Le  sens  paraît  être  :  Gwalchmai, 
toi  qui  as  réponse  à  tout. 

3.  J'ai  remplacé  amgen,  qui  s'expliquerait  difficilement  par  cymmen  de  la 
Myv. 

4.  Gorau,  le  meilleur,  le  plus  brave,  qui,  chez  les  Celtes,  a  droit  à  la  pre- 

mière part,  en  particulier  au  morceau  du  héros;  c'est  lekynrann  gallois,  celui 
qui  a  la  première  part. 



Romans  de  la  Table  ronde.  377 

Et  malgré  cela,  Trystan  ne  souffla  mot. 

A.  :  Trystan  aux  mœurs  grandement  sages,  aime  ta  race,  elle 

ne  t'apportera  pas  de  dommage;  il  n'y  a  pas  de  froid 
entre  deux  parents. 

Et  alors,  Trystan  répondit  à  Arthur  : 

T.  :  «  Arthur,  je  prends  tes  paroles  en  considération,  et  c'est  toi 
d'abord  que  je  salue;  ce  que  tu  voudras,  je  le  ferai.  » 

Alors  Arthur  lui  fit  faire  la  paix  avec  Mardi  ap  Meirchion. 

Il  s'entretint  avec  eux  deux  tour  à  tour,  mais  aucun  d'eux  ne 

voulait  se  passer  d'Essylld.  Arthur  alors  décida  que  l'un  l'aurait 
pendant  qu'il  y  a  des  feuilles  sur  les  arbres  ;  l'autre  quand  il 
n'y  en  a  pas  :  au  mari  de  choisir.  Mardi  choisit  l'époque  où 
il  n'y  a  pas  de  feuilles,  parce  qu  alors  les  nuits  sont  plus  longues. 

Arthur  en  informa  Essylld  qui  s'écria  :  «  Béni  soit  le  juge- 
ment et  celui  qui  l'a  rendu  !  »  Et  alors,  elle  chanta  cet  englyn  : 

«  Trois  arbres  sont  d'espèce  généreuse  :  le  houx,  le 

lierre  et  l'if,  qui  gardent  leurs  feuilles  toute  leur  vie  : 
je  suis  à  Trystan  tant  qu'il  vivra.  » 

M.  E.  Windisch  a  raison  de  dire  que  cette  version  ne  doit 
rien  aux  influences  françaises  ou  germaniques;  il  saute  aux 

yeux,  en  effet,  que  l'auteur  ne  sait  à  peu  près  rien  du  roman. 
Son  récit  est  incohérent,  invraisemblable;  il  confond  tout,  et 

la  solution  qu'il  donne  n'a  rien  de  particulièrement  gallois  ou 
celtique  :  c'est  même  le  contraire. 

Tout  d'abord,  il  ignore  le  nom  de  la  suivante  d'Iseut  si 
parfaitement  gallois  dans  le  roman  français  :  Bran-gien,  Branguen 

c'est-à-dire  Bran-wen  {Bran-gwen  est  une  forme  du  x-xie  siècle); 
il  ne  sait  pas  davantage  le  nom  du  nain.  Il  les  remplace  par 

des  appellations  de  contes  de  fées,  de  ces  noms  qu'on  invente 
quand  on  n'en  a  pas  de  précis  à  sa  disposition  :  la  suivante 
devient  Aspect  d'un  jour  d'Eté;  le  nain,  le  Petit  Petit.  C'est  d'au- 

tant plus  digne  de  remarque  qu'un  des  traits  frappants  des  tra- 
ditions galloises  sincères,  c'est  la  persistance,  l'étonnante  fixité 

non  seulement  des  noms  propres,  mais  même  des  épithètes. 



3j8  /.  Loth. 

Les  Gallois  ont  été  d'ailleurs  les  plus  passionnés  généalogistes 
que  l'Europe  ait  connus. 

Aspect  d'un  jour  d'Été  et  le  Petit  Petit,  en  dépit  de  leurs 
noms  de  contes  de  fées,  sont  des  personnages  pratiques,  d'ha- 

bitudes évidemment  méthodiques,  très  éloignées  de  l'esprit 
aventureux,  de  l'insouciance  des  besoins  matériels  qui  caracté- 

risent les  héros  celtiques.  Ils  ne  paraissent  avoir  aucune  con- 
fiance dans  les  ressources  que  peut  offrir  la  forêt  de  Kelydon 

où  ils  accompagnent  leurs  maîtres,  ni  même  dans  les  talents 
cynégétiques  incomparables  de  Trystan,  le  plus  célèbre  des 

chasseurs  de  l'île  de  Bretagne  :  ils  ignorent  l'arc-qui-ne-faut. 
Ils  ne  savent  pas  davantage,  semble-t-il,  que  Trystan  est  un 

des  trois  grands  porchers  de  l'Ile  :  talent  éminemment  utile 
dans  une  forêt  comme  Kelydon,  à  en  juger  par  le  célèbre 

compagnon  et  confident  de  Merlin  (Myrdin).  Aussi  emportent- 
ils  dans  la  forêt  des  pâtés  et  du  vin  !  Comme  ils  agissent  à  en 

juger  par  la  lettre  du  texte  gallois,  d'après  les  ordres  de  leurs 
maîtres  et  que  c'est  là,  pour  le  moment  du  moins,  leur  tâche 
principale,  les  compliments  qu'ils  méritent  pour  leur  esprit 
pratique  reviennent  de  droit  à  Trystan  et  Iseut  qui  nous  appa- 

raissent ainsi,  pour  des  héros  celtiques,  sous  un  jour  assez 
nouveau. 

Les  personnages  des  légendes  celtiques  sincères,  quand  ils 
se  trouvent  sans  ressources,  vivent  de  chasse  et  de  pêche. 

C'est  ce  que  fait  Manawydan  dans  le  mabinogi  qui  porte  son 
nom,  quand  il  se  trouve  seul  avec  Pryderi,  Riannon  et  Kicva 
dans  le  pays  de  Dyved,  et  plus  tard  encore,  quand  il  a  perdu 

deux  de  ses  compagnons  par  suite  des  maléfices  d'un  enchan- teur. 

Il  est  vrai  qu'on  leur  fait  un  lit  de  feuillages;  mais  c'est  là 
un  détail  qui  n'a  rien  d'archaïque.  Le  lit  de  feuillages,  comme 
la  maison  de  feuillages  (branchages)  (j  deil-dy) ,  est  une 
chose  banale  à  une  époque  presque  moderne  en  Galles.  Au 

xivc  siècle,  le  grand  poète  gallois,  Davyd  ab  Gwilym  ne 

manque  pas  d'inviter  ses  nombreuses  amies  à  visiter  sa  maison 
de  feuillages  :  c'est  son  séjour  de  prédilection. 

M.  E.  Windisch  paraît  voir  dans  le  choix  de  la  forêt  de 
Kelydon,  le  Caledonius  saltus  des  écrivains  latins,  un  souvenir 



Romans  de  la   Table  ronde.  379 

ancien  :  il  resterait  ainsi  quelque  chose  de  la  théorie  pictique 

de  Zimmer.  C'est  exactement  le  contraire.  Kelydon  est  un  de 
ces  noms,  comme  Carleon,  Carduel,  Tintagel,  qui  se  pré- 

sentent naturellement  aux  conteurs  dans  l'embarras,  ou  dési- 
reux de  donner  une  certaine  couleur  et  quelque  autorité  à 

leurs  récits.  Kelydon  est  à  peu  près  la  seule  forêt  que  con- 

naissent les  Gallois  '.  Il  n'y  avait  pas  eu  de  noms  plus  reten- 
tissant chez  les  poètes  et  conteurs,  qui  parlât  davantage  à 

l'imagination  :  c'était  un  lieu  mystérieux  peuplé  de  person- 
nages surnaturels  et  dont  on  ne  connaissait  guère  ou  fort 

vaguement  du  moins,  la  situation.  Ce  nom  était  lié  indissolu- 
blement au  nom  de  Myrdin  (Merlin),  devenu  le  grand  pro- 

phète des  Gallois  à  l'époque  si  tragique  où  malgré  des  guerres 
fratricides  continuelles,  ils  luttaient  encore  et  souvent  avec 

succès,  contre  les  conquérants  de  l'Angleterre,  c'est-à-dire 
aux  xie,  xne  et  xme  siècles.  C'est  à  Kelydon,  d'après  le  Livre 
noir  de  Carmarthen,  que  se  réfugie  Myrdin  avec  cent  vingt 

guerriers  devenus  fous  après  la  bataille  d'Arderyd;  c'est  là 
aussi,  d'après  la  même  collection  de  poèmes,  qu'il  se  livre  à 
des  prédictions  retentissantes,  en  prenant  à  témoin  les  pom- 

miers de  la  forêt  ou  son  étrange  confident 2,  le  porchellan 
(petit  cochon). 

Kelydon  était  devenu  synonyme  de  forêt  aux  abris  sûrs,  de 

retraite  mystérieuse,  si  bien  qu'on  en  a  tiré  vers  le  xivc  siècle, 
un  mot  nouveau  Kelyâ,  qui  a  pénétré  dans  la  langue  poétique 

avec  le  sens  d'endroit  retiré,  ombragé,  cachette  \ 

De  même,  loin  d'être  une  preuve  d'antiquité,  le  rôle  pré- 
pondérant d'Arthur  indique  une  déformation  de  la  légende 

primitive.  Comme  le  fait  remarquer  Alfred  Nutt  dans  ses 

notes  à  l'édition  populaire  de  la  traduction  des  Mabinogion  par 
lady  Charlotte  Guest,  et  comme  je  l'ai  soutenu  moi-même 

1 .  Le  pays  de  Galles  n'était  pas  un  pays  de  forêts  ;  aussi  les  conteurs,  quand 
ils  parlent  de  forets,  souvent  ne  leur  donnent  aucun  nom.  Une  fois  cepen- 

dant, dans  le  roman  de  Gereint  et  Enid,  il  est  question  de  la  forêt  de  Dena 
sur  les  confins  du  Monmouthshire  et  du  Gloucestershire. 

2.  Livre  noir,  ap.  Skene,  F.  a.B.  11,  poèmes  I,  XVII,  XVIII. 

3.  Silvan  Evans,  Welsh-Engl.  Dict.  L'exemple  le  plus  ancien  de  ce  mot 
est  tiré  de  Davyd  ab  Gwilym  ;  je  l'ai  cherché  vainement  auparavant. 



3$o  /.  Lot  h. 

dans  ma  traduction,  les  romans  gallois,  même  ceux  qui  n'ont 

pas  subi  l'influence  française,  dans  lesquels  les  personnages 
des  divers  cycles  apparaissent  groupés  artificiellement  autour 

d'Arthur  et  où  il  intervient  comme  le  maître  suprême,  aux 
jugements  sans  appel,  substituant  son  autorité  à  celle  des  chefs 
de  tribus,  ont  été  sûrement  soumis  à  des  remaniements. 

C'est  ainsi  que  les  quatre  mabinogion  de  Pwyll,  Branwen, 

Manawvdan  et  Math,  où  il  n'est  pas  question  d'Arthur, 
remontent  incontestablement  à  une  tradition  plus  primitive 
et  plus  sincère  que  le  roman  de  Kulhwch  et  OKven  dont  la 
rédaction  se  place  cependant  à  une  époque  au  moins  aussi 
ancienne. 

C'est  en  vain  qu'on  objecterait  que  Kulhwch  et  Olwen 
avant  été  mis  par  écrit  au  xne  siècle  et  même  dans  la  pre- 

mière moitié  de  ce  siècle  au  plus  tard,  la  version  galloise  en 

prose  dont  nous  nous  occupons,  pourrait,  malgré  tout,  remon- 
ter aussi  loin,  et  que  dans  le  roman  français  de  Tristan,  Arthur 

apparaît  aussi  comme  le  souverain.  Tout  justement,  c'est  là  aussi 
pour  le  roman  français  l'indication  d'un  remaniement  mais  qui 
se  dénonce  comme  superficiel  :  Arthur  n'y  apparaîtrait  pas  du 
tout,  qu'aucun  rouage  essentiel  du  drame  n'en  souffrirait  II 
n'est  à  peu  près  pour  rien  dans  la  marche  des  événements  ni 
dans  le  dénouement.  Marc  n'attend  pas  le  moins  du  monde, 
eomme  dans  notre  conte,  l'intervention  d'Arthur  pour  con- 

damner Tristan  au  bûcher  et  livrer  Iseut  aux  lépreux. 
En  cela,  le  roman  français  est  dans  la  vraie  tradition  celtique. 

Un  pouvoir  central  s'exerçant  en  maître  sur  des  principautés 
vassales,  en  un  mot  un  véritable  empire,  n'existait  pas  en  réa- 

lité chez  les  Bretons  insulaires.  Tout  au  plus  peut-on  concé- 

der qu'un  vague  souvenir  des  empereurs  romains  a  pu  contri- 
buer à  la  formation  du  personnage  d'Arthur  empereur.  Et 

encore  est-il  infiniment  probable,  on  pourrait  dire  certain, 

qu'on  est  en  présence  ici  même  d'influences  littéraires  et  semi- savantes, 

Kei  amoureux  d: 'Aspect  d'un  jour  d'Eté  est  encore,  sans  con- 
testation possible,  l'invention  d'un  conteur  ignorant  ou  peut- 

être  sous  l'influence  des  romans  gallois  d'origine  immédiate- 
ment française   dans  lesquels    Kei   (Keus)  c'est   devenu   un 



Romans  de  la   Table  ronde.  381 

gabeur  et  un  personnage  de  comédie.  Le  vrai  Kei  est  un  des 
héros  gallois  que  nous  connaissons  le  mieux.  Il  joue  un  rôle 
important  dans  le  roman  de  Kulhwch  et  Ohven.  Dans  le 

songe  de  Ronabwv,  tous  les  rangs  de  l'armée  d'Arthur  se 
mêlent  pour  le  voir.  C'est  le  plus  beau  des  cavaliers.  Dans  un 
curieux  dialogue  en  vers  entre  Gwenhwyvar  et  son  mari 

Arthur  déguisé  et  qu'elle  n'a  pas  reconnu,  Gwenhwyvar 
(Genièvre)  déclare  à  Arthur  qu'avec  cent  hommes  il  ne  tien- 

drait pas  Kei  le  Long  ' . 

C'est  un  guerrier  redoutable  et  cruel  qui  ne  rappelle  en 
rien  le  Keus  de  nos  romans.  Il  plaisante,  il  est  vrai,  parfois, 

mais  d'une  façon  barbare  et  féroce.  Il  n'y  a  pas  de  personnage 
plus  populaire  et  plus  souvent  cité  par  les  poètes  gallois  : 

jamais  il  ne  nous  est  présenté  sous  les  traits  d'un  amoureux. 
L'intrusion  de  Gwalchmai,  le  Gauvain  des  romans  français, 

dans  la  légende  de  Tristan,  est  encore  une  invention  assez 
récente  et  son  rôle  auprès  du  héros  est  dû  sans  doute  à  une 

confusion  avec  d'autres  personnages  dans  l'esprit  du  conteur. 
C'est,  en  effet,  exactement  le  rôle  qu'il  remplit  auprès 
d'Owein  (Ivain),  Peredur  (Perceval)  et  Gereint  (Erec).  On 
peut  même  affirmer  que  Tristan  a  été  substitué  à  Owein.  En 

effet,  le  dialogue  entre  Gwalchmai  et  Trystan  que  j'ai  traduit 
plus  haut,  est  précédé  dans  la  Myvyrian  Archeology  2  d'un  pré- 

ambule en  prose  dont  voici  la  traduction  :  «  Voici  des  englyn 
qui  furent  échangés  entre  Trystan  fils  de  Tallwch  et  Gwal- 

chmai fils  de  Gwyar,  après  que  Trystan  fut  resté  absent,  par 

ressentiment  de  là  cour  d'Arthur  pendant  trois  ans,  qu'Arthur 
eût  envoyé  28  guerriers  pour  s'emparer  de  lui  et  le  lui  ame- 

ner, et  que  Trystan  les  eût  terrassés  l'un  après  l'autre;  et  il  ne 
se  rendit  à  la  cour  pour  personne,  si  ce  n'est  pour  Gwalchmai 
à  la  langue  d'or  ». 

Précisément  dans  le  roman  d'Owein  (Ivain)  ou  la  Dame  de 
la  Fontaine  Gwalchmai  va  a  la  recherche  d'Owein  à  la  suite 

d'un  entretien  dans  lequel  Arthur  lui  a  révélé  ainsi  la  cause 
de  sa  tristesse  :  «  Par  moi  et  Dieu,  j'ai  regret  après    Owein 

1.  Myv.  arch.  p.  131. 

2.  Pages  132-133. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  2S 



382  J.   Loi  h. 

qui  a  disparu  d'auprès  de  moi  depuis  trois  longues  années  ».  La 
lutte  qui,  d'après  le  préambule,  aurait  eu  lieu  entre  les  guerriers 
d'Arthur  et  Trystan  est  une  répétition  de  la  lutte  entre  Owein 
et  ces  guerriers,  particulièrement  avec  Kei.  On  substituerait 

dans  le  dialogue  en  vers  le  nom  d'Owein  ou  de  Gereint  à 
celui  de  Trystan  que  le  sens  n'en  serait  nullement  altéré1. 
Il  est  fort  possible  que  ce  dialogue  ait  constitué  une  sorte  de 
lieu  commun  dans  lequel  il  suffisait  de  changer  un  nom  pour 

qu'il  s'adaptât  à  des  situations  diverses  ayant  une  certaine  ana- 
logie; c'était  une  économie  pour  les  bardes  à  l'inspiration 

courte  sur  les  frais  de  composition. 
La  substition  de  Trystan  à  un  autre  héros  se  dénonce  encore 

par  les  procédés  d'une  criante  et  grossière  invraisemblance 
auxquels  Mardi  a  recours,  sur  les  conseils  d'Arthur,  pour 
ramener  Trystan  à  la  cour. 

Trystan  a  été  chassé  de  la  cour  après  avoir  été  convaincu 

d'adultère;  il  est  hors  la  loi  comme  l'indique  l'expression 
galloise  qualifiant  son  départ  avec  Iseut  pour  Kelydon  2  ;  il  a 

gravement  offensé  l'honneur  de  son  chef  et  par  contre-coup 

l'honneur  d'Arthur,  dontMarch  est  donné  comme  le  cousin  ger- 
main .  Or,  comment  se  conduit  March  vis-à-vis  de  cet  ennemi  qu'il 

hait  si  fort  qu'il  est  prêt  a  périr  lui-même  pourvu  qu'il  le  tue  ? 
Il  le  traite  comme  s'il  avait  lui-même  tous  les  torts.  Il  semble 

reconnaître  la  légimité  de  son  ressentiment  ;  on  lui  donne  des 

musiciens  pour  toucher  son  cœur  d'artiste,  puis  des  bardes 
chargés  de  chanter  ses  louanges.  Ce  n'est  pas  tout  ;  il  faut 
encore  l'intervention  courtoise  de  Gwalchmai  à  la  langue  d'or 
pour  le  fléchir,  et  une  fois  à  la  cour,  ce  n'est  qu'après  trois 
tentatives  amicales,  presque  humiliantes  de  la  part  d'Arthur, 
qu'il  se  résout  à  sortir  de  son  mutisme  et  à  consentir  à  une  trêve. 
Tout  cela  est  le  comble  de  l'invraisemblance,  et  ne  pourrait  se 

comprendre  que  s'il  s'agissait  d'Owein  ou  de  Peredur. 
Reste  la   solution  :    son  invraisemblance  saute  aux  yeux. 

1 .  Il  semble  même  que  dans  les  strophes  commençant  par  Trystan  gynhedà- 
fau.  .  .  Gereint  ferait  mieux,  amenant  une  de  ces  allitérations  où  se  plaisent  les 
bardes  :  Gereint  gynheddvau. 

2.  ar  berw.  Les  gens  ar  herw  sont  de  véritables  outlaws.  Pour  s'en  rendre 
compte,  on  n'a  qu'à  lire  le  début  du  songe  de  Rouabwv. 



Rom  mis  de  ht   Table  ronde.  383 

Jamais  un  chef  celtique  n'y  eût  songé  ni  encore  moins 
pensé  à  l'imposer  à  des  héros,  surtout  de  sa  parenté.  Elle  est  en contradiction  avec  le  contexte,  le  contexte  nous  montrant 

March  altéré  du  sang  de  Trystan  et  se  plaignant  à  Arthur 

qu'il  ne  pouvait  obtenir  ni  sang  ni  réparation.  Ici,  au  contraire 
après  avoir  consenti  à  des  démarches  humiliantes  vis-à-vis  de 
son  ennemi  mortel,  il  perd  définitivement  Iseut,  et  est  bafoué 
et  couvert  de  ridicule.  Ce  sont  là  des  solutions  à  leur  place 
dans  des  fabliaux  et  contes  facétieux  du  moyen  âge  :  le  mari 

bafoué  et  content  n'est  pas  un  personnage  des  vraies  traditions 
celtiques. 

Arthur  dans  le  roman  si  parfaitement  gallois  de  Kulhwch 
et  Olwen ,  a  tout  justement  à  trancher  un  différend  assez 

semblable  '.  Kreidylat  2,  fille  de  Llud  Llaw  Ereint  3,  avait 
été  mariée 4  à  Gwythyr,  fils  de  Greidiawl  et  était  partie  avec  lui, 

lorsqu'elle  fut  enlevée,  avant  que  le  mariage  ne  fût  consommé, 
par  le  demi-dieu  Gwynn  ab  Nud.  Gwythyr  va  attaquer  le 

ravisseur  à  la  tête  d'une  armée.  Gwynn  victorieux  s'empare 
de  personnages  de  marque,  notamment  de  Nwython  qu'il 
tue  :  il  met  son  cœur  à  nu  et  force  le  fils  de  Nwython, 
Kyledyr,  à  le  manger.  Arthur  se  rend  dans  le  Nord,  fait  venir 

Gwynn,  le  force  à  rendre  ses  otages  et,  pour  trancher  le  dif- 
férend, il  impose  aux  deux  rivaux  le  duel,  solution  légale 

chez  les  Celtes  insulaires,  mais  un  duel  qui  n'était  à  la  portée 
que  de  personnages  surnaturels  :  la  jeune  fille  resterait  dans 

la  maison  de  son  père  sans  qu'aucun  des  deux  rivaux  pût 
user  d'elle;  chaque  premier  mai,  jusqu'au  jour  du  juge- 

ment, il  y  aurait  bataille  entre  Gwynn  et  Gwythyr,  et  celui 
qui  serait  vainqueur  le  jour  du  jugement  prendrait  la  jeune 
fille.  Si  on  veut  être  édifié  sur  la  façon  dont  un  roi  March 
gallois  eût  traité  un  rival  heureux  et  la  femme  adultère,  on 

n'a  qu'à  lire  le  màbinogi  si  profondément  celtique  de  Math  ab 
Mathonwy. 

1.  J.  Loth,  Mabin.,  2e  édition,  I,  p.  331,  332 
2.  Kreirdylat,  la  Cordelia  de  Gaufrei. 

3.  Lludd  à  la  main  d'urgent. 
4.  S'en  était  allée  comme  femme  (dy-weâ-u,  emmener  comme  femme),  dit 

le  texte  gallois. 



384  /.  Loth. 

Je  ne  serais  pas  surpris  que  cette  solution  inattendue  du 

différend  entre  March  et  Trystan  se  trouvât  ailleurs,  peut- 

être  même  en  dehors  des  pays  celtiques  '.  Sans  parler  de  son 

invraisemblance  évidente,  il  n'y  est  fait  nulle  part  dans  la  littéra- 
ture galloise  la  moindre  allusion,  quoique  les  noms  de  Trys- 

tan et  Essyllt  reviennent  continuellement  chez  les  poètes,  avant 

le  XVIe  siècle.  Loin  de  tournera  la  farce,  le  roman  de  Trystan 
au  XIIe  siècle,  chez  les  Gallois,  a  un  caractère  éminemment 
dramatique,  à  en  juger  par  le  court  poème,  incomplet  et  fort 

maltraité  par  les  copistes  dont  j'ai  donné  un  commentaire  dans 
mes  Contributions  à  l'étude  des  Romans  Je  la  Table  Ronde  (VII). 
La  personne  qui  parle,  Brangiensans  doute,  mentionne  de  la 
part  du  héros  un  emprunt  funeste,  dont  les  effets  dureront 

jusqu'au  jour  du  jugement,  vraisemblablement  le  philtre.  Col- 
laboratrice du  nain  auquel  elle  s'adresse,  là  ou  l'eau  entraine 

les  feuilles,  elle  s'est  brouillée,  puis'  réconciliée  avec  lui.  Ce 
nouvel  accord  a  eu  des  suites  funestes  qu'elle  déplore  pour 
Kvheic,  le  Kyheic  aux  paroles  douces  comme  le  miel,  très  proba- 

blement le  Kehenis  d'Eilhart  d'Oberg  :  elle  a  voulu  se  venger 
de  lui,  nous  dit-elle.  Il  est  fort  probable  que  Brangien  appre- 

nant les  amours  de  Kyheic  son  amant,  avec  une  rivale  qui 

1.  La  fleur  de  l'ajonc  joue,  en  Bretagne,  un  rôle  analogue  au  houx,  au 
lierre  et  à  Vif,  et  un  rôle,  cette  fois,  bien  celtique.  Mon  ami  Fr.  Vallée,  à 

qui  je  m'étais  adressé  pour  rafraîchir,  à  ce  sujet,  mes  souvenirs,  m'écrit 
qu'il  a  entendu  en  Bas-Tréguier,  poser  cette  question  : 

«  —  Peuoi  em  d'harem  Pe  evel  ar  hilau  pe  evei  al  Jaun  ?  «  Comment 
m'aimes-tu  ?  Est-ce  comme  le  genêt  ou  comme  l'ajonc  ?  »  Et  la  réponse 
doit-être  —  «  Evel  al  latin,  are  ma  toi  bleun  e  pep  attirer  «  comme  l'ajonc, 
parce  qu'il  produit  des  fleurs  en  tout  temps». 

Brizeux,  me  rappelle  Vallée,  a  mis  cette  idée  en  vers  dans  sa  Telenn 
Arvor  : 

ar  plac'h  : 
Ha  perak,  va  mignonik  kê% 
Latin  en  àeu\  bleun  ar  garante^} 

AN    DEX    IAOUANK   : 

Selu  perak,  va  mignonne^  ker  : 
Laun  eu  àeu\  bleun  e  pep  animer. 

LA  FILLE    : 

«  Et  pourquoi,  mon  pauvre  petit  ami,  l'ajonc  a-t-il  les  fleurs  de  l'amour  ?» 
LE  JEUXE    HOMME  : 

»   Voici  pourquoi,  chère  petite  amie  !  l'ajonc  a  des  fleurs  en  tout  temps.  » 



Romans  de  la  Table  ronde.  385 

n'est  autre  que  la  femme  du  nain,  aura  par  esprit  de  ven- 
geance, tout  révélé  au  mari  (Kehenis  est  surpris  avec  Trystan 

et  tué  par  un  nain  dont  il  avait  séduit  la  femme).  La  colère  de 

Brangien  et  le  rôle  du  nain  s'expliquent  ainsi  beaucoup  mieux 
que  dans  les  romans  français  ou  leurs  imitations. 

Il  y  a  peut-être  dans  YYstoria  un  traita  retenir  et  qui  renfor- 

cerait ma  supposition  au  sujet  du  nain  :  qu'il  aurait  d'abord 
servi  les  amours  de  Trystan  et  Iseut.  On  nous  le  montre  en 

effet,  accompagnant  les  deux  amants,  avec  Aspect  d'un  jour 
d'été,  dans  la  forêt  de  Kelydon. 
Comme  le  serment  d'Iseut  avec  sa  restriction  mentale,  la 

solution  amusante,  mais  peu  honnête  du  différend  sent  à  plein 

nez,  suivant  l'expression  de  Philipot  qui  m'écrit  à  ce  sujet,  le 
Normand  retors,  ami  des  solutions  subtiles  et  même  peu 

scrupuleuses  pourvu  qu'elles  aient  une  apparence  légale. 
Philipot  me  rappelle  à  l'appui  la  fameuse  scène  du  serment  sur 
une  boîte  à  reliques  dont  les  reliques  vraies  avaient  été  enle- 

vées :  Charles  le  Simple  y  fut  boisie~  par  les  Normands. 
Je  me  représente  très  bien  un  compagnon  de  Guillaume  ou 

un  de  ses  descendants  réfléchissant  sur  le  différend  entre  March 

et  Trystan.  Evidemment  Tristan  doit  avoir  ses  sympathies  : 

c'est  un  guerrier  incomparable,  le  héros  de  mainte  glorieuse 
aventure  ;  il  a  rendu  les  plus  grands  services  à  March  en  le 

débarrassant  du  Morholt  ;  c'est  même  à  lui  que  March  doit  Iseut. 
Il  n'en  est  pas  moins  vrai  qu'Iseut  est  la  propriété  de  March  : 
c'est  la  loi  ;  mais  s'il  y  renonçait  lui-même  ?  ce  n'était  possible 

qu'au  moyen  d'un  subterfuge  ;  là  était  le  problème,  on  a  vu 
qu'il  n'était  pas  insoluble. 

On  aurait  d'autant  plus  tort  d'attacher  la  moindre  impor- 
tance au  conte  gallois,  que  l'auteur  ne  paraît  pas  lui-même 

prendre  son  sujet  au  sérieux.  La  parodie  des  vieux  romans  gal- 
lois et  de  leurs  procédés  de  compositions  et  de  style  était  à 

l'ordre  du  jour  au  xv-xvie  siècle.  On  se  moquait  sans  ver- 
gogne même  de  Mvrdin  et  de  son  compagnon.  On  trouvera 

{Revue  Celtique,  XIX,  308)  une  fort  amusante  parodie  des 
Mabinogion.  A  certains  traits  dans  notre  conte,  je  croirais 

volontiers  à  une  parodie  discrète  ;  l'auteur  fait  l'effet  d'un 
pince-sans-rire. 



386  /.  Loth. 

Dès  le  xiic  siècle,  on  remarque  chez  les  conteurs  gallois 
une  tendance  à  la  parodie  de  certaines  légendes  et  de  certains 

procédés.  Elle  est  très  visible  dans  l'énumération  des  person- 
nages fantastiques  de  la  cour  d'Arthur,  dans  le  roman  de 

Kulhwch  et  Olwen,  quoiqu'elle  ne  s'y  fasse  sentir  qu'avec  une 
prudente  discrétion.  La  peinture  des  femmes  d'Ulster  et  sur- 

tout de  Cuchulainn  irrité  '  rappellent  d'une  façon  frappante 
certains  de  ces  personnages  de  la  cour  d'Arthur,  et  je  ne  suis 
pas  sûr  que  les  auteurs  irlandais  aient  été  plus  révérencieux 

que  leurs  émules  gallois  en  prêtant  à  leurs  héros  des  contor- 
sions et  des  tics  grotesques  dans  lesquels  il  me  paraît  bien 

hasardé  de  voir  un  héritage  mythologique. 

Si  j'ai  soumis  ce  conte  gallois,  malgré  son  peu  d'importance 
au  point  de  vue  des  origines  du  Tristan  français,  aune  analyse 

critique  aussi  détaillée,  c'est  qu'il  était  à  prévoir  qu'une  cer- 
taine école  serait  tenue  d'en  tirer  parti  pour  soutenir  de  nou- 
veau, contre  toute  vraisemblance,  que,  si  les  éléments  du 

roman  sont  celtiques,  le  drame  lui-même  ne  l'est  pas  ;  qu'il 
n'a  commencé  a  exister  que  lorsque  les  Anglo-saxons  peut-être, 
mais  sûrement  les  Français,  encore  pénétrés,  cela  va  sans  dire, 

d'esprit  germanique,  s'en  sont  emparés.  J'espère  avoir  suffi- 
samment prévenu  les  tenants  de  cette  théorie  contre  une  aussi 

dangereuse  tentation. 

A  deux  points  de  vue  d'ailleurs,  YYstoria  Trystan  mérite 
l'attention.  C'est  un  exemple  remarquable  des  transformations 

que  peut  subir  une  légende,  lorsqu'elle  n'est  pas  soutenue  par 
la  tradition  littéraire  écrite  ou  même  orale,  à  l'époque  où  les 
connaissances  se  transmettaient  oralement,  par  un  enseigne- 

ment officiel  ou  quasi  officiel,  comme  c'est  le  cas  chez  les 
anciens  Celtes,  chez  les  Irlandais  et  les  Gallois.  On  voit  une 

légende  essentiellement  dramatique  tourner  au  comique  et 
devenir  un  sujet  de  parodie,    lorsque  la  mémoire  populaire  a 

i.  Cuchulainn  malade  dans  D'Arbois  de  Jubainville,  VEpopéc  celtique  en 
Irlande,  p.  179  ;  cf.  ibid  Le  festin  de  Bricriu,  p.  80-149.  —  On  peut  voir 
un  amusant  pastiche  des  procédés  de  style  des  anciens  romans  irlandais 
dans  un  conte  dont  le  manuscrit  est  de  1764,  mais  qui  doit  remonter  plus 

haut  dans  le  recueil  de  Douglas  Hyde  ;  Abhrdin  diadha  Chûige  Connacht 
(Les  chants  religieux  du  comté  de  Conuaiigbt)  1,  p.  180. 



Romans  de  la   Table  ronde.  387 

faibli  et  qu'aussi  la  foi  dans  les  traditions  des  anciens  âges  a 
disparu  et  qu'elles  provoquent  le  rire  au  lieu  d'inspirer  le 
respect.  Mais  ce  qui  donne  surtout  à  YYstoria  une  réelle 

importance,  c'est  qu'elle  nous  laisse  entrevoir  assez  clairement 
ce  qu'ont  dû  être  les  archétypes  des  romans  de  la  Table  Ronde, 
et  fournit  des  éléments  nouveaux  d'appréciation  pour  la  solu- 

tion de  ce  difficile  problème.  UYsloriaest,  en  effet,  un  exemple 

typique,  unique  de  ce  qu'a  été,  au  point  de  vue  de  la  forme, 
l'épopée  ou  saga  des  Bretons  insulaires. 
Comme  l'épopée  irlandaise,  elle  consistait  sans  doute  en  un 

récit  en  prose,  coupé,  dans  les  moments  les  plus  pathétiques, 
par  des  morceaux  lyriques  et  particulièrement  des  dialogues  en 
vers.  Les  odes  et  dialogues  versifiés,  la  plupart  du  temps,  sinon 

toujours,  chantés  avec  accompagnement  de  la  harpe,  consti- 
tuaient évidemment  la  partie  la  plus  résistante  de  la  légende. 

Le  récit  en  prose  variait  davantage  au  gré  de  l'imagination  et  du 
talent  des  conteurs,  et  devait  se  transmettre  avec  beaucoup 
moins  de  fidélité.  La  poésie  si  compliquée  des  Irlandais  et  des 
Gallois  était  enseignée  officiellement  et  constituait  avec  la 

•musique  la  principale  occupation  des  lettrés.  Quoique  la 
langue  des  vers  aussi  bien  que  celle  de  la  prose  des  sagas 
Irlandaises  ait  été  rajeunie  dans  les  manuscrits  qui  nous  les  ont 
conservées  et  dont  le  plus  ancien  ne  remonte  pas  plus  haut  que 

le  début  du  xiie  siècle,  on  constate  dans  les  parties  versifiées 
un  art  compliqué,  une  culture  raffinée  qui  contraste  avec  la 
trame  lâche  de  la  prose,  le  défaut  absolu  de  composition, 

une  gaucherie  et  un  manque  d'expérience  frappants.  Les  Gal- 
lois, comme  conteurs  l,  sont  fort  supérieurs  aux  Irlandais, 

mais  chez  eux  aussi,  la  poésie  témoigne  d'une  plus  longue culture. 

Il  n'y  a  donc  pas  à  s'étonner  qu'il  ne  nous  soit  parvenu 
en  général,  que  les  parties  lyriques,  notamment  les  dialogues 
en  vers,  de  certaines  épopées  galloises.  Nous  possédons 

quelques-uns  de  ces  dialogues.  Il  y  en  a   deux  fort  curieux 

1.  Il  y  a  dans  les  épopées  irlandaises  des  morceaux  achevés  d'une  incom- 

parable beauté,  que  les  arrangeurs  n'ont  pu  gâter.  Il  y  a  eu  évidemment  en 
Irlande  de  grands  poètes  et  littérateurs  dont  l'œuvre  ne  nous  est  parvenue 
que  fragmentée  ou  a  disparu. 



588  /.  Loth. 

dans  le  Livre  Noir;  l'un  entre  Gwynn  ab  Nud  et  Gwydneù 
Garanhir  ;  l'autre  entre  Taliessin  et  Ugnach  uab  M\Tdno. 

La  Myvyrian  Archaeology  nous  en  a  conservé  quelques  autres. 

Nul  doute,  comme  je  l'avais  supposé,  que  ces  dialogues 
n'aient  été  accompagnés  de  récits  en  prose.  L'Ystoria  Trystan 
en  est  une  preuve.  On  ne  connaissait  avant  la  publication  de 

Gwenogfrvn  Evans  que  le  dialogue  en  vers  entre  Trystan  et  Gwal- 
chmai.  Il  est  visible  que  notre  auteur  ne  connaît  guère  la  tra- 

dition sur  Trystan  que  par  les  parties  lyriques  et  qu'il  n'a  que 
quelques  notions  vagues  et  confuses  de  l'ensemble.  Son  récit 
en  est  une  sorte  de  commentaire  plus  ou  moins  heureux;  un 

passage,  en  particulier,  jette  sur  ses  procédés  de  composition 

un  jour  éclatant.  Il  attribue  à  Trystan  le  privilège  que  :  qui- 
conque lui  tirait  du  sang  mourait,  que  quiconque  à  qui  il  en  tirait 

mourait  aussi.  C'est  tout  simplement  le  commentaire  malencon- treux du  vers: 

Om  lleddir,  mi  ai  Uada  l 

«  si  on  me  tue,  moi  aussi  je  les  tue  (c'est-à-dire  ceux  qui  me 
frappent 2).  C'est  une  idée  rebattue  chez  les  poètes  gallois  :  s'ils 
sont  tues,  ils  avaient  tué  aussi  ;  Us  ne  meurent  pas  sans  être  ven- 

gés. Livre  Noir  (av.  Skene,  F.  a.  B.  I,  p.  38.  6)  : 

a  chid  rillethid  zuy,  Uedysseint 

«  et  quoiqu'ils  eussent  été  tués,  ils  avaient  tué  »  Cf.  Gorchan 
M  a  el  de  ne,  p.  99.  23  ; 

Ket  et  rylade  zuy  lad  assaut 

Gododin  73.    1  (passage  correspondant  à  celui  du  Gorchan)  : 

a  chet  Uedessynt  wy  lîadassant 

Myv.  arch,  164.  1  : 

1 .  Liait  peut  aussi  avoir  le  sens  de  frapper,  couper. 
2.  Le  texte  de  la  Myv.  est  préférable  : 

oui  tiédir,  minneu  a  laddaj 

Il  y  a  à  remplacer  minneu  par  »//'. 



Romans  de  la   Table  ronde.  3^>9 

a  chyd  llétyd  lîatyssint 

L.  Rouge  (Skene  II,  276.  3)  : 

wyntwy  ynllad  gydas  lledeînt 

«  ils  tuaient  en  même  temps  qu'on  les  tuait  ». 

Ce  passage  correspond  à  celui  du  Livre  Noir  que  j'ai  cité 
plus  haut  :  les  deux  vers  se  trouvent  dans  le  célèbre  poème 

sur  Gereint.  Il  ne  faut  pas  oublier  que  la  vengeance  s'exerçait 
après  la  mort  même  du  héros  par  sa  parenté,  son  clan.  Non  seule- 

ment le  héros  avait  vendu  cher  sa  vie,  mais,  même  mort, 

il  était  redoutable  à  ses  ennemis.  C'est  ce  qu'exprime  le  vers 
du  Livre  Noir  (Skene  II,  28.  22)  : 

ny  lesseint  heb  ymtial 

«  ils  n'avaient  pas  {ou  n'auraient  pas)  été  tués  sans  vengeance  ». 
Dans  les  mabinogion,  il  me  parait  probable  que  certaines 

parties  versifiées  d'abord  ont  été  mises  en  prose.  Le  dialogue 
du  début  du  poème  sur  Kei  ',  dans  le  Livre  Noir,  rappelle 
l'entrevue  de  Kulhwch  avec  Glewlwyt  Gavaelvawr,  le  portier 
d'Arthurdans  le  poèmeet  leroman.  Dans  son  édition  du  Tain 
bô&ialgne,  p.  4  (introd.),E.Windisch  constate  aussi  que  certains 

passages  en  prose  sont  tirés  de  poésies  (cf.  p.  485).  Dans  des 
manuscrits  plus  récents,  une  poésie  est  mise  en  prose  (p.  508, 

rem.  6;  579,  rem.  3). Parfois, c'estvraisemblablementl'obscurité 
de  certaines  poésies  qui  a  amené  à  les  sacrifier.  E.  Windisch 

(ibid.)  a  fait  la  remarque  qu'il  y  a  dans  leLeabbar  na  bUidhriet 
le  Livre  Jaune  de  Leccan  des  pages  de  poésie  fort  anciennes, 

en  partie  en  langage  obscur,  qui  ont  été  2  sacrifiées  dans  le 
Livre  de  Leinster. 

Il  v  a  de  ces  considérations  sur  la  forme  de  l'épopée  celtique 
une  conclusion  des  plus  importantes,  il  me  semble,  à  tirer; 

c'est  qu'il  est  vraisemblablement  chimérique  de  rechercher 
pour  les   romans  d'origine  celtique  un  archétype  brittonique  au 

1.  On  remarquera  que  le  portier  dans  les  deux  passages  est  Glewhvyd 
Gavaelvawr. 

2.  Le  Labhar  na  hUidhri  a  été  écrit  vers  1100:  le  Livre  de  Leinster  150 

ans  plus  tard  ;  le  Livre  jaune  de  Leccan  au  xive  siècle. 



390  /.  Luth. 

sens  français  de  ce  mot.  C'est  incontestable  pour  le  Corn- 
wall  pour  des  raisons  historiques,  très  probable  pour  le  pays 
de  Galles  même.  \. 

Les  Français  établis  en  Angleterre,  lors  de  la  conquête  nor- 

mande, se  sont  trouvés  tout  d'abord  en  présence  non  pas  de 
romans  en  langue  brittonique  entièrement  écrits  ni  même 
entièrement  fixés,  mais  de  versions  dont  la  partie  principale, 
la  partie  en  prose,  variait  suivant  les  régions,  au  gré  du  talent 

et  de  l'imagination  des  conteurs,  même  quand  les  épisodes 
principaux  formaient  un  noyau  solide  et  constituaient  une 
certaine  unité.  Les  parties  versifiées  et  chantées  pouvaient 

se  transmettre  avec  une  fidélité  relative,  mais  elles  n'étaient  pas 
partout  les  mêmes  :  un  barde  gallois  pouvait  avoir  une  certaine 
prédilection  pour  certains  épisodes  et  un  Cornouaillais  exercer 

son  talent  sur  d'autres  ' . 
Quant  au  récit  en  prose,  flottant  au  gré  des  conteurs,  il 

devait  présenter,  même  dans  une  zone  déterminée,  de  notables 
divergences. 

Cette  partie  en  prose,  la  plus  considérable  à  nos  yeux, 

ne  présentait  pour  les  Gallois,  avant  le  xne  siècle,  qu'un 
intérêt  secondaire  :  ils  ne  prisaient  guère,  d'une  façon  géné- 

rale, à  cette  époque  et  ne  jugeaint  digne  d'être  conservé  que  ce 
qui  était  versifié  et  chanté.  Aussi  ne  nous  reste-t-il  en  gallois, 
du  roman  de  Tristan,  des  aventures  deGwynn  ab  Nudd,  Gwal- 
lawc  ap  Lleenawc,  Ugnach  ap  Mydno,  Gwydion  ab  Don, 

des  aventures  semi-historiques  de  Gwenddoleu  et  Rhydderch, 

de  Maelgwn,  d'Owein  ab  Uryenetc.  que  des  dialogues  versifiés, 
des  fragments  lyriques  ou  des  allusions  dans  des  morceaux 

poétiques.  Du  cycle  d'Arthur  même,  la  plus  grande  partie,  et 
laplusceltique,  nous  échappe:  nous  neconnaissons,  par  exemple, 
ses  expéditions  sur  son  navire  Prytwen  que  par  un  poème  de 
Taliesin. 

Au  xne  siècle,  en  Galles,  un  mouvement  dans  le  sens  de  la 

i.  Lorsqu'au  début  du  VIIe  siècle  après  J.  Ch.  Senchdn  Torpeist  réu- 
nit les  poètes  d'Irlande  pour  leur  demander  s'ils  savaient  le  Tdin  Bô  Citahioi 

en  entier,  ils  répondirent  qu'ils  n'en  connaissaient  que  des  parties  (Windiscli. 
Tâin,  p.  lui). 



Romans  de  la  Table  ronde.  391 

mise  par  écrit,  en  prose,  des  légendes  indigènes,  paraît  se 
produire.  Il  nous  en  est  resté  comme  spécimens,  un  mabinogi 
en  quatre  branches  ou  parties,  deux  compositions  littéraires,  le 
Songe  de  Maxen,  le  Songe  de  Ronabwy,  une  Triade  développée 
LJutî  et  Llevelys,et  le  surprenant  roman  de  Kulhwch  etOlwen. 

La  forme  du  récit  n'est  plus  celle  de  l'épopée  ou  saga  nationale. 
Ce  sont  des  compositions  entièrement  en  prose,  moins  quelques 
vers  dans  Math  et  Kulhwch,  du  même  type  par  conséquent 

que  les  trois  romans  d'Owein,  Peredur  et  Gereint,  imités  et, 
dans  certains  passages,  traduits  d'un  original  français  reposant 
sur  des  thèmes  celtiques.  Le  plus  ancien  de  ces  romans,  au 
point  de  vue  de  la  rédaction  par  écrit,  ne  remonte  pas  au 

delà  de  la  première  moitié  du  xne  siècle  '  ;  il  en  est  de  même 
du  Mabinogi.  Les  autres  sont  de  la  seconde  moitié  de  ce  siècle, 
au  plus  tôt.  Il  est  très  frappant  que  la  mise  par  écrit  de  ce 

genre  même  de  composition  coïncide  avec  l'établissement  des 
Français  dans  le  pays  de  Galles.  Dès  la  fin  du  xie  siècle,  le 
pays  était  entamé  sur  toutes  ses  frontières  ;  des  parties  im- 

portantes du  Sud  étaient  conquises  ;  le  pays  de  Cardigan 

même  était  au  pouvoir  des  Français.  L'aristocratie  française, 
se  mêlait  à  l'aristocratie  galloise,  à  tel  point  qu'on  voit  figurer 
parmi  les  héros  nationaux,  dans  Kulhwch  et  Ohven,  Gilbert 
fils  de  Katgyffro  {celui  qui  provoque  le  combat,  le  batailleur), 

c'est-à-dire  Gilbert  de  Clare,  comte  de  Pembroke,  fils  de  Gilbert 
Fitz-Richard,  guerrier  fameux,  le  conquérant  de  Cardigan, 
mort  en  11142.  Parmi  les  chevaux  de  héros  célèbres,  figure 
dans  le  Livre  Noir  3,  son  cheval  Ruthir  Ehon  Tutb  Bled  {à 

l'élan  sans  peur,  au  trot  de  lonp).  Il  est  donc  possible  que  pour 
satisfaire  au  goût  de  puissants  seigneurs  français,  épris  eux 

aussi  de  merveilles  et  d'aventures  extraordinaires,  les  auteuts 
gallois  aient  plié  leur  talent  à  une  forme  de  récits  nouvelle 

par  certains  côtés,  rédigé  tout  au  long  par  écrit  ce  qu'ils  chan- 
taient en  partie,  et  racontaient  oralement  plus  ou  moins  lon- 

1 .  Quelques  parties  avaient  été  écrites  à  une  époque  un  peu  plus  ancienne. 

C'étaient  peut-être  les  parties  en  vers. 
2.  J.  Loth,  Màbin.,  nouvelle  éd.,  I,  p.  375. 
3.  Skene,  F.  a  B.,  Il,  p.  10,  ligne  n. 



392  /.  Lot  h. 

guement  augrédeleur  imagination  et  suivant  les  circonstances1. 

Il  n'est  pas  impossible  non  plus,  que  le  goût  indigène  se  soit 
modifié.  C'est  ce  qui  est  sûrement  arrivé  au  xme  siècle  :  ce 
sont  des  romans  français  en  prose  que  l'on  traduit. 

Le  mouvement  en  faveur  de  la  mise  par  écrit  des  légendes 

nationales  n'a  en  somme  été  guère  productif;  il  s'est  arrêté 
dès  la  fin  du  xne  siècle  ou  le  début  du  xme,  à  partir  de  la 

perte  de  l'indépendance  dans  une  partie  considérable  du  pays: 
le  Nord  lui-même,  déjà  entamé,  succomba  vers  la  fin  de  ce 
siècle.  Il  est  improbable  que  les  Français,  à  leur  arrivée  en 
Galles,  aient  eu  à  leur  disposition  des  archétypes  écrits  ou 

entièrement  composés,  pour  les  romans  arthuriens  qu'ils  ont  fait 
connaître  à  l'Europe  entière.  On  peutaffirmer  qu'en  Cornwall,  ils 
n'ont  pu  avoir  cette  bonne  fortune.  Le  Cornwall  était  entièrement 
sous  la  domination  anglo-saxonne  dès  le  début  du  xe  siècle. 

Lorsque  les  compagnons  de  Guillaume  s'y  sont  implantés,  ils 
n'ont  trouvé  en  possession  du  sol  qu'une  aristocratie  anglo- 
saxonne  ou  anglicisée.  Le  comique  était  déchu  de  sa  posi- 

tion de  langue  officielle  au  profit  de  l'anglais;  la  culture  est 
anglaise.  Nous  ne  possédons  pas  un  seul  texte  comique  suivi 

avant  le  xve  siècle  en  exceptant  un  court  fragment  en  vers 
du  xive  siècle.  Quant  aux  Bretons-Armoricains,  ils  appor- 

taient sans  doute  en  Angleterre  les  mêmes  habitudes  de 
composition  que  la  branche  insulaire  :  on  ne  leur  à  guère 
emprunté  que  des  lais.  Aussi,  en  adoptant  la  forme  du 
vers  pour  les  légendes  celtiques,  nos  auteurs  français  ont  été 

des  novateurs.  Ils  n'ont  pas  eu  sûrement  en  cela  de  modèle  en 
langue  celtique  :  ni  les  Irlandais  ni  les  Gallois  n'ont  de  romans 
en  vers,  ni  même  de  grande  composition  versifiée.  Seuls,  les 
Gallois  ont  un  poème  de  longue  haleine,  le  Gododin,  dont  la 

composition  peut  remonter  au  ix-xe  siècle  ;  mais  c'est  un 
poème  purement  lyrique,  composé  de  strophes  à  peu  près 

indépendantes,  qui  n'ont  d'autre  lien  que  d'avoir  été  compo- 
sées en  l'honneur  des  guerriers  tombés  à  la  bataille  de  Catra- 

eth.  Il  est  certain  que  nos  poètes  ont  dû  s'inspirer  de  récits  en 

i.  En  revanche,  les  Gallois  ne  doivent  rien  aux  Français  au  point  de  vue 

de  l'art  littéraire  (v.  J.  Loth,  Mab.,  nouvelle  édition,  t.  I,  Introduction,  p. 
45,  60,  70-71). 



Romans  de  la  Table  ronde.  393 

grande  partie  en  prose.  Chrétien,  au  début  de  son  Graal, 

nous  apprend  que  Guillaume  d'Alsace  lui  a  remis,  pour 
le  rimer,  un  livre  :  il  n'était  donc  pas  en  vers.  De  plus, 
comme  le  fait  remarquer  Grôber  (Grundriss  derrom.  Phil.,\\.  1, 

p.  503),  ce  livre  ne  peut  être  qu'un  ouvrage  en  prose  latine; 
il  ne  peut  en  effet,  être  question,  à  cette  époque,  d'un  livre  en 
prose  écrit  en  langue  vulgaire. 

Nitze  dans  un  article  intitulé  The  Castle  of  Graal  '  conclut 
aussi  à  une  source  en  latin.  Que  tel  ait  pu  être  le  cas  pour 

d'autres  romans  celtiques,  la  découverte  de  Kittredge  le  prouve  : 
l'original  d'un  conte  d'origine  galloise  Arthur  et  Gor lagon  est 
en  prose  latine 2.  L'auteur  gallois  de  Peredur  a  puisé,  lui 
aussi,  vraisemblablement  à  une  source  latine.  Il  termine  le 

récit  de  l'aventure  de  Peredur  avec  l'impératrice  de  Cristi- 

nobyl,  en  ces  termes  :  «  Peredur  gouverna  avec  l'impératrice 

quatorze  ans  ,  à  ce  que  dit  l'histoire  (Ystoria)  »  :  c'est  le  pen- 
dant des  vers  de  Chrétien  (Potvin  II,  p.  200) 

Et  se  les  paroles  sont  voires 
Teus  coin  li  livres  les  devise. 

De  même  en  terminant  une  aventure  de  Gwalchmai  :  «l'his- 

toire n'en  dit  pas  davantage  de  Gwalchmai  à  ce  sujet.  »  Précisé- 
ment, nous  lisons  chez  Chrétien  comme  conclusion  à  ce 

même  épisode  : 

De  monsignor  Gauvain  se  taist 
Ici  li  contes  a  estai, 
Si  comence  de  Perceval  \ 

Le  mot  historia  emprunté  à  l'époque  de  la  domination 

romaine  dans  l'île  de  Bretagne,  a  donné  en  gallois  ystyr  dont 
le  sens  a  considérablement  évolué  ;  il  ne  signifie  plus  que  sens, 

signification.  Ystoria,  au  XIIe  sciècle,  est  un  mot  savant.  Il  a 
pénétré  chez  les  auteurs,  vraisemblablement  par  YHistoria  de 
Nennius  ou  plutôt  par  YHistoria  de  Gaufrei  de  Monmouth. 

1.  StuJics  in  honour  of  A.  M.  Elliott,  I,  p.  39. 

2.  Harvard  S tudies  and  Notes  ,VIII  ("1903) 
3.J.  Loth,  Mabin.,  nouvelle  édition,  II.  p.  103,  1.  1:  p.  104,  note  1; 

p.   109,  1.  13,  note 2. 



J94  .  /•  Loi  h. 

Son  équivalent  gallois  est Kyvàrwyctyt  qui  dans  le  conte  de  Lludd 

et  Llevelvs  désigne  précisément  YHistoria  de  Gaufrei.  On  em- 
ploie aussi  ystoria  ou  chwedyl,  récit,  pour  le  roman  de  Gereint. 

Plus  tard,  il  a  pris  tous  les  sens  de  l'anglais  slory. 
Il  est  possible  aussi  qu'il  y  ait  eu,  à  côté  des  poèmes  fran- 

çais, et  peut-être  avant  eux,  des  poèmes  en  anglais,  comme 

l'a  supposé  Gaston  Paris. Une  autre  cause  de  difficultés  et  de  flottement  dans  les 

romans  celtiques,  c'est  que  les  auteurs  avaient  une  tendance  fort 
naturelle  à  localiser  dans  leur  pays  propre  ou  à  lui  rattacher  des 

légendes  dont  le  théâtre  était  ailleurs  ;  d'où  des  erreurs  de 
géographie  ou  un  certain  vague  dont  les  poètes  français  ne 
sont  pas  toujours  responsables.  Le  Godoâin  dont  certaines  parties 

nous  conservent  des  souvenirs  du  vi-vne  sciècle  peut-être, 

mais  qui  n'a  pas  été  rédigé  avant  la  fin  du  ixe  siècle,  a  pour 
théâtre  le  nord  de  l'Angleterre;  or,  il  a  été  en  partie  localisé 
en  Galles  et  ce  que  nous  pouvons  en  préciser  le  mieux  au 
point  de  vue  topographique  est  gallois. 

Rien  de  plus  frappant  â  ce  point  de  vue  que  le  roman  de 

Gereint,  l'Erec  de  Chrétien  de  Troyes.  Gereint,  fils  d'un  chef 
cornouaillais,  fait  partie  de  la  cour  d'Arthur.  La  géographie 
du  roman,  tant  que  la  scène  est  en  Galles,  est  précise  \  Mais 

il  n'en  est  pas  de  même  lorsque  Gereint  a  franchi  la  Severn 
et  est  retourné  dans  son  pays  ;  dans  la  partie  du  roman,  et 

c'est  la  plus  considérable,  qui  a  pour  théâtre  le  Cornwall  ou 
les  pays  voisins,  l'auteur  ne  cite  aucune  localité  de  cette  région  ; 
il  ne  connaît  même  pas  le  lieu  de  la  demeure  d'Erbin,  père  de 
Gereint2.  La  source  française  dont  s'est  inspiré  le  conteur 
gallois  en  est  responsable  dans  une  certaine  mesure,  mais 
il  est  assez  vraisemblable  que  le  conteur  français  le  plus  ancien 

a  été  lui-même  insuffisamment  renseigné  par  ses  autorités 

galloises.  Il  n'est  pas  niable  que  les  conteurs  français  n'aient 
grandement    contribué   à  fausser    la  géographie  des  romans 

i.  La  description  de  Cardiff  et  des  environs  prouve  de  la  taçon  la  plus 

évidente  que  l'auteur  de  Gereint  connaissait  de  visu  le  pays.  Il  est  égale- 
ment de  tout  évidence  que  les  trois  romans  d'Ywein  (Ivain),  Peredu 

(Perceval),  Gereint  (Erce)  sont  de  source  galloise. 

2.  Il  y  a  un  Trev-Erhin  ou  demeure  d'Erbin  en  Cornwall. 



Romans  de  la   Table  roule.  395 

celtiques.  Pour  Tristan  rien  de  plus  sûr  ;  ils  confondent  Tin- 
tagel  et  Lancien  ;  Béroul  qui  a  donné  avec  une  précision 

parfaite  la  situation  du  Mal  Pas  vis-à-vis  de  la  Blanche  Lande, 
qui  décrit  avec  exactitude  le  paysage  de  la  rivière  à  Blanche 
Lande  même,  ne  connaît  pas  la  situation  exacte  de  ce  lieu 
célèbre.  Thomas,  plus  mal  renseigné,  met  la  Blanche  Lande 

en  Armorique.  Il  n'est  pas  sûr  que  tous  les  conteurs  gallois 
eux-mêmes  connussent  exactement  la  situation  de  Tintagel  ;  ils 

n'en  savaient  pas,  en  tout  cas,  la  prononciation.  Pour  les 
romans  celtiques  mis  en  vers  français,  on  peut  à  la  rigueur 

parler  d'un  archétype  de  langue  française,  mais  il  sera  toujours 
très  difficile  d'en  fixer  tous  les  traits,  car  les  sources  où  les  Fran- 

çais ont  puisé  étaient  déjà  certainement  troubles  ;  c'est  s'ex- 
poser à  de  graves  mécomptes  que  de  partir  a  priori  de  l'idée 

que  les  incohérences  et  les  contradictions  que  l'on  rencontre 
étaient  étrangères  à  l'archétype  ;  il  n'a  fait  que  suivre  en  cela 
peut-être  ses  autorités  celtiques  elles-mêmes  tout  en  y  ajou- 

tant du  sien. 

Vouloir  les  supprimer  de  l'archétype  pour  lui  rendre  sa  phy- 
sionomie parfaite,  c'est  au  fond  le  soumettre  à  l'opération  du 

photographe  arrivant  par  de  savantes  retouches  à  corriger 

un  modèle  défectueux  et  à  lui  donner  une  physionomie  flat- 
teuse, au  détriment,  il  est  vrai,  de   la  vérité. 

Un  mot  sur  la  forme  du  nom  de  père  de  Tr}-stan  dans  l'Ys- 
toria,  Tralkuch,  à  laquelle  E.  Windisch  paraît  attacher  quelque 
importance.  La  forme  constante  en  dehors  de  YYstoria  est  Tallwch. 
On  la  trouve  en  particulier,  dans  le  songe  deRonakuy,  et  les  Triades 

du  Livre  Ronge,  ainsi  que  celles  de  la  Myvyrian  Archaeology1 . 
En  dehors  de  YYstoria  du  ms.  de  Cardiff  6,  dont  nous  avons 

reproduit  le  texte,  les  autres  versions  du  même  conte  portent 

Tallwch  z.  On  peut  donc  conclure  aune  faute  de  copiste.  Si  on 

admettait  l'éclosion  spontanée  d'un  r,  on  serait  fort  embarassé 
pour  l'expliquer,  et  vraiment  on  entrerait  ainsi  dans  le 
domaine  de  la  fantaisie.  En  admettant  même  une  forme  Tal- 

1.  Mabinogi  du  Livre  Rouge,  p.   159,  1.   27  ;  303.6  ;  304.27;  307.14. 
2.  Gwen.  Evans,  Report  I,  Part  11,  p.  596,  man.  96  de  Peniarth,  écrit 

(vers  1 560-1616)  ;  Syr  Trystram  vab  Talhich.  — ibid..  p.  859  Trystan  ap 
Tdlwch,  m.  1 36,  du  xvie  siècle,  —  ibid.  p.  920,  m.  147,  écrit  vers  1566. 



J96  ./.   Loi  h. 

Iwrch  qui  ne  se  trouve  nulle  part,  on  ne  serait  guère  plus 

avancé.  Pour  imaginer  une  forme  pareille,  il  faut  d'ailleurs 
partir  de  l'idée  fixe  que  Tallwch  reproduit  l'irlandais  Talorg. 
Je  n'ai  pas  à  revenir  sur  l'impossibilité  manifeste  d'une  pareille 
identification  *.  Le  double  //  qui  n'est  jamais  équivalait  à  un  l 
simple  irlandais  2  suffirait  pour  la  rejeter  ;  rg  irlandais  n'eût 
jamais  donné  en  gallois  -rch.  Dira-t-on  qu'on  peut  partir  d'une 
forme  Talorc  qui,  en  effet,  pourrait  se  trouver  comme  graphie 

de  Talorg  ?  L'irlandais,  à  toute  époque,  différencie  nettement 
-rg  final  de  -rc  dans  la  prononciation  ;  en  irlandais  actuel, 
lorc  est  parfaitement  distinct  de  lorg  (v.  Dinneen,  Ir.-Engl. 

ilici.).  D'ailleurs,  r  dans  cette  situation,  n'eût  pas  disparu, 
d'autant  plus  que  Tallwch  est  vraisemblablement  un  nom 
composé  et  devait  avoir  l'accent  sur  la  dernière  syllabe.  La 
faute  du  conteur,  si  elle  n'est  pas  due  au  copiste,  s'explique 
assez  naturellement  par  le  fait  que,  suivant  l'habitude  galloise 
Tallwch  est  régulièrement  précédé  par  Trystan  et  même, 

comme  le  prouve  la  version  dePeniarth  96,  par  Tryslram;  c'est 
une  faute  de  prononciation  individuelle  amenée,  dans  le  second 
terme  décomposition  commençant  lui  aussi  par  t,  par  le  groupe 

tr-  du  premier  ;  la  forme  Trallwch  n'a  sûrement  rien  d'archaïque 
et  d'ailleurs  n'a  pas  fait  fortune. 

J.  LOTH. 

1.  V.  J.  Loth,  Contrib.,  p.  17-19. 

2.  Des  graphies  comme  cation,  cœur,  pour  calot,  ne  sont  jamais  qu'ac- 
cidentelles ;  cation  représente  un  /  sonore  prolongé  précédé  d'une  voyelle 

brève,  prononciation  qu'on  peut  constater  encore  aujourd'hui  pour  ce  mot en  Galles. 



CHRONIQUE 

DE 

NUMISMATIQUE  CELTIQUE  ' 

Dans  le  tome  premier  du  Manuel  de  Numismatique  française, 

qui  a  paru  récemment  %  l'auteur  a  tenté  de  résumer,  en  une 
centaine  de  pages,  les  faits  les  plus  essentiels  relatifs  aux  mon- 

naies gauloises.  Il  a  tenu  à  donner  un  classement  chronolo- 

gique dont  il  lui  a  paru  possible  d'établir  les  grandes  lignes, 
sept  ans  après  la  publication  de  son  Traité  des  monnaies  gauloises. 

Après  avoir  consacré  quelques  pages  aux  questions  géné- 
rales, il  a  étudié  les  débuts  de  la  fabrication  à  Massalia,  ainsi 

que  les  imitations  de  Rhoda  et  d'Emporias.  L'introduction 
du  statère  macédonien  fut  plus  tardive  et  eut  lieu  sans  doute 

dans  la  seconde  moitié  du  111e  siècle.  C'est  au  premier  siècle 
avant  notre  ère  qu'appartient  la  grande  masse  des  monnaies de  la  Gaule. 

M.  Léon  Coutil  vient  de  consacrer  à  l'hippocampe  dans  la 
numismatique  celtique  une  note  qui  débute  par  une  inexac- 

titude, puisqu'il  attribue  à  M.  Pagès-Allary  la  découverte  de 
cet  animal  sur  les  monnaies  gauloises  \  Ces  erreurs  ne  sont 
pas  bien  surprenantes  chez  des  auteurs  qui,  comme  M.  Coutil, 

ont  une  connaissance  insuffisante  de  la  bibliographie  anté- 

rieure. Par  bonheur,  l'auteur,  après  avoir  énuméré  les  monnaies 
gauloises  portant  un  hippocampe,  arrive  à  une  conclusion 
raisonnable,  formulée   en  ces  termes  :    «  Il  est   téméraire  de 

i.  Voy.  Revue  celtique,  191  j,  p.  396  à  406. 

2.  Paris,  Picard,  1912.  Monnaies  frappées  en  Gaule  pendant  la  période 

de  l'indépendance,  p.  1  à  91,  128  figures;  monnaies  frappées  parles  colonies 
romaines,  p.  94  à  99,  5  figures. 

5. L'Hippocampe  figuré  comme  emblème  (?)  sur  les  monnaies  gauloises,  1912, 
4  p.,  5  fig.  Extrait  du  Bulletin  de  la  Soc.  préhistorique  française,  29  mars 
1912. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  2b 



J98  Adrien  Manchet. 

commenter  la  présence  d'animaux  qui  s'y  (sur  les  monnaies) 
trouvent  ou  d'ornements  plus  ou  moins  déformés  pour  établir 
des  symboles  cultuels  (sic)  en  faveur  chez  certaines  peuplades 

gauloises.  » 

On  se  demandera  d'ailleurs  s'il  était  bien  utile  de  poser  un 
problème  dont  la  solution  est  liée  évidemment  à  la  question 

de  l'imitation  de  nombreux  types  monétaires  grecs  ou  romains 
par  les  monnayeurs  gaulois. 

Il  v  a  peu  à  dire  de  la  Carte  numismatique  oro-hydrographique 
de  la  Gaule  à  F  arrivée  de].  César,  publiée  par  MM.  G.  Martin 

et  L.  Dadre  \  Etablie  sans  doute  plutôt  pour  l'instruction 
des  élèves  des  écoles  primaires,  elle  répond  imparfaitement 
aux  besoins  des  érudits. 

M.  le  Dr  G.  Charvilhat  a  consacré  quelques  pages  à  un 
dépôt  de  250  à  300  monnaies  de  bronze,  renfermées  dans  un 

vase  de  terre  qui  a  été  découvert  en  janvier  1908,  en  cons- 

truisant la  route  de  Vaulry  au  Mas  (Haute-Vienne)  2.  L'auteur 
n'a  pu  malheureusement  en  examiner  qu'une  quinzaine,  dont 
le  poids  variait  entre  6  gr.  25  et  7  gr.  10.  Ces  pièces  portent 

une  tête  et,  au  revers,  un  cheval  à  droite  surmonté  d'un 
oiseau  ;  dans  le  champ,  plusieurs  annelets. 

Il  s'agit  d'un  numéraire  à  propos  duquel  j'ai  signalé  des 
difficultés  de  classement  5.  Si  j'ai  été  porté  à  placer  chez  les 
Pictons  des  pièces  d'or  au  même  type,  la  nouvelle  découverte, 
jointe  à  celles  qui  ont  été  faites  dans  la  Corrèze,  autoriserait 

à  placer  plus  à  l'Est  le  centre  d'émission  des  pièces  de  bronze, 
probablement  un  peu  plus  récentes.  En  tout  cas,  l'opuscule 
de  M.  Charvilhat  nous  fournit  aussi  une  analyse  utile  du 

métal  des  pièces  du  dépôt  de  Vaulry  (cuivre,  70.  72  ;  plomb, 

20.  80;  étain  6.  80;  zinc,  o.  48  ;  traces  d'or,  d'argent  et  de 
de  tungstène)  4. 

1.  Taris,  [1911],  gr.  in  f°. 
2.  Note  sur  des  monnaies  gauloises,  trouvées  eu  içoS  aux  environs  de  Vaulry 

(Haute-Vienne).  Clermont-Ferrand,  1912,  gr.  in-8°,  2  p.  Extrait  de  la  Revue 
d'Auvergne. 

3.  En  dernier  lieu,  dans  la  Revue  numismatique,  1910,  p.  465.  On  a 
trouvé  des   spécimens  semblables  dans  la  Corrèze. 

4.  Il  est  évident  que  les  quatre  derniers  métaux  ne  sont  présents  dans 

l'alliage  que  par  suite  des  procédés  défectueux  d'affinage  employés  par  les 
Gaulois. 



Chronique  de  numismatique  celtique.  399 

M.  Changarnier,  à  qui  il  a  été  donné  de  réunir  une  des 

plus  belles  collections  de  monnaies  gauloises,  n'a  malheureu- 
sement pas  donné  cà  la  Science  ce  qu'elle  aurait  pu  attendre 

de  lui  ;  à  son  âge  il  n'entreprendra  sans  doute  pas  le  catalogue 
raisonné  de  sa  collection  et  son  œuvre  se  réduira  à  quelques 
mémoires  épars  dans  diverses  revues. 

C'est  dans  un  journal  qu'il  vient  de  signaler  une  trouvaille, 
parvenue  presque  entière  dans  ses  mains  '.  Il  s'agit  d'un 
dépôt  de  monnaies  scyphates  de  bronze  dont  la  découverte  à 

été  faite,  il  y  a  peu  de  mois,  à  Siaugues-Saint-Romain 
(canton  de  Langeac,  arrondissement  de  Brioude,  Haute-Loire). 

Ces  pièces,  de  deux  modules,  portent  les  unes,  une  tête  et 
un  cheval,  et  ce  groupe  est  à  peu  près  semblable  à  celui  dont 
on  a  trouvé  déjà  de  nombreux  spécimens  à  Vichy  et  près  de 
Varennes  (Allier).  Les  autres  pièces,  plus  petites,  portent 

aussi  un  cheval,  accosté  de  rouelles  et  d'un  ornement  en  S  ; 
mais,  sur  l'autre  face,  elles  présentent  un  type  assez  obscur, 
entouré  de  branches  de  feuillage.  M.  Changarnier  s'appuie 
sur  la  présence  de  ces  branches  et  de  la  forme  creuse  des 
pièces  pour  les  rapprocher  de  diverses  monnaies  des  Boïens, 

et  il  se  souvient  qu'après  la  défaite  des  Helvètes  et  des 
Boïens,  les  Eduens  avaient  demandé  à  César  de  placer  une 
partie  des  Boïens  sur  leurs  frontières  du  côté  des  Arvernes. 

Les  dépôts  de  l'Allier  pourraient  donc  nous  avoir  restitué  le 
monnayage  de  ces  Boïens  transplantés.  M.  Changarnier 

reconnaît  d'ailleurs  que  le  dépôt  de  Siaugues-Saint-Romain, 
trop  méridional,  se  concilie  mal  avec  sa  théorie. 

Grâce  à  l'obligeance  d'un  ami,  j'ai  pu  examiner  un  certain 
nombre  de  pièces  provenant  de  la  trouvaille  récente,  et  je  con- 

sidère que  les  branches  ne  sont  pas  assez  caractéristiques  pour 

que  la  comparaison  avec  les  pièces  d'Outre-Rhin  soit  con- 
vaincante. D'autre  part  la  forme  scyphate  ou  creuse  est  assez 

fréquente  dans  la  numismatique  de  la  Gaule.  Les  monnaies 

des  Elusates,  celles  de  la  trouvaille  d'Orange  2,'  quelques- unes  des  Ambiens  et  des  Suessions  et  de  nombreux  statères 

1.  L'Avenir  bourguignon,  Beaune,  Samedi  22  mars   191 3. 
2.  Celles-ci  sont  probablement  à  peu  près  contemporaines  de  celles  de 

Siausaies-Saint-Romaiti. 



400  Adrien  Blanchet. 

des  Morins  offrent  un  flan  bombé  sur  une  face  et  concave  sur 

l'autre.  Cette  forme  du  flan  ne  fournit  donc  pas  un  critérium 
utile  pour  déterminer  l'origine  du  numéraire. 

Il  y  a  d'ailleurs  une  raison  majeure  qui  m'empêche  d'ac- 
cepter l'hypothèse  intéressante  de  M.  Changarnier.  Si  les  Eduens 

ont  demandé  l'établissement  des  Boïens  sur  leurs  frontières  du 

Sud-Ouest,  c'était  sûrement  à  condition  que  ces  vaincus 
resteraient  des  sujets  très  soumis  ;  il  est  donc  peu  probable  que 
les  Boïens  aient  immédiatement  frappé  monnaie. 

M.  Ernest  Bertrand  a  eu  l'heureuse  idée  de  décrire  briève- 
ment dans  une  notice  un  nombre  important  de  monnaies 

gauloises,  recueillies  dans  la  Côte-d'Or  '.  Il  signale  dans 
l'ancien  camp  préhistorique  du  Mont-Afrique,  près  de  Dijon, 
la  découverte  d'une  centaine  de  bronzes  des  Eduens  et  des 
Lingons,  autorisant  à  présumer  que  des  fouilles  sérieuses 
feraient  découvrir  un  oppidum  gaulois. 

Un  statère,  trouvé  près  de  Tonnerre,  paraît  être  une  variété 

nouvelle  de  la  monnaie  d'or  des  Eduens  et  présente  une 
rouelle  à  la  place  de  la  lyre. 

Le  travail  de  M.  Bertrand  se  termine  par  une  note  sur  les 

plombs  gallo-romains  d'Alise,  avec  la  figure  de  Mercure,  qui 
ont  malheureusement  été  volés  il  y  a  quelques  années. 

Dans  le  but  de  contribuer  aussi  à  l'accroissement  de  nos 
inventaires  de  provenances,  M.  G.  Cumont  a  fait  connaître 

un  statère  d'or  bas,  du  type  nervien,  trouvé  à  Oleye,  en 
Hesbaye,  dans  la  province  de  Liège  2. 

Près  de  Rochester  (Kent,  Angleterre),  en  septembre  191 1, 
on  a  recueilli  un  caillou  de  silex  creux,  qui  renfermait  onze 

monnaies  d'or  pâle,  globuleuses.  Quoiqu'elles  fussent  assez 
frustes,  il  était  facile  d'y  reconnaître  des  imitations  du  statère 
macédonien  dont  les  éléments  dégénérés  de  la  tête  et  du 
cheval  ressemblaient  beaucoup  au  type  atrébate.  Une  variété 

présentait  un  croissant  au  dessus  du  cheval  5. 

1.  Monnaies  gauloises  régionales.  Dijon,  1 91 3 ,  8°,  23  p.,  23  fig. 

Extr.   de  la  Revue  préhistorique  de  l'Est  de  la  France,  1912,  p.  161  à   182. 
2.  Dans  la  Chronique  archéologique  du  pars  de  Liège,  septembre  19 1 1 , 

p.  101  à  104,  fig. 

3.  Worthington  G.  Smith,  dans  les  Proceeclings  oj  the  Society  of  Antiqua- 
ries  of  Loiiclon,  2*  sie,  t.  xxiv,   1911-1912^.  318  à  320,  fig. 



Chronique  de  numismatique  celtique.  401 

M.  R.  Forrer  avait  publié  plusieurs  petites  pièces  d'argent 
portant  une  tête  de  cheval,  qu'il  croyait  copiées  sur  le  diobole 
de  Philippe  ',  et  considérant  ces  pièces  comme  frappées  dans 
le  Noricum,  il  en  avait  tiré  des  déductions  comme  il  a  cou- 

tume de  le  faire  dans  chacun  de  ses  articles. 

Cette  fois  je  n'aurai  pas  la  peine  de  combattre  moi-même, 
car  aussitôt  que  cet  article  eût  paru,  M.  F.-X.  Weizinger  2 

démontra  péremptoirement  que  M.  Forrer  s'était  complément 
fourvoyé  sur  l'origine  même  des  pièces  :  il  avait  pris  pour  des 
monnaies  celtiques,  «  complètement  inconnues  »,  des  pièces 

appartenant  à  un  groupe  indo-bactrien,  connu  depuis  long- 
temps !  3. 

Ailleurs,  M.  Forrer  fait  dériver  aussi  du  statère  macédonien 
les  monnaies  concaves  de  la  trouvaille  de  Bochum  et  il  croit 

reconnaître  dons  les  caractères  qu'on  y  lit  des  lettres  d'un 
alphabet  gréco-rhéto-vénète.  Ces  pièces  auraient  été  émises 

par  les  Marses  germains  jusqu'à  l'arrivée  des  légions  romaines 
conduites  par  Drusus,  en  l'an  12  av.  notre  ère4.  Il  est  inutile  de 
discuter  ces  hvpothèses. 

Dans  un  travail  consacré  au  lavage  de  l'or  en  Alsace  et 
dans  le  grand  duché  de  Bade  >,  le  même  auteur  avait  avancé 

divers  faits  qu'un  fonctionnaire  de  la  Monnaie  de  Berlin,  M. 
Mittmann,  a  cru  devoir  discuter  à  la  Société  numisma- 

tique de  Berlin. 
M.  Forrer  établissait  une  liaison  étroite  entre  les  trouvailles 

de  monnaies  celtiques,  sur  les  deux  bords  du  Rhin  de  Kehl 

à  Selz,  et  le  lavage  de  l'or  du   Rhin    qui  aurait   été  pratiqué 

1.  Eine  bisber  vôllig  unbekannte  Grappe  norischen  Kteinsilbers,  dans 

les  Berliner  Mûn~bl.,  191 1,  p.  207  à  210  et  233  à  237,  fig. 
2.  Blâtter  fur  Mûn^freunde,  191 2,   col.  4959  a  4963,  fig. 
3.  Cette  aventure  démontre  une  fois  de  plus  le  danger  que  certains 

auteurs  affrontent  en  publiant  des  pièces  dont  ils  ignorent  l'origine   exacte. 
4.  R.  Forrer,  Die  Keltogermanischen  Triquetrum  Geprâge  der  Marser, 

Suganibrer,  Tenkterer  und  Ubier,  s.  1.  191 1.  45  p.,  fig.  et  pi. 
5.  Keltische  Mùn%en  und  Keltische  Goldwâschereien  im  Eisass  und  in  Baden, 

communication  faite  au  Congrès  des  Sociétés  numismatiques  allemandes 

à  Wurzbourg,  en  191 2  (Sit-ungsben'cbte  der  vereinigten  numismatischen 
GcH'itschaften  Deutschlands  und  Oesterreichs  f.  19 12,  Berlin,  191 3,  p.  22  et 
23). 



402  Adrien  Blanchet. 

dans  cette  région,  à  l'époque  préromaine.  M.  Mittmann  a 
fait  remarquer  qu'aucun  texte  ne  fait  allusion  à  cette  exploi- 

tation avec  des  procédés  mécaniques  tels  que  M.  Forrer  paraît 

les  concevoir.  Ce  n'est  pas  une  exploitation  actuelle  dans  le 

massif  de  PEifel,  qui  peut  modifier  l'état  de  la  question  \ 
M.  Forrer,  qui  n'aime  guère  les  contradictions  très  souvent 

soulevées  par  ses  travaux  rapides  et  multiples,  vient  de 

répondre  à  M.  Mittmann  2. 

Il  déclare  d'abord  qu'il  a  voulu  dire  non  pas  que  les 
monnaies  d'or  celtiques,  recueillies  sur  les  bords  du  Rhin,  y 

avaient  été  frappées,  mais  qu'on  recueillait  de  l'or  dans  cette 
région  à  l'époque  où  ces  monnaies  et  des  bijoux  du  même 
métal  étaient  employés. 

M.  Forrer  dit  qu'il  n'a  pas  voulu  parler  d'une  exploitation 
mécanique,  mais  qu'il  s'agissait  seulement  d'un  procédé 
manuel,  et  il  cite  un  manuscrit  du  xixe  siècle  qui  décrit  l'ex- 

ploitation aurifère  du  Rhin. 

Cet  argument  n'a  sûrement  pas  de  valeur  pour  la  thèse  de 
M.  Forrer  3  ;  mais  on  peut  lui  concéder  qu'il  y  eut  des  orpail- 

leurs sur  le  parcours  du  Rhin  supérieur.  Leur  métier  ne  fut 
sans  doute  pas  bien  aisé,  à  cause  de  la  masse  des  eaux  ;  mais 
on  a  des  documents  métalliques  que  M.  Forrer  aurait  pu 

invoquer  en  faveur  de  sa  thèse  :  ce  sont  des  pièces  d'or,  déjà 
anciennes,  frappées  avec  de  l'or  du  Rhin  4. 

M.  Edmond  Gohl  a  continué  son  étude  des  monnaies  bar- 
bares du  groupe  Biatec,  en  examinant  spécialement  les  dépôts 

de  Tôtfalu  et  de  Rete  \  Les  pièces  les  plus  anciennes  de  la 
trouvaille  de  Tôtfalu  sont  des  imitations  réduites  des  monnaies 

du    Noricum   où    le  visage  de  la  tête  est  remplacé  par  une 

i.    Berliner  Mùn~blàtter,   191 3,  p.  508  et  509. 
2.  îbid.,   p.  551  à    552  :  Ziun  Kapitel  «  Keltische  Goldwâschereien  ». 

3.  Le  passage  de  Strabon  relatif  à  l'or  des  Salasses  ne  vaut  pas  davantage 
en  ce  qui  concerne  le  Rhin. 

4.  Vov.  le  travail  d'Emile  Heuser,  Dus  Rheingold  und  die  Rheingold* 
Mùnçen,  191 1,  4°,  6  p.,  1  pi.  ;  extr.  du  P/iil-iscbes  Muséum.  Citons  un  demi- 

ducat  de  Karl  Ludwig,  frappé  pour  le  Palatinat,  en  1674.  M.  Heuser  ad'ail- 
leurs  cité  aussi  les  monnaies  d'or  celtiques,  trouvées  sur  les  bords  du  Rhin. 

5.  A  Biatec-csoportbeli  barbar  penqek,  Totfahl  es  Ré  te,  dans  le  Numismà- 

tikai  Kô'lôny,  1913,   p.  41-51. 



Chronique  de  numismatique  celtique.  403 

petite  tête  de  face  entre  deux  sortes  de  palmettes  ' .  D'autres 
pièces  des  mêmes  dépôts  et  de  celui  de  Simmering,  avec  le 

tvpe  singulier  ressemblant  à  un  Y,  dérivent  d'un  tétradrachme 
pannonien  dont  on  connaît  plusieurs   exemplaires  2. 

Le  commencement  du  monnayage  du  groupe  de  Tôtfalu 

doit  être  placé  dans  la  première  moitié  du  Ier  siècle  avant 
notre  ère.  Les  autres  types,  qui  dominent  dans  les  dépôts  de 

Simmering  et  Réte,  la  guirlande  de  feuilles  et  le  Y  sont  pos- 

térieurs, ainsi  que  l'indiquent  d'ailleurs  le  diamètre  et  le 
poids,  inférieurs  à  ceux  des  pièces  anciennes  de  Tôtfalu  5. 

Les  trouvailles  de  pièces  du  groupe  Tôtfalu  indiquent  comme 

centre  de  fabrication  le  comté  d'Esztergom  ;  le  peuple  qui  les a  émises  était  le  voisin  occidental  des  Eravisci  et  M.  Gohl 

indique  provisoirement  le  nom  des  A%ali. 

On  sait  de  quelle  importance  est  l'étude  des  monnaies 
antiques  surfrappées,  puisqu'elle  fournit  des  jalons  chrono- 

logiques très  précieux.  M.  Gohl  apporte  sa  contribution  à  ces 
recherches  en  nous  faisant  connaître  diverses  pièces  de  ce 
genre  et  en  particulier  un  type  barbare  de  Thasos,  qui  a  été 
surfrappé  sur  un  tétradrachme  macédonien,  marqué  du  nom 

du  questeur  romain  Aesillas  4. 
M.  H.  von  Koblitz  a  relevé  avec  soin  diverses  monnaies 

celtiques,  qu'on  peut  considérer  comme  régionales  et  qui  ont 
été  recueillies  à  Karlstein,  près  de  Reichenhall,  et  dans  les 
environs  de  Salzbourg  5. 

D'autre  part,  le  savant  conservateur  du  cabinet  impérial  de 
Vienne,  M.  Wilhelm  Kubitschek,  a  étudié  un  dépôt  d'une centaine  de  tétradrachmes,  trouvé  dans  un  vase  de  terre  à 

Kroisbach,  sur  le  lac  de  Neusiedl  (en  magyar  Rdkos  ou  Fertô- 

1.  J'ai  déjà  fait  le  rapprochement  dans  mon  Traité  des  monnaies  gauloises 
(1905,  p.  452,  fig.   502  et  503). 

2.  Par  exemple  les  nos  238  et  239  de  l'Inventaire  de  la  collection Dessewffv. 

3.  Pour  la  série  récente,  12  a  14  mm.  et  2  gr.  34,  contre  15  à  18  mm. 
et  2  gr.  52  pour  le  type  ancien. 

4.  Edmond  Gohl,  dans  le  Numiçmatikai  Kô^lôny,  1912,  p.  44  à  48, 

pi.  11. 

5.  Numismatische  Zeitschrift  de  Vienne,  n.  sie,  t.  III,  1910,  p.  33  a  36, 
pi.    IV. 



|0|  Adrien  Blanchet. 

Rakôs).  Ces  imitations  du  tétradrachme  macédonien,  à  fort 
relief,  appartiennent  à  des  variétés  du  type  dont  les  cheveux 
sont  ramenés  en  pointe  au  sommet  de  la  tête  ;  le  cheval  du 
revers  est  très  musclé  '. 

J'ai  déjà  signalé  antérieurement  les  deux  derniers  fascicules 
du  catalogue  de  la  précieuse  collection  de  monnaies  celtiques, 
réunies  par  M.  le  comte  Michel  Dessewffy  (Déjatfi).  Cet 
amateur  éclairé  vient  de  publier  la  troisième  partie  de  son 

recueil,  rédigé  avec  l'aide  de  M.  Edmond  Gohl  \  Ce  fascicule 
comprend  un  nombre  important  de  monnaies  de  la  Gaule 

propre  ;  mais  aucune  de  ces  pièces  n'est  inédite  '  et  il  ne 
faut  considérer  cette  série  que  comme  un  ensemble  d'éléments 
de  comparaison  avec  les  tvpes  de  l'Europe  centrale  dont  la 
collection  Dessewffy  conserve  de  si  beaux  et  si  nombreux 

exemplaires,  munis  pour  la  plupart  de  leur  certificat  d'origine. 
L'auteur  a  indiqué  dans  sa  préface  les  points  de  la  classification 
qu'on  peut  dès  maintenant  retenir  pour  certains,  par  exemple 
un  groupe  de  belles  pièces  qui  se  trouvent  dans  le  Nord-Est 

de  la  Hongrie.  Il  ne  se  dissimule  pas  d'ailleurs  tout  ce  que  la 
numismatique  celtique  de  l'Europe  centrale  présente  encore de  flottant.  Provisoirement  les  monnaies  barbares  de  la 

collection  Dessewffy  sont  réparties  sous  les  rubriques  suivantes  : 

Monnaies  d'or  ;  Noricum  ;  Pannonie  ;  Haute-Hongrie  ; 
Dacie  ;  Mœsie  ;  Thrace  ;  imitations  des  monnaies  des  rois  de 
la  Macédoine  et  des  royaumes  voisins  dont  la  classification 
géographique  est  incertaine.  De  la  série  gauloise  proprement 

dite,  il  faudrait  retirer,  je  crois,  la  petite  pièce  d'or  n°  577, 
classée  dans  le  Sud-Ouest  de  la  Gaule  ;  car,  d'après  la  planche, 
elle  ressemble beaucoupà  unemonnaieprimitived'AsieMineure 
et  je  ne  connais  pas  de  petite  monnaie  d'or  gauloise  avec  un 
carré  creux  de  ce  genre.  Dans  la  série  des  «  Monnaies  barbares 

1.  Même  recueil,  p.  37  à  43,  pi.  v,  fig.  1  à  9.  Sur  la  même  planche, 
sont  reproduits  deux  spécimens  du  dépôt  de  Velem  (fig.  10  et  11). 

2.  Grôf  Desseicjfy  Miklos  barbàr  pèn~ei.  Pages  31  à  72  et  pi.  xxv  à  xlii  ; 
préface  et  index  en  français.  Le  plan  de  la  publication  se  ressent  un  peu  de 
la  division  en  trois  fascicules  dont  les  deux  derniers  forment  des  suppléments. 

3 .  Je  regrette  vivement  l'attribution  aux  Rattraci  d'un  statère  provenant 
sûrement  du  trésor  de  Tayac.  J'ai  réfuté  l'hypothèse  de  M.  Forrer  dans  la 
Revue  des  études  anciennes  de  1910  ;  mais  les  erreurs  meurent  lentement  ! 



Chronique  de  numismatique  celtique.  405 

frappées  hors  de  l'Europe  »,  il  faut  certainement  placer  le 
n°  823,  imitation  du  statère  d'Alexandre,  très  caractérisée  par 
les  globules  entourant  la  tête  et  la  figure  ailée  ;  c'est  une  pièce 
fabriquée  dans  la  région  du  Caucase  et  dont  je  ne  connais 

aucun  exemplaire  trouvé  en  Europe  '. 

Je  voudrais  signaler  tout  ce  que  le  recueil  contient  d'in- 
téressant ;  mais  dans  cette  numismatique,  les  légendes  sont 

rares  et  les  types,  dignes  d'attention  mais  souvent  confus,  ne 
se  prêtent  guère  à  une  description  rapide.  Je  me  bornerai  donc 

à  dire  que  pour  connaître  l'état  de  la  civilisation  chez  les 
peuples  celtiques  du  Danube,  il  faudra  toujours  recourir  au 
catalogue  de  la  collection  Dessewffy. 

Adrien  Blanchet. 

1.  Déjà,  dans  la  Revue  numismatique,  en  rendant  compte  de  Y  Atlas  des 
monnaies  gauloises,  préparé  par  la  Commission  de  topographie  des  Gaules  (54 

planches  sur  55  ont  été  établie  par  cette  commission),  j'ai  fait  remarquer 
que  l'attribution  de  cette  pièce  aux  Germant  était  erronée.  Tous  les  exem- 

plaires connus  viennent  de  la  région  entre  la  Mer  Noire  et  la  Mer  Cas- 
pienne. 



NOTES  ON  KULHWCH  AND  OLWEN 

(Continuai.) 

Note.  —  Thèse  notes  and  the  preceding  (p.  152)  were  written 

before  the  appearance  of  M.  Loth's  second  édition  ofthe  Mabino- 
gion.  This  édition  is  of  the  çreatest  value  for  the  student  of  the 

Mabinogion.  For  the  most  part  the  author  of  thèse  notes  accepts 
the  views  of  M.  Loth  as  given  in  his  translation  and  annotations 

and  has  read  his  critical  notes  with  high  appréciation.  The  expia- 

nation  of  'kynmwyt'  already  given  appears  more  probable  than 
the  ingenious  one  given  by  the  distinguished  translator  ofthe  Mabi- 

nogion .  M.  Loth's  explanation  of  'llugorn'  is  very  suggestive,  but 
in  this  difficult  passage  the  meaning  'lantern',  though  unexpected, 
may  be  correct.  With  regard  to  the  identification  of  Penwaed  yg 
Kernyw  with  Penwith,  the  writer  fully  agrées  with  M.  Loth  that 
the  two  names  cannot  be  phonologically  identical,  but  Penwaed 
may  well  be  a  Welsh  modification  of  the  name  for  the  purpose  of 

giving  it  an  apparent  meaning,  just  as  Esgair  Oervel  isamodifica- 
tion  for  the  same  purpose.  With  regard  to  Oeth  and  Anoeth  the 
writer  agrées  with  M.  Loth  in  the  view  that  they  hâve  never  yetbeen 

satisfactorily  explained.  If  'pentirec'  had  meant  'with  steel  head'  it 
would  hâve  been  'pendurog'.  M.  Loth's  suggestion  that  'pentirec' 
may  mean  «  with  thick  head  »  deserves  considération.  With  regard  to 

'ny  bo  teu  dy  benn',  the  writer,  while  accepting  M.  Loth's  state- 
ment  that  there  existed  an  adjective  'taw',  ventures  to  think 
that  the  passage,  though  difficult,  can  be  translated  as  it  stands, 

in  accordance  with  M.  Loth's  own  suggestion.  Theform  'gwelleu' 
(Loth  p.  103.  1.  6)  is  doubtless  a  doublet  of  'gwellcif  like  'edeu' 
and  'edef,  as  M.  Loth  indicates. 

It  was  the  writer's  intention  more  especially  toexhibit  in  détail 
the  points  of  différence  between  the  White  Book  and  the  RedBook 

texts.  This  has  been  in  the  main  done  by  M .  Loth,  buta  detai- 
led  comparison  might  notbewithoutinterest  for  linguisticstudents. 

The    fulness   of  M.  Loth's  notes,   too,  will  practically   make   it 



Notes  on  Kuïhwch  and  Olwen.  407 

unnecessary  for  the  wrïter  to  comment  on  the  suBject  matter 
except  in  those  rare  cases  in  which  he  is  able  to  suggest  an  interpré- 

tation ofhis  own. 

W.  B.  P.  227,  b,  1.  35.  yn  gyuarws  it.  In  the  R.  B.  it  is 
written  ///.The  form  cyiinrws  (not  eyuaréys)  is  theregular  form 
used  in  Mediœval  Welsh. 

1.  ̂ 6.penllucM6p.  In  theR.  B.  pennïïuchUyt.  Lluch  means 
«  driven  snow  »  and  UuchUyt  probably  means  «  grey  like 
driven  snow  that  has  changed  colour  ». 

1.  37.  pedwar  gayaf.  With  this  method  of  counting  ageby 

winters  compare  the  Latin  Innius  for  bi-himus,  «  two  winters 
old  ». 

1.  37.  gauylgygéng.  Cygéng  means  a  «  joint  »  and  gauyl 
«  the  junction  ofthe  legs  ».  The  compound  appears  to  mean 
«  with  hind  legs  firmly  jointed  ». 

1.  38.  carngragen.  This  compound  means  «  with  shell- 
like  hoof  ». 

1.  39.  kymibiaéc.  This  word  isfoundin  the  same  form  in  the 
R.  B.  Possibly  it  stands  for  kymhibiaéc  (from  kyn  +  pd)  and 
meant  «  made  of  pipes  joined  together  ».  Cf.  kymhibeu  «  the 
bronchial  tubes  ». 

1.  39.  ynv penn.  In  R.  B.  yn  y  benn. 
1.  39.  ystrodureu*.  in  R.  B.  cyfr6y  eur.  The  word  «  ystro- 

dur  »  (from  Lat.  strâtûrà)  is  still  in  current  use  in  Wales  for 
the  part  of  the  harness  over  which  passes  the  chain  that  holds 

up  the  shafts.  Cyfréy,  from  cyf  -\-  rh6y  («  ring  or  band  ») 
means  «  thesaddle  ». 

1.  40.  anllaéd.  This  word  is  probably  the  proper  name  of 

Kulh6ch's  maternai  grandfather. 
p.  228%  1.  1.  aryanhyeit,  in  R.  B.  aryannhyeit. 
1.  2.  gleif penn  tirée. The  word  penntirecis  probably  an  adj.fem. 

from  «  penntir  ».This  wordis  probably  tobe  regarded  as  a  syn- 
tactical  compound  from  peu  and  tir,  «  head  of  the  land  »,  hence 

1.  2.  gleij  penntirec  would  appear  to  mean  «  a  spear  suited 
a  ruler ». 

1.  3.   kyueiïn  =  «  a  cubit  in  length  ». 

1.  3.  dogyn  g6r  yndi.  The  R.  B.  omhsynâi.  The  words 
mean  «  weighing  as  much  as  a  man  can  carrv  ». 



408  E.  Anwyl. 

1.  4.  (1  drum  hyt  aéch.  R.  B.  0  dr6m  hyt  abch.  In  both  thc 
R.  B.  and  \V.  B.  there  isastop  after  aéch.  Possiblv  the  W. 
B.  reading  is  hère  the  correct  one,  and  it  probahlv  means 
«  trom  the  ridge  »,  i.  e.  «  from  the  raised  part  at  the  junction 
of  the  head  and  the  shaft  to  the  point  ». 

1.  4.  y  g6aet  yr  ar  y  g6xnt  a  dygyrchei,  in  R.  B.  ar  y  g6ynt. 

The  correct  reading  should  evidently  be  )'  ar  y  géynt.  The 
meaning  oîdygyrchei  would  be  hère  literally  «  fetched  »,  and 
the  whole  sentence  would  mean  «  it  fetched  (i.  e.  dre\v)blood 
from  the  wind  ». 

1.  5.  bjideikynt,  in  R.  B.  bydei  gynl. 
1.  8.  mis  tneheuin,  in  R.  B.  vis  meheuin. 

1.  10.  rac  Uduyn,  in  R.  B.  racllaityn. 
1.  10.  ita6  in  R.  B.  ida6.  Note  t=  dd. 

1.  11.  ac  hroys,  in  R.  B.  a  chroes. 

1.  11.  eurcréydyr.  in  R.  B.  eiir  gréydyr.  Créydyr Q=Ir.  cria- 

thar')  meant  literally  «  a  sieve  »  and  was  apparently  used  to 
dénote  somekind  of  sieve-pattern  ornamentation.  The  expres- 

sion «.eur gréydyr  »  occursin  Maxen  Wledig-Taryan  eurgrèydyr 

a  dodassant  dan  y  peu.  (W.  B.  p.  9oa  1.  21). 
1.  13.  a  lloring  elifeint,  in  R.  B.  a  11  agoni  clifjeint.  The  word 

lloring  is  not  found  in  any  of  the  Welsh  dictionaries  but,  if 

it  was  a  real  word,  it  doubtless  meant,  like  lliigoni,  «  a  lan- 
tern  ».  It  is  possibly,  however,  a  mère  mistake,  due  to  some 
miscopying,  for  Uugorn,  since  its  letters,  if  rearranged,  would 
give  lligoni,  a  near  approach  to  Uugorn. 

1.  15.  racda6,'\x\  R.  B.  tu  racdaé. 
1.  15.  gordtorch,  in  R.  B.  g6rd.  torch.  The  word  doubtless 

means  «  a  thick  torque  » . 
1.  15.  rudeur3 inR.  B.  rudem.  The  W.  B.  doubtless  has  hère 

the  right  reading. 
1.  16.  0  cn6ch,  in  R.  B.  0  gn6ch. 
1.  17.  ysc6yd,  in  R.  B.  ysgéyd. 
1.  17.  yskyuarn,  in  R.  B.  ysgyuarn. 
1.    17.  yr  h6n,  in  R.  B.  yr  h6nn. 
1.  21.  d6y  moréennaél,  in  R.  B.  d6y  uorwenna6l. 
1.  24.  a  Jadei  pedwarcarn,  in  R.  B.  aladei  bedwar  carn.  The 

tendency  to  make  the  initial  mutations  in  writing  is  already 
noticeable  in  the  R.  B. 



Noies  on  Kulhwch  and  Olwen.  409 

1.  25,  26.  gweitheu  uchta6  gveitheu  istaô,  in  R.  B.  giveitheu 
uchot,  giveitheu  issot.  The  t  in  uchta6  and  ista6  is  a  true 
t,  which  has  arisen  from  d,  and  that  from  dd,  as  in  trostaé. 
After  r/;,  as  after  s,  dd  was  hardened  back  to  d  and  the  d 
afterwards  hardened  to  t. 

1.  28.  llenn  borfor,  in  R.  B.  /A?;m  c»  borjfor. 
1.  29.  tft  ̂ /<rt/  rudeur,  in  R.  B.  #//#/  e#r. 

1.  34.  sangnar6y  is  doubtless  a  late  borrowing  from  Lit. 
sangitinàrius. 

1.  35.  ymblayn,  in  R.  B.  ymblaen. 

I.36.  AT}'  chéynei,  in  R.  B.  ./Vy  chrymei. 
1.  37.  ûiiiû6,  in  R.  B.  y  dana6.  The  two  texts  hère  give 

entirely  différent  meanings.  In  the  W.  B.  chSynei  refers  to 
the  hairs  of  the  rider,  while  chrymei  in  W.  B.  refers  to  the 
hairs  of  the  horse.  The  more  subtle  reading  is  that  of  W.  B. 
and  ch6ynei  is  more  likely  to  hâve  been  altered  to  chrymei  than 
vice-versa. 

1.   38.  \sca6iihet,  in  R.  B.  yscaénet. 
1.  39.  tuth  y  gor6\d  y  dana6,  in  R.  B.  .  /////;  y  gonuyd  oed  y 

danaS. 

p.  228,  1.  1.  Amka6d  y  mab,  in  R.  B.  y  dywa6l  y  mab.  The 
R.  B.  text  illustrâtes  the  tendency  which  it  shows  elsewhere 
towards  the  explanation  of  obsolète  expressions.  Incidentallv, 

it  is  interesting  to  notice  hère  a  not  infrequent  use  in  Medùe- 
val  Welsh  of  the  introductory  particle  v  before  a  verb  in  a 
principal  clause. 

1.  1.  a  oes  portha6r,  in  R.  B.  aoes  borthaér. 
1.  2.  a  thilheu  ny  bo  leit  dy  benn  (similarly  in  R.  B.).  The 

subjunctive  is  hère  a  subjunctive  of  wish.  The  meaning  is  : 
«And,  as  forthee,  whose  head(I  pray  may)  not  bethineown  ». 

1.  3.  pyr  y  kyuerchjt  di,  in  R.  B.  byrr  y  kyuerchy  di.  The  R. 
B.  reading  is  clearly  due  to  a  misunderstanding  (possibly 
throughan  intermediate  reading  byr)  of  pyr.  Pyr  is  for  py  yr 
(of  the  same  structure  as  py  rac  and  pa  ham,  for  pa  ani),  \r 
beingtheolder  form  of  er;  hence,pyry  kyuerchy  di,  meant  «  On 
account  of  what  dost  thou  make  a  request  ?  »  Cyfarch  hère 
means  not  merely  «  to  greet  »  but  «  to  ask  a  question  ». 

1.  4.  mi  a  itydaf  portha6r,  m  R.B.  mi  a  itydaf  borihaêr. 



410  E.  Anwyl. 

1.  5.  pob  dj/6  kalan  ionaér,  in  R.  B.  bop  du6  kalan  ionaOr. 
The  R.  B.  is  very  fond  of  writing  dyé  (day)  as  du6. 

1.  8.  llaeskemyn.  in  R.  B.  Uàeskenym. 
1.  9.rt  ffenpingyan,  in  R.  B.  #  phennpingyon. 
1.  9.  arypenn,  in  R.  B.  ar  y  fe;w. 
1.  10.  yr  ciryach,  in  R.  B.  <t  at/v/.  Hère,  again,  \ve  see  the 

tendency    of  the  R.  B.  to  substitute  more  familiar  words. 
1.  10.  vrtb,  in  R.  B.  6rth. 
1.  ir.  vrlb,  in  R.  B.  6rth. 

1.  11.  mal  maen  treigyl,  in  R.  B.  namyn  ital  maen  treigyl. 

I.13.  />£)■'  yy/yr,  in  R.  B.  /ry  )r5/yr.  P6)'  ystyr  shows  an  inte- 
resting  use  of  piuy,  now  condemned  by  grammarians,  but  fré- 

quent in  some  dialeets. 
1.  14.  kyllell  a  edy6  y  tnêyl  a  llynn  xmital,  in  R.  B.  kyllell  a 

edy6  ym  b6yta  llynn  ym  bual.  Hère  the  W.  B.  reading  means 
«  A  knife  has  gone  into  the  food  and  drink  into  the  oxhorn  », 
whereas  the  R.  B.  text  means  «  A  knife  has  gone  into  my  food 
and  drink  into  my  oxhorn  ».  Possibly  the  R.  B.  reading 
is  due  to  an  attempt  to  make  the  reason  seem  more    cogent. 

1.  ij.  ac  amsathyr  y  neitad  arthur,  in  R.  B.  the  y  is 
omitted . 

1.   16.  gvlat,  in  R.  B.  gélat. 
I.17.  teiihiaSc;  this  word  is  trisyllabic,  and  is  a  derivativeot 

teithi,  attributes,  and  o(  taitb .  It  appears  to  mean  «  of  full 
attributes  ». 

1.  17.  y  gerdaér  a  dycco  y  gerd;  in  R.  B.  neu  y  gerdaér  a 

dycko  y  gerd.  The  meaning  oicerd  hère  in  the  sensé  of  «  handi- 
craft  »  is  clear  from  a  later  passage,  p.  243  h,  1.  31, 
amkaéd  kei  y  portha6r  y  mat  kerd  genbyf  i.  Pa  gerd  yssyd  genhyt 
ti.  yslipauér  cledyueu  goreu  yny  byt  6yf  ui. 

1.  20.  /////;  i'/h  g6n  acydyth  uarch,  in  R.  B.  yd  is  omitted. 
Possibly  in  the  MS.   from  which  the  R.  B.  was  eopied   the 

reading  was  yt,  and,  through  its  similarity  to  yth,  was  omit- 
ted . 

1.  21.  pebreit,  the  R.  B.  reading  pebreid  makes  it  probable 
that  the  /  o{  pebreit,  stands  for  dd  . 

1.  22.  goryscahi6cy  in  R.  B.  gorysgala6c .  No  trace  of  this 
word  appears  to  remain  in  spoken  Welsh,  and  its  meaning  is 
quite  uncertain . 



Notes  on  Kulbwch  and  Olwen.  411 

1.  27.  nyd  ergyttyo  kertb,  in  W.  B.  nyt  ergyttyo  kylch.  There 
the  word  kylch  appears  to  be  the  right  reading,  in  the  sensé 
of«  circuit  »,  =  Ir.  cuairt.  The  reading  kerthmzy  hâve  arisen 
from  the  change  oîheîch  to  keltb  and  then  to  kertb. 

1 .  28 .  Ny  bydgéaetb  in  yno  nocet  y  arthur  ;  in  R .  B .  we  hâve 
for  in  the  form  inn  and  for  noç  et  y  arthur  we  hâve  no  chyt  ac 
arthur .  No  chyt  is  clearly  a  misreading  of  the  then  obsolète 
«  nocet  »    found  also  as  noget  and  nogyt  in  the  early  poetry. 

1.  30.  gennyt,  in  R.  B.  genthi . 
1.  31 .  rac  dy  deitlin,  in  R.  B.  rac  dy  vronn.  The  point  of 

the  W.  B.  reading  probably  is  the  suggestion  that  Kulh6ch 
would  be  seated,  while  theR.  B.  scribe,  asusual,  preferred  a 
more  obvious  expression . 

1.  31.  yuory in  R.B.  aitory. 
1.  32.  pan  agoraér,  R.  B.  pan  agercr.  At  the  time  when 

the  R.B.  was  copied  forms  in  -a6r  were  already  obsolète  and 
the  scribe  naturally  substituted  the  more  usual  form  in  -er.The 
from  «  agerèr  »,  however,  is  a  mistake  for  «  agorer  » . 

1.  33.  a  dothyé,  in  R.  B.  a  deuth.  Hère,  again,  is  seen  the 
préférence  of  the  R.  B.  for  more  familiar  forms. 

1.   33.  hedié  yma,  inR.  B.  yma  hedié, 
!..  34.  bydhaét .  This  form  is  also  found  in  the  R.  B., 

though  in  other  parts  of  the  R.  B.  Mabinogion  it  is  not 
found.  Itmeans  «  it  shall  be  »  . 

I.35.  agoraér.  Hère  the  R.  B.  substitutes  for  this  old  sub- 
junctive  form  the  indicative  agorir . 

1.  36.  awneîych,  similarly  in  R.  B.  Hère,  again,  the  sub- 
junctive  lias  a  jussive  or  obligatory  force. 

1.  38.  hyd  y  g6acla6d,  in  R.  B.  hyt  y  géaelaêt .  The.W.  B. 
hère  follows  the  more  phonetic  practice  of  the  twelfth  century 
rather  than  the  more  conventional  practice  of  writing  final  / 

for  d,  as  wre  hâve  it  in  the  Red  Book,  etc. 
p.  229a,  1.  2.   anglot,  in  R.  B.  angelot. 
I.3.  drygeir,  inR.  B .  a  dryc eir . 
1.  4.  ad  adodaf,  in  R.  B.  a  dodaf.  The  W.  B.  reading  is 

hère  clearly  a  mistake. 
1.  6.  hyt  nabo  angbleuach,  in  R.  B.  agheuach.  The  W.  B. 

reading  means  «  more  inaudible  »,  the  word  anghleuaeh  being 



412  E.  Anwyl. 

the  comparative  of  a  hypothetical  anghleu  (from  an  -\-cleii). 
The  reading  agheuach  is  due  to  a  failure  to  grasp  the  meaning 
of  the  then  doubtless  obsolète  anghleuach . 

1.  6.  penn  pmgéaed  ygkernyé .  The  exact  place  hère  meant 

is  uneertain,  but  it  is  probably  Lands'  End. 
1.  y.  dinsol  yn  ygogled.  This  spot  lias  not  been  identitied,but 

it  doubtless  refers  to  one  of  the  more  northerly  points  of  Caith- 
ness. 

1.  8.  eskeir  oeruel,  this  is  doubtless,  as  Dr  Kuno  Meyer  has 
suggested,  a  réminiscence  of  sescenn  Uarbhèl. 

I.  n.  methaéd  and  1.  12.  ymhoelaéd.  The  R.  B.  has  hère  the 
same  spelling  as  the  W.  B.,  which  may  be  due  to  the  R.  B. 
scribe  reading  the  forms  as  aorists  instead  ofsubjunctives. 

1.  12.  nyd'm  R.  B.  nyt. 1.  12.  \i)iboela6d,  in  R.  B.  \mchoelc16d. 

1.  13.  yn  vrthtrém  arnadunt,  in  R.  B.  yn  6rthr6m  beint  arna- 
dliflt. 

1.  14.  mal  na  b6ynt,  in  R.  B.  mal  na  bout.  The  form  bout 
is  hère,  in  accordance  with  the  characteristic  tendency  of  the 
R.  B.,  given  as  a  substitute  for  the  less  familiar  béynt. 

1.  16.  amkaSd,  in  R.  B.  heb  y. 
1.  ij.  Py  diaspettych  ti  bynhac,  in  R.  B.  Pa  diaspettych  di 

bynnac. 
1.  19.  atter,  inR.  B.  ellyngir.  The  change  from  the  Subjunc- 

tive  to  the  Indicative  may  also  be  noted. 
1.  19.  hyny  in  R.  B.  yny. 
1.  19.  eléyf  ui,  in  R.  B.  el6yfi. 
1.  20.  dywedud  in  R.  B.  dywedut. 
1.  20.  gesseuin  in  R.  B.  gysseuin.  This  word  appears  to  mean 

hère  «  first  of  ail  »,  «  before  any  one  else  ». 
1.  21.  acy  dyuu,  in  R.  B.  Ac  yna  y  doeth. 
1.  22.  amkaSd,  in  R.  B.  ydywaét. 
1.  22.  vrtbaé,  in  R.B.  6rtha6. 

1.  23.  genhyt,  in  R.  B.  gennyt. 
1.  24.  yssydynt  genhym  dcit  parth  uy  oetadodyê,  in  R.  B.  ̂  

rf/ry6  gennyf  deuparth  vy  oel.  The  R.  B.  text  hère  may  rest  on 

agenuine  reading,  and  the  W.  B.  may  be  due  to  a  confla- 
tion. 



Noies  on  Kulhwch  and  Ohuen.  413 

1.  27.  yghaer,  in  R.  B.  yg  kaer.  The  names  of  fortresses 
hère  given  are  invented  in  pairs,  with  the  characteristic 
Welsh  mediaeval  fondness  for  rhyming  forms. 

1.  29.  india.  There  may  be  hère  a  réminiscence  of  the 
Alexander  story,  which  we  knows  from  poems  in  the  Book 
of  Taliessin  to  hâve  been  read  in  Wales. 

1.  31.  yu  ymlad  deit  ynyr.  Similarly  in  the  R.  B.  There 
may  be  some  référence  hère  to  the  same  legend  as  that 
implied  in  the  R.  B.  p.  297,  under  the  heading  «  Patin  aeth 

lltt  y  lycblyn,  »  but  we  find  there  no  référence  to  anyone  call- 
ed  Ynyr.  There  is  mentioned  a  certain  Ynyr  Géent  in  B.  of 
Tal.  V,  1.  197,  XX  ,1.  23:  and  in  Llyfr  yr  Ancr,  pp.  119  et 
124. 

1.  36.  yghaer  bryth6ch  a  brytach,  in  R.  B  yg  kaer  bryth6ch  a 
brythach  . 

1.  38.  teulit  gleis  mab  merin,  in  R.  B.  deulu  ciels  mab  merin. 
The  choice  between  gleis  and  cleis  is  difrkult  hère,  but 
possibly  on  the  whole,  the  R.  B.  has  the  more  likely  reading, 
since  cleis  may  be  an  eponymous  name  invented  from 

the  name  of  the  harbour  Porth  ciels  near  Sc  David's,  which 
is  mentioned  in  W.  B.  p.  25011,  1.  38.  The  name  Porth  Clais 
is  still  used. 

1.  39.  The  name  Merin  cornes  from  the  Lat.  mari  nus,  and 
is  found  as  a  personal  name  in  Bod  fer  in,  the  name  of  a  parish 
in  the  Lleyn  district  of  Carnarvonshire. 

p.  229b,  1.  2. pan  ivereskynnelst,  in  R.  B.  panoresgynnelst. 
1.  2.  groec,  in  R.  B.  roec. 
1.  3.  vrth,  in  R.  B.  6rth.  The  allusion  hère  is  probably  also 

a  réminiscence  of  the  Alexander  legend. 
1.  4.  yghaer  oetb  ac  anoeth.  in  R.  B.  yg  kaer  etc.  Then  is 

hère  a  réminiscence  of  an  old  Welsh  legend,  which  is  given 
in  R.  B.  p.  306,  1.  13.  Ac  vn  oed  goruchelach  nor  tri  a  un  delr 
nos  yg  karchar  yg  kaer  oeth  ac  anoeth.  The  prisoner  in  question 
was  Arthur  himself.  The  retinue  of  Oeth  and  Anoeth  is  referred 

to  in  the  Black  Book  of  Carmarthen  in  Englynlon  y  Beddau  in 
the  Unes  (p.  66.  4  Evans)  : 

Revue  Celtique.   XXXIV. 



414  E.  Anwyl. 

Teuîu  oeth  ac  anoeth  a  dyuu. 
Y  noeth  y  eu  gur  y  eu  guas. 
Ae  ceisso  vy  clated  guanas. 

Thewords  Oeth  and  Anoeth  are  probably  old  verbal  adjec- 
tives  from  the  root  og,  (=  ag),  «  to  bear  ».  Oeth  may  hâve 
meant  «  easv  to  carry  »  while  anoeth  may  hâve  meant 
«  difficult  to  carry  ».  In  the  neighbourhood  of  Carmartben  the 
word  «  anoeth  »  is  still  used  in  the  sensé  of  «  difficult  ». 

1.  5.  yghaer  neuenhyr,  in  R.  B.  yghaer  neuenhyr. 
1.  5.  na6t,  in  R.  B.  na6d. 
1.  6.  texrndynyon,  in  R.  B.  teyrn.  dynyon. 
1.  7.  eirmoet,  in  R.  B.  eiryoet. 

1.  8.  kymryt(jp.  kyn  -\-pryt~),  in  R.  B.  kyuurd. 1.  9.  tfér  a6r  fow«,  in  R.B.  yr  a6r  honn  There  is  clearly 
a  mistake   hère  in  the  W.  B. 

1.  10.  amhaéd,  in  R.B.  y  dywawt. 
1.  n.  dyuuosl,  in  R.  B.doelhost. 
1.  14.  aghengaelh,  in  R.  B.  anghengaeth.  The  passage  seems 

to  mean  «  may  there  be  a  binding  necessity  upon  him  » 
i.e.to  keephiseyes  closed. 

1.  15.  gvassanaethet,  in  R.  B.g6assandethet. 
1.  15.  a  buelin,  in  R.  B.  ovuclin. 
1.  16.  pebreit,  in  R.  B.  pybreid. 
1.  17.  />#'£  wo  goranhed,  in  R.  B.  /«m  w  paraôt.  There  is 

hère  doubtless  a  substitution  of  a  more  familiar  for  a  less  fami- 
liar  term. 

1.  21.  amhaéd,  in  R.  B.  heb  y. 

1.  22.  uighyiieillt,  in  R.  B.  vygkyiieiUt. 
1.  24.  kyjreitheu  llys,  in  R.  B.  kyureitheu  y  llys. 
1.  28.  rothom,  m  R.  B.  rodhom. 

1.  31.  y  dyuu,  in  R.  B.  y  doeth. 
1.  32.  ac  agoryé  pa6b  diskynnu  vrth  y  porlh  ar  yr  yshynuaen 

nft  goruc  ef.  The  R.  B.  reads  «  Ac  yr  y  pa6b  disgynnu  6rth  y 
port!)  ar  yrysgyunvaen,  nys  disgynna6d  ef  ».  The  word  s  agoryé 

stand  for  a(g)ory6;  goryé  meaning  «did  ».  The  R.  B.  readingis 
clearly  a  kind  of  simplified  paraphrase. 

1.  36.  amkaéd/m'R.:  B. dywawt. 



Notes  on  Kulhwch  and  Oïwen.  .   415 

1.  36.  kulbôcb,  in  R.  B.  M6ch. 

1.  37.  penn  teyrned,  inR.  B.  pcnteyrned. 
Page  230%  1.  1.  gSarthaf  dy.  Similarly  in  R.  B.  It  is  not 

improbable  that  g6acla6tty  and  géarthaf  dy  are  to  be  taken  as 
compounds. 

1.  2.  deon,  lit.  «  good  men  »  from  de  (older  deg),    (<  good». 
1.  3.  ath  catbritogyon,  in  R.  B.  ath  gat6ridogyon.  The  W.  B. 

form,  unless  it  be  a  sheer  mistake,  seems  to  point  to  copying 
from  a  Ms.  which  followed  the  tradition  of  the  Welsh 
Glosses. 

1.  4.  Ny  bo  didàél,  i.  e.  «  with  a  share  »,  in  R.  B. 
didlaôt. 

1.  5.  kyuerheis,  in  R.  B.  kyuercheis. 
1.6.  boet,  in  R.  B.  poef. 
1.  7.  0$  r;v/,  in  R.  B.  atbglot. 

1.  8.  Ptv/  ̂ wV  Ji'6  itnbcn.  Thèse  wordsare  entirely  omitted 
in  the  R.  B.  The  spelling  of  Duw  (God)  as  d\6  deserves 
notice.  This  is  the  older  form. 

1.  9.  Henpych  gwell  titheu,  in  R.  B.  Henpych  gôell  dit  heu. 
1.  1  o.  Eistedkyfrég deu  or milwyr,  inR.  B.  Eisîed v  r6g dcii,  etc. 
1.  11.  adidangerd  ragot,  in  R.  B.  ci  didan  gerd  a  geffy  rac 

dy  uron. 

1.  11.  a  brc'nit  edling  aniat,  in  R.  B.  a  breint  texrn  arnat. 
1.  12.  gérthrychyad,  in  R.  B.  gérthrychyat.  As  the  term 

«  gêrthrychyat  »  was  used  for  the  «  heir-apparent  »,  it  seems 
probable  that  teyrn  has  been  substituted  for  edling  in  the  texts 
which  hâve  it. 

1.  13.  byhyt  in  R.  B.  pyhyt. 
1.  14.  ffan  ranbéyf,  in  R.  B.  phan  rannéyf. 

1.  15.  a  ffi'llennigyon,  inR.  B.  a phellennigyon. 
1.  15.  bxthaôd,  in  R.  B.  bint,  doubtless  a  mistake  for  bit. 

1.  16.  pan  v  dechreuéyf,  the  v  hère  stands  for  x  +  v  (par- 
ticle  -|-  postvocalic  pronoun). 

1.  17.  amka6d,  in  R.  B.  M. 
1.  18.  ny  dothéyf,  in  R.  B.  ny  deuthnm. 
1.  18.  fra6dunxa6.  in  R.  B.  ffra6dunya6. 
1.  20.  iixgbxuar6s,   in  R.  B.  vygkyuar6s. 

1.  22.  6yneb,'mR.  B.agclot. 



4i 6    .  E.  Anwyï. 

1.  23.  ym  pedryal,  in  R.  B.  ym  pedrxital. 
1.  24.  amkaéd,  in  R.  B.  heb.  The  word  yna  is  added  after 

arthur  in  R.  B. 

1.  25.  £v>/  nfihriccych  ti  xma,  in  R.  B.  kan  ny  thrigyy  di.  The 
tendency  of  R.  B.  to  prefer  the  Indicative  to  the  Subjunctive 

may  be  noted. 
1.  26.  ti  a  gejjx  kyuarés,  in  R.  B.  ti  a  geffy  y  kyuarSs. 
1.  27.  ath  tauaéd,  in  R:  B.  atjpdauaét. 

1.  29.  /.'\7  v/v//7  /.'e///,  in  R.  B.  /ry/  )'  treigyl  bail.  Possibly 
the  original  reading  was  bxt  y  ret  ir  (for  yr)  bail. 

1.  30.  ymgyffretj  in  R.  B.  amgyffret. 
1.  $i.ydydi6  dayar,  R.  B.  lias  y  dayar. 

1.  32.  /A';/,  in  R.  B.  //c//«. 
1.  33.  nw  gom  yant,  in  R.  B.  rongomyant. 
1.  34. gvayé,  in  R.  B.  g6ae6. 
1.  34.  vyneb.  in  R.  B.  wyneb. 
1.  35.  pc6y/t,  in  R.  B.  taryan. 

1.  36.  mv£->  in  R.  B.  î/y^. 
1.  36.  gwenhvyuar,  in  R.  B.  g6enb6yuar. 
1.  38.  dyé,  in  R.  B:  rf«6. 

p.  23011,  1.  1.  Nodaf;  —  in  R.  B.  this  word  is  omitted. 
1.  2.  uxnaf,  in  R.  B.  uynnaj. 
1.  2.  agyjjy,  in  R.  B.  âge#y. 

1.  3.  crz/>,  —  in  R.  B.  also  so  spelt. 
1.  s.gwelliu,  in  R.  B.  géelleu. 
1.  4.  *ta£,  in  R.  B.  zi#£. 
1.  5.  oet,  in  R.  B.  oo/. 
1.  6.  after  orne,  arthur  is  added  in  R.  B. 
1 .  6.  amkaôd  arthur  ;  thèse  wordsare  omitted  in  R.  B. 

1.  6.  //ycr,  inR.  B.  •yyff. 
1.  (S.  gvaet,  in  R.  B.  gwaet. 
1.  8.  In  R.  B.  im  is  added  after  dywet. 

I.9.  ty/  is  in  R.  B.  6yt. 
1.  9.  After  dywedaf,  R.  B.  zdàs  heb  y  niab. 
1.  10.  kyledon  is  so  spell  in  R.  B.  hère. 
1.  10.  oleudyt,  in  R.B.  oleudyd. 

1.  11.  //)',  in  R.  B.  vy. 

1.  12.  amka6d  arthur.  g6ir  y6  bynny;  in  R.  B.  gtfj'r  v6  /;vw;ry 
heb  yr  arthur. 



Notes  on  Kulhwch  and  Ohi.rn.  417 

1.  13.  vt,  in  R.  B.  6yt.  The  reading  of  W.  B.  is  clearly  an 
error. 

1.  15.  d\6,  in  R.  B.  due. 
1.  16.  gw,  in  R.  B.géir. 

(To  be  continuai.') E.  Anwyl. 



NOTES 

D'ARCHÉOLOGIE   ET   DE  PHILOLOGIE  CELTIQUES 

(Suite.) 

II 

l'inscription  celtique  de  la  stèle  de  zignago 

A.  —  L'inscription. 

Cette  inscription  est  connue  depuis  longtemps.  Elle  figure 
sur  une  stèle  trouvée  en  1827  à  Zignago,  dans  la  vallée  de  la 

Vara,  en  Ligurie,  et  se  compose  d'une  ligne  de  caractères 
étrusques  gravés  de  haut  en  bas  :  Me^unemusus  (fig.  1). 

Une  découverte,  qui  date  d'assez  peu,  nous  donne  des  raisons 
d'y  soupçonner  du  celtique. 

Dans  un  mémoire  publié  en  1908  par  le  Giornale  storico  e 
letterario  délia  Liguria  (anno  IX,  29  pages),  sous  le  titre  de 

Monumenti  Celtici  in  Val  ai  Magra,  M.  Ubaldo  Mazzini,  direc- 
teur du  Museo  Civico  de  la  Spezzia,  a  rapproché  la  stèle  de 

Zignago  de  quatre  autres  stèles,  récemment  trouvées  dans  la 

même  région  et  qui  lui  sont  en  effet  comparables1.  L'une 
d'elles,  déterrée  dans  un  bois  de  châtaigniers  (Bosco  diFiletto) 
de  la  commune  de  Villafranca,  sur  la  rive  gauche  de  la  Magra, 

portait,  elle  aussi,  une  inscription,  d'une  dizaine  de  lettres, 
malheureusement  indéchiffrables  (fig.  2).  De  ces  quatre  stèles, 
trois  figurent  un  guerrier  armé,  la  quatrième  une  femme.  Celle 

de  Zignago,  par  contre,  n'est  qu'un  cippe,  dont  la  tête  seule 
est  sculptée.  Ce  sont  néanmoins  visiblement  des  monuments 

1.  Deux  des  nouvelles  stèles  ont  été  trouvées  en  terre  au  lieu  dit  Selva 

di  Filetto,  commune  de  Villafranca;  la  troisième  vient  du  lieu  dit  Càmpoli, 
paroisse  de  Lusuolo,  commune  de  Mulazzo  ;  la  quatrième  des  environs  du 
Castel  di  Malgrate. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  419 

delà  même  famille  et  d'une  famille  qu'ils  représentaient  seuls, 
au  moins  en  Ligurie.  Les  particularités  de  l'armement  des  guer- 

riers sont  significatives.  M.  Mazzini  y  reconnaissait  des  Gau- 
lois et  concluait   en  considérant  les  stèles  comme  celtiques. 

Fig.  1. 

-  Zignagc 

(Revue  Archéologique,  1909,  II,  p.  52). 

Fig    2. 

Stèle  de  Villafranca,  Ligurie 
(//>/,/.,  p.  53). 

Ses  conclusions  ont  été  acceptées  et  précisées  par  M.  Hubert 
dans  la  Revue  Archéologique  (1909,  t.  II,  p.  52  et  suiv.,  Stèles 
funéraires  gauloises  en  Ligurie). 

M.  Hubert  me  fournit  le  résumé  suivant  de  son  argumen- 
tation. 



420 
/.   Vendryes. 

«  On  sait  déjà  que  les  Gaulois  portaient  leurs  épées  sus- 
pendues non  pas  à  des  baudriers,  mais  à  des  ceinturons,  for- 

més souvent  de  chaînes  métalliques,  et  qu'elles  pendaient  du 
côté  droit.  On  lit  dans  Diodore,  V,  28  :  'Avti  Se  tso  £{<pouç 

7-iOar  ïyzjzi  [izy.p'z:  ffiSYjpaïç  r,  yaAy.aîc  àXùaeffiv  È^YjpTYjjJiévaçTtapà 
ttjv  BsÇîav  XaYÔva  -apaxsxa;jivaç  '.  Nous  connaissons  ces  cein- 

turons. Ils  n'étaient  pas  tout  en  métal;  leurs  extrémités  seules 
Tétaient.  Partout  où  il  y  a  eu  incontestablement  des  Gaulois, 
on  a  trouvé  dans  les  tombeaux  qui  leur  sont  attribués  des 

Fig.  5  et  4.  —  Epées  représentées  sur  les  stèles  de  Villafranca  (Revue 

Archéologique,  ibiJ.,  p.  54.  La  figure  3  est  l'épée  du  personnage  représenté 
par  la  figure  2). 

torsades  de  fer  ou  des  chaînes  de  bronze  appariées,  munies  de 
boucles  et  de  crochets,  qui  sont  les  restes  de  ces  ceinturons. 
Le  guerrier  de  notre  figure  2  (Stèle  de  Villafranca)  porte  un 
ceinturon  semblable,  auquel  est  attachée,  sur  le  côté  droit,  son 
épée.  Il  en  est  de  même  des  deux  autres  stèles  représentant  des 
guerriers.  Mais  cette  épée,  que  montrent  les  deux  figures  3  et 

1.  Strabon,  IV,  4,  3.  E.  Brizio,  Tombe  e  necropoli  galliche  délia  Provincia 

ili  Bologna,  dans  Atti  délia  R.  Depulaçione  di  Storia  Palria  per  le  pro- 
vincie  di  Romagna,  IIIe  série,  V,  1887,  p.  466.  O.  Montelius,  La  Civi- 

lisation primitive  en  Italie,  Italie  du  Nord,  pi.  164,  7,  8;  112.  A.  Ber- 
trand et  S.  Reinach,  Les  Celtes  dans  la  vallée  du   Pô,  p.  173. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  421 

4,  ce  n'est  pas  la  z-iMy.  dont  parle  Diodore  ;  c'est  une  arme 
d'ailleurs  très  connue,  dont  les  fouilles  pratiquées  en  pays 

celtiques  ont    fourni  d'assez  nombreux  exemplaires,   courte 

Fig.  5.  —  Poignards  halstattiens  à  antennes  :  1,  Halstatt  ;  2,  tumulus  de 
la  Belle-Remise  à  Pfluglelden  (Wurtemberg)  ;  3,  Bavière  (J.  Déchelette, 

Manuel  d'archéologie  préhistorique,  Paris,  Picard,   191 3,  II,  11,  p.  733). 

épée  ou  long  poignard,  que  l'on  désigne  sous  le  nom  de  poi- 
gnard à  antennes  halstattien  (fig.  5).  La  nécropole  de  Halstatt, 

dans  la  Basse  Autriche,  nécropole  type  du  premier  âge  du  fer, 



422  /.  Vendryes. 

en  a  donné  quelques-uns  '.  Non  seulement  les  antennes  de  la 
poignée  sont  fort  correctement  indiquées,  mais  encore  les  par- 

ticularités du  fourreau.  Il  y  en  a  deux  types;  l'un  large, muni 
d'une  bouterolle  en  croissant;  l'autre  effilé  et  dont  la  bouterolle 
a  terme  de  bouton  2.  Tous  les  deux  sont  représentés  sur  nos 

stèles.  De  ces  poignards  à  antennes,  dont  l'origine  première  est 
peut-être  italienne,  on  connaît  des  formes  qui  sont  particu- 

lières à  l'Italie;  mais  ce  n'est  pas  à  celle-ci  que  nous  avons 
affaire  5. 

«  La  nudité  du  personnage  de  la  stèle  2  (elle  en  porte  un 
signe  indéniable)  rappelle  les  notes  ethnographiques  que  les 
écrivains  anciens  ont  prises  sur  les  Gaulois.  Ils  combattaient 

nus,  yjy.v;'.  \J.zy^[xvjz>. 4. 
«  M.  Mazzini  donne  comme  gauloises  les  armes  que  les 

guerriers  portent  dans  leurs  mains .  Les  deux  javelots,  tenus  à  la 

main  droite,  seraient  les  gaesa  5  ;  la  hache,  que  le  guerrier  de 

la  figure  2  tient  à  la  main  gauche,  la  caieia  6.  Il  est  vrai  que  ces 
mêmes  armes  sont  figurées  entre  les  mains  des  guerriers  sur 
des  situles  de  bronze,  plaques  de  ceinturon  et  autres  objets 
de  la  même  famille,  ornés  de  scènes  diverses,  qui  se  trouvent 

des  deux  côtés  des  Alpes  orientales,  dans  l'Italie  du  Nord  et 
les  provinces  autrichiennes.  Je    doute  que  ces   objets  soient 

1.  Von  Sacken,  Nekropole  von  Hallstatt,  pi.  5  et  6.  J.  Déchelette,  Manuel 

^archéologie  préhistorique,  celtique  et  gallo-romaine,  II,  II,  p.  730  sqq.  Id., 

Les  glaives  à  antennes  de  l'époque  halstattienne,  dans  Revue  Préhistorique, 
1906,  p.  305. 

2.  J.  Déchelette,    Manuel,  l.  I.  et  p.  611. 
3.  J.  Déchelette,  Manuel,    p.  740,  sqq. 

4.  Diodore,  V,  29  et  30.  Cf.  Tâiubo  Cuailnge,  trad.  d'Arboisde  Jubain- 
ville,  ch.  XXVII  (Revue  Celtique,  191 1,  p.  379). 

5.  Ces  gaesa,  qui  nous  sont  décrits  comme  une  tige  massive  de  fer,  oo'pu 
ôXoaîBrjpov  (Hesychius,  Suidas,  s.  v.,  Pollux,  VII,  33,  156),  peuvent  être 
identiques  aux  javelots  de  fer  qui  se  sont  trouvés  dans  quelques  sépultures 

halstattiennes,  mais  tout  particulièrement  au  sud-ouest  de  la  France  et  en 
Espagne  :  J.  Déchelette,  0.  /.,  746  ;  Id.,  Le  javelot  ôXoaîoripo;  des  Ibères, 
dans  Revue  des  Etudes  anciennes,  191 1,  p.  459.  (M.  Déchelette  considère 
ces  javelots  comme  ibériques  ;  je  ne  partage  pas  mon  avis.) 

6.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  Les  Celtes  dans  la  Vallée  du  Pô  et  du 

Danube,  p.  188  sqq.  A.  Grenier,  L'Armement  des  populations  villauoviennes, 
dans  Revue  Archéologique,  1907,  I,  p.  12  sqq.  Id. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  423 

gaulois  ou  qu'ils  représentent  des  Gaulois.  Toutefois,  il  faut 
observer  que,  selon  Varron,  chez  les  Gaulois,  les  soldats  armés 

des  gaesa  n'avaient  pas  de  boucliers  :  Qui  gladiis  cincli  sine  scuto 
ntiu  Unis  gaesis  essent  '.  Nos  guerriers  n'ent  ont  pas.  » 

Si  ces  monuments  représentent  des  Gaulois,  il  y  a  des 

chances  pour  que  l'inscription  soit  gauloise.  On  n'avait  d'abord 
cherché  à  l'interpréter  que  par  l'étrusque  2.  M.  Mazzini  rap- 

pelle quelques-unes  des  traductions  qu'on  a  proposées  de 
ce  chef.  La  variété  en  est  plaisante  :  «  Ne  hinc  me  moueas  » 

suivant  l'un,  «  me  Musus  finxit  ou  erexit  »,  suivant  l'autre; 
«  Meza  dormiens  ipse  gaude  »,  traduisait  un  troisième.  Des 

savants  comme  Fabretti  (Glossarium  Italicum,  I,  n°  101;  II,  p. 
1226),  W.  Corssen  ( Ueber  die Spracheder  Etrusker,  I,  p.  230), 
Pauli  (Altitalische  Forschungen,  I,  p.  97),  se  montraient  plus 

prudents  en  ne  voyant  dans  l'inscription  que  deux  noms  propres, 
comme  dans  un  si  grand  nombre  d'inscriptions  funéraires  ; 
ils  lisaient  :  Mi\u  Nemusus. 

Mais  l'hypothèse  d'une  inscription  celtique  peut  se  défendre. 
Tout  d'abord  il  semble  inutile  de  couper  l'inscription  en 

deux  pour  en  faire  deux  mots,  comme  le  voulaient  les  auteurs 

précités;  elle  ne  comprend  vraisemblablement  qu'un  seul  mot, 
mais  un  mot  composé  à  deux  termes.  De  l'interprétation  de 
Corssen  il  faut  retenir  la  valeur  qu'il  attribuait  au  signe  ̂ ; 

c'était  pour  lui  l'équivalent  de  ti,  et  il  comparait  les  graphies 
Aru~a,  Lar~a,  Reçu  (Re~us)  à  Arnthiu,  Lartir,  Retins.  A  s'en 
tenir  à  l'usage  de  l'écriture  étrusque,  Me~unemusus  équivaut 
donc  à.  Metiuneviiisiis  et  ce  dernier  n'est  sans  doute  qu'une  façon 
d'écrire  un  motgaulois,  Medionemossos.  On  sait  quedansl'alpha- 
bet  étrusque,  tel  que  nous  le  trouvons,  par  exemple,  employé 

à  écrire  l'ombrien,  les  occlusives  sonores  à  et  g  sont  notées 

comme  les  sourdes  correspondantes/  et£;  que,  d'autre  part,  les 
consonnes  ne  sont  pas   redoublées  ;  enfin  qu'on  écrit  indiffé- 

1.  Varron,  A'  Vita populi  romani,  III,  14. 
2 .  F.  Orioli,  Cippo  Sépulcrale  murato  presso  alla  porta  délia  bibliotheca  délia 

Université  ai  Genova,  dans L' Album,  Giornale  ktterarioe  di  belle  arti,  1854, 

XXI,  p.  341  sqq.,  a  soupçonné,  dans  l'élément  nemusus,  un  mot  non  italique 
«  trattoforse  da  origine  gallica  o  gallo-germanica,  la  quale  diede  i  popoli 
Nemeti,    Nemetocenna,   Nemausus,  etc.  » 



424  /.   Vettdryes. 

remment  V  pour  o  et  pour  u  (cf.  Buck,  a  Grammar  oj  Qscan 

and  Utnbrian,  p.  36,  §  49).  Medionemossos,  c'est  en  gaulois  le 
«  sanctuaire  du  milieu  »  ou  le  «  milieu  du  sanctuaire  »  (cf. 

en  grec,  ji.e<yaoTwiiXï],  \}.izz-;y.\y.,  etc.).  Le  premier  élément,  Medio- 
est  attesté  dans  plusieurs  composés,  dont  le  plus  connu  estMedio- 

lânum.  Le  second  se  rencontre  isolément  dans  l'ancien  nom  de 
Clermont-Ferrand,  Ns[Mo<raiç  '  ;  plus  tard,  ce  nom  fut  déve- 

loppé en  Augusto-nemeton.  Il  est  en  effet  vraisemblable  que 
nemeton  etnemossos  aient  été  synonymes;  les  deux  mots  appar- 

tiennent à  la  même  racine  et  ne  diffèrent  que  par  le  suffixe. 

C'est  à  Nemossos  que  remonte  aussi  le  nom  de  la  ville  de 
Nemours2.  Or,  il  a  existé  en  Ecosse  un  Medionemeton,  aujourd'hui 

Kirkintilloch,  au  dessus  de  Glasgow 3,  et  d' Arbois  de  Jubainville 
avait  supposé  que  les  nombreux  Mediolanum  représentaient 
des  sanctuaires  religieux,  dont  le  nom  était  synonyme  de 
Medionemeton. 

Dans  l'hypothèse  présentée  ici,  Maçunemusus  =  Medione- 
mossos serait  donc  un  nom  de  lieu.  Cela  n'est  pas  d'accord 

avec  l'idée  des  premiers  interprètes,  qui  en  faisaient  un  nom 
d'homme.  Mais  un  gaulois  -nemossos  ne  saurait  en  aucun  cas 
se  rapporter  à  autre  chose  qu'à  un  sanctuaire,  à  un  temple. 
Il  faut  souhaiter  que  les  archéologues  s'accommodent  de  cette 
nécessité.  Pour  cela,  ils  devront  commencer  sans  doute  par 
renoncer  à  voir  dans  les  stèles  en  question  des  stèles  funéraires. 

Déjà  Corssen,  d'ailleurs,  s'était  élevé  contre  cette  idée.  S'ils'agit 
de  bornes  destinées  simplement  à  marquer  un  emplacement, 

le  sens  que  le  gaulois  donne  à  l'inscription  se  laisse  déjà  plus 
aisément  accepter. 

J.  Vendryes. 

B.  --  De  la  date  de  l'inscription  et  de 
l'arrivée  des  Gaulois  en  Italie. 

Ainsi  la  stèle  de  Zignago  est  gauloise.  Les  autres  le  sont 

probablement.  Cette  probabilité  deviendrait  certitude  s'il  était 
démontré  qu'elles  sont  bien  contemporaines.  M.  Mazzini  croit 

1.  Strabon,  IV,  2,  3. 

2.  Cl".  Mémoires  de  ta  Société  de  Linguistique,  XIII,   390. 
3.  Holder, Altcélt.  Sprachschat^,  11,524. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  425 

qu'elles  le  sont.  Elles  le  sont  sans  doute.  Admettons-le  provi- 
soirement sous  bénéfice  d'inventaire. 

I 

La  présence  en  Ligurie  et  la  date  probable  de  ces  monu- 
ments gaulois  donnent  lieu  à  quelques  réflexions. 

Comment  d'abord  se  trouvent-ils  là,  hors  du  domaine  géné- 
ralement assigné  aux  Gaulois,  en  pleine  réserve  ligure  ? 

f'id    M.  s 

Fig.  6.  —  Carte  des  vallées  de  la  Magra  et  de  la  Yara. 

La  carte  ci-jointe  (fig.  6)  donne  un  commencement  de 
réponse.  Toutes  les  stèles  de  M.  Mazzini  proviennent  du  Val  ai 

Magra  '.  Les  vallées  delà  Magra  et  de  son  affluent,  la  Vara 

ouvrent  dans  l'Apennin  ligure  des  couloirs,  qui  aboutissent  à 

1.   Voir  supra,  p.  418,  n.    1. 



426  //.  Hubert. 

des  passes.  Sur  l'autre  versant,  la  vallée  du  Taro  y  conduit.  C'est 
une  entrée  du  pays  ;  c'est  même  l'entrée  la  plus  commode  ' 

et  c'est  par  là  qu'on  a  fait  passer  la  future  grande  ligne  de 
Sarzane  à  Parme.  On  s'explique  aisément  qu'une  avant-garde 
de  Gaulois  se  soit  fixée  là,  en  pays  ligure.  Nos  stèles,  canton- 

nées dans  une  étroite  région,  semblent  bien  dépendre  en 

effet   d'un  poste  avancé,  d'une  colonie  en  pays  étranger. 
Mais  quand  cette  avant-garde  s'est-elle  avancée  ?  A  interroger 

strictement  les  textes  historiques,  on  ne  saurait  admettre  la 

présence  de  Gaulois  en  Italie  avant  le  ivc  siècle;  ils  n'y  seraient 
descendus  que  quelques  années  tout  au  plus  avant  la  bataille 

de  l'Allia  (±  390)  2.  Un  passage  de  Tite-Live,  à  vrai  dire, 
relate  avec  beaucoup  de  confusion  une  invasion  contempo- 

raine de  Tarquin  5.  Mais  ce  qu'il  en  dit  ne  peut  s'entendre 
que  de  la  grande  invasion  postérieure.  On  a  fait  état,  pour 

appuyer  Tite-Live,  des  chapitres  xiv-xvi  du  livre  II  de  Polybe, 
qui  nous  représentent  en  Italie  deux  bans  de  Gaulois,  Cisalpins 

1.  Issel,  La  Liguria  Preistorica,p.  673  ;  cf.  ibid.,  p.  594.  M.  Issel  fait 
remarquer  que  le  pavs  avait  de  multiples  attraits,  des  richesses  minérales 
entre  autres  :  mines  de  Serravezza  (Alpi  Apuane),  del  Mesco,  de  Sestri 
Levante.  Sur  la  pénétration  celtique  en  Ligurie,  voir  Issel,  ibid.,  p.  670  ; 
sur  sa  date  M.  Issel  est  on  ne  peut  plus  vague. 

2.  Pline, H.  N., III,  125  :  Melpumopulentiapraecipuumquodablnsubribus 
et  Boiis  et  Senonibus  deletum  esse  eo  die  quo  Veios  Camillus  ceperit  Nepos 

Cornélius  tradidit.  Appien, Histoire  romaine,  V,  2.  Denvs  d'Halicarnasse, 
I,  74  —  Sur  la  date  de  la  bataille  de  l'Allia  et  de  la  prise  de  Rome,  voir 
O.  Leuze,  Die  rômische  Jahrçahlung,  1909,  pp.  116,  312,  361  (discussion 

méthodique  du  système  chronologique). —  Mùllenhoff,  Deutsche  Altertums- 
kunde,  t.  II-,  p.  247;    C.  Jullian,  Histoire  de  la  Gaule,  I,  p.  206  ;  etc. 

3.  Tite-Live,  V,  33-35.  Plutarque,  Romidus,  c.17,  dit  que  le  poète  grec 
Simyïos,  dont  la  date  est  inconnue,  rendait  les  Celtes  et  non  les  Sabins 

responsables  de  la  mort  tragique  de  Tarpeia.  Sur  Simylos,  voir  Bù- 
cheler,  dans  Rheinisches  Muséum,  1881,  p.  337.  Sur  le  récit  de  Tite-Live. 
voir  S.  Reinach,  dans  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  0.  /.,  p.  204.  Il  a  fait 

foi  pour  nombre  d'historiens  :  V.  Duruy,  Histoire  des  Romain':,  t.  I, 
p.  cvi,  240.  Depuis  Niebuhr  (Cf.  Rômische  Geschichte,  t.  II,  p.  574 
sqq.)  il  a  été  soumis  à  une  critique  sévère.  Cf.  Niese,  Zur  Geschichte  der 
heltischen  Wanderungen,  dans  Zeitschrift fur deutsches Altertum,  1898, p.  133 

sqq.,  et  article  Galli,  dans  Pauly-Wissowa,  Real-Encyclopiidie,  t.  VII, 
col.  613-617  (discussion  delà  tradition  rapportée  par  Tite-Live  ;  postérieure 

à  l'invasion  des  Cimbres,  elle  suppose  encore  la  conquête  de  la  Gaule  ; 
bibliographie). 



Notes  d'archéologie  el  de  philologie  celtiques.  427 

et  Transalpins,  Celtes  d'une  part,  Galates  de  l'autre,  de  mœurs 
différentes,  les  uns  sédentaires,  les  autres  demi-nomades  '.  Mais 

on  peut  penser  ou  qu'ils  se  sont  succédé  à  partir  du  ive  siècle 
ou  que  l'ethnographie  polybienne  est  en  défaut  2. 

Or,  les  plus  significatives  des  armes  représentées  sur  nos 

stèles,  et  je  ne  m'occuperai  que  de  celles-là,  sont  certaine- 
ment d'au  moins  cent  ans  plus  anciennes3.  S'il  faut  attacher  a 

ce  fait  une  importance  et  en  tirer  des  conclusions,  il  va  rendre 
quelque  valeur  aux  textes  historiques  contestés,  que  je  viens 
de  mentionner,  et  vieillir  avec  quelque  apparence  de  bonnes 
raisons  la  date  de  la  descente  des  premiers  Celtes  en  Italie. 

Il  faut  y  attacher  de  l'importance  et  ne  pas  le  laisser  hors  de 
compte.  La  chronologie  archéologique  delà  civilisation  celtique 

s'établit  avec  une  assez  grande  précision,  grâce  aux  objets 
grecs,  vases  céramiques,  vases  de  bronze,  trouvés  dans  les 

fouilles4.  Il  est  certain  qu'elle  vaut  pour  tout  l'ensemble  des 
pays  occupés  parles  Celtes.  La  même  succession  de  modes  appa- 

raît partout  et,  certainement,  à  peu  de  chose  près,  les  chan- 

gements ont  été  contemporains.  En  ce  qui  concerne  l'Italie,  nous 
ensavonsassez,  surtout  depuis  quelques  années,  sur  lesétablisse- 

1.  Cf.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  0.   t.,  p.  45  sqq. 

2.  Vers  600  av.  J.-C,  si  l'on  s'en  tient  aux  textes,  les  Celtes  ne  seraient 

pas  encore  parvenus  aux  abords  de  l'Italie  :  Avienus,  II,  674,  mentionne 
autour  du  Léman  des  noms  dépeuples  qui  ont  disparu;  cf.  Aristote,  Meteo- 
rologica,  I,  13  (la  perte  du  Rhône  est  en  Ligurie).  Vers  500,  les  Celtes  sont 
déjà  en  Espagne:  Hérodote,  II,  33,  49  ;  Xarbonne  était  celtique,  selon 

Hécatée  de  Milet  (Steph.  Byz . ,  s.  v.).  La  présence  des  Celtes  ne  serait 

signalée  en  Provence  qu'au  nr  siècle  :  Ps.  Aristote,  De  mirabilibus  auscul- 
tationibus,  86  (la  voie  héracléenné  ou  celtique),  d'après  Timée  ;  cf.  Mùllen- 
hoff,  Deutsche  Altertumskunde,  II,  ch.  xxxiv-xcviu.  En  tout  cas,  Hérodote, 

en  430,  ignore  l'existence  des  Celtes  en  Italie. 
3.  A.  Grenier,  Bologne  villanovienneet étrusque,  p.  417,  n.  3,  mentionne  nos 

stèles  incidemment  en  les  comparant  à  des  stèles  de  Bologne;  mais  il  ne 
tient  pas  compte  de  la  date  des  armées  figurées  et  les  rajeunit  indûment. 

4.  La  chronologie  de  la  civilisation  celtique  à  l'époque  de  la  Tène,  a  été  éta- 
blie par  O.  Tischler.  Cf.  O.  Tischler,  Ueber  Gliederung  der  La  Tène  Période, 

dans  Correspondenqblatt  der  deutschen  Gesellschaft  fur  Anthropologie,  1885, 

p.  157.  Congrès  international  d 'anthropologie  et  d'archéologie  préhistoriques, 

Paris  1900  :  J.  Déchelette,  Xote  sur  l'oppidum  de  Bibracte,  etc.,  p.  418 
sqq.  (La  Tène  III);  H.  Hubert,  Sépulture  à  char  de  Nanterre,  p.  410  (La 



428  H.  Hubert. 

ments  des  Gaulois  Cisalpins  amenés  par  la  grande  invasion 

du  11e  siècle,  pour  être  sûrs  que  ceux,  qui  sont  peut-être  alors 

venus  jusqu'en  Ligurie  ',  n'avaient  pas  conservé  un  armement 
très  archaïque  2.  Au  temps  de  la  grande  invasion,  le  poignard 

à  antennes  s'était  allongé  ;  il  était  devenu  l'épée  dite  de  La 
Tène  (du  nom  de  rétablissement  qui  sert  de  type  pour  cette 

civilisation);  c'est  l'épéedes  Gaulois  d'Italie,  celle  que  décrivent 
les  auteurs  anciens  }  et  que  révèlent  les  fouilles  4. 

A  l'usage  des  poignards  à  antennes,  que  représentent  nos 
stèles,  on  est  à  peu  près  d'accord  pour  assigner  comme  dates 

Tène,  II).  P.Reinecke,  Zur  Kenntniss  der  La  Tène  Denkmâler  der  Zone  nord* 
wârts  der  Alpeu,  dans  Festschrift  des  R.G.C.  Muséums,  1902,  p.  54  sqq.,  72 
sqq.  ;  Altertûmer  unserer  heîdnischen  Vor^eit,  t.  V,  pi.  50.  O.  Viollier,  Une 

nouvelle  subdivision  de  l'époque  de  La  Tène  (La  Tène  I),  dans  Ajas,  Dijon, 
191 1,  p.  636  sqq.  Sur  la  chronologie  de  la  civilisation  halstattienne,  voir 

J.  Dèchelette,  Manuel,  II,  11,  p.  617-628,  et  la  bibliographie  correspondante, 
p.  621  particulièrement.  M.  O.  Montelius  expose  à  nouveau  un  système 
différent  dans  Die  vorclassische  Chronologie  Italiens,  19 12  :  les  divergences 
portent  sur  des  dates  antérieures  à  celles  qui  nous  concernent. 

1.  Issel,  0.  /.,  p.  670. 

2.  P.  Castelfranco,  Liguri-Galli  e  Galli-Koiuaui,  dans  Bullettino  di  palet- 
nologia  italiana,  1886,  p.  194,  228.  E.  Brizio,  Tombe  e  Necropoli  Galliche,  l.l. 

A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  0.  L,  p.  167  sqq.  O.  Montelius,  Civilisation  pri- 
mitive, pi.  XLI.  1,  XLII.  2,  XLIII.  2,  XLIV.  1,  XLV,  2. 

3.  Cf.  S.  Reinach,  Un  mythe  né  d'un  rite,  Fépe'e  de  Brennus,  dans  Cultes, 
Mythes  et  Religions,  t.  III,  p.  141  sqq. 

4.  O.  Montelius,  Civilisation  primitive,  pp.  466,  520,  523,  526 

(Bologne  et  Marzabotto),  pi.  LXIV,  11,  12  14;  pi.  CXII.  Castel- 
franco, 0.  /.,  pi.  X,  28,  29.  G.  Patroni,  Tomba  gallica  di  Bor\io,  dans  Rivista 

archeologica  délia  provincia  di  Como,  1907,  p.  121.  G.  Baserga,  Tombe  gal- 
liche a  Perledo,  ibid.,  1908,  p.  13.  A.  Magni,  La  Tomba  di  Varenna  del  Guer- 

rio.ro  gallo,  ibid.,  p.  22.  Id.  Tombe  galliche  scavate  net  comune  di  Neggio, 
ibid.,  1910,  p.  59.  Brizio,  77  sepolcreto  gallico  di  Montefortino  presso  Arcevia, 

dans  Monumenti  antichi,  IX,  1901,  p.  617-808.  J.  Dèchelette,  Montefor- 
tino et  Ornavasso.  Etude  sur  la  civilisation  des  Gaulois  Cisalpins,  dans  Revue 

Archéologique,  1902,  I,  p.  245.  —  La  civilisation  gauloise  (de  La  Tène)  n'a 
pas  en  Italie  un  aspect  archaïque.  M.  Viollier,  0.  /.,  p.  641,  remarque  que 
La  Tène  la  fait  défaut  en  Italie  ;  il  tire  parti  de  cette  observation  pour  dater 

des  environs  de  l'an  400  de  La  Tène  Ib.  Les  armes  gauloises  trouvées  à 
Marzabotto  ont  un  intérêt  particulier  ;  les  ruines  de  la  ville  étrusque 

témoignent  d'une  destruction  soudaine.  C'est  un  document  très  expressif 
delà  conquête.  Sur  Marzabotto,  cf.  A.  Grenier,  0.    1.  p.  99. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  429 

extrêmes,  700  et  500  avant  J.-C.  '.  —  Il  est  un  des  caractères  par 
lesquels  on  définit  communément  la  dernière  phase  de  la 
civilisation   halstattienne.  Les  dates  extrêmes  de  cette  dernière 

Fig.  7.  —  Mobilier  funéraire  des  tombes  de  Golasecca,  Ie  période  (A.  Ber- 
trand et  S.  Reinach,  Les  Celtes  dans  les  vallées  du  Pô  et  du  Danube,  Paris, 

E.  Leroux, 1894,  p.  55). 

1.  J.  Déchelette,  Manuel  1.  /.,  p.  621.  M.  Hoernes,  La  nécropole  de 

Hallstatt,  Essai  Je  division  systématique,  dans  Congrès  international  d'anthro- 

pologie et  d'archéologie  préhistoriques,  Monaco,  1906,  t.  II,  pp.  84,  95.  P.  Rei- 
nacke,  Allertùmer  unserer  heidnischen    For~eit,  t.  V,  pi.    27  (Hallstatt  D). 

Revue  Celtique,  XX XII'.  2lS 



430 
//.  Hubert. 

phase  sont  fournies  par  l'archéologie  grecque  soit  directement, 
soit  grâce   aux    moyens   termes   que  donne    l'Etrurie  '.  La 

Fig.  9.  —  Mobilier  funéraire  des  tombes  de  Golasecca,  2e  période 
(A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  ibid.). 

O.  Montelius,  Vorkl.  Chron.,  p.  146  sqq.  C'est  aux  périodes  5  (700-600) et 
6  (600-480)  de  l'âge  du  fer,  suivant  le  système  de  M.  O.  Montelius,  que 

répond  l'usage  de  nos  poignards,  mais  plutôt  à  la  période  5,  j'imagine. 
Toutefois  M.  O.  Montelius  attribue  à  la  ire  période  de  l'âge  du  fer,  soit 
1100-950,  les  poignards  italiens  à  antennes  figurés  ibid.,p\.  XXIII,  4,  5,6; 
Cf.,  La  civilisation  primitive  en  Italie,  Italie  centrale,  pi.  355,  372. 

1.  J.Déchelette,  /.  /. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  431 

date  finale  est  l'année  480.  On  a  en  effet  recueilli  dans  les fouilles  de  la  ville  halstattienne  du  camp  de  Château,  à  Salins 
(Jura),  des  fragments  de  vases  attiques  à  figures  noires,  de 
la  fin  du  vie  siècle,  et  un  morceau  de  vase  à  figures  rouges,  du style  le  plus  ancien,  en  somme  des  échantillons  de  la  céra- 

mique mêlée  qui  s'est  trouvée  dans  les  restes  des  ravages  que 
les  Perses  ont  exercés  en  480,  sur  l'Acropole  d'Athènes  l.  Le 
terme  antérieur  se  détermine  avec  une  moindre  précision. 
Au  surplus,  ces  dates  conviennent  aux  situles  et  plaques  de 
ceinturon  historiées,  mentionnées  dans  la  première  partie  de 
cette  étude,  sur  lesquelles  est  représenté,  en  partie,  le  même 
armement  que  sur  nos  stèles  2.  Elles  conviennent  aussi,  ou  du 
moins  je  le  crois,  à  l'ensemble  des  objets  contenus  dans  une tombe  fameuse,  la  tombe  de  Sesto  Calende,  sur  le  Tessin,  au 
débouché  du  lac  Majeur,  parmi  lesquels  figure  une  courte  épée  à 
antennes  >,  et  enfin  à  la  partie  récente  des  cimetières  de  Gola- 
secca,  Castelletto  Ticino,  etc.,  que  forment,  au  sud  du  lac, 
sur  le  plateau  de  Somma,  une  grande  et  singulière  nécro- 

pole (fig.  7  et  8)  4.  Elles  doivent  convenir  à  nos  stèles.  Il 
faut  même  observer  que  les  poignards  représentés  sur  celles- 
ci,  avec  la  courbe  bien  développée  de  leurs  antennes,  ne  sont 
pas  du  type  qui  paraît  le  plus  récent  de  leur   série  >.  De  ces 

1.  J.  Déchelette,  0.  t.,  p.  696;  M.  Piroutet  et  J.  Déchelette,  Découverte 
de  vases  grecs  dans  un  oppidum  halstattien  du  Jura,  dans  Revue  archéologique 
1909,  I,  p.  193. 

2.  J.  Déchelette,  Manuel,  pp.  623-764.  A.  Grenier,  0.  }.,  p.  371  sqq. 
3.  O.  Montelius,  La  Civilisât  ion  piimitive  en  Italie,  Italie  septentrionale, 

pi.  62  ;  M.  Hoernes,  Die  Halstattperiode,  dans  Archiv  fur  Anthropologie, 
1905,  p.  274,  rattache  cette  tombe  à  la  période  II  de  Golasecca.  Voir  plus 
loin,n.  s.  P.  Castelfranco  fait  observer  que  l'ossuaire  ressemble  aux  pote- ries de  Golasecca  1  (Revue  archéologique,  1877,  II,  p.  78). 

4.  O.  Montelius,  0.  t.,  p.  233.  P.  Castelfranco,  dans  Bullettino  dipaletno- 
logia  itaHana,  1875,  p.  12,  13;  1876,  p.  92;  Id.,   dans  Revue  archéologique 1877,  II,  p.  73. 

5.  J.  Déchelette,  0.  /.,  p.  730  sqq.,  distingue  trois  séries  de  poi- 
gnards à  antennes:  1°  poignards  à  antennes  courbes;  2°  poignards  à 

antennes  droites:  3°  poignards  à  antennes  atrophiées.  S'ils  dérivent  par  un 
intermédiaire  italien  des  épées  de  bronze  à  antennes  enroulées,  les  premiers, 

étant  les  plus  près  du  prototype,  sont  vraisemblablement  les'  plus  anciens  ' —  M.  Déchelette  (0.  /.,  p.  721)  fait  remonter  la  date  de  la  tombe  de  Sesto 



432  H.  Hubert. 

considérations  chronologiques  faut-il  conclure  que  les  Gau- 

lois sont  venus  en  Itatie  plus  tôt  qu'on  ne  le  croit  généra- 
lement ?  Ou  bien  en  résultera-t-il  que  les  stèles  de  la  Luni- 

giane  n'étaient  pas  gauloises  ? 
II 

Les  stèles  de  la  Magra,  s'il  est  bien  établi  qu'elles  sont,  dans 
le  pays  où  on  les  a  trouvées,  quelque  chose  d'étranger,  ne  repré- 

sentent qu'un  poste  avancé.  Derrière  les  avant-coureurs,  can- 
tonnés dans  les  passes,  qui  de  la  côte,  par  l'Apennin,  mènent  à 

la  plaine  du  Pô,  devaient  s'échelonner  d'autres  groupes,  d'un 
bord  à  l'autre  de  la  plaine,  jusqu'aux  Alpes.  Une  avant-garde 
suppose  une  troupe.  Si  l'avant-garde  s'est  fixée,  la  troupe  doit 
s'être  installée.  A  défaut  d'autres  monuments,  ses  morts  et  leurs 
tombeaux  témoignent  peut-être  encore  de  sa  venue  et  de  son 

établissement.  Ce  témoignage  m'importe  grandement.  S'il  me 
manque,  quelque  chose  manquera  à  la  valeur  de  celui  que  j'ai 
pensé  tirer  de  nos  stèles  ;  les  conjectures  que  je  fais,  soit  sur 
leur  origine,  soit  sur  leur  date,  me  sembleront,  je  le  crains, 

caduques,  car  l'existence,  au  vie  siècle,  d'une  petite  colonie 
gauloise,  le  long  d'une  route  de  montagne,  à  quelques  cen- 

taines de  kilomètres  des  pays  gaulois  et  loin  de  toute  autre 

colonie  est  une  chose  que  j'ai  peine  à  me  figurer. 
Quelle  était  la  nationalité  des  morts  dont  les  cendres 

reposent  dans  ces  nécropoles  du  Tessin  ?  M.  Montelius  qua- 
lifie la  tombe  de  Sesto  Calende  de   tombe  gauloise  l  ;   mais 

Calcnde  à  la  première  période  halstattienne,  en  raison  de  la  technique  et 

du  style  de  sa  situle,  dont  le  décor  est  pointillé.  M.  Reinecke  (Correspon- 
den^blatt  d.  d.  Gesellschaft  fur  Anthropologie,  1900,  p.  35)  est  du  même 
avis.  La  date  antérieure  de  nos  poignards  à  antennes  dépasserait  donc, 

selon  ces  messieurs,  celle  que  nous  venons  d'indiquer,  l'an  700.  Je  ne  par- 
tage pas  leur  avis.  Il  s'agit,  selon  moi,  plutôtd'un  travail  grossier  et  barbare 

que  d'un  travail  fort  ancien. 
1.  M.  O.  Montelius  suit  l'opinion  de  Biondelli.  Voir  B.  Biondelli,  Di 

una  tomba  gallo-italica  scoperta  a  Sesto  Calende  ml  77c/»o,dans  Meviorie  del  R. 
Istiluto  Lombardo  di  Science,  Letlere  e  Arti,  série  III,  vol.  I,  1867  ;  Id.,  dans 

Revue  archéologique,  1867,  II,  p.  279.  Cf.  O.  Montelius,  0.  /.,  pi.  64,  6: 
poignard  à  antennes,  à  un  seul  tranchant,  Bellinio,  époque  gauloise. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  433 

on  peut,  à  la  rigueur,  le  soupçonner  de  la  rajeunir  indûment. 

M.  Ridgeway  l'imite;  mais  n'aperçoit-il  pas  des  Celtes  par-, 
tout  où  rayonne,  à  l'âge  du  ter,  une  civilisation  qui  ressemble 
tant  soit  peu  à  celle  de  Hallstatt  '  ?  Il  les  multiplie  trop,  met- 

tons-le hors  de  cause.  Pour  beaucoup  d'archéologues  italiens  les 
tombes  de  Golasecca  étaient  gauloises,  celto-gauloises,  italico-gau- 
loi ses  ou  celto-ligures,M.  Pigorini,  entre  autres,  fait  de  la  civili- 

sation qu'elles  représentent  une  civilisation  celtique  2.  Mais,  en 
même  temps,  il  la  croit  autochthone,  en  tous  cas  formée  dans  les 

villages  lacustres  de  la  Cisalpine  occidentale >  ;  je  crains  donc  que 

le  mot  celtique  n'ait  pas  pour  lui  le  même  sens  que  pour  moi  ; 
entre  Celtes  et  Gaulois,  il  doit  exagérer  la  distance.  D'autres 
ont  fait  de  même.  La  distinction  classique  des  Celtes,  Gaulois 
et  Galates  ne  contribue  pas  à  élucider  notre  problème.  Chez 
nous,  dans  leur  livre  sur  les  Celtes  dans  les  vallées  du  Pô  et  du 

Danube,  paru  en  1894,  Alexandre  Bertrand  et  M.  S.  Reinach, 

arrivaient,  eux  aussi,  malgré  l'histoire,  à  définir  comme  Celtes 
les  incinérants  de  Golasecca  4.  Les  considérants  de  leur  juge- 

ment ont  des  points  faibles  et  reposent  sur  des  confusions  qui 

1.  W.  Ridgewav,  Tlie  Earh  Age  of  Greece,  p.  48  sqq. 
2.  Cf.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  0.  L,  p.  57,  58.  L.  Pigorini, Iprimitivi 

abitatori  délia  valle  del  Pô,  dans  La  Rassegna  délie  science  geologicbe,  1892, 
fasc.  3  (Conférence  faite  à  Gênes)  :  «  Nella  Lombardia  orientale  e  nelP 
Emilia  occidentale  si  sparserô  i  discendenti  del  popolo  délie  palaffitte 
occidentali, /ors?  iCelti,  colla  civiltà  di  Golasecca,  che  fioriva  nel  Milanese, 
nel  Comasco,  etc.».  Cf.  Id.,  Preistoria  (Cinquanf  anni  di  storia  italiana, 

1860-1910),  p.  34. 
3.  Id.,  /  Liguri  nette  tombe....  di  Golasecca,  Atti  à.  R.  Ace.  dei  Lincei, 

Scicn~.  inorali,  etc.,  XIII,  1884  ;  Cf.  Matériaux,  XVIII,  p.  415  (E.  Car- 

tailhac).  Il  est  égalenient  question  d'Ibères.  En  tous  cas,  M.  Pigorini 
rattachait  alors  cette  civilisation  à  celle  des  constructeurs  de  mégalithes  et 

sa  poterie  caractéristique  à  leur  poterie. —  L'anthropologue  G.  Sergi  peuple 
de  Celtes  lés  palafittes  de  l'Italie  du  Nord,  dont  les  Ligures  auraient  été 
cependant  les  premiers  constructeurs  ;  G.  Sergi,  Liguri  e  Celti  nella  voile 
del  Po,  dans  Archivio  per  V  Anthropologia,  XIII,  1883  ;  Le  influence  celtiche  e 
gli  Italici,  dans  Atti  delta  Société  Romana  di  Antropologia,  III,  1895;  Ariie 

Italici,  1898, p.  51  sqq.,  138  sqq.,  166  sqq.  (Protoceltes).  — Cf.  G.  Kos- 
sinna,  Zur  âlteren  Bron%e%eit  Mitteleuropas,  II,  dans  Mannus,  1912,  p.  173  ; 
les  habitants  des  terramares  sont  des  Urkelten,  mais  néanmoins  des  Italiotes; 

voir  plus  loin,  p.  435. 
4.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  o.l.,  p.  63  sqq. 



454  H.   Hubert. 

nous  empêchent  d'en  escompter  l'autorité  à  notre  actif.  La  défi 
nition  qu'Alexandre  Bertrand  et  M.  S.  Reinach  donnaient  alors 
des    Celtes  était  très   compréhensive  et   un  peu  lâche  '.    Ils 
retendaient  avec  Rhètes,  aux  Illyriens  et  à  quelques  Italiotes. 

C'étaient  des  Proto-Celtes. 
Entre  les  Ombriens,  dont  la  présence  au  premier  âge  du  fer 

dans  l'Italie  supérieure  n'est  pas  douteuse  2,  et  les  Celtes  du 
premier  ban,  A.  Bertrand  et  M.  S.  Reinach,  ne  faisaient 

aucune  différence  :  Umbri,  veteres  Galli  :.  Mais  des  opinions 
de  glossateurs  ne  valent  pas  un  document  direct  comme  les 

Tables  Eugubines.  Faudra-t-il  dire,  en  manière  de  conciliation, 
que  a  les  Ombriens,  quoique  de  race  celtique,  ont  pu,  comme 
leurs  frères  de  la  Gaule,  renoncer  à  leur  idiome  pour  adopter 

un  dialecte  italique  4  ».  Démontrons  d'abord  qu'il  y  avait  des 
Celtes  dans  la  vallée  du  Pô  quand  les  Ombriens  y  ont  pré- 

valu. Mais  il  est  probable  que  les  Italiotes  sont  descendus  en 
Italie  déjà  différenciés  non  seulement  des  Celtes,  mais  entre  eux  >. 

Quant  aux  Celtes,  s'il  en  est  venu  en  Italie  avant  les  vain- 

queurs de  l'Allia,  il  ne  peut  s'agir  bien  entendu  pour  moi  que 
de  peuples  distincts  des  autres  peuples  de  l'Italie  du  Nord, 
dans  leur  conscience  ethnique  et  nationale,  par  leur  civilisation 

et  leur  langue,  de  Celtes  proprement  dits  et  peut-être  déjà  de 

i.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  o.  î.,  p.  79. 

2.  Cf.  Pline,  H.  A7.,  III,  19.  D'Arbois  de  Jubainville,  Les  Premiers  habi- 
tants de  V Europe,  t.  II,  p.  242  sqq.  ;  Modestov,  Introduction  à  V Histoire 

romaine,  ch.  vu  ;  Déchelette,  0.  /.,  p.  537  ;  A.  Grenier,  0.  /.,  p.  3  sqq.,  483 

sqq. 
3.  Servius,  Ad  JEn.,  XII,  753;  Solin,  II,  11  :  Bocchus  absolvit  Gallo- 

rum  veterem  propaginem  Umbros  esse,  Marcus  Antonius  [Gnipho]  refert. 

Lvcophron,  Alexandra,  v.  1 3  60,  sch.  de  Jean  Tsetzès  :  "0<j£ooi,  ylvo;  Talatiov. 
Sur  cette  opinion,  voir  A.  Grenier,  0.  /.,  p.  499  —  Sur  les  rapports  de 

l'italiote  et  en  particulier  de  l'ombrien  avec  le  celtique,  voir  dArbois  de 
Jubainville,  0.  /.,  p.  244  sqq. 

4.  Bréal,  Les  Tables  Eugubines,  p.  XXVII. 

5 .  C'est  ce  qui  me  paraît  résulter  des  homologies  que  présentent  respec- 

tivement les  dialectes  italo-celtiques,  goidélique  et  latin  d'une  part,  briton- 
nique  et  ombrien  de  l'autre.  Le  voisinage  ombro-britonnique  durait  encore 
alors  que  les  Latins  d'une  part,  les  Goidels  de  l'autre,  s'étaient,  chacun  de 
son  côté,  détachés  de  la  masse  première  ;  cf.  D'Arbois  de  Jubainville,  0.  /., 
p.  2  }6  sqq.  ;  A.  Meillet,  Les  dialectes  indo-européens,  p.  33. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  435 

Gaulois.  Les  tribus  d'identité  incertaines,  de  langue  indécise, 
celtiques  en  puissances  '  dont  on  nous  a  quelquefois  parlé, 

ne  constitueraient  pas  une  armée  à  l'avant-garde  qui  a  laissé 
les  stèles  de  Villafranca  et  l'inscription  de  Zignago.  Celle- 
ci  est  celtique  et  non  préceltique. 

Nous  laisserons  donc  de  côté  les  Proto-Celtes.  Y  a-t-il 

place  pour  des  Celtes,  au  temps  dont  il  s'agit,  dans  l'archéo- 
logie et  l'ethnographie  de   l'Italie  septentrionale  ? 

Les  cimetières  occidentaux  de  la  Cisalpine  diffèrent  assez, 

par  leur  mobilier,  des  cimetières  orientaux  pour  qu'on  ne  les 
attribue  pas  aux  mêmes  peuples  -.  Civilisation  nouvelle  de 

part  et  d'autre,  sans  attache  bien  visible  avec  celle  des  derniers 
occupants  du  pays,  constructeurs  de  palafittes  et  terramari- 
coles 5  !  Ces  derniers  ont  cessé  de  bâtir  au  nord  de  l'Italie  leurs 

villes  quadrangulaires  à  l'aube,  ou  avant  l'aube  de  l'âge  du 
fer.  La  civilisation  de  l'Est,  ou  plutôt  du  Sud-Est,  celle  que  l'on 
désigne  par  le  nom  de  Villanova  est  celle  des  Ombriens,  les 

derniers  venus  des  Italiotes,  puisqu'elle  florissait  à  Bologne, 
avant  que  les  Etrusques  n'en  prissent  possession4  et  que  ceux- 

1.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  0.  t.,  p.  45. 
2.  Cf.  O.  Montelius,  Civilisation  primitive,  p.  232  sqq.  ;  Déchelette, 

0.  t.,  p.  536.  Je  laisse  hors  du  débat  le  groupe  vénète,  celui  d'Esté.  Cf.  G. 
Sergi,   Arii  e  Italici,  passim. 

3.  Les  archéologues  à  cet  égard  se  divisent  en  deux  camps.  Pour  les 

uns,  la  civilisation  de  l'âge  de  fer  dans  l'Italie  du  Nord  dérive  immédiate- 
ment de  celle  de  l'âge  du  bronze  et  les  Italiotes  ont  peuplé  les  terramares 

(Pigorini).  Pour  les  autres,  la  discontinuité  se  présente  entre  la  civilisation 

des  terramares  et  celle  de  l'âge  du  fer  ;  celle-ci  appartient  à  des  peuples 
nouveaux,  parmi  lesquels  on  compte  les  Ombriens  (Brizio).  Pour  la  discus- 

sion des  deux  théories,  voir  T.  E.  Peet,  The  stone  and  bronze  âges  in  Italy, 

p.  492  sqq.  ;  id.,  Les  origines  du  Ier  âge  du  fer  en  Italie,  dans  Revue  Archéo- 

logique, 19 10,  II,  p.  378  ;  cf.  Colini,  Intorno  ail'  origine  délia  civil  ta  delta 
prima  età  del  ferro  in  Italia,  dans  Bullettino  di  paletnologia  italiana,  1908, 

p.  35.  J'incline  vers  l'hypothèse  de  Brizio,  mais  en  admettant  que  les  ter- 
ramares ont  été  peuplées  d 'Italiotes,  d'un  premier  ban  d'Italiotes,  c'est-à- 

dire  de  Latins.  Sur  ce  point,  voir  Modestov,  0.  1.,  p.  229  sqq.,  dont  j'adopte 
l'hypothèse.  J'ai  exposé  cette  théorie  svnthétique  dans  mes  cours  de 
l'École  du  Louvre  en  1909  et  en  191 3.  M.  A.  Grenier,  0.  /.,  p.  59,  insiste 
sur  la  discontinuité  que  présente  l'archéologie  de  l'Italie  septentrionale  au 

passage  de  l'âge  du  bronze  à  l'âge  du  fer. 
4.  Modestov,  0.  /..  p.  287  sqq.  G.  Sergi,  0.  t.,  p.  75  sqq.  Le  problème 

a  été  amplement  discuté  de  nouveau  par  A.  Grenier,  0.  I.,  passim.  Le  fonda- 



4?6  H.   Hubert. 

ci,  le  fait  semble  établi,  ont  pris  Bologne  aux  Ombriens. 
Celle  du  Nord-Est  est  celle  des  Vénètes  '.  La  civilisation 

de  l'Ouest,  à  laquelle  les  archéologues  attachent  le  nom  de 
Golasecca,  peut  être  celle  des  premiers  Celtes. 

Mais  il  se  peut  aussi  qu'elle  soit  encore  ligure,  ou  autre.  Le 
doute  est  permis.  Car  est-elle  vraiment  bien  nouvelle  et  ne 

descend-elle  pas  d'une  civilisation  locale  pas  des  voies  mal 
connues  ?  Tant  s'en  faut  que  nous  soyons  bien  renseignés  sur 
ce  qui  se  passait  en  ce  temps-là  dans  cette  partie  de  l'Italie  ! 
Les  mêmes  thèses  et  antithèses  s'opposent  à  tous  les  tour- 

nants de  l'jichéologie.  Celle  de  l'autochthonie,  très  vivement 
soutenue,  semble  prévaloir  en  ce  qui  concerne  Golasecca  et 
toute  sa  province.  Par  rapport  aux  Celtes,  dans  cette  partie  de 

l'Italie,  les  autoehtbones  sont  les  Ligures  2.  M.  Déchelette,  par 

exemple,  dans  son  Manuel ',  l'attribue  donc  aux  Ligures  3,  c'est- 
à-dire  aux  agriculteurs,  porteurs  de  faucilles,  qui,  à  l'âge  de 
bronze,  selon  lui,  ont  occupé  les  terramares  de  la  plaine  du 

Pô,  les  stations  lacustres  du  pied  des  Alpes  et  celles  de  Suisse4. 

Les  fouilles  du  lac  Varese,  qui  n'est  pas  loin  de  Golasecca, 
ont  en  effet  ramené  au  jour  des  fragments  d'une  poterie  qui 
ressemble  à  celle  du  cimetière  5.  Elles  en  ont  à  vrai  dire  fourni 

d'autre  et  en  quantité.  C'est  une  concordance  intéressante,  mais 

teur  mythique  de  Bologne,  Ocnus,  porte  un  nom  ombrien  ;  Ocnus  est  la  gra 
phie  ombrienne  de  Aucnus,  Ibid.,  p.   62    sqq.  Cf.  Ilid.,  p.  460  sqq.  Sur 

l'extension  géographique  de  la  civilisation  de  Villanova,  cf.  Ibid.,  p.  182. 
1.  O.  Montelius,  0.  /.,  pi.  50,  59.  A.  Grenier,  0.  I.,  p.  183  sqq.  ;  p.  183, 

n.  7. 

2.  D'Arbois  de  Jubainville,  Les  premiers  habitants  de  l'Europe,  t.  I,  p.  330 

sqq.;  t.  II,  p.  46  sqq.  B.  Modestov,  p.  6y  sqq.  Ce  n'est  pas  l'avis  de 
M.  T.  E.  Peet,  0.  /.,  dans  Revue  Archéologique,  1910,  II,  p.  396. 

3.  Déchelette,  0.  /.,  p.  536.  P.  Castelfranco,  Liguri-Galli  c  Galli-Romani, 
1.  /.,  p.  233,  254  sqq.  A.  Magni,  La  necropoli  ligure-gallica  di  Piane^o  nel 
canton  Ticino,  Milan,  1907  :  les  tombes  dont  le  mobilier  est  semblable  à 
celui  de  Golasecca  sont  qualifiées  de  ligures  ;  voir  particulièrement  tombes 
21  et  22,  p.  45  sqq.  ;  tombe  25,  p.  51. 
4.  Déchelette,  0.  /.,  II,  1,  p.  13  sqq. 

5.  P.  Castelfranco,  Revue  d'Anthropologie,  3e  série,  IV,  1889.  Id.,  Nuove 
indagini  nelle  palaffitte  varesine,  1906;  Id.,  Urne  cinarie  c  vasi  caratteris- 
tici  délie  palaffitte  varesine,  dans  Bulletlino  di  paletnologia  italiana,  191 1, 
p.  113  sqq.  ;  Id.,  Cimeli  del  Museo  Ponti  nelV  Isola  Virginia,  191 3,  pi.  XII, 
2  (?),  6,  7,  8. 



Notes  d'archéologie  cl  de  philologie  celtiques.  437 

un  médiocre  indice  d'origine.  Il  se  peut,  certes,  que  le  village 
lacustre,  qui  a  formé  l'Isola  Virginia,  ait  été  encore  occupé  au 
temps  où  s'ouvrit  la  nécropole  duTessin.Nousdira-t-on  cepen- 

dant qu'il  a  duré  autant  qu'elle?  Les  villages  lacustres  n'ont  pas 
tous  été  abandonnés  tout  d'un  coup,  témoins  ceux  du  lac  du 

Bourget,  mais  ils  l'ont  été.  Cette  poterie  d'ailleurs  mise  à 
part,  qu'y  a-t-il  de  commun  de  part  et  d'autre  ? 

Par  contre,  les  villages  abandonnés,  des  tombeaux  d'une  forme 
nouvelle,  rassemblés  en  d'autres  lieux  signifient  que  des  change- 

ments assez  profonds  se  sont  produits  dans  le  pays,  changements 

ethniques.  En  Suisse,  des  mêmes  indices  on  conclut  à  l'établis- 

sement de  peuples  nouveaux,  des  Celtes1.  Pour  l'Italie,  s'il  est 
admis,  pour  des  raisons  analogues,  que  les  Ombriens  se  sont 

installés,  vers  le  même  temps,  dans  l'Emilie  et  des  Illyriens  en 
Vénétie  2,  il  est  légitime  de  penser,  avec  toutes  les  réserves 
que  notre  ignorance  comporte,  que  les  mêmes  Celtes  sont 
descendus  dès  lors  dans    la  Lombardie  et  le  Piémont. 

Au  surplus,  les  tombes  et  quelques-uns  des  objets  qui  s'y 
trouvent  ont  des  équivalents  en  pays  celtique. 

A.  Bertrand  et  M.  S.  Reinach  comparaient  très  justement  les 

tombes  de  Golasecca  entourées  d'enceintes  de  pierre  aux  tombes 

contemporaines,  que  l'on  connaît  en  différents  points  de  la 
France,  dans  la  Haute-Garonne,  à  Garin,  près  de  Saint-Gau- 
dens,  dans  les  Hautes-Pyrénées,  à  Avezac-Prat,  dans  V Ile-et- 

Vilaine,  à  la  Grée-de-Cojou,  dans  la  Côle-d'Or,  à  Brully  5. 
Il  y  en  a  d'autres. 

Quant  aux  vases  caractéristiques  du  cimetière  de  Golasecca, 

par  quoi  ses  mobiliers  funéraires  se  distinguent  surtout  'des 
mobiliers  funéraires  ombriens,  c'est  dans  les  tumulus  bavarois 

de  la  fin  de  l'âge  du  bronze4  que,  jusqu'à  présent,  j'ai  cru  trou- 

1.  D.  Viollier,  Essai  sur  les  rites  funéraires  en  Suisse  des  origines  à  la  con- 
quête romaine,  p.  35  sqq.,  80  sqq. 

2.  Voir  plus  haut,  p.    435,    n.  3.   D'Arbois  de  Jubainville,  0.   t.,   t.  I, 
p.  305. 

3.  A.    Bertrand  et  S.   Reinach,  0.    /.,   p.  82.   J.  Déchelette,  0.    /.,   p. 

669  ;  cf.  p.  681 . 
4.  J.  Naue,  Die  Bron\e^cit  in  Oberbayern,  pi;  XLI,  1,   XLII,  2,XLIII,  2, 

XLIV,  i,XLV,  2.  Altertûmer  unserer  beidnischen  Vorqeit,  t.  V,  pi. 49,  n°  855 



4  3*  H.  Hubert. 

ver  leurs  prototypes.  C'est  à  l'Ouest,  soit  dans  la  céramique 
du  Bourget  ',  soit  dans  celle  de  nostumulus  aquitains  que  j'en 
reconnais  la  plus  proche  parenté  (fig.  9)  -. 

Or,  les    stations  et  sépultures  en  question  se  trouvent  en 

Fig.  10.  —  Vase  à  pied  surélevé.  Tumulus  de  Liviers,  près  Jumillac-le- 

Grand,  Dordogne  (J.  Déchelette,  Manuel  d'Archéologie  préhistorique,  II, 
11,  p.  817). 

pays  occupés  par  les  Celtes,  les  uns  certainement,  les  autres 
probablement,  au  temps  dont  elles  datent. 

Mais,  dira-t-on  peut-être,  ces  tombes  prétendues  gauloises 
sont,  au  moins  la  plupart,  des  tombes   à  incinération  \  Les 

(tumulus  à  Helmsheim,  duché  de  Bade),  n°  879  (d'un  tumulus  à  Grafrath, 
Haute-Bavière),  amphores  appartenant  à  la  céramique  dite  ScJmurkera- 
vi  ik. 

1.  Morin-Jean,  La  céramique  du  lac  du  Bourget,  dans  Congrès  préhisto- 
rique de  France,  Chambéry,  1908,  p.  600  sqq.,  particulièrement  p.  607. 

2.  J.  Déchelette,  0.  /.,  p.  81  s  sqq.  Remarquez  tout  particulièrement  le 
vase  à  pied  surélevé,  décoré  de  zones  striées,  de  tumulus  de  Liviers,  près 

Jumillac-le-Grand  (Dordogne),  p.  817,  fig.  330  (fig.  9).  Ces  vases  à 
pied  élevé  figurent  dans  la  céramique  de  Golasecca.  —  M.  Reginald 
A.  Smith,  dans  ̂ 4  Guide  to  the  antiquities  ofthe  early  iron  âge  (Brit.-Mus.), 
p.  24-28,  rapproche  la  poterie  à  décor  de  cordons  parallèles,  qui  se 
trouve  dans  les  sépultures  à  incinération  britanniques  (La  Tène  II),  de 

celle,  plus  ancienne,  que  présentent  les  cimetières  de  l'Italie  du  Nord. 
Il  pense  surtout  à  celui  d'Esté;  il  pouvait  penser  à  celui  de  Santa-Lucia. 
Mais  la  poterie  orientale  d'Esté  et  la  poterie  occidentale  de  Golasecca 
(2e  période)  ont  d'autres  ressemblances  singulières.  Il  est  bon  de  noter 
que  c'est  la  céramique  ancienne  de  Golasecca  qui  peut  se  comparer  à  notre 
céramique  d'Aquitaine. 

3 .  Cf.  A.  Magni,  0.  I.  La  plupart  des  sépultures  de  Pianezzo  sont 
des  sépultures   à   inhumation. 



Notes  d'archéologie  cl  de  philologie  celtiques.  439 

Gaulois  de  la  grande  invasion  inhumaient  leurs  morts  et  ne 

les  incinéraient  pas  !  La  réponse  est  iacile.  Si  l'on  ne  recon- 
naissait comme  gauloises,  en  France,  que  les  tombes  à  inhu- 

mation, il  serait  bien  malaisé  de  faire  concorder  les  données 

de  l'archéologie  avec  les  plus  sûres  données  de  l'histoire.  Les 
Celtes  ont  pratiqué  tantôt  l'un,  tantôt  l'autre  rite,  suivant 

les  pays  et  les  temps.  D'ailleurs,  il  y  a  dans  les  vallées  du 
Pô  et  de  ses  affluents  des  tombes  à  incinération  qui  datent 

de  l'occupation  gauloise.  Il  est  vrai  qu'on  les  qualifie  souvent 
de  ligures  comme  celles  de  Golasecca  ou  de  gallo-ligures  '. 

Mais  c'est  une  qualification  qui  est  sujette  à  révision. 
Toutefois  je  dépasserais  le  but  à  trop  vouloir  prouver,  car 

il  ne  saurait  être  question  de  montrer  que  les  Celtes  ont  seuls 
occupé  dès  cette  époque  laLombardieavec  un  coin  du  Piémont. 
Les  Gaulois  de  la  grande  invasion  y  ont  encore  rencontré  des 

Ligures  :  à  l'ouest,  les  Taurini  2  ;  au  nord,  les  Bagienni  et  les 
Laevi;  plus  à  l'est,  les  Stoeni.  Caton  comptait  comme  Ligures 
les  Vertamacori, dont  Pline  fait  des  Gaulois:  l'enchevêtrement 
des  possessions,  les  groupements,  les  alliances,  les  mélanges  de 
sang,  les  emprunts  de  coutumes,  de  techniques  et  de  mobilier 
ont  pu  produire  des  communautés  dont  il  était  difficile  de 

dire  ce  qu'elles  étaient  au  juste. 
Je  me  contente  de  supposer  qu'un  état  de  choses  analogue 

y  régnait  avant  le  ive  siècle  ;  j'imagine  des  bandes  de  Celtes 
se  glissant  dans  le  pays  au  milieu  des  Ligures,  tantôt  en  hôtes, 
tantôt  en  conquérants.  Que  les  différences  entre  les  restes 
de  la  civilisation  correspondante  et  ceux  de  la  précédente 
soient  suffisamment  importantes,  on  est  en  droit  de  conclure 

à  l'intrusion  d'un  élément  nouveau  ;  que  les  ressemblances 
avec  la  civilisation  des  pays  celtiques  soient  suffisamment 
notables,  il  est  légitime  de  définir  cet  élément  comme  celtique. 

Bref,  s'il  y  a  eu  des  Celtes  dans  la  Haute  Italie  avant  l'in- 
vasion du  ive  siècle,  ils  ont  vécu  sur  le  plateau  de  Somma  et 

1.  Cf.  A  Magni,  0.  t.,  p.  13. 

2.  D'Arbois  de  jubainville,  Les  Gaulois  et  les  populations  qui  les  ont  pré- 
cèdes dans  T Italie  du  Nord,  dans  Revue  Celtique,  XI,  pp.  143-172.  Nissen, 

Itàlische  Landeskunde,  I,  p.  472.  C.  Jullian,  0.  /.,  I,  p.  292. 



440  H.  Hubert. 

le  cimetière  de  Golasecca  contient  leurs  restes  ou  les  témoignages 

de  leur  influence.  Or,  les  stèles  de  Villafranca  et  l'inscription  de 
Zignagonous  donnent  à  penser  qu'il  y  en  a  eu.  Leur  conju- 

gaison encourage  en  effet  et  justifie  la  conjecture.  Mais  der- 

rière la  pointe  d'avant-garde  dont  nous  trouvons  la  trace  en 
Ligurie,  nous  retrouvons  le  gros  de  la  troupe  occupant  les  rives 

du  Tessin.  Si  ce  n'étaient  les  Gaulois  de  Sigovèse,  c'étaient 
peut-être  les  Insubres  que  ceux-ci,  selon  le  récit  de  Tite-Live, 

y  auraient  trouvés  établis  '. 
Vers  le  même  temps,  un  peu  plus  tôt  ou  un  peu  plus  tard, 

les  Etrusques,  gagnant  vers  le  Nord,  ont  franchi  l'Apennin, 
civilisé  et  subjugué  l'Emilie  ombrienne  2.  Si  mes  inductions 
sont  correctes,  Polybe  a  eu  raison  d'écrire  que  les  Gaulois  ont 
été  en  contact  immédiat  avec  eux  (c-.ç  ct:i[;.iyv6[asvoi  xatà  ty;v 

Tcapâôeaiv)  longtemps  avant  le  choc  du  ive  siècle5.  Quelques 
stèles  trouvées  à  Bologne  représentent  des  fantassins,  nus  ou 

armés,  luttant  contre  des  cavaliers  étrusques.  Ce  sont  peut- 

être  des  Gaulois  4.  Leur  image  n'eût  pas  été  familière  aux 
Bolonais  si  des  masses  profondes  de  Vénètes  d'un  côté, 
d'Ibères  ou  de  Ligures  de  l'autre  s'étaient  interposées  entre  eux 
et  l'Etrurie  avant  leur  irruption  soudaine. 

Au  surplus  cette  civilisation  occidentale  de  la  plaine  du  Pô 
avait  pénétré  en  Ligurie.  On  y  a  trouvé  les  mêmes  tombes  en 
caissons  de  dalles  mal  travaillées,  contenant  des  ossuaires  et 

autres  vases,  généralement  sans  décor,  rarement  décorés,  mais 

qui  montrent  de  lointaines  ressemblances  avec  ceux  de  Gola- 
secca '.  Ces  tombes  ne  sont  pas  fort  nombreuses,  mais  la  plu- 

part sont  rassemblées  dans  les  couloirs  de  la  Lunigiane  6.  Cette 

i.  Tite-Live,  V,  34  :  les  Gaulois  de  Sigovèze,  vainqueurs  des  Étrusques 

au  Tessin  s'établissent  dans  un  territoire  qu'ils  entendent  appeler  agrum 
Insubrium  (cum,in  quo  consederant,  agrum  Insubrium,  appellari  andissenf). 

2.  A.  Grenier,  0.  /.,  p.   187  sqq. 

3.  Polybe  II,   17.  Cf.  A.  Bertrand  et  S.  Reinach,  0.  /.,  p.  46. 

4.  A.  Grenier,  0.  1.,  p.  453-456.  Cf.  R.  Pettazzoni,  Rapporti  fra  Etru- 
fia  e  lu  civïltà  di  Golasecca,  dans  Rômische  Mittheilungen,  1910,  p.  317. 

5.  Issel,  0.  /.,  p.  593  sqq.  ;  O.  Montelius,  La  civilisation  primitive  en 
Italie,  Italie  centrale,  pi.  164,   165. 

6.  Issel,  0.  /.,  p.  594.  On  en  a  trouvé  à  l'ouest,  à  Gênes,  entre  autres  lieux, 
ibid.,  p.  597  sqq.;  mais  il  faut  noter  que  les  tombes,  si  l'on  doit  en  juger 
par  la  céramique,  sont  bien  postérieures  à  nos  stèles. 



Noies  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  441 
rencontre  nous  dispense  de  chercher  du  côté  de  Bologne  sinon 

le  modèle  des  stèles  de  la  Magra,  du  moins  l'origine  de  ceux 
qui  les  ont  élevées.  M.  Issel  a  signalé  tout  récemment  la  décou- 

verte d'une  nouvelle  tombe,  isolée,  à  deux  kilomètres  de 
Rapallo.  Ellediffère,  nous  assure-t-il, desautres  tombes  ligures  ', 

mais  c'est  qu'elle  ressemble  par  sa  structure  et  par  son  mobi- 
lier à  celles  de  Golasecca.  Il  consistait  en  une  jarre  globulaire 

et  un  ossuaire  en  terre  cuite  fumigée,  décoré  au  sommet  de  la 
panse  de  cannelures  parallèles  au  col,  dont  la  poterie  des  pays 

celtiques  présente  maints  équivalents.  Sur  la  base  de  l'ossuaire 
est  peint  en  rouge  un  swastika.  M.  Issel  nous  assure  encore 

qu'il  est  nouveau  en  Ligurie  2 .  Il  ne  l'est  pas  chez  les  Celtes. 
Ainsi  des  découvertes  sporadiques  s'additionnent  pour  nous 

assurer  qu'il  est  entré  des  Celtes  en  Ligurie  avant  l'invasion 
du  ive  siècle  et  qu'ils  avaient  quelque  parenté  avec  les  gens  de 
Golasecca;  par  suite  qu'il  y  eût  derrière  eux  dans  l'Italie  sep- 

tentrionale d'autres  Celtes,  dont  l'établissement  doit  être 
signalé  par  les  mêmes  indices.  Des  arguments  nouveaux 
rajeunissent  la  thèse  ancienne. 

On  sait  que  les  Celtes  sont  descendus  en  Espagne  avant  l'an 
500  \  Ils  y  sont  venus  armés  de  poignards  à  antennes,  qui  se 

retrouvent  aujourd'hui  dans  leurs  nécropoles  4  d'Aquitaine  et 

1.  Issel,  La  croce gammata  in  Liguria,  dans  Bullettino  di  paletnologia  ita- 
Uana,  191 2,  p.  39  sqq. 

2.  On  pourrait  toutefois  considérer  comme  ligures  les  statues  de  Velaux  : 

Espérandieu,  Recueil  général  des  bas-reliefs,  n°  131.  Du  groupe  de  monu- 

ments que  l'on  peut  dire  ligures,  j'exclus  résolument  le  stèle  de  Robernier, 
qui  porte  uu  swastika  ;  j'y  reviendrai  quelque  jour.  Espérandieu,  0.  /.,  n°  10. 
Sur  le  caractère  étranger  de  la  croix  gammée  en  Ligurie,  cf.  Issel,  Liguria, 

p.  675  sqq.  Il  n'est  pas  certain  que  les  deux  haches  de  bronze  à  perforation 
axiale,  décorées  de  swastikas,  que  possède  le  musée  de  Saint-Germain 
(G.  de  Mortillet,  Musée  préhistorique,  1 1 5  3 ,  1154;  O.  Montelius,  La  Civili- 

sation primitive  en  Italie,  Italie  septentrionale,  pi.  33,  15),  proviennent  du 
Piémont  et  soient  ligures. 

3.  Niese,  Gaîîi,  dans  Pauly-Wissowa,  Real-Encxclopâdie,  t.  VII,  col.  613  ; 

Hùbner,  Celtiberi,  ibid.,t.  III,  col.  1886  ;  d'Arbois  de  Jubainville,  Les  Celtes, 
p.  91  sqq.  ;  C.  Jullian,  0.  1.,  t.  I,  p.    305  ;  Mûllenhoff,  0.  1.,  t.  II2,  p.  237. 

4.  J.  Déchelette,  0.  /.,  p.  663,  675,  686  sqq.  Joulin,  Les  sépultures  des 
dges  préhistoriques  du  S.  0.  delà  France,  dans  Revue  Archéologique,  1912,  I, 
p.  33,  35,49,  51.  M.  Déchelette  rajeunit  considérablement  les  poignards  à 



44 ^  H.   Hubert. 

d'Espagne:  Leur  descente  en  Italie,  au  lieu  d'être  retardée  par 
hasard  ou  par  des  obstacles  insurmontables,  s'est,  à  mon  avis, 
opérée  paralèllement.  Maîtres  du  plateau  suisse,  dont  les  con- 

structeurs de  villages  lacustres  avaient  abandonné  les  lacs  au 

temps  des  grandes  épées  halstattiennes,  ils  ne  s'y  sont  pas 
arrêtés,  ils  ont  occupé  les  Alpes  ',  les  ont  franchies,  tra- 

versé la  vallée  du  Pô  et  même  atteint  la  Méditerranée  par  le 
chemin  de  la  Magra.  Ce  sont,  là  comme  en  Espagne,  les 
poignards  à  antennes  qui  contrôlent  et  datent  leur  présence. 

Je  ne  me  dissimule  pas  que  les  raisons  de  l'ethnographie 
préhistorique,  toutes  seules,  risqueraient  de  paraître  fragiles  à 
des  esprits  accoutumés  à  plus  de  certitude.  Mais  elles  ont  leur 

raison,  qui  est  celle  de  toute  étude  etnographique.  L'accord 
des  probabilités  finit  par  faire  des  demi-preuves  et  quelque- 

fois, par  bonne  fortune,  un  bon  document  vient  tout  étayer. 
Mais  on  viendra  certainement  encore  contester  la  conclu- 

sion que  nous  tirons  de  cette  inscription  précieuse.  Elle  est 

celtique.  Qu'à  cela  ne  tienne  !  Les  Ligures,  nousrépondra-t-on, 
étaient  déjà  des  Celtes,  des  Pré-Celtes  2.  J'y  vois  pour  ma  part 
quelques  petites  difficultés.  D'ailleurs  que  ne  trouve-t-on 
dans  le  reste  de  la  Ligurie  des  stèles  semblables  à  celles  dont 

nous  nous  occupons  >.  Mais  en  trouve-t-on  aussi,  à  vrai  dire, 
en  pays  gaulois  ? 

antennes  d'Espagne,  en  abaissant  jusqu'au  IVe  siècle  la  date  du  cimetière 
d'Aguilar  de  Anguita,  o.  /.,  p.  691. 

1.  Ed.  Meyer,  Geschichte  des  Altertums,  t.  IV,  p.  150,  pense  que  des 

Celtes  étaient  établis  dans  les  Alpes  avant  la  grande  invasion  ;  c'étaient  les 
Lepontiens et  les  Salasses.  Cf.  D.  Viollier,  0.  /.,ch.  V,  Les  Vallées  alpestres; 
Id.,  Giubiasco,  dans  Mélanges  Cagnat,  p.  229. 

2.  C.  Jullian,  Histoire  de  la  Gaule,  I,  p.  123,250;  Id.,  Les  Suivais 

Celto-Ligures,  dans  Mélanges  D'Arbois  ;  Sir  John  Rhys,  Celtic  Inscriptions 
(Proceedings  of  the  British  Academy,  II),  p.  78  sqq.,  99  ;  Id.,  Notes  on  tbe 

Coligny  Calendar  (lbid.,  III),  p.  34,11.  1  :  Sir  John  Rhys  imagine,  pour  identi- 
fier la  langue  des  inscriptions  du  midi  gaulois,  un  Celtican,  qui  serait  ligure 

ou  goidélique.  Cf.  J.  Loth,  L'inscription  latine  de  Géligneux  ou  le  prétendu 
Ligure  ou  Celtican  du  Calendrier  de  Coligny,  dans  Comptes  rendus  de  V Aca- 

démie des  Inscriptions  et  Belles-Lettres,  1909,  p.  25  sqq. 
3.  Pour  être  juste,  il  faut  mentionner,  en  Corse,  trois  statues  qui  ne 

ressemblent  pas  à  nos  stèles:  Espérandieu  Recueil  des  Bas-reliefs,  23  ;  E. 
Michon,  dans  Mémoires  des  antiquaires  de  France,  volume  du  Centenaire,  p. 

904. 



Noies  d 'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  443 

III 

Qu'étaient  ces  stèles?  Les  conditions  de  leur  découverte  ne 
permettent  pas  de  réponse.  Elles  ont  été  trouvées  isolées, 

détachées  de  leur  milieu  primitif  ;  deux  d'entre  elles  avaient été  utilisées  comme  matériaux  de  construction.  M.  U.  Mazzini 

les  a  considérées  comme  des  stèles  funéraires.  Je  les  ai  com- 

parées aux  stèles  ombriennes  de  Bologne  ',  qui  ont  la  même 
silhouette,  mais  remplie  de  décors  et  de  scènes  ;  celles-ci  sont 
funéraires. 

Une  sorte  de  cippe  à  tête  sculptée  trouvé  à  S.  Giovanni  in 
Persiceto,  près  de  Bologne  dans  un  milieu  villanovien,  présente 
avec  les  stèles  de  la  Magra  une  ressemblance  plus  frappante  ; 

on  suppose  qu'il  surmontait  une  tombe,  mais  la  tombe  n'a 
pas  été  fouillée  2.  Enfin  on  connaît  des  tombes  du  type  de 
Golasecca,  a  Castello  Valtraglia,  province  de  Come,  qui  sont 

pourvues  de  stèles,  absolument  frustes,  il  est  vrai  3. 

Mais  rien  n'oblige  en  somme  à  supposer  aux  nôtres 
pareil  usage.  Qu'elles  fussent  idoles,  ex-voto,  termes,  ou  toute 
autre  chose,  le  sens  probable  de  l'inscription  doit  prévaloir 
sur  les  conjectures  archéologiques.  Que  l'on  veuille  bien  d'ail- 

leurs noter  sur  la  carte  la  position  qu'occupe  Zignago.  C'est  à 
mi-chemin  entre  Vara  et  Magra,  au  cœur  du  pays  montueux 

qui  s'avance  entre  les  deux  rivières.  Si  l'on  se  figure  une  colo- 
nie répandue  dans  les  vallées,  c'est  bien  par  là  qu'elle  pouvait 

avoir  son  «  Sanctuaire  du  milieu  ».  A  vrai  dire,  l'inscription 
ne  vaut  que  pour  la  stèle  qui  la  porte.  Quant  aux  autres,  la 
question  reste  pendante.  M.  Mazzini  a  signalé  à  la  fin  de  son 

article  la  trouvaille  à  la  Spezzia,  en  1886,  à  côté  d'ossements 
humains,  d'une  autre  stèle  portant  un  dessin  en  forme  d'U, 
qui  figurait  sans  doute  un  visage  avec  une  extrême  simplicité. 

1.  O.  Montelius,  La  civilisation  primitive  en  Italie,  Italie  septentrionale, 
p.  366.  M.  Hoernes,  Urgeschichle  der  bildenden  Knnst  in  Europa,  p.  642, 
note  le  caractère  de  statues  que  présentent  ces  stèles. 

2.  Brizio,  Notifie  degli  scavi  ;  1891,  p.  82  sq.  ;  le  cippe  est  figuré  //>/</., 
1893,  p.   178.  A.  Grenier,  0.  /.  p.  516  ;  cf.  p.  415,  fig.    127. 

3.  O.  Montelius,  0.  L,  p.  252. 



444 H.  Hubert. 

Malheureusement,  aucune  observation  précise  ne  fut  faite  ;  la 

pierre  même  est  perdue  et  M.  Mazzini  ne  l'a  connue  que  par 
un  dessin  qu'il  a  reproduit  dans  un  autre  article,  dont  je  dois 
maintenant  dire  quelques  mots. 

IV 

Au  moment  même  où  M.    Mazzini  publiait  son  article,  la 

découverte  d'autres  stèles,  dans  la  même  région,  était  parve- 

Fig.  ii.  —  L'une  des  stèles  de  Fivizzano  (D'après  le  Ballet  tino  di  palet nolo- 
gia  itàliana,  1909,  p.  70,  fig.  H. 

nue  à  sa  connaissance.  Celles-ci  ont  été  trouvées  rassemblées 

dans  une  châtaigneraie,  dénommée  I  Bocciari  (paroisse  de 

Cecina,  commune  de  Fivizzano),  sur  les  bords  d'un  sous- 
affluent  de  la  Magra,  le  Bardinello,  affluent  du  Bardine,  affluent 

lui-même  de  l'Aulella,  qui  débouche  dans  la  basse  vallée  de 
la  Magra.  M.  Mazzini  les  a  publiées  en  1909,  dans  le  Bulle- 
lino  di  paletnologia  itàliana,  p.  65  sqq.,  sous  le  titre  de  Stalue- 
menhirs  di Lunigiana  (fig.  1 1)  '.  Celles-ci  étaientà  leur  place  pre- 

I.  O.  Montelius,  Vorklassische  Chronologie,  p.    18. 



Notes  et  archéologie  et  de  philologie  celtiques.  ^45 

mière,  dans  leur  position  primitive:  M.  Mazzini  est  près  de  croire 

qu'on  les  a  enterrées,  pour  les  cacher,  comme  choses  sacrées. 
Elles  étaient  plantées  en  file  régulière,  et  cela,  dans  un  ter- 

reau noir,  qui  révèle  des  matières  animales  décomposées. 

Sépulture  peut-être  ;  mais  peut-être  aussi  sacrifice.  En  ce  qui 

concerne  l'usage  des  stèles,  cette  nouvelle  découverte  n'élucide 
pas  le  problème,  mais  elle  le  complique  à  plusieurs  autres 
points  de  vue. 

Statues-menhirs,  pourquoi? 
Le  principal  argument  de  M.  Mazzini  pour  faire  de  ces 

stèles  des  monuments  celtiques  est  la  ressemblance  qu'il  leur 
attribue  avec  ce  que  nous  appelons  des  statues-menhirs.  La 
taille  de  quelques-unes,  la  grossièreté  de  toutes  et  enfin  leur 

isolement  ont  fait  penser,  dès  l'abord,  aux  simples  pierres 
levées,  d'où  leur  nom1.  Un  certain  nombre  de  ces  monuments 
ont  été  trouvés  dans  nos  départements  du  Tarn,  de  l'Hérault, 
surtout  de  l'Aveyron.  On  a  comparé  ces  statues  à  certaines 
figures  sculptées  sur  les  parois  de  monuments  mégalithiques. 

Ce  serait  le  cas  de  parler  de  Ligures,  ou  plutôt  d'Ibères,  en 

considération  de  l'extension  géographique  de  tous  ces  monu- 
ments 2.  M.  Mazzini  a  parlé  de  Gaulois,  sans  doute  parce 

que  les  statues-menhirs  ont  été  trouvées  en  Gaule.  Pour  moi, 

j'ai  contesté  la  ressemblance. 
La  vue  des  nouvelles  stèles  me  rend  moins  négatif.  Ici,  pas 

plus  de  cou  qu'à  nos  statues-menhirs  de  France.  Quant  à  la 
façon  dont  le  visage  est  exécuté,  de  petites  stèles,  trouvées  à 

Orgon3,  dans  les  Bouches-du-Rhône,  en  donnent  l'exact  équi- 
valent   C'est  la  même  tète  de  chouette,  en  dessin  cubique. 

1.  J.  Déchelette,  0.  t.,  t.  I,  p.  587  sqq.  Voir  Leite  de  Vasconcellos, 

Esculturas préhistoriens  doMuseu  ethnologico  Portugais,  extraits  de  O  Archeo- 

logo  Portugais,  1912,  n0s  1-12. 
2.  M.  Hoernes,  0.  1  ,  p.  218  sqq. 

3.  Espérandieu,  0.  t.,  123  ;  A.  de  Mortillet,  Les  statues  humaines  d'Orgon, 
dans  L  Homme  préhistorique,  191 1,  n°  11.  Sur  les  figures  de  la  même  famille 

trouvées  à  Trets  (Bouches-du-Rhône),  voir  de  Gérin-Ricard,  Statistique 
préhistorique  et  protohistorique  des  Bouches-du-Rhône,  pp.  8  et  91  ;  Id.,  Les 

stèles  énigmatiques  d'Orgon  et  de  Trets  dans  Mémoires  de  ï  Académie  de  Vauduse 
1910.  Cf.  Revue  des  Etudes  anciennes,  1906,  p.  261;  1910,  pp.  89,  189, 
908;  1911,  p.  87,  452,  496  ;  1912,  p.    75. 

Revue   Celtique,  XXXIV.  29 



446  H.  Hubert. 

Mais  sont-elles  de  la  même  famille  que  les  premières?  Il 

me  paraît  difficile  de  le  nier.  De  part  et  d'autre,  les  épaules 
sont  faites  de  la  même  façon  et  elle  est  caractéristique.  C'est 
un  bandeau  horizontal  qui  forme  encadrement  ;  de  ce  ban- 

deau descendent  les  bras,  légèrement  plies,  les  mains  dirigées 
vers  le  milieu  du  ventre.  La  silhouette  de  la  partie  supérieure 

ne  diffère,  de  l'une  à  l'autre  série,  que  par  l'interposition  d'un 
cou  aux  stèles  de  la  première  '. 

En  tous  cas,  les  nouvelles  stèles  paraissent  plus  anciennes  que 

les  autres.  Deux  d'entre  elles  représentent  des  hommes  et 
un  poignard  y  est  gravé,  horizontalement,  sous  leurs  mains.  Ce 

n'est  pas  le  poignard  à  antennes  des  stèles  de  Villafranca,  mais 
un  poignard  d'aspect  plus  ancien  qui  fait  songer  à  certains 
poignards  de  bronze  2. 
Une  première  conséquence  à  tirer  de  cette  constatation, 

c'est  que  les  stèles  de  la  première  série  semblables  entre 
elles  comme  celles-ci,  mais  différentes  de  celles-ci  par  les 

mêmes  caractères,  l'exécution  du  cou,  une  toute  autre  façon 
de  traiter  le  visage,  sont  à  peu  près  contemporaines  entre 

elles5.  Il  en  résulte  que  la  stèle  de  Zignago,  à  l'inscription, 
et  celles  de  Villafranca,  à  l'épée,  sont  légitimement  appariées. 

Mais,  si  les  premières  stèles  sont  celtiques,  il  faut  que  les 
deuxièmes  le  soient  également  ;  cette  conclusion  vaudra  tant 

que  l'ensemble  de  la  Ligurie  n'en  aura  pas  tourni  d'autres.  Si, 
d'autre  part,  les  traits,  par  trop  sommaires,  de  leurs  figures 
permettent  de  hasarder  une  opinion  sur  leur  date,  il  s'ensuivra 
que  les  Celtes  se  sont  infiltrés  dans  le  pays  beaucoup  plus 

tôt,  peut-être  dès  la  fin  de  l'âge  de  bronze,  en  tout  cas,  dans 

i.  Il  faut  comparer  tout  particulièrement  les  figures  1,3  et  5  du  pre- 
mier article  de  M.  Mazzini  avec  celles  du  deuxième.  La  tête  y  présente 

la  forme  d'une  demi-ellipse  ;  le  visage  y  paraît  coiffé  d'une  perruque  ou 
d'un  large  capuchon.  Il  est  inutile  de  recourir  à  l'ethnographie  gauloise  pour 
en  expliquer  l'aspect,  comme  l'a  fait  M.  Mazzini  (Monumenli  Celtici,  p.  17  sqq.). 

2.  O.  Montelius,  /.  /.,  attribue  les  stèles  à  la  première  période  de  l'âge 
du  bronze. 

3.  La  stèle  4  de  la  première  publication  de  M.  Mazzini  (Càmpoli)  est 

intermédiaire  entre  les  deux  séries.  La  tête  n'a  pas  de  cou  comme  aux 
sèles  de  la  deuxième  série  ;  la  main  droite  est  armée  de  deux  javelots 
comme  aux  stèles  de  la  première. 



Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques.  447 

le  temps  même  où  ils  auraient  commencé  à  s'établir,  comme 
je  l'ai  conjecturé,  au  sud  du  lac  Majeur,  ce  qui  nous  éloigne 
beaucoup  plus  encore  que  nous  ne  l'avions  fait  jusqu'à  pré- 

sent, pour  la  date  de  l'occupation  celtique  des  passes  ligures, 
de  la  grande  invasion  et  de  Brennus. 

Enfin,  si  l'on  réussit  à  établir  que  ces  stèles  sont  en  rap- 
port avec  nos  statues-menhirs,  dont  la  place  originale  et  la 

destination  première  nous  est  régulièrement  inconnue,  je  suis 

tout  disposé  à  rajeunir  l'ensemble  de  ces  derniers  monuments 
et  à  les  attribuer,  eux  aussi,  aux  envahisseurs  celtiques  de  la 

Gaule.  Ce  parti  me  tirerait  d'un  grave  embarras.  Car  il  y  a 
quelque  outrecuidance  à  prendre  pour  jalonner  les  conquêtes 

des  Celtes  italiens  des  monuments,  dont  une  civilisation  ita- 
liote,  celle  des  Ombriens,  présenterait  seule  les  équivalents. 

Certes  les  Gaulois  d'Italie  ont  toujours  emprunté  beaucoup  à 
leurs  voisins1.  D'autre  part  nous  avons  l'inscription.  Mais  je 
n'en  suis  plus  à  appuyer  l'interprétation  d'une  inscription;  je 
tire  parti  de  cette  inscription,  non  sans  indiscrétion. 

H.  Hubert. 

1 .  La  ressemblance  entre  la  stèle  deS.  Giovanni  in  Persiceto  (cf.  plus  haut, 

p.  443,  n.  2)  et  les  stèles  de  Ligurie  est  très  préoccupante.  Si  le  modèle 
de  nos  stèles  est  villanovien,  une  précieuse  indication  sur  leur  date  nous  est 

donnée  par  là.  Elles  sont  antérieures  à  l'établissement  de  la  domination 
étrusque  dans  le  domaine  villanovien,  soit  à  la  fin  du  vie  siècle.  Voir  A 

Grenier,  0.  /.,  p.  177  et  p.  414  sqq.  Mais  d'ailleurs  il  y  a  peut-être  lieu  de 
comparer  nos  stèles  avec  les  figures  de  bois  de  Châtillon-sur-Loing  (S.  Rei- 
nach,  La  Sculpture  en  Europe,  p.  42)  et  quelques  autres  monuments  infini- 

ment grossiers  de  la  Gaule  propre. 



NOTES  ÉTYMOLOGIQUES. 

1.  Irl.  lotisse  'fidèle',  v.  bret.  toruisiolion  gl.  fidis. 

Dans  son  lexique  du  vieil  irlandais  (p.  258)  Ascoli  a 

placé  le  mot  torisse  'fidèle'  parmi  les  dérivés  de  la  racine  siss- 
en  composition  avec  les  deux  préverbes  io-  et  air-;  torisse  serait 

donc  en  très  proche  relation  avec  tairissem  's'arrêter,  tenir 
ferme'.  Cette  étymologie  semble  avoir  été  généralement 
acceptée;  et  les  Irlandais  eux-mêmes  ont  sans  doute  associé 
les  deux  mots.  En  conséquence  de  cette  association  la  voyelle 
de  la  première  syllabe  de  torisse  et  du  substantif  torisin  gl. 

fidem  est  souvent  changée  en  -a-  {tarisse  'fidèle',  tarissiu  gl. 
fiiies)  ;  en  irlandais  moyen  nous  trouvons  même  tairisin  au 

lieu  de  tairissem  'tenir  ferme'  (LL  72  b  22).  Néanmoins,  au 
point  de  vue  de  la  phonétique  et  de  la  morphologie,  tout 

s'oppose  àcettc  étymologie  qui  n'expliquerait  ni  la  voyelle-o-, 
ni  IV  non  mouillée  de  torisse,  torissin  (écrits  souvent  toraisse, 
toraisin  ou  taraisse,  tarashi),  ni  les  suffixes  de  ces  mots  ;  des 

dérivés  en  -e  et  -iu  de  la  racine  redoublée  siss-  (cp.  lat.  sisto) 
seraient  au  moins  très  extraordinaires.  Aussi,  dans  ma 

grammaire  comparée  j'ai  préféré  une  autre  anal) se;  j'ai  vu 
dans  to-r-isse,  to-r-issiu  des  dérivés  de  la  racine  indo-européenne 

*wid-  'savoir'  avec  les  deux  préverbes  irlandais  to-  et  ro-  (le 

même  ro  qui  apparaît  dans  ro-fitir  'il  sait'),  torisse  serait  donc 
'ce  qu'on  connaît',  'éprouvé'  et  puis  'fidèle'.  Mais  quand 
j'écrivais  ces  lignes  de  ma  grammaire,  j'avais  oublié  un  mot 
vieux  breton  qui  est  la  meilleure  confirmation  de  ma  théorie, 
le  mot  toruisiolion  qui  est,  dans  les  gloses  de  Luxembourg, 
employé  comme  traduction  du  lat.  fidis.  Cette  glose  tranche 
la  question. 



Notes  Étymologiques.  449 

2.  V.  bret.  toreusitgl.  attriuit,  gall.  trewis  -il  frappa'. 

Le  sens  du  mot  v.  hret.  toreitsit  semble  différer  un  peu  du 

gall.  trewis;  mais  l'élément  formatif  -eu-,  -ew-  est  si  caracté- 
ristique que  je  n'hésite  pas  à  identifier  les  deux  mots  ;  trewis 

est  le  prétérit  de  taraw  'frapper'.  La  voyelle  a  de  la  première syllabe  de  taraw  doit  être  une  altération  secondaire  de  Yo  con- 

servé dans  toreusit.  On  peut  comparer,  peut-être,  Va  du  v. 
bret.  dar-leber  gl.  pythonicus  en  face  de  tor-leberieti  gl.  phito- 
nistarum.  Mais  je  ne  crois  pas  que  toreusit  soit  un  composé 

contenant  les  préverbes  to-  et  ro-\  je  préfère  l'étymologie  de 
M.  Lothqui  compare  lat.  fera,  gr.  Tcipœ. 

Le  mot  celtique  peut  être  à  peu  près  identique  augr.  Topsûo 

'je  ciselle'.  Le  type  verbal  en  -eu-  a  évidemment  joué  un 
rôle  assez  considérable  en  celtique;  dans  ma  grammaire  II  38 

j'ai  signalé  comme  restesde  ce  type  les  infinitifs  gallois  en  -/// 
(dywedut  etc.);  II  494  j'ai  comparé  la  racine  irlandaise  clo- 
'tourner'  au  gr.  rcoXeiio),  et  c'est  à  ce  cas  que  le  cas  de  taraw  : 
Topsûu  est  analogue.  Quant  à  la  désinence  -aw  de  taraw 

(changée  en  -eu-,  -ew-  par  l'effet  de  Yi  de  la  dernière  syllabe 
dans  toreusit,  trewis),  elle  présente  la  même  forme  phonétique 

que  gall.  naw,  corn,  naw,  bret.  nao  'neuf. 

HOLGER   PeDERSFW 



VIEIL-IRLANDAIS    AROSSA 

Le  présent  -tau,  -ta,  qui  sert  à  la  flexion  du  verbe  d'exis- 
tence en  irlandais,  a  été  depuis  longtemps  rattaché  à  la  racine 

*sthâ-  «  se  tenir  ».  Comme  le  latin  stô  et  le  vieux  slave  stajg, 

l'irlandais  -tâu  remonte  à  un  primitif  *sthâ-y-ô.  Nous  savons 
par  certaines  formes  du  verbe  substantif  en  français  même 

que  l'on  passe  aisément  de  l'idée  de  «  se  tenir  »  à  l'idée d'«  être  ». 

La  racine  *sthâ-  est  bien  attestée  en  celtique  ;  elle  y  a  fourni 
un  certain  nombre  de  formations  qu'on  trouvera  indiquées 
dans  l'Urkeltischer  Sprachschatz,  p.  311  :  irl.  ar-sissiur  «  je 

m'appuie  sur  »,  sessam,  sessed«  fait  de  se  tenir  »,  samaigim 
(dénominatif)  «  je  place  »,  gall.  sefyll  «  se  tenir  »,  irl.  fossad 
«  ferme  »,  gall.  giuastad  «  uni  »,  irl.  ross  «  promontoire  »  bret. 
ros  «  tertre  »,  etc.  Tout  récemment,  M.  J.  Pokorny  a  proposé 

d'expliquer  de  même  irl.  assae  «  facile  »  par  un  prototype 
*ad-sta-yo-  (Kuhn's  Zeitschrift,  XLV,  138). 

Mais  dans  toutes  ces  formations,  la  racine  conserve  son  s 
initiale  et  le  groupe  5/  a  le  traitement  régulièrement  attendu. 

Il  est  vrai  que  Wh.  Stokes  rattachait  aussi  à  la  racine  *sthâ- 

l'élément  -tan  de  fintan  «  vignoble  »,rostan  «roseraie  »;  mais 
M.  Kuno  Meyer  a  montré  récemment  qu'il  s'agit  d'un  mot 
ten  «arbre  »  (Sitzber.  d.  kôn.  pr.  Akad.  d.  Wiss.,  1912, 
p.  798).  M.  Pedersen  a  également  supposé  la  chute  de  .rdans 

le  mot  tamun  «  tronc  »  qu'il  compare  à  skr.  sthaman-  «  lieu 
d'arrêt,  place  »,  v.  h.  a.  stam  (Vgl.  Gr.,  I,  79);  mais  l'expli- 

cation n'est  pas  certaine,  et  celle,  toute  différente,  que  donne 
Wh.   Stokes  (Urk.  Spr.,   122)  peut  conserver  des  partisans. 



Vieil-irlandais  «  arossa  ».  451 

Entre  tous  les  dérivés  de  la  racine  *sthâ-  le  verbe  -tau  fait 
véritablement  exception  par  la  chute  de  Y  s  initiale. 

Mais  il  est  permis  de  penser  que  cette  chute  est  récente  en 
celtique  ;  car  dans  un  composé  au  moins  Ys  initiale  paraît  se 
retrouver. 

Dans  le  manuscrit  de  Milan,  96  a  il,  le  latin  maneat  est 
glosé  par  un  mot  arossa,  lequel  est  à  son  tour  expliqué  par  fil 

archinn,  mot  à  mot  «  qui  est  sur  tête  »,  c'est-à-dire  «  qui  est 
réservé  à».  Ce  sens  apparaît  plus  net  encore  dans  les  Ensei- 

gnements de  Scâthach  à  Cuchullin  que  publie  M.  Kuno  Meyer 

d'après  le  manuscrit  Rawlinson  B  512,  f°  118  b,  dans  les 
Anecdotafrom  Irisb  MSS,  t.  V,  p.  28,  1.  1 4  :  arutossa  ollgabad 

«  grand  péril  t'attend  »  et  p .  30,1.  2  :  ar  ut  bossa  otharligi  (var. 
-lighe)  «  un  lit  de  malade  t'attend  »  ' . 

On  ne  peut  séparer  arossa  de  artâ  qui  a  exactement  le  même 

sens  et  s'emploie  de  la  même  façon,  avec  insertion  de  pro- 
nom infixe  :  is  hed  inso  arathagl.  reliquum  est,  Wb.  10  b  3; 

artâa  gl.  super  (est)  Sg.  215  b  4;  arthâ  crû  ma  chaladclmess 
«  il  reste  du  sang  autour  de  sa  peau  dure  »  TBC,  1.  791 
(L.  L.  61  335);  arumthâ  echtre  dia  tig  «  une  expédition  vers 

sa  maison  m'est  réservée  »  Voy.  of  Bran,  I,  25,  3  ;  dornasc 
d'ôr  aromtha  «  un  bracelet  d'or  me  reste  »  Sergl .  Conc.  (Ir. 
Text.,  I,  225,  1.  16);  andsa  piana  ardomthaat  «  dures  (sont) 

les  peines  qui  m'attendent  »  Tenga  bithnua  (Eriu,  II,  122, 
§  61);  ca  hurbaid  môr  arnomthâ  (lire  aromthâ  ?)  «  quelle 

grande  catastrophe  m'attend?  »  Tochm.  Ferbe  (Ir.  Text., 
III,  474)  ;  issi  caindell  ardustâ  in  lia  lôgmar  lainerdâ  «  voilà 

la  chandelle  dont  ils  disposent,  une  pierre  précieuse  écla- 
tante »  Sergl.  Conc.  (Ir.  Text.,  I,  218,  1.  17);  is  tuilkd 

peine  rosta  (lire  arosta)  and  «  c'est  une  augmentation  de  peine 
qui  les  attend  là  »  Fis  Adamn.  L.  Br.  (Ir.  Text.,  I,  181, 
1.  21). 

1.  Peut-être  faut-il  joindre  à  cette  liste  l'obscure  phrase  du  Fianaigecht 

(éd.  K.  Meyer,  p.  24)  où  Oisi'n  dit  à  Find  :  nicon  cumaing  ar  asnu,  arumfosla  i 
cridiu.  On  pourrait  considérer  arumfosta  comme  une  mauvaise  graphie 

de  arumossa,  avec  une/  postiche  et  un  /  dû  à  l'influence  de  artd,  -testa.  Le 

sens  seraità  peu  près  :  «  il  ne  peut  pas[m'atteindrej  sur  les  côtes,  il  m'attend 
(ou  m'est  réservé)  dans  le  cœur  ». 



\)i  J.  Vendryes. 

La  meilleure  preuve  du  rapport  qui  unit  a  rossa  et  artâ  est 
fournie  par  le  texte  même  des  Enseignements  de  Scâthach,  où 

on  lit  dans  le  paragraphe  d'introduction  à  la  partie  en  vers  : doairchechain  Scâthach  do  iarimi  anni  aridmbiad  «  Scâthach  lui 

prédit  alors  ce  qui  lui  était  réservé  »  (p.  28,  1.  11),  avec  une 
autre  forme  du  verbe  substantif,  arhiu  (cf.  rofitir  ni  aridmbâi 
«  il  sut  ce  qui  lui  était  réservé  »Z.  f.  Celt.  Phil.  111,44,  22  5 
cpcrl  ind  ncich  aritmbûi  «  dire  tout  ce  qui  lui  était  réservé  » 
R.  Celt.,  XI,  448,  1.  81;  aridbôi  L.  U  125  b  8;  ardotbiL. 
L.  275  b  17,  ap.  K.  Meyer,  Contr.,  p.  114).  Il  faut  donc 
voir  dans  arossa,  arutossa,  aussi  bien  que  dans  artâ,  aromthâj 
un  composé  du  verbe  substantif. 

Or,  arossa  se  laisse  expliquer  par  un  primitif  *ar-od-stâ-, 
mais  alors  ne  peut  être  rattaché  au  verbe  -tân  qu'à  condi- 

tion de  supposer  le  maintien  de  Ys.  Il  ne  s'agit  donc  pas 
dans  ce  verbe  d'une  alternance  ancienne  *sthâ-  *tbâ-,  que 
d'ailleurs  aucun  fait  indo-européen  ne  viendrait  justifier;  car 
en  indo-européen  la  racine  *stbâ-  conserve  son  s  dans  tous  les 

dialectes.il  s'agit  au  contraire  d'un  accident  récent,  et  spé^ 
cialement  celtique  qui  a  fait  changer  *stâ-  en  *tâ.  Cet  accident 
est  probablement  dû  à  la  phonétique  syntactique. 

J.   Vendryes. 



BIBLIOGRAPHIE 

Sommaire.  —  I.  Pol  Diverrès,  Le  plus  ancien  texte  des  Meddygon  Mydd- 
vei.  —  II.  E.  C.  QuiGGiN,Prolegomena  to  the  study  of  the  later  Irish 
bards.  —  III.  H.  Pierquix,  Le  poème  anglo-saxon  de  Beowulf,  Recueil 
général  des  chartes  anglo-saxonnes.  —  IV.  S.  Friedmaxx,  Ruedeger  e 
Ferdiad.  —  V.  Anecdota  from  Irish  Manuscripts,  vol.  V.  — VI.  Rev. 

J.  A.  Geary,  Five  Irish  homilies  from  the  Rennes  Manuscript.  —  VIL 
Bryan  Merryman,  Cûirtan  Mheadhon  Oidhche.  —  VIII.  P.  Sébillot, 
Le  Folk-Iore. 

I 

Pol  Diverrès.  Le  plus  ancien  texte  des  «  Meddygon  Myddvei  ».  Paris, 

Le  Dault,  1913,  cv-30op.  8°. 

In  the  title  of  thisbook  Myddveiis  written  Myddveu,  but  the  author 
has  corrected  this  spelling  in  a  passage  in  the  body  ol  the  work. 
It  is  a  pleasure  to  call  attention  to  this  valuable  book,  which  has 
been  brought  outby  onewho  is  not  only  possessed  of  a  compétent 
knowledge  of  Welsh, but  who  is  also  a  trained  student  of  médecine, 
familiar  with  the  historv  of  that  art  both  in  modem  times  and 

in  some  of  its  earlier  stages.  In  the  first  chapter,  the  author  gives  an 
account  ofthe  legendarv  origin  of  the  «  Physicians  of  Myddfai  »  in 
Carmarthenshire  from  legends,  which  hâve  been  frequently 
published.  In  a  note  to  p.  xxvi  of  the  Introduction,  the  bardic 

name  of  Owen  Jones  isgiven as  «  Myvvr  »,\vhereas  it  is  morecor- 

rectly  written  'Owain  Myfvr'.  The  account  of  the  légal  position  of 
the  physician  at  the  courts  of  the  Welsh  princes  is  accurate  and 
well-arranged  and  of  service  to  the  student  of  Welsh  social  insti- 
tutions.  Next  follows  a  collation  of  the  text  of  Ab  Ithel  with 

that  of  the  Red  Book,  of  wich  Ab  Ithel's  version  professed  to  be 
a  copy.  Most  of  the  errors  of  Ab  Ithel  are  mistakes  in  slight 
points,   but   there    are    several    errors    that   are  serious.    On    p. 



454  Bibliographie. 

xi.vi  ol'  the  Introduction  the  reading  of  Ab  Ithcl  (p.  n  1.  10) arogîeu  is  doubtless  right,  since  arogleu  is  a  singular  from  which 
was  afterwards  mistaken  for  a  plural.  From  this  supposed  plural 
the  late  singular  arogï  was  made,  but  in  Gwynedd  and  Powys 
dialects  the  singular  ogla  or  hogla  is  still  used.  The  old  verb,  as 
found,  for  example,  in  the  Book  of  Taliessin,  is  arogîeuaf,  not 
aroglaf.  The  list  of  Welsh  MSS.  dealing  with  médical  matters  or 
with  botanical  glossaries  is  very  valuable.  The  same  may  also  be 
said  ot  the  studywhich  the  book  containsof  the  linguistic  peculiari- 
ties  ofeach  ofthethree  MSS.,  of  the  Red  Book,  of  Tonn  and  ofFen- 

ton.  With  regard  to  the  former  it  isnot  quite  accurate to  say  on  p. 
lxxiv  that  o  in  cido  (ivy)  represents  the  diphtong  -ew  of  the  Mod. 
eiâdew  ;  it  is  more  probable  that  o  is  hère  the  représentative  of  a 

différent  diphthong  from  -ew.  It  might  also  be  stated  that  Modem 
ai  corresponds  to  Mediaeval  ei  only  in  final  syllables,or  in  mono- 
syllables  where  the  diphthong  is  not  followed  by  r,  either  alone 
or  with  another  consonant.On  p.  lxxxiii  gk  in  lygket  stands  for  ngh, 
not  for  ng.  The  word  kymhibeu  on  the  same  page  is  of  interest  as 
it  supplies  the  origin  of  the  word  kymibiawc,  which  occurs  in 
Kulhwch  and  Olwen.On  p.  lxxxiv  it  might  hâve  been  stated  that 
the  spelling  llyn  with  one  ;/  is  an  anomaly,  whereas  tan,  glin 
and  dyn  are  regular.  In  pythewnos  on  the  same  page,  it  may 
be  stated  that  pythewnos  is  not  an  instance  of  w  for  j  but 
a  separate  pronunciation.  The  présent  f  in  pythefnos  has  corne 
from  a  bilabial  v,  which  has  developed  from  tu.  The  use  of  the 
two  lorms  of  r  given  on  p.  lxxxv  depended  on  the  form  of  the 
preceding  letter.  When  the  side  of  the  curve  that  was  turned 

towards  the  r  was  convex,  the  so-called  \-  form'  was  used.  On 
the  same  page  it  is  not  enough  to  say  that  consonantal  i  was 
represented  by  i,  it  was  also  frequently  represented  by  y,  as  in 
pilyonen,  wich  M.  Diverres  gives  elsewhere.  On  p.  lxxxvi  the 
form  gwneythyrl  is  doubtless  a  misprint.  A  useful  analysis  of  the 
text  ofthe  Red  Bookof  Hergestis  given.  Intheaccountof  the  textot 
the  Red  Book  it  is  not  clear  what  is  meant  by  saying  that  retto  is  for 
a  more  modem  rydhao,  since  retto  is  the  regular  form  for  the  Près. 

Subj.  S.  3  of  redec,  and  stands  for  *red-s-.  The  author  suspends 
judgment  as  to  the  relation  of  the  texts  to  one  another,  spending  a 
fuller  inquiry  into  the  MSS.  One  must  agrée  with  the  author  that 
neither  the  médical  nor  the  folk-lore  value  of  the  work  is 

very  great.  On  p.  9  of  thetranslation  it  may  be  stated  that  the 

Welsh  'v  megir  cleuydyru  does  not  convey  quite  the  shade  of 

meaning  in    'favorisent  le  développement  des  maladies*.  On  p.  10  ac 



Bibliographie.  455 

maedu  in  the  text  must  be  a  misprint  for  ae  maedu.  The  word 
mei  on  p.  12  sometimes  occurs  in  Early  Welsh  literature  in  such 
phrases  as  mevicb  mei,  meiwyr  and  the  like,  but  its  meaning  has 
never  yet  been  ascertained  ;  at  any  rate  it  probably  does  not 

mean  'May'.  On  p.  14  it  is  probable  that  rodi  kyuot  means  'to 
give  an  emetic'  :  the  author  so  translates  this  phrase  on  p.  21.  On 
p.  24  the  sentence  after  géedy  retto  means  'after  the  cauteries 
(llosceu)  hâve  run  entirely  along  his  veins  (y  wytheuy .  On  p.  28  ae 

gladuoe  uon  means  'and  dig  it  from  its  root'.  On  p.  34  the  passage 
beginning  a  gordyfneit  gwaet  is  better  rendered  'and  draw  the 

blood  of  her  legs  and  ankles'.  The  word  hurch  on  p.  36  is  trans- 

lated  iporc''  but  is  was  probably  meant  by  the  author  to  by  more 
specifically  'verrai'. The  remedy  for  a  snake  bite  well  illustratesthe 
original  magical  basis  of  many  of  thèse  recipes,  since  a  hen  had 
to  be  used  in  the  case  of  a  woman,  and  a  cock  in  the  case  of  a 

man.  The  reading  of  the  Red  Book  given  in  the  text  on  p.  50 

should  be  6uyt  and  the  expression  ar  y  6uyt  means  'at  meal- 

time'.  On  p.  52  aroglen  should  be  arogleu.  On  the  same  page  the 
curious  expression  '0  uagla  pater  occurs  :  it  is  not  improbable 

that  this  is  a  corruption  of  'O  magne  pater' .  The  words  'a  iach 
wydy  yn  nostaf  mean  'then  shalt  be  always  well'.  The  word  nus 
(p.  56)  is  nowhere  found  in  Modem  Wales,  butithas  been  rightly 
translated  by  the  author  hère.  The  English  équivalent  of  it  is 

'beestings'.  The  expression  'a  lleihaa  dy  waef  means,  as  the  non- 
mutation  of  //  shows,  'et  diminue  ton  sang'  not  'qui  diminueront  ton 
sang'.  As  for  arment  on  p.  82,  it  seems  most  probable  to  regard  it 
as  a  corruption  of  orpiment.  On  p.  %/^craesset  is  probably  the  English 

'cresset'.  There  is  ou  p.  88  an  interesting  form  embennyd  for  the 
brain,  a  form  which  also  occurs  on  p.  102  and  in  the  Red  Book  text 
of  Brut  y  Brenhinoedd.  On  p.  90  the  word  al,  if  correct,  may  be 

Près.  Ind.  S.  2  from  alu,  and  may  mean  'deposits  its  young'.  A 
comma  has  been  wrongly  printed  after  yn  in  the  second  line  of  §  1 26, 

p.  90.  On  p.  100  the  words  yny  lit  lys  mean  'until  he  be  infia- 

med'.  On  p.  ioé  there  isan  interesting  use  of  the  word  achwysson 
in  the  sensé  of  'symptoms'.  On  p.  108  the  words  y  waet  mean 
'his  blood' and  there  is  no  occasion  to  doubt  the  reading.  ltis  inte- 

resting to  find  on  p.  156  the  comparative  form  iecach  already  in 

use  for  tegach.  On  p.  156  I6ydya6  =  I6yda6,  'to  turn  grey'.  The 
word  od  on  p.  iéo  is  probably  a  mistake  in  the  MS.  for  or.  In 
spite  of  the  possibility  of  a  différence  of  opinion  on  thefew  points 
indicated,  the  translation  deserves  high  praise,and  the  Glossary  of 
the  names    of  plants,  the   Bibliography  and    the    Index  show  that 



45^  Bibliographie. 

the  author  lias  a  high  conception  of  research  as  wcll  as  of  his 

duty  towards  the  reader.  The  work  troughout  shows  the  spirit  oi 
the  true  scholar. 

E.  Axwyl. 

II 

E.  C.  Quiggin,  Prolegomena  to  the  study  of  the  later  Irish  bards 

1 200-1500  (The  Proceedings  of  the  British  Academy,  vol.  V). 
I.ondon,  gr.  in-8°,  56  p. 

La  littérature  lyrique  proprement  dite  siest  développée  parallèle- 

ment à  la  littérature  épique  de  l'Irlande,  du  vme  au  xvie  siècles.  A 

l'exception  de  quelques  pièces  descriptives  qui  reflètent  profondé 
ment  l'amour  des  Irlandais  pour  la  nature,  la  plupart  des  odes, 
qu'elles  soient  ou  non  d'inspiration  religieuse,  appartiennent  au 
genre  laudatit  :  éloge  d'un  saint  ou  d'un  roi,  matière  peu  variée  où 
la  tonne  est  plus  remarquable  que  le  fond.  Un  des  plus  anciens 

poèmes  de  cette  espèce  est  le  panégvrique  d'un  prince  de  Leinster 
nommé  Aed,que  conserve  le  manuscrit  de  Saint-Paul  en  Carinthie 

(ixe  siècle)  :  mais  on  trouve  cités  soit  dans  les  Annales,  soit  dans 
les  traités  de  versification,  des  poèmes  remontant  au  moins  au 

viic  siècle.  Jusqu'au  commencement  du  xme  siècle,  les  poèmes 
panégyriques  sont  rares.  Du  xme  siècle  au  commencement  du 
XVIIe  siècle  au  contraire,  ils  sont  très  nombreux  et  nous  ont  été 
conservés,  rarement  dans  des  recueils  de  poèmes  ou  duanaire, 
plus  souvent  dans  des  livres  de  famille  contenant  les  poésies 

adressées  aux  chefs  d'un  clan.  M.  Quiggin  énumère  les  principales 
familles  célébrées  par  les  bardes  et  trace  le  portrait  du  barde  irlan- 

dais d'après  Spenser,  Thomas  Smyth  (15e i)et  Derricke,  Image  of 
Irelande  (1581).  Il  fait  ensuite  une  comparaison  entre  la  poésie  des 

bardes  irlandais  et  celle  desSkalds  Scandinaves  et  démontre  qu'elles 
diffèrent  en  trois  points  :  i°  la  mythologie,  absente  chez  les  Irlan- 

dais, fréquente  chez  les  Scandinaves  :  20  les  récits  d'expéditions 
outre  mer  qui  constituent  les  thèmes  ordinaires  des  Skalds  et  aux- 

quels les  bardes  ne  font  point  allusion  ;  30  l'imprécision  des  détails 
de  la  vie  des  chefs  irlandais  opposée  à  la  précision  des  odes  Scandi- 

naves. Les  thèmes  principaux  des  poèmes  irlandais  sont:  la  richesse, 

la  beauté,  la  fertilité  du  sol,  la  bravoure;  les  élégies  sont  nom- 

breuses :  on  trouve  aussi  des  pièces  qui  célèbrent  l'épée,  la  ban- 
nière, le  bouclier,  le  baudrier,  le  château  du  chef.  Quelque  imper- 

sonnelle que    soit    en  général   cette  poésie,  elle   ne  laisse   pas  de 



Bibliographie.  457 

fournir  quelques  renseignements  pour  l'étude  des  conditions 
sociales  en  Irlande.  D'autre  part,  la  technique  complexe  et  com- 

pliquée témoigne  d'un  art  raffiné. 
M.  Quiggin  traite  avec  raison,  dans  un  chapitre  à  part,  de  la 

poésie  religieuse.  Les  poèmes  religieux  des  xiiic,  xive  et  xve  siècles 
sont  imités  de  ceux  des  siècles  précédents,  mais  en  diffèrent  par 

l'influence  visible  qu'a  exercée  indirectement  sur  eux  la  littérature 
latine  du  moyen  âge.  Les  sujets  sont  tirés  de  la  Bible,  de  la 
Légende  dorée,  des  Gesia  Romanorum  et  comportent  un  certain 

nombre  d'anecdotes  pieuses  du  genre  de  celles  qui  nous  ont  été  con- 
servées en  prose.  Ils  sont  venus  aux  Irlandais  par  des  intermédiaires, 

sans  doute  par  des  homélies  en  prose  irlandaise. 

En  dehors  du  panégyrique  et  de  l'ode  religieuse,  d'autres  genres 
ont  encore  été  traités  en  ces  temps.  Aucune  poésie  amoureuse  ne  nous 

a  été  conservée  ;  mais  on  trouve  dans  un  manuscrit  d'Edimbourg 
de  courtes  pièces  satiriques  ;  M.  Quiggin  signale  de  plus  des  odes 

adressées  par  le  poète  à  sa  harpe,  et  un  poème  d'une  inspiration 
touchante  sur  la  mort  de  la  femme  d'un  barde. 

Cette  courte  analyse  ne  peut  donner  qu'une  idée  imparfaite  de 
cette  étude  claire  et  pleine  de  science  sur  un  sujet  neuf  et  complexe 

où  l'auteur  fait  preuve  d'une  connaissance  approfondie  de  la  litté- 
rature européenne.  En  appendice  sont  publiés  deux  poèmes  de 

Murrav  O'Daly  (vers  1241)  et  un  catalogue  des  pièces  contenues 
dans  le  manuscrit  Rawlirison  B.  514  et  dans  le  manuscrit  d'Edim- 

bourg LXIV. 
G.     DOTTIN. 

III 

H.  Pierquin.  Le  poème  anglo-saxon  de  Beowulf.  I.  Introduction. Les 
Saxons  en  Angleterre.  —  IL    Le  poème  de  Beowulf.  Texte  et 
traduction.  Paris,  Picard,  1912,  84e  p.  gd.  in-8. 
—  Recueil  général  des  chartes  anglo-saxonnes.  Les  Saxons  en  Angle- 

terre (604-1061).  Paris,  Picard,  1912,  871  p.  gd.  in-8. 

Le  premier  ouvrage  de  M.  Pierquin  est  essentiellement  un 

ouvrage  de  vulgarisation.  L'auteur  n'a  pas  la  prétention  d'appor- 
ter des  faits  nouveaux  sur  la  composition  ou  la  date  du  fameux 

poème  anglo-saxon,  ni  de  corriger  un  texte  désormais  établi . 

Après  quelques  considérations  sur  le  manuscrit  du  poème,  l'auteur 
nous  donne  en  deux  livres  un  tableau  de  l'état  et  de  la  société 

saxonne,   bien    superficiel   d'ailleurs  et,   à   vrai  dire,  quelque  peu 



45^  Bibliographie. 

inutile  en  l'occurrence.  Tels  chapitres  comme  ceux  sur  l'Ealdor- 
man  (p.  264)  ou  sur  le  Witena  Gemot  manque  réellement  par  trop 

de  précision.  L'auteur  eût  pu  se  dispenser  de  donner  une  telle  pré- 
face à  son  livre  :  nous  possédons  de  bons  manuels  pour  l'étude  des 

institutions  anglo-saxonnes.  Ou  bien  alors  il  eût  fallu  approfon- 
dir un  peu  la  matière.  Suivent  ensuite  le  texte  et  la  traduction 

(p.  381-590)  :  c'est  sans  doute  la  moins  inutile  partie  du  livre, 
encore  qu'elle  n'ait  rien  d'original.  On  trouve  à  la  fin  un  exposé 
de  la  rvthmique  anglo-saxonne,  et  quelques  éléments  de  gram- 

maire anglo-saxonne,  additions  dont  l'auteur  eût  pu  s'épargner  au 
moins  la  seconde.  Tel  qu'il  est,  l'ouvrage  aura  néanmoins  le  mérite 
de  contribuer  à  faire  connaître  une  belle  et  curieuse  œuvre  litté- 

raire, que  les  celtisants  auront  toujours  intérêt  à  lire  et  à  examiner 
à  côté  des  épopées  irlandaises. 

Le  second  ouvrage  de  M.  Pierquin  est  encore  une  réédition  de 

textes  déjà  publiés  ailleurs,  en  particulier  par  Kemble.  Il  est  tou- 

jours utile  d'avoir  sous  la  main  des  textes  parfois  difficiles  à  trouver. 
Malheureusement  M.  Pierquin  ne  paraît  pas  soupçonner  les  prin- 

cipes les  plus  élémentaires  de  la  diplomatique  et  de  la  philologie. 

L'exposé  théorique  de  diplomatique  qui  ouvre  le  volume  est  bien 
faible.  L'indication  des  sources  manque  pour  chaque  acte  ;  de  même 
que  l'analyse.  Au  lieu  décela,  M.  Pierquin  donne  en  appendice,  à 
la  fin  de  chacune  des  six  parties  dont  se  compose  son  volume,  la 
liste  des  sources  de  chaque  acte,  ce  qui  est  fort  incommode.  De 

plus,  les  renseignements  qu'il  fournit  sont  sommaires,  imprécis  et 
confus  :  nulle  part  on  ne  sait  si  on  se  trouve  en  présence  d'un  ori- 

ginal ancien  ou  d'une  copie  récente.  Le  système  d'abréviations 
employé  pour  désigner  les  sources  est  extrêmement  obscur.  Bref, 

on  regrettera  que  M.  Pierquin  n'ait  pas  songé  à  consulter  un  des 
modèles  que  nous  possédons  pour  de  telles  publications  :  par 

exemple  le  Recueil  des  actes  de  Philippe  Ier,  publié  par  M.  Prou. 
Je  crois  que  Léopold  Delisle,  à  qui  cet  ouvrage  est  dédié,  eût  engagé 

l'auteur  à  acquérir  quelques  notions  indispensables  à  qui  veut  édi- 
ter et  même  rééditer  des  actes;  le  travail  d'ailleurs  méritoire  et  con- 

sidérable de  M.  Pierquin  eût  assurément  beaucoup  gagné  à  être 
dirigé  plus  méthodiquement. 

J.  Marx. 

IV 

Sigismondo    Friedmaxn.    Ritcdegcr  e  Ferdiad  e  di  un   prétest)  rap- 
porta di  Ferdiad  cou  Siegfried  (Extrait  de  la  «  Miscellanea  di  Studi  » 



Bibliographie.  549 

pubblicala  pel  cinquantenario  délia  R.  Accaàemia  Scientifica  Lettera- 
ria  ai  Milauo).  Milan,  Cogliati,  36  p.  in-8,  s.  d. 

On  connaît  l'épisode  de  la  Tain  dans  lequel  Ferdiad  est  con- 
traint, malgré  lui,  de  lutter  contre  son  ami  Cuchulinn,  et  finale- 

ment tué  par  lui  (Windisch,  Tâin,  p.  436  ;  d'Arbois  de  Jubain- 
ville,  Enlèvement  du  taureau  divin,  p.  154).  Zimraer  a  prétendu 

retrouver  le  prototype  de  cette  histoire  dans  un  épisode  des  Nibe- 
lungen,  où  Rùdiger  est  obligé  de  combattre  contre  ses  amis  pour 
rester  fidèle  à  son  seigneur  (v.  Zeitschr.  f.  d.  Altertum,  t.  XXXII) 

M.  Friedmann  établit  fort  bien  que  les  analogies  qu'on  a  prétendu 
découvrir  entre  les  deux  histoires  n'ont  rien  de  fondamental  ni 

d'exceptionnel  :  les  situations  essentielles  comme  les  détails  des récits  diffèrent  tout  à  fait  dans  les  deux  cas.  M.  Friedmann  montre 

également  que  les  rapports  que  Zimmer  s'était  efforcé  d'établir 
entre  les  noms  de  Ferdiad  et  de  Nibelung  (Nijlungr)  ne  reposent  sur 

aucune  base  solide  :  l'un  de  ces  noms  n'est  nullement  la  traduc- 

tion de  l'autre.  C'était  déjà  l'opinion  de  M.  Windisch  (Tâin,  p.  439 
et  p.  574,  n.  4). 

J.  Marx. 

V 

Anecdoia  front  Irish  Mannscripts,  edited  by  O.  J.  Bergin,  R.  I. 

Best,  Kuno  Meyer,  J.  G.  O'  Keeffe.  Vol.  V.  Halle,  Max  Nie- 
meyer,  191 3.  30  p.   8°. 

La  collection  des  Anecdota  from  Irish  Mannscripts,  que  poursuit 

avec  tant  de  dévouement  M.  Kuno  Meyer,  s'enrichit  d'un  cinquième 
volume,  qui  contient  les  textes  suivants  : 

i°  The  correspondance  betiveen  Alexander  and  Dindinius,  d'après  le 
MS.  Rawlinson  B  5 12,  f°  993-100 b.  Il  s'agit  d'un  fragment  de  l'his- 

toire d'Alexandre.  Cette  dernière  a  été  publiée  intégralement,  d'a- 
près un  texte  conservé  dans  le  Leabhar  Breacc,  par  M.  Windisch 

dans  les  Irische  Texte,  t.  II,  2e  série,  p.  1  et  suiv.  Le  morceau  publié 
ici  comprend  les  paragraphes  61-74  du  texte  de  M.  Windisch 

(Ir.  Texte,  II,  2e  série,  p.  69  etss.);  il  présente  quelques  variantes 
intéressantes,  et,  comme  disait  M.  Windisch  lui-même,  «  im  Allge- 
meinen  eine  reinere  Form  und  knappere  Fassung  »  (/.  cit.,  p.  2). 

2°  Scèl  muicce  Maie  Dû  Thô  «  Histoire  du  cochon  de  Mac  Dâ 

Thô  »,  d'après  le  MS.  H.  3.  18  de  Tïinity  Collège,  Dublin,  p.  743- 
748.  On  a  déjà  public  de  ce  texte  célèbre  plusieurs  versions  :  celles 



460  Bibliographie. 

du  Book  oï  Leinster  (f°  72)  et  du  MS.  Harleian  5280  (f°  50)  se 
trouvent  collationnées  dans  les  Irische  Texte,  t.  I,  p.  93;  celle  du 

MS.  Rawlinson  B  512  (f°  105  b)  est  éditée  avec  traduction  anglaise 
dans  les  Hibernica  Minora,  p.  51.  Il  y  en  a  une  autre  en  vers,  encore 

inédite,  dans  le  MS.  Laud  610  (f°  58  b).  Celle  du  MS.  H.  3.  18  a 
été  utilisée  partiellement  par  M.  Windisch  dans  les  Irische  Texte, 

mais  une  publication  intégrale,  faite  directement  d'après  le  manu- 
scrit, était  désirée  de  tous  les  celtistes. 

30  Ferchiiitred  Medba,  d'après  le  MS.  Rawlinson  B  5 12  (f°  1  a-2  a). 
Le  même  récit  figure  dans  le  Book  of  Lecan  351  b-353  a  et  a  été 

édité  comme  tel  dans  Ériu,  II,  173,  par  M.  Joseph  O'  Neill.  Mais 
il  v  porte  un  titre  différent  :  Cath  Boinde  «  la  bataille  de  la  Boyne  ». 
Le  titre  que  nous  avons  ici,  Ferchiiitred  Medba,  est  traduit  par 

M.  J.  O' Neill  «  Meadh's  husband-allowance  »  (/.  cit.,  p.  175). 
Toutefois,  M.  Windisch  a  interprété  ferchiiitred  et  ferchiiiredach, 

comme  la  désignation  d'une  «  garde  du  corps  »  (Vr.  Texte,  III, 
544  et  T. B.C.,  p.  850).  La  bataille  de  la  Boyne  fut  gagnée  par 

Conchobar,  roi  d'Ulster,  sur  son  beau-père,  le  roi  suprême  d'Ir- 
lande, Eochaid  Feidleach.  A  la  suite  de  cette  bataille,  Medb,  elle- 

même  fille  d'Eochaid  Feidleach,  fut  emmenée  en  Connaught  par 

le  roi  Eochaid  Dala,  qui  la  prit  pour  femme.  Mais  l'impétueuse 
reine  s'amouracha  d'un  de  ses  petits-neveux,  Ailill  mac  Mata,  et 
excita  la  jalousie  de  son  mari  ;  un  combat  singulier  s'en  suivit, 
dans  lequel  Eochaid  Dala  fut  tué  par  Ailill.  Voilà  comment  ce  der- 

nier devint  roi  de  Connaught.  Ces  événements  sont  naturellement 

antérieurs  à  la  fameuse  expédition  de  l'enlèvement  des  vaches  de 

Cooley,  où  le  couple  Ailill-Medb  joua  le  rôle  que  l'on  sait. 
40  The  Caldron  of  poesy,  d'après  le  MS.  H.  3.  i8deTrinity  Collège, 

p.  53  a-57  a.  C'est  le  chaudron  merveilleux  qui  annonçait  la  bonne 
science,  qui  réglait  la  loi  de  tous  les  arts.  Il  est  ici  donné  comme 

la  propriété  d'Amairgen.  On  connaît  plusieurs  poètes  de  ce  nom. 
Le  plus  célèbre  est  Amairgen  mac  Amalgada,  filé  du  roi  suprême 

Mac  Cearbaill  (mort  en  565,  d'après  les  Annales  de  Tigernach), 
et  auteur  supposé  du  Dinnsenchus.  Il  y  a  un  autre  Amairgen,  fils 
du  forgeron  Ecetsalach,  mentionné  dans  la  Tâin  (éd.  Windisch, 
p.  696  et  76e).  Mais  le  possesseur  du  chaudron  est  un  troisième 
Amairgen  :  il  portait  le  surnom  de  Glungel  «  aux  genoux  blancs  » 

et  était  un  des  fils  de  Mile  (L.  L.  12  b).  C'est  lui-même  qui  fait  ici 
la  description  de  son  chaudron,  dans  une  langue  savante,  remplie 
de  mots  rares  et  obscurcie  çà  et  là  par  des  procédés  artificiels 

(comme  le  cennfochrus,  v.  R.  Celt.,  XXXII,  p.  131).  Les  nom- 
breuses gloses  ajoutées  au  texte  ne  permettent  pas  toujours  de 

l'éclaircir. 



Bibliographie.  461 

50  Verba  Scâthaige  fri  Coinculaind,  d'après  le  MS.  Rawlinson 
B  512  (f°  118  b  2)  collationné  avec  les  MSS.  Egerton  88  (f°  11  a  2) 
et  Egerton  1782  (f°  19  b  1).  Scàthach  est  la  femme,  à  la  fois  magi- 

cienne et  amazone,  chez  laquelle  Cuchullin  alla  en  Grande-Bre- 

tagne étudier  l'art  de  la  guerre  ;  l'épisode  est  raconté  tout  au  long- 
dans  le  Tochmarc  Emire  (v.  Rev.  Celt.,  XI,  444  et  Zeitschrift  fur 
celtische  Philologie,  III,  250).  Lorsque  Cuchullin  quitta  Scàthach, 

celle-ci  lui  donna  ses  derniers  avertissements,  en  lui  prédisant  les 

principaux  épisodes  de  sa  destinée  future.  C'est  l'objet  du  morceau 
que  nous  avons  ici  ;  il  est  en  vers,  et  les  difficultés  n'y  manquent 
pas.  J.  Vexdryes. 

VI 

Rev.  James  A.  Geary.  Vive  Irish  Hontilies  front  the  Rennes  AdS., 

Text  and  Translation.  Washington,  19 12.  65  p.  8°  (reprinted 
from  The  Caiholic  University  Bulletin,  vol.  XVIII,  nos  2-5). 

M.  J.  Dunn,  qui  enseigne  le  celtique  à  l'Université  catholique 
de  Washington,  est  un  ancien  élève  de  notre  Université  de  Rennes. 
Cela  explique  que  des  textes  tirés  du  manuscrit  irlandais  de  Rennes 

soient  publiés  dans  le  Caiholic  University  Bulletin.  Nous  avons  déjà 

rendu  compte  d'un  travail  de  M.  Hoey,  relatif  à  une  homélie  sur 
la  Passion  (Rev.  Celt.,  XXXIII,  359).  Voici  qu'un  autre  élève  de 
M.  Dunn  publie  cinq  nouvelles  homélies,  provenant  également 
du  manuscrit  de  Rennes,  où  elles  font  partie  du  même  groupe.  A 

savoir  :  une  homélie  sur  la  Résurrection  (f°  30C-31  d),  une  homé- 
lie sur  la  Pauvreté  (f°  33  d-35  b),  deux  homélies  sur  la  Confession 

(f°  35  b-36  c  et  36  c-37  d),  et  une  homélie  sur  l'Eucharistie 
(f°  29  b-30  c).  Ce  sont  en  général  d'assez  misérables  productions, 
décousues,  incohérentes,  où  l'abondance  des  citations  bibliques  ou 
patristiques  ne  supplée  pas  au  vide  de  la  pensée.  Toutefois  l'édi- 

teur met  à  part  les  deux  homélies  sur  la  confession  :  «  they  give, 

dit-il,  p.  26,  in  a  form  which  admirably  combines  succinetness 
with  détail  a  complète  summary  of  Catholic  doctrine  on  the  sub- 

ject  ».  C'est  bien  possible.  En  tout  cas,  d'après  la  forme  et  le  style 
comme  il  l'ajoute  lui-même,  elles  semblent  parties  de  la  même 
main  que  les  autres.  Et  leur  ressemblance  avec  deux  Opuscula  de 

Saint-Thomas  ne  permet  guère  de  les  considérer  comme  des  œuvres 
complètement  originales.  La  plus  estimable  de  toutes,  «  the  most 

creditable  »,  comme  dit  M.  Geary,  et  ce  n'est  pas  dire  beaucoup,  est 
encore  la  cinquième  homélie,  consacrée  à  l'Eucharistie  ;  et  pour- 

Revue   Celtique,  XXXIV.  50 



462  Bibliographie. 

tant  M.  Gearyy  signale  lui-même  «  a  strange  alternation  of  exact 
and  inexact  statements  of  the  mystery  ». 

L'édition  reproduit  le  texte  du  manuscrit  ;  l'éditeur  s'est  borné 
à  résoudre  les  abréviations,  qu'il  note  par  des  italiques  et  à  sépa- 

rer les  mots  au  moyen  de  tirets.  Il  est  fâcheux  qu'il  n'ait  pas  adopté 
une  règle  uniforme  pour  la  notation  des  consonnes  aspirées  et  que 

par  exemple  il  écrive  d'une  façon  inconséquente  tantôt  briathra, 
tantôt  brialra,  ou  bien  saetair  à  côté  de  mâthair.  Il  eût  fallu  partout 

rétablir  les  aspirées.  On  sent  un  novice  à  bien  d'autres  détails.  La  pré- 
position docham  est  écrite  tantôt  do  cum,  tantôt  do  chum  ;  et  on  lit  p.  4, 

do-  ciini  flathamnais  et  do  cum-flathamnais  à  quelques  lignes  d'inter- 
valle. A  la  dernière  ligne  de  cette  même  page  4,  ac-a-niaraid  est  à 

lire  ac-an-iarraid.  Et  il  y  a  des  fautes  d'impression  qui  ne  figurent 

pas  à  l'erratum  ;  par  exemple,  na-adœine  (p.  40,  1.  13)  au  lieu  de na-ndaeine. 

Dans  l'homélie  sur  l'Eucharistie  se  trouve  résumée,  p.  53,  l'ar- 
gumentation d'un  certain  Elariencis  au  sujet  de  la  présence  réelle. 

M.  Geary  ne  sait  que  faire  de  cet  Elariencis,  pas  plus  que  d'un 
Nenuensis,  dont  les  paroles  sont  rapportées  p.  58.  Il  se  pourrait  que 
Nenuensis  fût  une  mauvaise  lecture  de  Elariensis.  Et  quant  à  ce 

dernier,  ne  serait-ce  pas  l'Hilarius,  dont  il  est  question  dans  l'His- 
toire littéraire  de  la  France,  t.  XII,  p.  254,  auteur  d'un  «  sermo  de 

corpore  et  sanguine  Domini,  qu'on  voit  à  l'abbaye  de  Saint-Amand 
et  à  la  cathédrale  de  Saint-Omer  »  ?  Cet  Hilarius,  disciple  d'Abé- 
lard,  est  également  mentionné  dans  la  Patrologie  de  Migne, 
t.  CLXXVIII,  col.  1851-1854. 

J.  Vendryes. 

VII 

Cùirt  an  Mheadhon  OidhcbeBryan  Merryman  cet,  Riseârd  O'Foghlu- 
dha  .i.  Fiachra  Eilgeach  do  chuir  in  eagar  (Le  tribunal  de  Minuit, 

composé  par  Bryan  Merriman,  édité  par  Richard  O'Foghludha 
[Fiachra  Eilgeach]).  Dublin,  Hodges  Figgis  andCo.,  1912,  xi- 
185  p.  8°.  10  s.  6  d. 

Les  celtistes  n'ont  pas  oublié  l'édition  qu'a  donnée  le  regretté  Stern 
du  Tribunal  de  Minuit,  et  qui  emplit  tout  un  cahier  du  tome  V  de 

la  Zeitsehrijt  fiir  celtische  Philologie,  p.  193-415.  C'était  une  édition 
au  sens  que  les  philologues  classiques  donnent  à  ce  mot,  accompa- 

gnée d'un  apparat  critique,  d'une  discussion  des  variantes  et  de 
notes  explicatives  ;  c'était  mieux  encore,  car  Stern  y  avait  joint  une 



Bibliographie.  •  463 

étude  sur  le  caractère  du  poème,  sur  la  langue  et  sur  le  mètre, 
une  excellente  traduction  en  vers  allemands  et  un  glossaire  com- 

plet des  mots  du  texte. 

En  publiant  à  son  tour  pour  l'usage  de  ses  compatriotes  une 
édition  du  poème  de  Bryan  Merryman,  M.  R.  O'Foghludha  ne 
méconnaît  pas  les  mérites  de  son  devancier,  puisqu'il  dédie  l'ou- 

vrage à  sa  mémoire  et  parle  de  lui  en  termes  reconnaissants  et 

émus.  A  bien  des  égards,  nous  avons  ici  une  répétition  de  ce  qu'a- 
vait fait  Stern  ;  p.  21,  une  biographie  du  poète,  p.  77  et  suiv., 

après  l'édition  du  texte,  une  étude  sur  les  manuscrits  et  sur  les 
variantes;  p.  ni,  un  commentaire,  avec  interprétation  des  diffi- 

cultés, enfin,  p.  135,  un  glossaire,  moins  complet  toutefois  que 
celui  de  Stern.  Mais  le  travail  est  fait  avec  beaucoup  de  soin  et 

parait  tout  à  fait  digne  du  grand  nom  à  l'ombre  duquel  M.  O'  Fogh- 
ludha  s'abrite.  Le  principal  mérite  de  ce  dernier  est  d'avoir  utilisé 
plusieurs  manuscrits  ignorés  de  Stern  et  de  fournir  un  texte  mieux 

étudié  encore  et  plus  sûr.  L'œuvre  de  Merryman  étant  très  popu- 
laire, plusieurs  copies  avaient  commencé  à  en  circuler,  du  vivant 

même  de  l'auteur, mais  sous  des  formes  déjà  amplifiées  et  altérées. 
De  cette  œuvre  même  nous  avons  peu  de  chose  à  dire.  Dans  le 

compte  rendu  qu'il  a  fait  du  travail  de  Stern,  d'Arbois  de  Jubain- 
ville  a  résumé  en  quelques  mots  le  scénario  de  Brvan  Merryman 

(Rev.  Celt.,  t.  XXVI,  p.  281).  C'est  un  poème  héroï-comique, 
plein  d'humour  et  de  gaieté,  mais  d'un  humour  bien  irlandais,  jail- 

lissant de  l'observation  des  mœurs,  et  d'une  gaieté  au  service  du 

bon  sens  et  de  la  raison.  L'édition  de  M.  O'  Foghludha  est  précédée 
d'une  introduction  littéraire,  rédigée  en  anglais  et  signée  Piaras 
Béaslai.  Les  mérites  essentiels  de  Merryman  y  sont  fort  joliment 
analysés.  Ce  poème  de  1026  vers  suffit  à  mettre  Merryman  hors  de 
pair  dans  la  littérature  de  son  pavs  et  permet  de  le  comparer,  sans 

dommage  pour  sa  réputation,  aux  meilleurs  poètes  de  l'Angleterre 
ou  du  continent.  Il  a  la  verve  pleine  et  drue,  la  justesse  et  la  pré- 

cision du  trait.  C'est  un  écrivain  de  grand  talent.  Mais  avant  tout 
c'est  un  moraliste.  Pour  la  liberté  de  sa  pensée,  M.  Béaslai  le  com- 

pare à  un  Grec.  C'est  aussi  bien  un  Français,  de  la  lignée  de 
Rabelais  et  de  Montaigne,  de  Molière  et  de  Voltaire  ;  de  Molière 

surtout,  avec  lequel  il  a  plus  d'un  rapport  par  ses  théories  sur  l'édu- 
cation et  sur  le  mariage.  Défenseur  de  la  loi  naturelle,  il  considère 

toute  contrainte  sociale  comme  un  mal  ;  il  proclame  les  droits  de  la 

joie  de  vivre  ;  il  proteste  avec  énergie  contre  le  célibat  imposé  par 
les  circonstances  aux  filles  de  son  pays,  contre  les  mariages  immo- 

raux qui  unissent  des  jeunes  filles  à  des  vieillards.  Bref,  il  est  aussi 



464  Bibliographie. 

original  dans  sa  philosophie  de  la  vie  que  dans  la  conception  de  son 

œuvre,  que  dans  sa  langue  et  dans  son  mètre.  Il  mériterait  d'être 
plus  connu  en  dehors  même  de  son  pays. 

J.  Vendryes. 

VIII 

Paul  Sébillot.  Le  Folk-lore,  Littérature  orale  et  Ethnographie  tra- 
ditionnelle (Encyclopédie  scientifique  publiée  sous  la  direction 

du  Docteur  Toulouse).  Paris,  O.  Doin,  191 3.  xxiij-393  p. 
8°.   5  fr. 

M.  Paul  Sébillot,  qui  se  consacre  depuis  tant  d'années  au  folk- 
lore avec  l'ardeur  que  l'on  sait,  rend  un  bon  service  à  cette  étude 

en  publiant  ce  petit  livre.  Bien  des  gens  ont  pu  déplorer  qu'il 
n'existât  pas  pour  le  folk-lore  un  manuel  court  et  pratique,  comme 
ceux  dont  on  dispose  pour  d'autres  sciences,  comprenant  avec  une 
bonne  bibliographie  une  classification  générale  des  faits.  Un  pareil 

manuel  avait  sa  place  toute  marquée  dans  la  Bibliothèque  d'Anthro- 

pologie du  Docteur  Papillault,  qui  fait  partie  de  l'Encyclopédie  scien- 
tifique du  docteur  Toulouse:  M.  P.  Sébillot  s'est  chargé  de  l'écrire  et 

on  doit  l'en  féliciter.  11  n'aura  pas  seulement  la  satisfaction  de  faire 

connaître,  en  la  vulgarisant,  la  science  qui  lui  est  chère  et  d'y  atti- 
rer de  nouveaux  adeptes,  mais  celle  aussi  de  fournir  à  ceux  qui 

savent  déjà,  à  ses  confrères  en  folk-lore,  un  utile  instrument  de  tra- 
vail . 

L'ouvrage  est  divisé  en  deux  parties  qui  s'intitulent  respective- 
ment :  Littérature  orale  et  Ethnographie  traditionnelle.  La  première 

étudie  les  formes  par  lesquelles  s'exprime  le  folk-lore  ;  la  seconde, 
beaucoup  plus  développée,  comprend  un  exposé  des  croyances, 

suivant  qu'elles  se  rapportent  au  monde  physique,  au  monde  animé, 
à  la  vie  sociale.  L'auteur  n'affiche  pas  de  prétentions  dogmatiques  ; 
il  ne  s'est  pas  soucié  de  construire  une  théorie  doctrinale  ;  son  but, 
tout  pratique,  a  été  de  fournir  un  résumé  commode  des  faits,  une 
collection  de  matériaux  bien  classés.  La  besogne  était  immense,  et 

la  principale  difficulté  résidait  dans  le  choix.  Mais  M.  Sébillot  était 

bien  préparé  par  ses  études  antérieures  à  choisir  dans  chaque  caté- 
gorie les  faits  caractéristiques.  On  trouvera  donc  dans  son  livre  une 

liste  abondante  et  très  variée.  Tous  les  pays  et  tous  les  peuples  sont 

représentés  dans  cette  ethnographie  des  traditions.  Naturellement, 

lés  Celtes  y  ont  leur  place.  Breton  de  naissance,  M.  Sébillot  n'avait 
garde  d'oublier  la  Bretagne  et  les  pays  celtiques,  auxquels  il  a  cou- 



Bibliographie.  465 

sacré  tant  d'utiles  monographies.  L'information  est  complétée  par 
de  nombreux  renvois  bibliographiques  au  bas  des  pages,  par  un 

index  bibliographique  fort  développé,  p.  353-365,  et  par  une 
table  alphabétique  des  auteurs  et  des  matières,  p.  367-381.  Le  livre 

est  ainsi,  comme  l'auteur  le  dit,  un  mémento  à  l'usage  des  profanes 
et  des  spécialistes  ;  mieux  que  cela,  c'est  un  vade-mecum  pour  les 
enquêteurs  ;  c'est  le  guide  du  folk-loriste,  comme  il  y  a  le  guide 
du  botaniste  ou  de  l'amateur  de  coléoptères. 

Le  principal  défaut  d'un  livre  ainsi  conçu,  c'est  la  monotonie. 
Le  lecteur  se  fatigue  vite  de  cette  énumération  de  menus  faits 

simplement  juxtaposés.  Aussi  bien  le  livre  est-il  plutôt  à  con- 

sulter qu'à  lire  ;  il  faut  l'estimer  pour  ce  qu'il  suggère  plus  encore 
que  pour  ce  qu'il  fournit.  Dans  sa  sobriété  un  peu  sèche,  il  ne  donne 
des  croyances  populaires  qu'une  idée  incomplète  ;  elles  y  appa- 

raissent comme  des  fleurs  fanées  auxquelles  l'herbier  a  fait  perdre 
éclat  et  fraîcheur.  C'est  un  inventaire  très  minutieux  de  nos  tares  intel- 

lectuelles, une  liste  des  égarements  de  la  raison.  Triste  image  que 
celle  de  cette  humanité,  dupe  des  pires  sottises  et  des  plus  grossiers 
mensonges,  adonnée  aux  plus  basses  superstitions,  victime  vouée 

d'avance  à  toutes  les  fourberies  et  les  impostures  !  Et  pourtant  c'est 
de  ces  misères  qu'est  faite  notre  vie  morale  :  ce  sont  nos  rêves  et 
nos  craintes,  nos  désillusions  et  nos  espérances,  c'est  la  matière 
même  de  toute  poésie,  c'est  la  façon  dont  nos  lointains  ancêtres  ont 
résolu  pour  leur  compte  l'énigme  de  cet  incompréhensible  univers, 
ce  sont  les  fables  qui  ont  bercé  l'enfance  de  notre  race  et  qui 
continuent  à  exercer  sur  nous  leur  pouvoir, 

womit  man  einlullt,  wenn  es  greint, 
das  Volk,  den  grossen  Lùmmel. 

On  se  prend  à  regretter  une  disposition  qui,  en  émiettant  la 

matière,  n'en  laisse  jamais  apparaître  les  causes  ni  l'enchaînement. 
Il  ne  fallait  pas  s'arrêter  à  l'aspect  extérieur  des  fables,  mais  tâcher 
de  pénétrer  dans  les  profondeurs  de  l'âme  humaine,  où  s'élaborent 

les  croyances.  C'eût  été  alors  pour  M.  P.  Sébillot,  qui  est  lui-même 
un  poète,  le  moyen  de  faire  ressortir  tout  ce  que  le  folk-lore  ren- 

ferme de  poésie  en  son  fond.  Il  s'est  borné  à  étudier  minutieuse- 
ment la  surface,  et  pour  avoir  touché  de  trop  près  son  idole,  la 

dorure  lui  est  restée  aux  mains. 

J.  Yexdryes. 



CHRONIQUE 

Sommaire.  I .  Acquisition  de  la  dernière  partie  de  la  bibliothèque  de  d'Arbois 
de  Jubainvîlle  par  l'University  Collège  de  Cork.  —  II.  Nominations  à 
l'University  Collège  de  Londres.  —  III.  Spécimens  de  parlers  celtiques 
aux  Archives  phonographiques  de  Vienne.  — IV.  Soutenance  de  thèse  de 
M.  F.  Jaffrenou.  — V.  La  nouvelle  Revue  épigraphique.  —  VI.  Un  dic- 

tionnaire général  de  l'irlandais  par  M.  Marstrander.  —  VII.  Livres  sco- 
laires en  gaélique  d'Ecosse.  —  VIII.  M.  F.  N.  Robinson,  et  les  sacri- 
fices humains  en  Irlande.  —  IX.  M.  Tom  Peete  Cross  et  le  lai  de  Lan- 

val.  — X.  The  Celtic  Annualde  Dundee  pour  191 3.  — XI.  P.  Walsh, 

Une  Élégie  sur  ÉmonnO'Braonain.  —  XII.  Publications  hagiographiques 
de  M.  A.  Oheix.  —  XIII.  Dictionnaires  topographiques  de  l'Ain  et  de 
l'Aude.  —  XIV.  Un  catalogue  de  sigles  de  potiers  par  M.  A.  Demailly. 
—  XV.  M.  A.  Reinach  et  les  cultes  orientaux  de  l'Occident    romain. 
—  XVI.   Le   moulage  de  la  Vénus  d'Arles.    —  XVII.  Suum  cuique. 
—  XVIII.  Ouvrages  reçus. 

I 

Comme  conclusion  aux  renseignements  que  nous  avons  déjà 

publiés  sur  la  bibliothèque  de  d'Arbois  de  Jubainville,  nous  sommes 
en  mesure  d'en  signaler  une  nouvelle  aventure  qui  paraît  devoir 
être  la  dernière. 

La  partie  de  cette  bibliothèque  qui  restait  dans  le  commerce, 

contenant  les  livres  relatifs  à  l'irlandais,  le  gaélique  d'Ecosse  et  de 

Man,  le  comique,  et  aussi  quelques  livres  bretons,  vient  d'être 
acquise  de  la  librairie  Fock  de  Leipzig  par  l'University  Collège  de 
Cork  (Irlande).  C'est  une  bonne  fortune  pour  le  professeur  de 
celtique  de  ce  collège,  qui  est,  comme  on  sait,  M.  Richard  Hene- 

bry.  Il  aura  désormais  d'excellents  instruments  de  travail  à  mettre 
à  la  disposition  de  ses  élèves.  L'acquisition  s'est  faite  par  les  soins 
désir  Bertram  Windle,  président  of  the  Collège  Governing  Body, 
sur  la  recommandation  empressée  de  MM.  R.  I.  Best  et  Kuno 
Mever. 



Chronique.  467 

II 

L'University  Collège  de  Londres,  qui  prend  chaque  jour  plus 
d'ampleur  et  d'extension,  a  voulu  faire  une  place  dans  ses  pro- 

grammes à  l'enseignement  du  celtique.  On  vient  d'y  créer  une 
chaire  de  celtique,  à  laquelle  a  été  appelé  M.  Robin  Flower,  biblio- 

thécaire au  British  Muséum.  M.  Flower  possède  une  connaissance 

approfondie  de  l'irlandais  moderne,  notamment  du  dialecte  parlé aux  îles  Blasket. 

En  même  temps,  notre  collaboratrice  miss  Mary  Williams,  doc- 

toresse de  l'Université  de  Paris,  vient  d'être  appelée  de  Manches- 
ter à  Londres,  où  elle  enseignera  le  français  en  qualité  de  lectrice, 

à  l'Universitv  Collège.  C'est  un  succès  de  plus  à  l'actif  des  Celtes, 
aussi  bien  que  de  la  savante  et  laborieuse  doctoresse. 

III 

L'Autriche  a  aussi  son  Musée  de  la  parole,  qui  est  même  plus 
ancien  que  le  nôtre.  Les  Archives  phonographiques  de  Vienne  sont 
bien  connues  des  phonéticiens,  tant  par  leurs  richesses  mêmes  que 

par  la  complaisance  avec  laquelle  elles  s'ouvrent  aux  travailleurs. 
Nous  apprenons  que  M.  le  Dr  Trebitsch,  un  des  organisateurs  de 
ces  Archives,  a  recueilli  lui-même  dans  les  années  précédentes  de 

nombreux  spécimens  de  parlers  celtiques  :  de  ses  voyages  d'explo- 
ration il  a  rapporté  environ  quarante  disques  pour  la  Bretagne  et  autant 

pour  l'Irlande,  une  trentaine  pour  le  pays  de  Galles,  vingt  pour 
l'Ecosse,  une  dizaine  pour  l'île  de  Man.  LAcadémie  des  Sciences 
de  Vienne,  dont  dépendent  les  Archives  phonographiques,  met- 

trait, parait-il,  très  volontiers  ces  disques  à  la  disposition  d'un 
celtiste  qui  voudrait  travailler  d'après  eux. 

IV 

Le  correspondant  à  qui  nous  devons  déjà  la  notice  de  la  page 
349  sur  la  soutenance  de  M.  Diverrès  nous  fait  connaître  dans  les 

termes  suivants  une  autre  soutenance  de  thèse,  également  intéres- 
sante pour  les  celtistes  : 

«  Le  jeudi  12  juin  191 3,  à  deux  heures  de  l'après-midi,  a  été  sou- 
tenue devant  la  Faculté  des  Lettres  de  Rennes  la  première  thèse 

d'Université  écrite  en  langue   bretonne.  L'auteur  en  est  M.  Fran- 



|68  Chronique. 

cois  Jaffrennou  dont  le  nom  bardique  est  Taldir  et  qui  s'est  fait 
connaître  à  la  fois  comme  poète  breton  et  comme  directeur  de  Ar 

Bobl.  Titre  de  la  thèse:  Prosper  Prou  (1811-1873),  siudiaden  var  e 
vùe\,  e  li%erou,e  var\onie\  staget  outhi  eurvoulladen  neve\  cu\  eholl 
oberou  embonnetha  diembann.  Le  jury  était  composé  de  MM.  Dottin, 

Le  Braz  et  Pierre  Le  Roux.  A  la  soutenance,  l'auteur  a  montré 

qu'il  connaissait  bien  son  sujet  ainsi  que  la  question  complexe  de 
la  langue  littéraire  bretonne.  » 

V 

Lorsqu'en  1878,  le  regretté  Allmer  fit  paraître  à  Vienne,  chez 

l'éditeur  Savigné,  le  premier  numéro  de  la  Revue  Epigrapbique  du 
Midi  de  la  France,  la  Revue  Celtique  annonça  cette  utile  publication 

en  remerciant  <<  MM.  Allmer  et  Savigné  pour  leur  très  utile 

entreprise  ».  Trois  volumes  parurent  successivement  en  1878-1883, 
1884- 1889  et  1890- 1898,  le  troisième  sous  la  codirection  de  M. 

Emile  Espérandieu.  Ce  dernier,  après  la  mort  d'Allmer,  en  1899, 
assuma  seul  la  direction  de  la  Revue  et  fit  paraître  un  tome  IV  de 
1899  à  1902,  un  tome  V  de  1902  à  1908.  Puis  la  Revue  tomba  en 

sommeil.  Voici  qu'elle  vient  de  se  réveiller,  et  sous  une  forme 
rajeunie,  s'annonce  disposée  à  fournir  une  nouvelle  carrière.  Elle 
a  raccourci  son  nom,  s'intitulant  Revue  Epigrapbique 'tout  court;  et 
M.  Emile  Espérandieu  en  partage  la  direction  avec  M.  Adolphe 

Reinach.  Bien  que  son  objet  embrasse  maintenant  l'épigraphie  en 
général,  et  notamment  l'épigraphie  grecque,  il  faut  espérer  qu'elle 
ne  négligera  pas  le  champ  si  fertile  de  la  Gaule  Romaine  ;  le  nom 
même   des  deux  directeurs  doit   rassurer  les  celtistes  à  cet  égard. 

Et  d'ailleurs  nous  trouvons  déjà  dans  le  premier  numéro  (jan- 
vier-avril 191 3)  de  quoi  intéresser  nos  lecteurs. 

M.  Héron  de  Villefosse  publie,  p.  n,  des  Nolules  Epigraphiques 

où  il  étudie,  entre  autres  objets,  une  bague  d'or  trouvée  à  Feurs, 
le  milliaire  de  Sacquenay  (Côte  d'Or;  au  Musée  de  Dijon),  un 
cachet  d'oculiste  provenant  de  Beaumont  (Puy-de-Dôme),  et  la 
plaque  de  bronze  de  Narbonne. 

M.  Emile  Espérandieu  publie,  p.  95.  l'image  d'un  petit  autel  de 
forme  prismatique,  conservé  au  Musée  de  Chalon-sur-Saône  :  sur 

l'une  des  faces  se  lit  l'inscription  : 

De[o]    Bcli[s]ar>iaro  L(ucius)  Lanius  Sedatiarais  sive  Cod[ou~\ius. Cette  inscription  contient  un  nouveau  nom  de  dieu,  Belisamaros, 

à  rapprocher  probablement  du  nom  de  la  déesse  Belisatna.  Toute- 

fois on  peut  être  tenté  de  retrouver  dans  ce   nouveau    nom    l'élé- 



Chronique.  .169 

ment    -tnaros,  qui    figure  comme    second  terme  de    composition 
dans  tant  de  noms  celtiques,  gaulois  ou  insulaires. 

VI 

Nous  avons  entre  les  mainsle  prospectus  d'un  dictionnaire  irlan- 
dais, dont  chaque  celtiste  doit  souhaiter  le  prompt  achèvement.  Le 

titre  de  l'ouvrage  en  dit  assez  l'importance  :  Diclionary  of  tbe  Irish 
language,  basai  mainly  on  OUI  and  Middle  Irish  Materials,  published 

by  the  Royal  Irish  Academy,  underthe  editorship  of  Cari  J.  S.  Mar- 
straxder,  member  of  the  Royal  Irish  Academy,  Professor  of  Celtic 
Philology  in  the  University  of  Kristiania.  Le  point  de  départ  de 
cette  entreprise  est  dans  le  précieux  répertoire  publié  naguère  par 
M.  Kuno  Meyer  sous  le  titre  de  Contributions  to  Irish  Lexicography. 
Mais  ces  Contributions  se  sont  arrêtées  en  1907  au  milieu  de  la 

lettre  D,  et  l'auteur  a  renoncé  à  les  poursuivre.  Le  dictionnaire 

qu'entreprend  la  Roval  Irish  Academy  sera,  d'après  la  page  spéci- 
men annexée  au  prospectus,  beaucoup  plus  vaste  et  plus  complet. 

Ce  sera  un  véritable  thésaurus,  comprenant  tous  les  mots  de  la 
langue,  avec  de  copieuses  citations  illustrant  non  seulement  le  sens 

des  mots  mais  encore  leur  flexion  et  les  changements  qu'ils  ont 
subis  au  cours  des  âges.  Étant  donné  que  les  Contributions  de 
M.  Kuno  Meyer  fournissent  pour  les  trois  premières  lettres  un 

secours  provisoire,  il  a  été  décidé,  pour  parer  au  plus  pressé,  que 
la  publication  du  Dictionnaire  commencerait  par  la  lettre  D  ;  les 

lettres  A,  B  et  C  ne  seront  publiées  qu'en  dernier  lieu. 
Le  Dictionnaire  comprendra  trois  volumes  d'environ  1000 

pages  chacun,  imprimées  sur  deux  colonnes  en  format  petit  40.  Il 
paraîtra  en  fascicules,  au  prix  de  un  shilling  la  feuille  de  seize 

pages  pour  les  souscripteurs.  Le  Ier  fascicule,  qui  est  sous  presse, 
comprendra  112  pages,  et  coûtera  7  sh.  aux  souscripteurs,  8  sh. 

6  d.  aux  non-souscripteurs.  Il  y  aura  une  édition  sur  meilleur 
papier  qui  coûtera  1  sh.  30  d.  la  feuille,  soit  pour  le  premier  fasci- 

cule 8  sh.  9  d.  pour  les  souscripteurs  et  :osh.  6d.  pour  les  autres. 

S'adresser  à  la  Royal  Irish  Academy,  19  Dawson  Street,  Dublin, 
ou  bien  aux  éditeurs  Hodges,  Figgis  and  Co.,  Grafton  Street, 
Dublin,  ou  Williams  and  Norgate,  Henrietta  Street,  Covent  Garden, 
Londres. 

VII 

Nous  avons  dit  déjà  quelle  campagne  menait  le  Comunn  Gaidhea- 

lach  pour  tenter  d'ouvrir  au  gaélique  la  porte  des  écoles  de  l'Ecosse 



470  Chronique. 

(y.  Rcv.  Celt.,  XXXII,  p.  502).  Ce  serait  pour  la  conservation  et 
le  développement  de  la  langue  le  moyen  le  plus  efficace.  Mais  il 

faut  à  l'école  des  livres  scolaires.  Quelqu'un  se  dévoue  avec  ardeur 
à  la  tâche  d'en  confectionner  :  c'est  M.  Malcolm  Macfarlane  (Calum 
Mac   Pharlainn),  d'Elderslie. 

Il  compte  déjà  à  son  actif  un  bagage  imposant  de  publications 
fort  utiles,  toutes  éditées  à  la  librairie  Eneas  Mackay,  43  Murray 
Place,  Stirling. 

C'est  d'abord  An  Treoraiche,  leàbhran  sgoil  achum  feutn  na  cloinne 
«  Le  guide,  livre  scolaire  à  l'usage  des  enfants  »  (3e  édition  en 
191 1  ;  4  d.),  bientôt  suivi  de  An  Comh-threoraiche  «  Le  compagnon 
du  guide  »  (191 1  ;  6  d.),  deux  petites  brochures  contenant  des 
exercices  gradués  de  lecture  et  de  lexicographie.  Ensuite  viennent 

des  choix  de  textes  en  vers  et  en  prose,  Dà'ni  ibaghte  «  Poésies  choi- 
sies »  empruntées  à  des  auteurs  variés  (190e;  3  d.)  et  Companach 

na  Chimie,  leàbhran  sgoil  anus  uni  bheil  sgeoil  thaitneacb  «  Le  compa- 
gnon des  enfants,  livre  scolaire  contenant  de  jolis  récits  «(1912; 

6  d.),  ce  dernier  faisant  suite  aux  exercices  du  premier  âge. 

M.  Malcolm  Macfarlane  a  en  outre  édité  pour  l'usage  des  classes 
différents  ouvrages  d'écrivains  modernes  :  Gini  iftbug  i  spéis  don 
àimunn  «  Elle  donna  son  amour  au  guerrier  »,  une  charmante 
nouvelle  de  John  Mac  Cormick  (1908  ;  1  s.),  Scancbaidb  na  tragftadh 

«  Le  conteur  de  la  grève  »  (1911,  6  d.)et  Scancbaidb  na  h-airigb 
«  Le  conteur  du  pâturage  »,  deux  recueils  du  même  écrivain  ;  et 
trois  biographies,  consacrées  par  M.  Lachlan  Maclean  à  trois 
illustres  Écossais,  William  Wallace,  JohnKnox  etRob  Roy  (en  un 
seul  volume,  1912  ;  1  s.). 

Enfin,  pour  couronner  le  tout,  M.  Malcolm  Macfarlane  vient  de 
publier  un  dictionnaire,  Ain  briathracban  bcag,  leàbhran  sgoil  auns 

am  bheil  coig  mile  facal  Gaidhlig  air  an  tionndadb  gu  beitrlanan  Sasun- 
nach  «  Le  petit  dictionnaire,  livre  scolaire  contenant  cinq  mille 

mots  gaéliques  traduits  en  anglais  »  (1912;  broché  2  s.  6  d.  ;  car- 
tonné 3  s.  éd.).  Ce  dictionnaire,  qui  sert  notamment  de  lexique  à 

tous  les  ouvrages  précédents,  est  suivi  d'un  supplément  où  l'on 
trouvera  quelques  principes  d'orthographe,  des  transcriptions  de 
noms  propres  et  surtout  les  éléments  de  la  grammaire  gaélique. 

L'œuvre  est  intéressante  et  valait  un  mot  d'encouragement. 

VIII 

Les  érudits  ne  sont  pas  d'accord  sur  l'existence  de  sacrifices 
humains  en  Irlande.  O'  Curry  (Mann,  and  Cust.,  II,  222)  asoutenu 



Chronique.  471 

qu'aucun  texte  ne  prouvait  cet  usage  barbare,  et  M.  P.  W.Joyce 
dans  son  excellent  ouvrage,  a  Social  History  of Ancient  Ireland  (I, 

p.  239)  a  repris  l'affirmation  de  O'  Curry,  en  l'appuyant  d'une 
connaissance  plus  précise  et  plus  critique  de  son  sujet.  De  même 

M.  Douglas  Hyde,  a  Literary  History  of  Ireland,  p.  92-93.  Chez 

nous  Alexandre  Bertrand,  qui  n'avait  pas  à  mettre  dans  la  ques- 
tion d'amour  propre  national,  l'a  résolue  également  par  la  négative. 

En  revanche,  l'existence  de  sacrifices  humains  a  été  fermement 
soutenue,  textes  en  main,  par  W.  K.  Sullivan  dans  son  introduc- 

tion à  l'ouvrage  de  O'  Curry,  p.  cccxx,  cccxxxv,  et  dcxl.  Il  va 
donc  là  un  petit  problème  qui  intéresse  à  la  fois  l'histoire  de's 
Celtes  et  l'histoire  en  général  de  la  civilisation.  M.  F.  N.  Robin- 
son  vient  d'y  consacrer  une  impartiale  et  judicieuse  étude,  qui  a 
paru  dans  les  Anniversary  Papers  by  Colleagues  and  Pupils  of  George 

Lyman Kittredge (Boston,  GinnandCo.,  1 9 1 3,    p.  185-197). 

Il  remarque  d'abord  que  l'existence  de  sacrifices  humains  chez 
les  Celtes  continentaux  ne  saurait  être  mise  en  doute;  comme  dit 

M.  C.  Jullian  (Recherches  sur  la  religion  gauloise,  p.  51),  «  le  plus 
célèbre  des  rites  gaulois,  et  en  réalité  le  plus  banal  de  tous  fut 
celui  des  sacrifices  humains  pour  apaiser  les  dieux  ».  On  pourra 

relire  à  ce  sujet  l'article  de  Fustel  de  Coulanges  publié  dans  la  Revue 
Celtique,  t.  IV,  p.  37.  Chez  les  Bretons,  le  rite  est  également  bien 

attesté.  Il  serait  étrange  que  seuls,  les  Celtes  d'Irlande,  ne  l'aient 
pas  pratiqué.  Mais  justement  certains  détails  de  cérémonies  tradi- 

tionnelles, conservés  aujourd'hui  encore  en  Irlande  comme  en 
Ecosse,  ont  bien  l'air  d'être  des  survivances  d'une  époque  où  les 
sacrifices  humains  étaient  en  vigueur;  et  notamment  certaines 

coutumes  qui  se  rattachent  aux  feux  de  Belliue,  le  icr  mai.  Cela 
fournit  au  moins  une  présomption. 

L'argument  le  plus  solide  est  tiré  des  textes  littéraires.  M.  Robin- 
son  en  retient  sept,  qui  lui  paraissent  sûrs,  en  faveur  de  l'exis- 

tence des  sacrifices  humains  :  i°  le  fameux  passage  des  Dindshen- 

chas  sur  l'idole  appelée  Croniiu  Cruaich  (Stokes,  Rev.  Celt.,  XVI, 
35  ;  K.  Meyer,  The  Voyage  of  Bran,  II,  301)  ;  20  le  récit  de  YEchtra 

Airt  (K.  Meyer,  Ériu,  II,  86  et  R.  I.  Best,  ibid.,  III,  149)  ;  30  l'épi- 
sode de  la  vie  de  saint  Finnian  de  Clonard,  où  il  est  dit  «  qu'il 

mourut  en  faveur  du  peuple  des  Gaels,  pour  qu'ils  ne  périssent 
pas  tous  de  la  peste  jaune  »  (Liv.  of  saints  front  the  Book  of  Lisiuore, 

p.  82,  229);  40  l'histoire  à'Eimine  Bàn  (O'  Keeffe,  Anedocta,  I,  40 
et  C.  Plummer,  Êriu,lV,  39)  ;  5°un  épisode  de  VAided  Crimlhainn, 

où  l'on  raconte  que  les  50  otages  ramenés  du  Sud  furent  enterrés 
vivants  autour  de  la  tombe  de  Fiachra,  frère  d'Eochaid  Mugmedôin 



-)7 2  Chronique. 

(y.  Stokes,  Rev.  Celt.,  XXIV,  172  et  K.  Meycr,  Câin  Adamnâin, 

§  12,  p.  35);  6°  la  légende  de  fondation  du  monastère  de  Colum 

Cille  à  lona  qni  contient  le  récit  du  sacrifice  volontaire  d'Odrân, 
son  disciple (Reeves,  Adamnan's  Vita  Columbae,  203, 417  ;  Liv.  Lism., 
30,  309  ;  Rev.  Celt. ,11,  200  et  XXVI,  289)  ;  70  un  vieux  poème  du 

Book  of  Léon,  publié  par  O'  Curry,  Mann,  and  Cust..  III,  9,  et 
relatif  aussi  à  une  fondation,  duquel  on  peut  rapprocher  l'étymo- 
logie  proposée  par  Cormacpour  Emain,  de  «enta  .i.  sanguine  (aTixa) 
etuin  À.  itnns, quia  sanguis  unius  hominis  [effusus  est]  in  tempore 
conditionis  eius  ». 

M.  Robinson  s'en  tient  à  ces  sept  témoignages  et  écarte  avec 
raison,  comme  suspect  et  mal  établi,  le  texte  souvent  cité  du  dind- 
senchas  en  vers  de  Tailtiu  (Sullivan,  Manners  and  Customs,  I, 

dcxl).  Sept,  c'est  bien  peu  en  face  de  plus  de  cinquante  témoignages 
recueillis  parE.  Mogk  sur  les  sacrifices  humains  chez  les  Germains 
(Die  Menschenopfer  bei  den  Gêrmanen,  Leipziger  Abhandl.,  XXVII 
[1909J,  603).  Mais  M.  Robinson  fait  observer  en  terminant  que  la 
pratique  de  ce  terrible  rite  dut  être  de  bonne  heure  réprimée  en 

Irlande  ;  les  druides  semblent  s'y  être  opposés  en  Irlande  comme 
en  Gaule  ;  et  l'introduction  du  christianisme  contribua  sans  doute 
à  la  faire  disparaître  aussi  bien  des  mœurs  que  de  la  littérature. 

IX 

Dans  le  même  recueil  offert  à  M.  George  Lyman  Kittredge, 

p.  377-387,  M.  Tom  Peete  Cross  a  publié  un  article  qu'il  intitule 
The  Celt ic  Fée  in  «  Launfal  ».  Launfal,  c'est  une  imitation  libre, 
faite  en  anglais,  du  Laide  Lanvalde  Marie  de  France.  Le  fond  de 

l'histoire  se  retrouve  dans  plusieurs  autres  lais,  comme  celui  de 
Graelent,  dont  s'est  inspiré  également  l'auteur  du  Launfal,  celui  de 
Désiré,  et  celui  de  Guingamor.  On  peut  résumer  en  quelques  mots 

ce  qu'il  y  a  de  'commun  à  tous  ces  récits  :  un  mortel  devient 
l'amant  d'une  fée,  mais  perd  sa  maîtresse  en  violant  maladroite- 

ment une  interdiction  qu'elle  lui  impose  ;  heureusement  il  réussit 
grâce  à  elle  à  triompher  de  tous  les  obstacles,  et  tous  deux  sont 
finalement  réunis.  Un  détail  fondamental  du  récit  est  que  le  mortel 

rencontre  la  fée  auprès  d'une  fontaine  :  M.  Tom  Peete  Cross  y 
voit  un  trait  primitif.  Il  rappelle  l'importance  des  eaux  dans  la  vie 
des  fées,  qui  sont  en  partie  des  personnages  aquatiques,  vivent  dans 
des  palais  au  fond  des  lacs  et  sont  apparentées  aux  divinités  fluviales 
ou  marines.  Mais  ce  caractère  des  fées  apparaît  surtout  dans  les 

légendes  celtiques,  notamment  en  Irlande.    Aussi    reconnaît-il  au 



Chronique.  473 

lai  en  question  une  origine  celtique.  Et  il  conclut  en  supposant 
dans  ce  lai  la  combinaison  de  deux  thèmes  féeriques,  celtiques  tous 

deux  d'origine  :  le  premier  consiste  en  ceci  qu'une  fée  aquatique, 
sortie  de  l'eau  pour  rencontrer  un  mortel  qu'elle  aime  depuis  long- 

temps, l'y  entraine  avec  elle  parle  pouvoir  de  sa  beauté;  le  second 
en  ce  qu'un  mortel  aimé  d'une  fée  se  rend  par  sa  maladresse  indigne 
de  cet  amour  et  ne  le  recouvre  que  grâce  à  l'intervention  de  la 
fée  elle-même  qui  vient  à  son  secours  et  le  tire  d'embarras.  Ce 
n'est  pas  la  première  fois  que  M.  Tom  Peete  Cross  établit  l'origine 
celtique  d'un  lai  de  Marie  de  France  ;  il  l'a  déjà  établie  avec 
succès  pour  le  lai  de  Yonec.  Nos  lecteurs  n'ont  certainement  pas 
oublié  ce  savant  travail,  qui  a  paru  au  tome  XXXI  de  la  Revue 
Celtique,  p.  413  et  suivantes. 

X 

Il  existe  à  Dundee  une  Highland  Society,  qui  n'est  qu'une 
branche  de  l'Association  gaélique  (an  Comunn  Gaidhealach).  Cette 
Highland  Society  a  publié  en  19131111  intéressant  Year  book,  sous 

le  titre  The  Celtic  Annual.  On  y  trouve  quelques  morceaux  en  gaé- 

lique, vers  et  prose,  des  biographies,  enrichies  de  portraits  d'il- 
lustres contemporains,  écrivains  ou  hommes  politiques,  des  chan- 

sons accompagnées  de  notation  musicale,  un  résumé  de  l'art  cel- 
tique par  M.  J.  J.Galbraith  (p.  43)  et  même,  p.  24,  une  étude  de 

M.  JohnWalker  sur  the  Ridelle  of  the  Xewton  Sterne  (Newton  House, 
paroisse  de  Ravne,  Aberdeenshire).  M.  Hubert  nous  écrit  à  ce  sujet  : 

«  Il  ne  paraît  pas  que  M.  J.  Walker  ait  résolu  entièrement  l'énigme 
que  présente  cette  inscription  en  deux  textes,  dont  l'un  ogha- 
mique  ;  en  tout  cas,  il  donne  de  bonnes  raisons  pour  croire  qu'il 
s'agit  d'un  terme,  sur  lequel  il  est  indiqué  que  la  propriété  marquée 
dépend  de  l'évêque  Volocus  (YOLOQO  EP),  premier  évêque 
d'Aberdeen  ». 

XI 

M.  Paul  Walsh  (Pôl  Breathnach)  a  publié  dans  Ylrisieahhar 

Muighe  Nuadhad  «  Journal  de  Maynooth  »  (191 3)  une  Elegy  on 

Émonii  O'Braonniu,  texte  irlandais  et  traduction  anglaise.  Le  texte 
irlandais  est  tiré  du  manuscrit  A.  14  du  couvent  des  Franciscains, 

à  Dublin,  et  se  rapporte  à  un  personnage,  Emonn  O'Braonâin,  qui 
mourut  le  30  novembre  1632.  La  famille  de  ce  nom  est  fort 

ancienne  en  Irlande,  puisqu'elle  prétend  descendre   d'Enna,  fils  de 



474  Chronique. 

Niall  aux  neuf  otages;  elle  est  localisée  dans  les  limites  du  comté 

actuel  de  West-Meath,  et  c'est  à  Addamstown  (Baile  Adhaimh), 
auN.  de  la  paroisse  actuelle  de  Castletown,  qu'habitait  le  héros  de l'élégie, 

Ëamonn  O'Braonâin,  bas  tseng, 
éin-dïth  chliar,  cara  primh-cheall, 
a  bhâs  as  olc  dâ  fhine 

's  as  cas  do  ghort  gheil-Mhidhe. 

Emonn  O'Brennan,  graceful  hand, 
a  loss  to  the  poets,  a  friend  to  the  churches, 
to  his  family  his  death  is  an  evil, 
and  to  the  plain  of  white  Meath  a  sorrow. 

XII 

M.André  Oheix  poursuit  avec  succès  les  études  d'hagiographie 
bretonne,  dont  nos  lecteurs  ont  pu  ici  même  apprécier  l'intérêt  (v.  Rev. 
Celt.,  XXXII,  p.  154,  et  cf.  ibid.,  p.  120  et  507).  Les  Notes  sur 

la  vie  de  saint  Gildas  qu'il  publie  à  Nantes  (L.  Durance,  191 3,  37 
p.  8°)  forment  le  fascicule  IX  de  ses  Études  hagiographiques.  Elles 
complètent  en  quelques  points  les  savantes  recherches  de  M.  Fer- 

dinand Lot  sur  la  vie  de  saint  Gildas  (Mélanges  d'histoire  bretonne, 
1907,  p.  207  et  suiv.).  L'auteur  fournit  d'abord  deux  séries  de 
variantes  au  texte  de  M.  Lot  qu'il  a  tirées  d'un  lectionnaire  de 
Nantes  (à  la  Bibliothèque  de  Rennes,  ras.  267,  anc.  170,  f°  5  et 
suiv.)  et  de  la  Chronique  de  Saint-Brieuc  (à  la  Bibl.  Nat.,  fonds  lat. 

6003, f°  33  r°  et  9888,  f°  36  r°).Il  publie  en  outre  une  note  relative  à 

un  manuscrit  de  la  Vita  Sancti  Gildae,  provenant  de  l'abbaye  de 

saint  Gildas  des  Bois,  aujourd'hui  perdu  (Bibl.  Nat.  ras.  lat. 
11777,  f°  108);  et  un  fragment  conservé  du  manuscrit  de  la  Vita 

sancti  Gildae,  de  l'abbaye  de  Saint-Gildas  de  Ruis  (Bibl.  Nat.,  ms. 
fr.  22308,  f°  108).  Enfin,  il  examine  certains  détails  relatifs  aux 
sources  de  la  vie  de  saint  Gildas.  Ce  sont  là  des  glanures  qui 
forment  encore  une  jolie  gerbe. 

Le  même  M.  Oheix  a  donné  au  Bulletin  diocésain  d'Histoire  et 

d' Archéologie  de  Ouimper  et  Léon  (191 3)  un  article  de  dix-neuf 
pages  sur  le  Nécrologe  de  l'abbaye  de  Landévenec.  Le  Nécrologe  de 
Landévenec  est  un  des  documents  les  plus  importants  de  la 

célèbre  abbaye  ;  il  est  malheureusement  aujourd'hui  perdu,  et 
plus  d'un  historien  du  diocèse  de  Quimper  a  eu  l'occasion  d'en 
regretter  la  disparition.  Par  une  bonne  fortune  dont  il  faut  le  féli- 



Chronique.  475 

citer,  M.  Oheix  en  a  retrouvé  à  la  Bibliothèque  Nationale  quelques 

extraits  dans  une  copie  faite  au  xvne  siècle  (Mss.  fonds  français, 
22.337,  f°  55r°-58  v°).  Il  publie  ici  cette  copie,  en  y  joignant 
quelques  notes  explicatives. 

XIII 

La  collection  bien  connue  des  Dictionnaires  topographiques 

départementaux  s'est  enrichie  récemment  de  deux  nouveaux 
volumes,  consacrés  respectivement  à  l'Ain  et  à  l'Aude  ;  ce  qui 
porte  actuellement  à  vingt-huit  le  chiffre  total  des  volumes.  Les 
derniers  parus  avaient  été  ceux  de  la  Haute-Marne  (en  1903,  par 
M.  Roserot),  de  la  Haute-Loire  (en  1907,  par  M.  Jacotin)  et  du 
Pas-de-Calais  (en  1908,  par  M.  À.  de  Loisne).  On  annonce  pour 
une  date  prochaine  celui  du  Cher,  par  M.  Latouche. 

Le  Dictionnaire  topographique  du  département  de  l'Aude,  daté 
de  1912,  est  dû  à  M.  l'abbé  Sabarthès,  curé  de  Leucate.  Le  Dic- 

tionnaire du  département  de  l'Ain  a  paru  en  191 1  et  est  signé 
d'un  nom  bien  connu  de  nos  lecteurs,  celui  de  M.  Edouard  Philipon, 
ancien  élève  de  l'Ecole  des  Chartes  et  de  l'École  des  Hautes 

Études,  dit  le  titre  ;  ancien  élève  de  d'Arbois  de  Jubainville, 
pouvons-nous  ajouter  ici.  Cela  se  reconnaît  d'ailleurs  à  la  façon 
dont  est  traitée  l'Introduction,  où  les  éléments  celtiques  et  gallo- 
romains  de  la  toponymie  du  département  sont  exactement  recon- 

nus et  analysés  (p.  vj  etsuiv.). 

XIV 

On  trouvera  dans  les  Mémoires  de  la  Société  des  Antiquaires  de 

Picardie,  t.  XXXYII,  191 2,  un  Catalogue  de  sigles  de  potiers  gau- 
lois et  gallo-romains  trouvés  à  Amiens  depuis  23  ans.  Ce  catalogue  est 

l'œuvre  de  M.  A.   Demailly. 

XV 

La  Revue  des  Idées  a  publié  le  15  octobre  1912  un  article  de 

M.  Ad.  Reinach  sur  Les  Cultes  Orientaux  dans  l'Occident  romain,  qui 
est  un  compte  rendu  élogieux  du  livre  de  M.  J.  Toutain,  Les 

Cultes  païens  dans  l'Empire  romain,  t.  II  :  les  Cultes  Orientaux. 
M.  Ad.  Reinach  insiste  beaucoup  sur  la  pratique  de  ces  cultes  en 
Gaule. 



.}  76  Chronique. 

XVI 

La  découverte  d'un  moulage  ancien  de  la  Vénus  d'Arles  dans  un 
bâtiment  communal  par  M.  Formigé  a  fait  l'an  dernier  quelque 
bruit  dans  la  presse.  Le  moulage  paraissait  reproduire  l'œuvre  ori- 

ginale, dans  son  état  primitif,  telle  qu'elle  fut  reconstituée  des 
cinq  morceaux  exhumés  le  6  juin  165 1,  et  avant  la  restauration 

qu'elle  subit  dans  l'atelier  de  Girardon  pour  être  offerte  à  Louis  XIV. 
Aussi,  l'administration  du  Louvre  fit-elle  placer  dans  la  galerie  des 
Antiques,  à  côté  du  marbre  retouché  par  Girardon,  un  surmoulage 

pris  sur  la  pièce  retrouvée.  Cette  pièce  a  fait  l'objet  d'un  article 
de  M.  Héron  de  Villefosse,  publié  dans  la  Revue  de  F  Art  Ancien  cl 
et  Moderne,  1912,  p.  81  et  suiv.  Notre  collaborateur  M.  Hubert 
nous  écrit  à  propos  de  cet  article,  et  pour  le  résumer  : 

«  Du  moulage  ancien  de  la  Vénus  d'Arles,  on  a  fait  beaucoup 
trop  de  cas.  Certes  Girardon  a  restauré  la  Vénus.  M.  Héron  de 
Villefosse  aime  beaucoup  son  œuvre.  Je  partage  ce  sentiment, 
car  le  moulage  découvert  trahit  lui  aussi  une  restauration,  mais 
sans  art  ni  conscience.  » 

XVII 

Suum  cuique. 

En  rendant  compte  ci-dessus,  p.  224,  de  l'article  consacré  aux 
Celtes  dans  YEncycîopaedia  Britannica,  il  nous  a  échappé  que  la  par- 

tie de  cet  article  relative  à  la  littérature  galloise  est  due  tout 

entière  à  la  plume  de  M.  W.  J.  Gruffydd.  Cette  erreur  nous  est 

signalée  par  M.  E.  C.  Quiggin,  le  principal  intéressé  à  la  recti- 
fier. 

XVIII 

Ouvrages  reçus  dont  il  sera  rendu  compte  ultérieurement  : 
J.  Morris  Jones,  A  Welsh  Grammar,  Pbonology  and  Accidence. 

Oxford,  Clarendon  Press,  191 3,  xxvij-477  p.  8°.  13  s.  6  d. 
Sir  John  Rhys,   The  Celtic   Inscriptions  of  Cisalpine  Gaiil    (Proceed- 

ings  of  the  British  Academv,  vol.  VI),  90  p.  8°,  with  eight  plates. 
10  s.  6  d. 

H.  Steinberger,  Hirlanda  von    Bretagne,  Mùnchener  Dissertation, 

1913,  72  p.  8«. 
Kuno  Meyer,  Uebcr   die  atteste    irische  Dichtuug,  I.    Rbythmische 

alliterierende  Reimstrophen.  Berlin,  191 3,  61  p.  40. 
G.  Schoepperle,  Tristan  and  Isolt,  a  Study  of  the  sources  of  the 

Romance.  London  and  Frankfurt,  191 3,  xv-590  p.,  en  2  vol.  8°. 

J.  Ykndryks. 



PÉRIODIQUES 

Sommaire.  —  I.  Zeitschrit't  fur  Celtische  Philologie.  --  II.  The  Celtic 
Review.  —  III.  Annales  de  Bretagne.  —  IV.  Mémoires  de  la  Société 
de  Linguistique.  —  V.  Revue  de  Bretagne.  —  VI.  Le  Fureteur  breton. 
—  VII.  Sitzungsberichte  der  pr.  Akad.  der  Wissenschaften.  —  VIII. 
Zeitschrift  fur  romanische  Philologie.  —  IX.  The  Irish  Ecclesiastical 
Record.  — X.  Bulletin  du  Comité  des  travaux  historiques  et  scienti- 

fiques. —  XI.  Zeischrift  fur  vergleichende  Sprachforschung.  — 
XII.  Proceedings  of  the  Royal  Irish  Academy.  — XIII.  Bulletin  de  la 
Société  Archéologique  du  Finistère.  —  XIV.  Bulletin  de  la  Société 

d'Anthropologie.  —  XV.  Zeitschrift  fur  Ethnologie.  —  XVI.  Revue 
des  Etudes  anciennes .  —  XVII.  Bulletin  de  la  Société  d'histoire  natu- 

relle d'Autun.  —  XVIII.  Urania. 

I 

Le  deuxième  cahier  du  tome  IX  de  la  Zeitschrift  fur  cel- 

tische Philologie  débute  par  un  important  travail  de  M.  R.  Thur- 
neysen  sur  la  légende  de  CuRoi  (Die  Save  von  CuRoi,  p.  189-234). 
Cette  légende  est  conservée  dans  un  bon  nombre  de  récits,  qui 

sont  aujourd'hui  tous  publiés.  On  peut  donc  en  suivre  le  dévelop- 
pement et  les  transformations  :  c'est  la  tâche  que  s'est  proposée 

M.  Thurneysen.  Il  étudie  successivement  le  récit  de  la  «  mort 

violente  de  CuRoi  »,  Aided  CouRôi,  publié  dans  Ériu,  II,  32-34, 
auquel  il  compare  un  morceau  versifié  du  Siaburcharpai  Conculaind 
(Anecd.  from  Irish  MSS.,  III,  p.  54)  ;  puis  deux  récits  tirés  des 
Dindsenchas  ;  puis  le  poème  intitulé  Brinna  Ferchertne  a  Visions 
de  Ferchertne  »  (Z.  /.  celt.  Phil.,  III,  41),  et  le  petit  morceau 

d'introduction  à  ce  poème  publié  dans  la  Revue  celtique,  VI,  187  ; ensuite  un  second  récit  de  la  «  Mort  violente  de  CuRoi  »,  Aided 

ConRôi,  également  publié  dans  Ériu,  II,  20-31  ;  et  enfin  le  texte 
du  récit  que  Keating  a  combiné  au  xvne  s.  au  sujet  de  CuRoi. 
Au  cours  de  son  enquête,  M.  Thurnevsen    montre  chemin,  faisant 

Revue  Celtique,  XXXIV.  31 



478  Périodiques. 

comment  la  légende  s'est  constituée  dans  les  diverses  versions, 
chacun  des  auteurs  ajoutant,  supprimant,  modifiant,  empruntant  à 

d'autres  légendes.  Il  indique  p.  284  et  suiv.  la  forme  que  devait, 
suivant  lui,  revêtir  la  légende  primitive,  et  il  essaie  p.  231  d'en 
déterminer  le  point  de  départ.  Toute  l'enquête  est  d'une  finesse, 
d'une  précision,  d'une  sagacité  merveilleuses  ;  et  l'on  admirera 
aussi  la  réserve  et  la   prudence  des  conclusions. 

Sous  le  nom  de  Altirische  Texte,  M.  J.  Pokorny  donne  (p.  234- 
241)  une  leçon  de  méthode.  Il  montre  comment  on  peut  pro- 

céder pour  l'édition  des  textes  irlandais  anciens,  et  joignant 
l'exemple  au  précepte,  il  publie  en  une  langue  normalisée  et 
régularisée  le  texte  du  récit  sur  Molaisse  déjà  édité  par  lui 

dans  le  Misceîlany  Kuno  Meyer  (p.  207-215).  Tentative  intéressante 
et  qui  devrait  être  poursuivie,  pour  le  plus  grand  profit  des  appren- 

tis celtistes. 

M.  J.  Baudis  étudie  p.  309-335  les  Nominalsât^e  und  Nominal- 

pràdikate  im  irischen.  C'est  un  sujet  qui  a  déjà  été  touché  par  divers 
érudits,  mais  d'un  point  de  vue  général,  et  dont  il  restait  à  faire 
une  étude  détaillée  en  dépouillant  les  textes  du  moyen  âge  irlan- 

dais. M.  Baudis  donne  des  faits  une  bonne  classification  et  dresse 

ainsi  un  cadre  que  des  dépouillements  ultérieurs  pourront  achever 
de  remplir. 

Aux  pages  289-298  se  trouvent  des  Notes  étymologiques  par  J. 
Vendryes.  Elles  appellent  quelques  corrections,  suggérées  en  partie 

à  l'auteur  par  M.  K.  Meyer.  Le  mot  irlandais  faut  cité  p.  297 
d'après  Wh.  Stokes  est  une  invention  de  ce  dernier.  Il  n'apparaît 
que  sous  la  forme  du  nominatif  pluriel  fa  nia  L.  L.,  101  a  46  = 
T.  B.  C,  1.  5823  ou  du  dat.  plur.  fantaib  (cuiridh  na  tuleha  isna 
fantaib  corop  tir  «  cast  the  hills  into  the  hollows  that  they  may  be 
(level)  land  »,  R.  Celt.,  IX,  16).  Ces  formes  appartiennent  au 

mot  fin  «  pente,  vallée  »,  qui  n'est  pas  originellement  un  thème 
à  dentale  (ace.  pi.  fânu,  R.  Celt.,  XXVI,  58),  mais  qui  l'est 
devenu,  comme  glenn  «  vallée  »,  ail  «  rocher  ».  eaill  «  bois  », 

môin  «  tourbière  »,  sïiab  «  montagne  »  etc.  (v.  Strachan,  Middle- 

Irish  Declension,  38).  L'hypothèse  d'un  emprunt  au  brittonique 
tombe  donc  d'elle-même. —  Les  mots  eiun,erchyn  11,  utilisés  p.  297, 
ont  été  discutés  par  sir  John  Rhys  dans  Y  Archaeologia  Cambrcnsis, 

1907,  p.  87-88. —  Au  sujet  de  l'étymologie  proposée  pour  le  gallois 

efnys,  M.  J.  Loth  a  signalé  à  l'auteur  la  possibilité  d'une  combinai- 
son de  an-  privatif  et  d'un  mot  correspondant  au  comique  nés 

«  alliance  »  (Stokes,  Arch:  f.  Celt.  Les.,  I,  129).  Ce  serait  le  contraire 
du  gallois cyfnes  qui  dans  le  Black  Book  (éd.  Evans,  p.  66, 15),  sous 



Périodiques.  479 

la  forme  gywnes,  paraît  signifier  «  familier».  Faut-il  d'autre  part  rap- 
procher de  ces  mots  les  noms  propres  Nissyen  et  Efnissyen  (Red 

Book,  I,  26,  6  etc.)  ?  Le  rapprochement  ne  peut  en  tout  cas  qu'em- 
brouiller encore  une  étymologie  déjà  peu  nette  par  elle-même.  — 

Il  eût  fallu  rappeler,  p.  290,  que  M.  Pedersen,  Vgl .  Gr.,  I,  23,  a 

supposé  l'irlandais  atnnas  emprunté  au  gallois  afnaws. —  Enfin  à  pro- 
pos des  noms  de  la  main  en  irlandais,  il  eût  été  bon  de  joindre  aux 

mots  cités  le  mot  scip  ou  cip(cib  À.  lâmhnô glac,  O'Cl.),  qui  parait 
se  rattacher  à  la  racine  de  lat.  scabc,  got.  skaban,  lit.  skabù,  etc., 

par  un  primitif  *[s]kêbni-  (?).  Wh.  Stokes  partait  d'une  forme  à 
voyelle  brève  et  posait  *skeb-ni-  en  comparant  got.  ga-skapjan 
(&'-;.  Beitr.,  XIX,  107). 

Signalons  enfin  dans  le  même  cahier  :  la  fin  de  l'édition  du 
Betha  Coluimb  Cbiîle,  commencée  par  M.  R.  Henebrv  aux  tomes  III- 
V  du  même  périodique,  et  terminée  ici  par  M.  Andrew  Kelleher 

(p.  242-287)  ;  une  étude  de  M.  Lindsav  sur  Ylrisb  cursive  script 
(p.  301-308);  deux  notes  étymologiques  de  M.  Marstrander  sur  le 
mot  blaicce  (p.  288)  et  de  M.  Schuchardt  sur  le  mot  didircléoc  «van- 

neau »  (p.  299-300):  une  note  critique  de  M.  J.  Pokornv  sur  le 

texte  de  l'hymne  d'Ultan  (p.  337-338)  et  l'édition  par  M.  Kuno 
Mever  d'un  curieux  dialogue  versifié  entre  le  druide  Bran  et  la 
prophétesse  Febal  (Immacallam  in  druad  Brain  ocus  inna  banfâithô 

Febutt,  p.  339-340). 

Il 

M.  Mackinnon  continue  dans  The  Celtic  Review  (vol.  VIII. 

n°  32,  May  191 3),  p.  296-314,  son  édition  de  la  Gaelic  Version  of 

the  Thebaid  of  Statius  ;  le  texte  s'arrête  cette  fois  un  peu  après  le 
discours  d'Atalante  (chant  IV,  v.  344). 

P.  289-294,  M.  David  Mac  Ritchie  commente  un  récit  popu- 

laire, The  House  of  the  dwarfs,  qui  se  rattache  à  l'histoire  de  Dar- 
thula,  autrement  dit  Derdriu,  l'héroïne  célèbre  de  l'Exil  des  Fils 

d'Usnech.  —  C'est  justement  à  Deirdre,  the  highest  type  of  Celtic 
womanhood  que  miss  A.  C.  Macdonell  consacre  une  étude  litté- 

raire, dont  nous  avons  ici  le  début  (p.  347-356). 
On  trouvera  p.  314-333  un  article  de  folk-lore  de  feu  Alexander 

Carmichael  sur  les  Traditions  of  the  landofLorne. 

Enfin,  M.  Pokornv  continue,  p.  366-384,  sa  Concise  Old-Irish 

Grammar.  Il  s'agit  toujours  de  phonétique  :  traitement  des  encli- 
tiques et  des  proclitiqnes,  résultats  de  la  syncope,  exposé  généalo- 

gique de  l'histoire  des  consonnes  indo-européennes  en  celtique, 
allongement  compensatoire. 



480  Périodiques. 

Le  numéro  d'avril  191 3  des  Annales  de  Bretagne  (t.  XXVIII, 
n°  3)  commence  par  un  article  de  M.  Daniel  Bernard,  La  Révolution 

française  cl  la  langue  bretonne  (p.  287-331),  où  l'on  trouvera  un 
recueil  de  pièces  administratives  (arrêtés,  manifestes,  proclama- 

tions, etc.)  rédigées  en  breton. 

Sous  le  titre  La  Vie  de  Saint  Samson,  à  propos  d'un  ouvrage  récent, 
M.  Duine  consacre  un  article  (p.  332-356)  à  l'édition  de  la  Vita 
Samsonis  par  M.  Robert  Fawtier  (v.  ci-dessus,  p.  108).  Tout  en 

rendant  hommage  à  la  science  et  au  talent  de  l'éditeur,  il  conteste 
l'exactitude  de  ses  conclusions  en  ce  qui  concerne  la  date  de  la 
Vita  et  la  bonne  foi  de  l'hagiographe. 

Dans  le  numéro  de  juillet  191 3  (t.  XVIII,  n°  4),  M.  Yves  Le 

Diberder  publie  une  contribution  à  l'étude  du  folk-lore  breton, 
Bugul-uô^et  Loup-garou  (p.  559-584)  ;  c'est  une  série  d'anecdotes 
populaires  sur  le  thème  du  bugul-uô^  «  pâtre  de  nuit  »  recueillies 
à  Pont-Scorff,  à  Kerderff  (en  Riantec),  à  Carnac,  à  Saint-Gildas 

de  Ruis,  au  Hézo,  c'est-à-dire  sous  la  forme  de  dialectes  vannetais 
dont  nous  avons  ici  d'utiles  échantillons.  Ces  anecdotes  ne  con- 

tiennent que  des  bouts  de  légende,  naturellement  impossibles  à 

raccorder,  et  qui,  loin  de  se  compléter,  ne  font  guère  que  se  con- 

tredire. Malgré  les  efforts  de  l'auteur  pour  en  dégager  une  idée 
précise  du  bugul-nôz,  il  est  à  craindre  que  nous  ne  sachions 
jamais  si  ce  personnage  est  un  mort  ou  un  vivant,  un  démon  ou 

un  loup-garou,  un  enfant  ou  un  homme  fait,  un  pâtre  ou  un  voya 

geur.  Et  cela  n'a  d'ailleurs  aucune  importance,  car  à  poser  ainsi 
la  question,  on  la  pose  très  mal.  Il  ne  faut  pas  mener  les  recherches 

de  folk-lore  à  la  taçon  d'un  juge  d'instruction  qui  poursuit  une 
enquête,  ni  vouloir  mettre  de  l'ordre  dans  une  matière  dont  le 
caractère  propre  est  d'être  imprécise,  confuse,  polysyncrétique. 
Nous  ne  sommes  plus  dans  le  monde  réel  ;  nous  sommes  dans  le 

monde  des  esprits,  qui  est  différent  du  nôtre  et  n'obéit  pas  à  notre 
logique.  En  partant  de  l'idée  que  tel  conte  est  altéré  ou  déformé 
et  qu'il  convient  avant  tout  d'en  reconstituer  la  forme  primitive, 
on  commet  une  erreur  de  principe  qui  vicie  tout  le  raisonnement  : 

car  on  suppose  qu'il  en  a  existé  quelque  part  en  un  certain  temps 
un  exemplaire  parfait,  méthodiquement  ordonné:  c'est  une  suppo- 

sition gratuite  et  illusoire.  D'ailleurs  la  forme  même  du  conte  n'a 

qu'un  intérêt  secondaire  parce  qu'elle  dépend  d'une  foule  de  causes 
contingentes    et  extérieures.  Ce  qui  est  objet   de   science   dans  le 



Périodiques.  481 

folk-lore,  ce  n'est  pas  l'aspect  particulier  que  revêt  telle  légende 
dans  la  bouche  de  tel  conteur,  aspect  fatalement  mobile  et  fuyant, 

qu'on  fausse  en  voulant  le  fixer.  Considéré  comme  une  collection  de 

contes,  le  folk-lore  n'est  qu'une  érudition  de  flâneurs;  pour  en 
faire  une  science,  il  faut  l'employer  à  déterminer  les  procédés  psy- 

chiques suivant  lesquels  les  contes  se  modèlent,  se  combinent  et 

se  transforment.  C'est  de  l'activité  psychique  du  conteur  qu'il  faut 

partir,  non  du  conte  qui  en  résulte.  Mais  comme  l'imagination 
populaire  n'applique  pas  les  règles  du  raisonnement  intellectuel, 
on  ne  peut  l'étudier  que  par  une  méthode  spéciale,  celle  qui  con- 

vient à  l'étude  du  rire  ou  de  la  peur,  du  rêve  ou  de  la  foi.  La 
méthode  philologique,  qui  consiste  seulement  à  classer  et  à  inter- 

préter des  données  concrètes,  n'v  réussit  pas.  Si  nous  avions  à 
faire  une  objection  à  M.  Diberder,  ce  serait  une  objection  de  prin- 

cipe :  il  nous  parait  s'enfermer  trop  étroitement  dans  les  cadres  de 
la  méthode  philologique. 

M.  Gaston  Esnault  aussi  est  un  philologue,  rompu  aux  exer- 
cices de  la  critique  des  textes,  dont  il  a  appris  la  méthode  à  la  meil- 

leure école  qu'on  puisse  souhaiter,  celle  de  l'antiquité  classique. Cela  se  reconnaît  à  la  façon  dont  il  édite  dans  le  même  numéro 

des  Annales  de  Bretagne,  p.  605-627,  un  poème  breton  de  son 

auteur  favori,  Le  Laé.  L'édition  est  très  soignée,  à  la  fois  diplo- 
matique et  critique,  accompagnée  de  notes  et  d'une  traduction 

française.  M.  Esnault  traite  le  Laé  comme  les  YVeil  et  les  Tour- 

nier  traitaient  Euripide  ou  Sophocle.  C'est  un  grand  honneur 

pour  l'humble  juge  de  Landerneau,  qui  rougirait  sans  doute 
un  peu  de  la  comparaison.  Mais  quoi  !  si  la  valeur  littéraire  com- 

porte des  degrés,  l'édition  des  œuvres  réclame  le  même  soin 
et  la  même  attention,  la  méthode  critique  est  identique  et  le  mérite 
des  éditeurs  est  égal.  Nous  ne  chicanerons  M.  Esnault  que  sur  sa 
traduction  :  elle  est  souvent  maniérée,  recherchée,  elle  sent  la 

préciosité  et  le  raffinement  ;  cela  contraste  singulièrement  avec  la 

rude  franchise  et  la  simplicité  un  peu  vulgaire  de  l'original  :  Le 

Laé  ne  s'y  reconnaîtrait  pas,  lui  qui  écrivait  sans  artifice. 

IV 

Le  tome  XVIII  des  Mémoires  de  la  Société  de  Linguistique 

contient  dans  son  premier  fascicule,  p.  35-36,  un  article  de  M.  J. 

Loth  sur  les  Thèmes  en -la  en  celtique.  L'auteur  y  utilise  le  témoignage 
du  brittonique  pour  prouver  qu'à  côté  des  thèmes  en  -iâ  le  cel- 

tique a  possédé  des  thèmes  en    -iâ,    également  féminins.    Ceux-ci 



|.82  Périodiques. 

se  distingueraient  dos  précédents  par  l'absence  de  métaphonie  : 
ainsi  gall.  cerennydd,  bret.  curante^  corn,  cerense  (carenge),  tou- 

jours féminins,  remonteraient  à  un  primitif  *qarantià-  ;  car  *qaran- 
tiâ  eût  donné  *cerennedd  en  gallois.  Deux  autres  mots  gallois  con- 

firment cette  hypothèse  :  gwerydd  f.  «  océan  »  (dans  merwerydd) 

comparé  à  l'irlandais  fairge  f. ,  de  *vorgià  (v.  toutefois  Bergin, 
ÉWtt,  III,  86)  et  bticbil  «  vie  »  doublet  de  buchedd,  dans  le  Black 

Book  (o  hid  y  wuchit,  p.  4,  1.  9  Evans).  C'est  un  utile  complément 
aux  articles  publiés  jadis  dans  la  Revue  Celtique  par  sir  John  Rhys 

sur  les  suffixes  -ydâ  et  -edd  en  gallois  (v.  t.  II,  p.  117  et  suiv.  et 
t.  III,  p.  86);  mais  voir  aussi  plus  haut,  pi.  145. 

Dans  le  fascicule  4  du  même  tome,  p.  305-310,  un  article  signé 
J.  Yendrves  sur  la  Famille  du  latin  mundus  «  monde  »  renferme 

quelques  comparaisons  avec  le  celtique  (gaul.  Dubno-,  irl.  domuu, 
gall.  annwfn  etc.). 

Enfin  au  fascicule  5,  p.  351-353,  M.  J.  Loth  a  donné  un  article 
intitulé  «  Gallois  bronllech,  irlandais  bronlach  :  un  des  suffixes 

irlandais  -lach  ».  Il  v  montre  que  le  gallois  bronllech,  d'ailleurs 
fort  rare  (R.  B.,  I,  p.  m,  1.  10  =  W.  B.,  234  a  23  et  Myv. 
Arch.,  305  b  33)  doit  être  traduit  par  «  poitrine  »  et  équivaut  par 

suite  à  l'irlandais  broulaeh,  brollach  qui  a  le  même  sens  (p.  ex.Cath 
Catharda,  1.  5603).  Les  deux  mots  seraient  des  composés,  conte- 

nant comme  second  terme  deux  éléments  différents,  quoique  très 

voisins  d'origine,  en  irlandais  *-leg-â-  «  emplacement,  lieu  »,  en 
brittonique  *leg-s-à-  «  même  sens  ».  On  pourrait  aussi  bien,  en 
tenant  compte  du  genre  neutre  du  composé  irlandais  teulaeb 

«  foyer  »,  imaginer  que  l'irlandais  -lech  (-lach)  remonte  à*leg-ejos-, 
neutre,  et  le  brittonique  -llech  à  *leg-s-à-. 

V 

Notre  collaborateur  M.  Ernault  a  étudié  dans  la  Revue  de  Bre- 

tagne (octobre  1912,  p.  185-192)  une  Poésie  officielle  en  moyen  bre- 

ton. Cette  poésie,  qui  avait  échappé  jusqu'ici  à  l'attention  des  cel- 
tistes,  a  été  conservée  par  Dom  Morice  au  tome  III  de  ses 

Mémoires  pour  servir  de  preuves  à  l'histoire  de  Bretagne  d'après  un 
manuscrit  qui  avait  appartenu  à  François  Doublart,  notaire  à 

Rennes  au  xvie  s.  Elle  se  rapporte  à  l'entrée  à  Rennes,  le  12  août 
1532,  du  dauphin  de  France,  François,  qui  venait  s'y  faire  couron- 

ner duc  de  Bretagne,  et  on  l'avait  inscrite  sur  un  grand  «  eschaf- 
faut  »  dressé  devant  le  manoir  où  devait  loger  le  prince.  La  biblio- 

thèque municipale  de  Rennes  en   possède  une  copie,    malheureu- 



Périodiques.  483 

sèment  très  médiocre,  où  les  fautes  abondent.  Mais  M.  Ernault 

est  expert  dans  l'art  de  redresser  les  vers  boiteux,  d'identifier  les mots  obscurs  et  de  restaurer  les  vieux  textes.  Il  en  donne  ici  la 

preuve,  une  fois  de  plus. 

VI 

Le  numéro  47  du  Fureteur  breton-  (t.  VIII,  juin-juillet  19 13) 
contient,  p.  175-178,  quelques  souvenirs  de  M.  Paul  Sébillot  sur 
H.  de  la  Yillemarqué.  Ils  sont  sympathiques.  Le  malheureux  auteur 

du  Bai\a^  Breii,  mort  en  1895,  n'a  pas  trouvé  dans  la  tombe  le 
repos  auquel  il  avait  droit  :  son  nom  continue  à  alimenter  les  polé- 

miques. Il  v  a  encore  des  gens  pour  l'accabler  de  reproches 
et  le  vilipender.  M .  Paul  Sébillot  se  borne  à  plaider  pour  lui  les 

circonstances  atténuantes.  C'est  le  meilleur  parti.  Peut-être,  en 
avocat  convaincu,  fait-il  la  part  un  peu  trop  belle  à  son  client. 

L'auteur  du  Bar\a\  Brei\  n'a  pas  péché  par  oubli  et  par  omission  ; 
il  v  a  autre  chose  dans  son  cas  que  de  la  négligence  à  noter  la  date 
ou  la  provenance  de  ses  chansons  ou  à  consulter  les  auteurs  qui 

en  pouvaient  garantir  l'authenticité.  Une  bonne  partie  du  fameux 
recueil  a  été  inventée  de  toutes  pièces  ;  et  le  reste  est  démarqué  ou 

arrangé  !  Strictement  parlant,  aux  yeux  d'un  philologue,  la  Yille- 
marqué n'est  qu'un  «  faussaire  »  *. 

Mais  en  1839  on  n'avait  pas  en  matière  de  chanson  populaire 

la  probité  scientifique  qui  est  de  rigueur  aujourd'hui  ;  et  on  n'ap- 
pliquait pas  à  l'histoire  la  méthode  des  sciences  exactes.  La  pas- 

sion du  document  n'était  pas  encore  née.  Avant  de  tromper  ses 
contemporains,  la  Yillemarqué  avait  été  trompé  lui-même  :  trompé 

par  son  éducation,  par  l'enthousiasme  que  lui  inspirait  la  littérature 
bretonne,  trompé  aussi  par  son  ignorance  du  breton  qui  laissait 

beau  jeu  à  ses  pourvoyeurs.  Il  ne  put  résister  au  désir  d'embellir 
ce  qu'il  destinait  au  public,  de  donner  à  son  oeuvre  à  la  fois  un 
air  d'antiquité  qui  devait  enchanter  les  archéologues  et  une 
belle  tenue  poétique,  digne  des  femmes  du     monde   et   des  gens 

1.  Sur  Finaulhenticité  du  Barzaz  Breiz  toute  une  littérature  a  été  écrite. 

Ou  trouvera  l'essentiel  en  fait  de  bibliographie  dans  un  article  de  M .  Pros- 
per  Hémon,  Annales  de  Bretagne,  X,  349  et  suiv.  La  Revue  Celtique  est 
revenue  sur  la  question  à  plusieurs  reprises  ;  il  nous  suffira  de  rappeler  ce 

qu'en  ont  dit  M.  Gaidoz,  t.  II,  p.  131-133,1.  V,  p.  306-309  et  t.  VII, 
p.  80-81,  d'Arbois  de  Jubainville,  t.  XVII,  p.  76-79,  t.  XXI,  p.  258-266, 
t.   XXIV,  p.  223,  MM.  Delaporte  et  J.   Loth,t.  XXVII  p.   166  et  343. 



484  Périodiques. 

de  goût.  Ce  «  faussaire  »  n'était  qu'un  romantique.  Il  ne  se  ren- 

dit pas  compte  d'abord  de  la  faute  qu'il  commettait  ;  et  il  en  porta 
la  peine  toute  sa  vie.  N'est-il  pas  temps  de  laisser  en  paix  ses cendres  ! 

Aussi  bien  ne  fait-il  plus  de  dupes  aujourd'hui.  De  sa  «  grande 
mystification  littéraire  »  il  ne  reste  qu'un  livre  charmant,  un  des 
meilleurs  que  la  Bretagne  ait  inspirés,  un  de  ceux  qui  lui  ont 

gagné  le  plus  d'admirateurs  et  d'amis.  N'est-ce  rien  que  cela?  Il  ne 
faut  pas  lire  le  Barzaz  Breiz  la  plume  à  la  main,  avec  les  préoccupa- 

tions d'un  philologue.  Pour  nous,  qui  avons  la  chance  de  savoir 
comment  il  est  fait,  nous  pouvons  nous  abandonner  sans  scrupules 

au  plaisir  d'en  goûter  la  poésie,  en  nous  rappelant  le  vers  du  poète latin 

Nam  miranda  canunt,  sed  non  credenda  poetae 

ou  mieux  encore  celui  de  notre  La  Fontaine 

Le  mensonge  et  les  vers  de  tout  temps  sont  amis. 

Le  même  numéro  du  Fureteur  publie  à  la  page  179  une  traduc- 

tion française  du  «  Chant  d'Abergavenny  »,  par  M.  Yves  Berthou. 
Ce  chant  est  celui  qu'entonna  à  l'eisteddfod  d'Abergavenny  en 
1838  M.  T.  Hersart  de  la  Villemarqué,  délégué  du  gouvernement 
fiançais.  Il  est  écrit  en  breton,  mais  dans  un  breton  savant,  mâtiné 

de  gallois,  et  qu'on  avait  fait  tel  à  dessein  pour  qu'il  fût  compris 
dans  les  deux  langues.  M.  Yves  Berthou  observe  spirituellement 

qu'il  serait  peut-être  mieux  compris  des  Gallois  que  des  Bretons. 
Et  M.  Diverrès  n'est  pas  éloigné  de  croire  que  ce  chant  a  été  écrit 
en  gallois  avant  de  l'être  en  breton.  Le  fait  est  qu'il  parut  dans  les 
deux  langues  à  la  suite  du  compte  rendu  de  l'eisteddfod.  Le  texte 
breton  et  gallois  en  a  été  publié  par  le  Clocher  breton  du  mois 

d'avril  191 3,  p.  2590-2591.  La  publication  est  de  circonstance, 
puisque  cette  année  même  l'eisteddfod  nationale  du  Pays  de  Galles 
s'est  tenue,  comme  en  1838,  à  Abergavenny, 

VII 

M.  Kuno  Meyer  continue  ses  études  %ur  keltischen  Wortkunde.  Les 
SlTZUNGSBERICHTE    DER  KÔN.    PREUSSISCHEN  AlvADEMIE  DER     WlSSEN- 

schaften  de  1913  (n°  XXV,  p.    445-455)  en  contiennent  une  troi- 
sième série  dont  voici  la  liste  : 

41.  'EtciSiov  ôcxpov.  Ce  nom  donné  par   Ptolémée  à  un  promon- 



Périodiques.  485 

toire  de  l'Ecosse  occidentale  se  retrouverait  dans  un  texte  de  l'an- 
cienne littérature  irlandaise  sous  la  forme  Aird  EchdeÇAideâ  Chon- 

rôi,  dans  la  Zeitschrift  fur  celtische  Philologie,  IX,  191,  §2).  -42. 
Noms  de  l'Irlande  en  Ecosse.  On  retrouve  au  N.E.  de  l'Ecosse 
comme  noms  de  lieu  les  noms  Batiba,  Elg  et  Fotla,  et  peut-être 
même  le  nom  Êriu,  qui  sont,  comme  on  le  sait,  des  désignations 

de  l'Irlande.  —  43.  v.  irl.  ar-cridiur  «  je  presse  sur  mon  cœur  ». 
(L.  L.  393  a  53  et  B.B.  134  a  48).  —  44.  v.  irl.  cathair,  nom 

propre  masculin,  parait  emprunté  du  brittonique,  gallois  *Cat-air 

«  Défaite  du  combat  ».  —  45 .  gall .  LHwrnach,  nom  propre  d'homme 
dans  Kulhwch  (R.  B.  I,  135,  26  et  13e,  12)  parait  la  transcription 

de  l'irlandais  Diugurnach  (Rawl.  B.  502,  iéo  b  48).  —  46.  v.  irl. 

esclu  (L.  U.  62  a  31  =  Lee.  21  b  40)  n'est  que  le  datif  du  mot 
esclae  .i.  laithe  escomlaithe  O'  Mule.  §  445  «  jour  du  départ  ». —  47. 
La  racine  sue!  est  conservée  en  irlandais,  en  dehors  des  formes 

citées  par  M.  Thurneysen,  Z.  f.celt.  Phil.,  VIII,  76,  dans  les  mots 

ciitiirt-fel  «  tourbillon  »  et  mer-fal  «  erreur  ».  —  48.  m.  irl.  ménne 

(Metr.  Dinds.,  III,  358,  1.  35)  est  un  emprunt  à  l'anglais  meinee, 
meinie  «  household,  retenue,  army,  crew  ».  —  49.  irl.  etraigim 

a  j "ai  affaire  à  »,  etrâin  (d'où  etrànaim)  a  affaire  »  est  à  joindre  aux 
composés  de  agitn,  âin.  —  50.  m.  irl.  ail  «  Halle  »  (emprunte  du 
Scandinave  hôll  f.)  est  attesté  féminin  dans  un  poème  du  Rawl.  B. 

502,  p.  84  b  4.  —  51.  irl.  cennmar  à  côté  de  cennmâr  ou  cennmôr. 
—  52.  irl.  bruinnim  «  je  presse  contre  mon  sein  »  (Battle  of 

Magh  Rath,  p.  29e,  1.  19).  —  53.  v.  irl.  aiste  n.  «  propriété  »  et 

«  mètre  (poétique)  »  sort  de  *ad-sem-tio-n,  de  la  même  racine 
que  tuistiu.  —  54.  irl.  cnatur-bârc  «  sorte  de  bateau  »  (C.  Catharda, 
1.  1473  et  1932)  contient  le  mot  Scandinave  knottr,  knattar  «  balle  ». 
—  55.  irl.  facht  «  méchanceté,  mal  »  (Arch.  f.  Celt.  Lex.  III, 
294,  ̂   14)  est  à  comparer  au  gallois  gwaeth  «  pire  ».  —  >6.  v.  irl. 

inellgim  «  je  réunis,  je  soude  »  (d'où  ellacht  comme  substantif  ver- 
bal) sort  de in-en-long-  avec  double  préfixation  du  préverbe.  —  57. 

Ir.  Uanaind,  nom  propre  féminin,  peut  signifier  «  Ecume  blanche  » 

aussi  bien  que  «  cheveux  d'écume  »  ;  mais  on  a  peut-être  aussi  un 

nom  propre  Cobor-mong  qui  ne  signifie  que  «  chevelure  d'écume  ». 
—  58.  Notes  à  quelques  articles  des  séries  précédentes. 

VIII 

Dans  la  Zeitschrift  fur  Romanische  Philologie,  t.  XXXVII 

(1913),  p.  177-185,  M.  Hugo  Schuchardt  discute  un  problème  qui 

touche  au  celtique.  Il    s'agit  du   mot  roman    bessu  «  habitude    », 



|Sd  Périodiques. 

attesté  chez  le  grammairien  Virgilius  Maro,  dans  la  phrase  :  «  besîia 
dicitur  de  bessu,  hoc  est  more  feritatis  »  (p.  85,  18  H.).  On  pense 

tout  de  suite  à  en  rapprocher  l'irlandais  bês  «  mœurs,  habitude  »  ; 

et  M.  Holder  (Alcelt.  Sprachsch.,  I,  col.  410)  n'a  pas  manqué  de  le 
faire  '.  Mais  avons-nous  bien  un  mot  celtique  dans  le  bessu  du  gram- 

mairien ?  M.  Schuchardt  ne  le  croit  pas.  11  montre  d'abord  que  les 
procédés  de  Virgilius  Maro,  tout  extraordinaires  qu'ils  soient,  ne 
donnent  guère  de  vraisemblance  à  l'hypothèse,  et  en  revanche  il 
constate  qu'en  restant  sur  le  terrain  roman  on  peut  expliquer  bessus 
(d'où  l'ablatif  bessu)  comme  une  forme  de  la  langue  vulgaire  sortie 
du  latin  uitium  (v.  esp.  ve%p,  be%o  ;  basque  de  Biscaye  be^o,  be\u  ; 

portug.  ve%p,  prov.  vet%j  ital.  ve%zp)  «  mauvaise  habitude  »,  d'où 
«  habitude  ».  Comme  tous  les  mémoires  de  M.  Schuchardt,  celui- 

ci  est  rempli  d'analyses  précises,  de  remarques  fines  et  pénétrantes 
dont  la  portée  dépasse  de  beaucoup  les  mots  mêmes  qui  en  sont 
l'objet. 

IX 

M.  Paul  Walsh  termine  dans  I'Irish  Ecclesiastical  Record  de 

191 3  son  étude  sur  quelques  noms  de  lieu  de  l'ancienne  région  de 
Meath  (Some  place-names  in  ancient  Meath,  III  ;  14  pages).  Nous 
avons  signalé  ci-dessus  (p.  219)  les  deux  premières  parties  de  cette 
étude,  qui  comprenaient  58  numéros  ;  cette  troisième  et  dernière 

va  du  n°  59  au  n°  88  ;  et  on  y  trouve  çà  et  là,  avec  des  identifi- 

cations nouvelles  de  noms  de  lieu  inconnus  jusqu'ici,  des  interpré- 
tations et  des  corrections  précieuses.  Il  serait  à  souhaiter  que  d'autres 

savants,  aussi  bien  informés,  publient  pour  les  autres  régions  del'Ir- 
lande  des  études  de  toponomastique  aussi  consciencieuses. 

X 

Dans  le  Bulletin  de  géographie  historique  et  descriptive  du   Comité 

DES  TRAVAUX  HISTORIQUES    ET  SCIENTIFIQUES  de    I9I2,  p.    56-74,   M. 
Jacques  Soyer,  archiviste  du  département  du  Loiret,  a  publié  des 

Recherches  sur  les  noms  propres  géographiques  d'origine  celtique  dans 
l'Orléanais.  Il  entend  par  Orléanais  l'ancien  territoire  de  la  ciuitas 

1 .  Voir  aussi  la  glose  del'Ms/j  Psalter,  439  (Hibeniica  Minora,  p.  1 3  et  34) 
citée  par  M.Kuno  Meyerdans  sonédition  du  Sanas  Connaic,  p.  n  (n°  107, 
n.  5)  :  arecar  aintn  n-écomtig  isin  chethramad  ceniul  nasulbaire  rômdnda  .i. 
bes  y  uita  donintdi  «  on  trouve  un  mot  rare  dans  la  quatrième  déclinaison  (?) 

de  l'éloquence  romane  :  c'est  /'<'.•;,  qui  traduit  uita  ». 



Périodiques.  487 

Aurelianorum,  dont  les  limites  étaient  celles  du  diocèse  d'Orléans 
avant  la  Révolution.  Cette  ciuitas  résultait  d'un  démembrement 
accompli  au  111e  siècle  de  la  ciuitas  Carnutum,  et  elle  avait  pour 

capitale  Cenabum,  auj.  Orléans.  C'est  donc  dans  les  départements 
actuels  du  Loiret  et  du  Loir-et-Cher  que  se  trouvent  les  noms  de 

lieu  dont  M.  Soyer  entreprend  l'étude.  Mais  il  ne  parle  cette  fois 
que  de  ceux  qui  contiennent  les  mots  dunum,  durum,  briga,  magus, 
onnus  et  onna. 

Nous  n'avons  rienà  dire  du  premier,  qui  estbien  connu,  etauquel 
sont  ramenés  ici  les  noms  propres  Ardon  (*Aredunum),  le  Bardon 
(*Barodunum),  Cerdon,  Roudon,  le  Verdon  (*Viroduuum),  Mewig 
(Magdunurri),  Neung-sur-Beuvron  (Nouiodununi),  Lion-cn-Beauce  et 

Liou-en-Sullias(*Lugduuitm), Chaon (*Cadodunum),  Authon  Ç*Augus- 
to-dunum. 

Du  mot  durum  n'est  sorti  qu'un  seul  nom,  bien  défiguré 
par  l'orthographe  actuelle  ;  c'est  Chilleurs,  anc.  Chilleurre,  Chil- 
luerre,  de  Calodorus,  c'est-à-dire  *Calodurum.  M.  Soyer  paraît  con- 

vaincu de  l'hypothèse  de  d'Arbois  qui  rattache  durum  au  latmdfirus, 
mais  dûrus  a  un  u  long,  comme  le  correspondant  celtique  dont  le  gal- 

lois dir  «  dur  »  est  issu  ;  au  contraire  M.  Philipon  paraît  avoir  éta- 
bli la  quantité  brève  de  Vu  de  durum.  Ce  qui  ne  veut  pas  dire  que 

durum  signifie  «  porte»;  malgréleglossaired'Endlicheretl'existence 
d'Isarnodurum  «  porte  de  fer  »,  il  est  probable  qu'il  exista  un  mot 
gaulois  dûron  qui  signifiait  c  enceinte  fortifiée  »  ou  quelque  chose 

d'approchant  :  v.  R.  Celt.,  XXXIII,  465.  Un  seul  nom  aussi  est 
tiré  du  mot  briga  ;  c'est  Laqueuvre  qui  sortirait  de  *Scotobriga.  L'hy- 

pothèse est  un  peu  hardie  ;  et  M.  Soyer  y  ajoute  une  remarque 
peu  juste  sur  le  prototvpe  briga.  Si  ce  mot  celtique  avait  été  emprunté 

à  l'ibère,  comment  expliquer  qu'on  le  rencontre  en  Galatie  ? 
A  -magus  «  champ  »,  M.  J.  Soyer  fait  remonter  les  noms  sui- 

vants :  Riian  (Rotomagus),  Saran  (*Saromagus),  Nouan  (*Novio- 
magus),  Le  Ciran  (*Cisomagus),  Soings  anc.  Souen  (*Sodomagus), 
Manthebn  Ç*Mantalomagus).  Tout  cela  est  fort  vraisemblable.  Mais 

il  n'en  va  pas  de  même  de  la  dernière  série,  consacrée  aux  noms 

composés  avec  le  mot  onnus  (onna').  Ce  mot  lui-même  est  des  plus 
douteux  ;  il  ne  repose  que  sur  le  témoignage  du  glossaire  d'Endli- 
cher  ;  M.  J.  Soyer  s'avance  beaucoup  en  disant  :  «  Ausone  nous 
apprend  que  ona  signifie  source,  fontaine  »  ;  le  poète  latin  dit  sim- 

plement que  Diuona  signifiait  en  gaulois  fontaine  consacrée  aux 

dieux  (fons  additus  diuis),  mais  c'est  une  interprétation,  ce  n'est 
pas  un  calque  ;  et  sans  parler  de  l'erreur  manifeste  qui  a  fait  trans- 

former en    Diuona    la  forme   Dénoua  seule  possible  en  celtique,  il 



488  Périodiques. 

est  hasardé  de  vouloir  retrouver  dans  le  mot  gaulois  les  cléments 

exacts  de  la  périphrase  qui  sert  à  l'interpréter.  M.  Soyer,  d'ailleurs, 
confond  sans  hésiter -onna  tX-ona,  comme  si  les  deux  formes  étaient 

en  tout  cas  équivalentes.  Parmi  les  mots  qu'il  cite,  il  y  en  a  qui 
sont  attestés  sous  la  forme  de  la  3e  déclinaison  latine,  c'est-à-dire 
qu'ils  comprennent  un  suffixe  -on-  tout  différent,  mais  bien  connu  en 
gaulois  (v.  Mém.  Soc.  Lingu.,  XIII,  388)  ;  tels  Beuvron  ou  Cosson. 

C'est  probablement  de  ce  suffixe  -on-  qu'est  dérivé  le  suffixe  -ôn-o-  ou 
-oii-ii-.  Déjà,  M.  Philipon  a  exprimé  l'opinion  que  -ona  est  non  pas 
un  substantif,  mais  un  simple  suffixe,  particulièrement  employé 

pour  former  des  noms  de  rivières.  Je  crois  que  c'est  la  bonne. 
XI 

11  y  a  toujours  à  prendre  dans  les  articles  de  M.  Pokorny,  qui 
sont  aussi  savants  que  subtils  et  ingénieux.  Ceux  que  contient  le 
dernier  cahier  du  tome  XLV  de  la  Zeitschrift  fur  vergleichende 

Sprachforschung  ne  le  cèdent  pas  aux  précédents.  L'un  traite  de 
l'origine  du  datif  singulier  en  -imni  des  thèmes  neutres  en  -;/-  du 
vieil-irlandais  (Beitrâge  %ur  irischen  Grammatik,  5,  p.  354-359). 

C'est  un  sujet  auquel  M.  Marstrander  a  consacré  un  article  dont 
nous  avons  parlé  en  son  temps  (R.  celt.,  XXXII,  p.  239).  M. 

Pokorny  est  d'accord  avec  nous  pour  critiquer  l'hypothèse  analo- 
gique de  M.  Marstrander  ;  il  y  substitue  une  autre  hypothèse  fort 

séduisante  en  sa  simplicité  :  les  thèmes  neutres  en  -;/-  du  vieil 
irlandais  sont  en  grande  majorité  des  thèmes  en  -m»- (ou  en  -sinn-)  ; 

ils  ont  deux  datifs,  l'un  à  forme  brève  (aintn,  céimni)  ancien  loca- 
tif sans  désinence,  où  la  finale  du  thème  est  tombée,  l'autre  à  forme 

longue  (anmimm,  céimmimnï),  qui  devrait  conserver  cette  finale  et 

présenter  la  forme  *anminn,  *cèimminn.  M.  Pokorny  suppose  que 
la  forme  longue  a  été  refaite  sur  la  brève;  supposition  très  vrai- 

semblable que  fortifient  encore  les  observations  qu'il  y  ajoute. 
Mais  pourquoi  n'utilise-t-il  pas  les  dépouillements  de  M.  H.  Hes- 
sen,  /.  F.,  XXX,  241,  d'où  il  résulte  que  la  forme  longue  est  en 
vieil-irlandais  beaucoup  plus  fréquente  que  la  forme  courte  ? 

L'autre  article  (p.  359-364,  Keltische  M'îs~xcllcn)  est  une  série  de 
notes  étymologiques  :  1 .  aicned  «  nature  »>  sortirait  non  de  *ad- 
gnï-to-m  de  gniu  «  je  fais  »,  comme  l'admet  M.  Pedersen,  Vgl.  Gr., 
II,  34,  mais  de  *ad-gem-to-m  de  lat.  gignô,  gr.  Yt'yvojxat,  irl.  gein 
«  naissance  ».  —  2.  m.  irl.  deirhèile  (K.  Meyer,  Contr.  604 et  Gade- 

lica  I,  11)  ne  serait  qu'une  mauvaise  graphie  de  déir-mêile  «  honte, 
repentir  »  ;  cf.  aith-mhéile  «  même  sens  »,  de  mcilc  ou  mêla,  v.  irl. 



Périodiques.  489 

mi-lac  «  injure  ».  —  3.  gall.  gwcrin  et  irl.  foirenn  «  troupe  »  sorti- 

raient d'un  ancien  *varïna,  plus  ancien  *vrîna,  de  la  même  racine 
que  skr.  vriiôli  a  il  couvre  »,  germ.  -varii  (dans  des  noms  propres, 

Cbattuarii,  Bojuvarii),  v.  isl.  -verjara  défenseurs,  habitants  »  (Ritm- 
verjar  «  Romains  »),  lat.  operiô,  gr.  êpoaôoct,  etc.  En  irlandais  même 
la  même  racine  aurait  formé  le  mot  ferann,  anc.  feronn  «  territoire». 

Il  a  échappé  à  M.  Pokorny  que  l'hypothèse  d'un  prototype  '"vanna (par  a  et  non  par  0)  a  déjà  été  présentée  dans  cette  Revue  (t.  XXXIII, 

p.  473),  où  d'ailleurs  la  racine  en  était  rattachée  à  celle  du  latin 
uarius.  —  5.  v.  irl.  léine  «  chemise  »,  donné  jusqu'ici  comme  un 
thème  à  dentale,  ne  le  serait  que  secondairement,  comme  tant  de 

mots  en  n  et  en  /  :  un  passage  des  Otia  Merseiana,  p.  122,  où  aith- 

léinid  rime  avec  sèimi  (dat.  de  séimé)  indique  qu'il  faut  lire  aithléini 
et  poser  un  mot  Inné  de  *leinyâ,  cf.  lat.  lînum  et  skr.  llyati  «  il  se 
colle  ».  —  5.  v.  irl.  muimme  «  nourrice  »  doit  se  rattacher  au  lat. 

mamma  et  remonter  à  *iuaniinvâ,  comme  aile  «  père  nourricier  »  à 
*attyo-.  —  6.  v.  irl.  tardechia  (Echtra  Connla,  §  5,  dans  L.  U., 
120  b  6)  doit  contenir  le  préfixe  târ-  plus  dechta,  pluriel  de  decht 
«  enseignement  »  (empr.  lat.  dlclitin)  et  signifier  «  enseignements 

mauvais,  abominables  »  ;  il  s'agit  des  druides. 

XII 

Dans  les  Proceedings  of  the  Royal  Irish  Academy,  vol.  XXXII, 

section  C,  n°  5,  p.  78-89,  M.  Mario  Esposito  publie  un  article  On  the 
so-called  Psalter  of  saint  Caimin.  On  désigne  sous  ce  nom  «•  six  un- 
bound  and  dilapidated  folios  of  fairly  thick  parchment,  which  ap- 
pear  to  be  now  undergoing  a  process  of  graduai  décomposition, 
no  doubt  the  effect  of  dampness  ».  Ces  feuillets  contiennent  une 

partie  du  psaume  cxviij  (versets  1-16  et  33-116)  dans  la  version 
de  la  Vulgate  avec  des  notes  interlinéaires  et  marginales,  et  même 

quelques  gloses  irlandaises,  qu'on  trouvera  dans  le  Thésaurus  Palae- 
ohibernicus,  t.  I,  p.  6  et  sur  lesquelles  on  consultera  Eriu,  t.  IV, 

p.  182.  L'histoire  de  ces  six  feuillets,  que  résume  M.  Esposito,  est 
assez  curieuse.  On  les  trouve  mentionnés  pour  la  Ie  fois  en  1639 
comme  appartenant  au  couvent  des  Franciscains  de  Donegal  ;  ils 
allèrent  ensuite  à  Louvain,  au  couvent  de  S^Antoine-de-Padoue, 

d'où  ils  furent  envoyés,  au  moment  de  la  Révolution  française,  au 
couvent  de  Saint-Isidore  à  Rome.  C'est  là  que  les  vit  le  comte 
Nigra,  qui  y  découvrit  en  1871  les  gloses  irlandaises  (v.  Rei'iie 

Celtique,  t.  VII,  p.  96)  ;  l'année  suivante,  ils  furent  renvoyés  au Monastère    des   Franciscains  de  Dublin,   avec  tous  les  manuscrits 



|s)o  Périodiques. 

irlandais  du  couvent  de  SMsidore.  Ils  y  sont  restes  depuis.  M. 

Esposito  qui  vient  de  les  étudier  à  nouveau  en  donne  ici  une  des- 
cription paléographique,  et  publie  notamment  une  liste  des  abré- 

viations du  texte.  Une  planche  reproduit  le  folio  3  b.  L'écriture, 
d'après  M.  Esposito,  ne  remonterait  pas  au  delà  de  la  fin  du  xic 
siècle  ou  du  commencement  du  xne.  C'est  à  peu  de  chose  près  la 

date  qu'assignait  aux  gloses  irlandaises  le  comte  Nigra  ;  il  les  croyait 
du  milieu  du  xie  siècle.  La  tradition  qui  attribue  ce  psautier  à  la  main 
de  S1  Caimin  ne  repose  sur  aucun  fondement  et  peut  être  traitée  de 

fantaisiste  :  S1  Caimin,  d'Inis  Cèaltra,  passe  pour  être  mort  vers 
655. 

J.  Vendryes. 

Dans  les  mêmes Proceedings,  vol.  XXX,  section  C,  n°  1 5 , 1 9 1 3  ,p.  3  5 1 
sqq.  MM.  R.  A.  S.  Macalister,  E.  G.  B.  Armstronget  R.  Lloyd  Prae- 
ger  discutent  On  a  Bron\e  âge  iutennent  ivith  associated  standing  stoue 

and  earthen  ring,  uear  Naas,  Co.  Kildare.  Il  s'agit  des  premiers  temps 
de  l'âge  du  bronze  comme  en  témoignent  les  fragments  de  «  brassards 
d'archer  »,  trouvés  dans  les  débris  ;  le  mort  avait  été  incinéré  ;  la 
tombe  était  une  ciste  assez  irrégulière  ;  à  côté,  une  pierre  levée 
et  tout  autour  un  vallum  circulaire  à  deux  entrées,  aux  extrémités 

du  diamètre  E.  O.  Dans  l'intérieur  de  l'enceinte  se  voient  partout 
les  traces  d'un  grand  feu,  qui  fut  peut-être  l'un  des  rites  funéraires. 

Les  auteurs  supposent  que  nombre  des  ring-forts  irlandais  sont 
des  enceintes  funéraires. 

XIII 

Le  commandant  A.  Martin  et  l'abbé  Prigent  publient  dans  le  Bul- 
letin de  la  Société  archéologique  du  Finistère,  191 3,  t.  XL, 

une  note  sur  Les  tumulus  du  Ruguello  en  Tré\êny  (Côtes-du-Nord).  Ils 

exposent  les  résultats  d'une  fouille  qui  a  découvert  une  chambre  rec- 
tangulaire, construite  en  moellons  soutenus  parun  buttageen  petits 

matériaux.  Au  sommet,  de  grands  blocs  s'avancent  en  encorbelle- 
ment et  le  tout  est  couvert  d'une  table  de  4  mètres  sur  2.  A  l'inté- 
rieur les  fouilleurs  ont  trouvé  une  laine  d'ivoire  gravée  de  trois  filets, 

qui  selon  eux  reproduit  un  poignard  du  plus  ancien  âge  du  bronze, 
et  un  vase  de  terre  cuite  à  quatres  anses,  contemporain  de  pareils 

poignards.  La  lame  d'ivoire  est  un  hapax.  Des  restes  de  bois  attachés 
aux  parois  et  couvrant  le  sol,  donnent  à  penser  que  la  chambre 
était  planchéiée  et  lambrissée. 



Périodiques.  491 

XIV 

Le  Dr  Marcel  Baudouin  a  donné  au  Bulletin  de  la  Société 

d'Anthropologie,  191 3,  p.  52-79,  une  longue  étude  sur  Le  Rocher 
à  gravures  principales  du  temple  du  soleil,  aux  Vaux  de  Saint-Aubin- 
de  Baubigné  (D.-S.).  Cercles,  cupules,  siège,  roue  à  quatre  rayons 

sur  le  dossier  d'une  sorte  de  fauteuil,  blocs  travaillés  qui  peuvent 

passer  pour  des  statues,  voilà  de  quoi  attirer  l'attention  et  la  rete- 
nir. Le  mémoire  est  illustré  d'intéressants  croquis  :  on  y  souhaite- 
rait en  plus  quelques  bonnes  photographies. 

M.  G.  Courty,  dans  un  mémoire  intitulé  :  Le  Bouclier  à  l'époque 
préhistorique,  p.  95  sqq.,  interprète  des  pétroglyphes  de  la  région 

parisienne  (Larchant,  Montigny-s.-Loing,  Puiselet,  Mont  de 

Ballancourt,  Bouville).  Les  étoiles  et  les  peignes  qu'il  y  relève  ne 
ressemblent  que  de  bien  loin  aux  boucliers  représentés  sur  les 

rochers  suédois  aux  mains  des  guerriers  de  l'âge  du  bronze.  Quant 

aux  rouelles  des  mégalithes  irlandais,  il  n'est  pas  évident  qu'elles 
soient  des  boucliers.  On  y  voit  généralement  tout  autre  chose.  Je 

renvoie  à  l'interprétation  que  M.  Déchelette  a  suggérée  l'an  dernier 
de  ces  représentations. 

M.  H.  P.  Hirmenech  publie,  p.  108  sqq.  une  étude  ethnologique 

sur  La  Pierre  de  Bourg-Neuf  en  Ar%pn  (Morbihan).  Son  argumen- 
tation comporte  des  audaces  philologiques  par  trop  déconcertantes. 

XV 

Dans  la  Zeitschrift  fur  Ethnologie,  1913,  M.  Hugo  Môtefindt 

traite  des  La  Tènefibelu  aus  Westfalen.  Il  reconnaît  la  rareté  signalée 
par  Beltz  dans  le  Catalogue  qui  sert  de  base  à  la  carte  de  répartition 

dont  j'ai  parlé  ici,  mais  il  ajoute  onze  exemplaires  à  la  liste  de  Beltz. 

La  Westphalie,  germanisée  à  l'époque  de  La  Tène,  a  reçu  très  peu 
des  Celtes  (p.  101  sq.). —  M.  E.  Fischer  (p.  103)  se  demande  :  Siud 
die  heutigen  Albanesen  die  Nachkommen  der  alten  Illyrier?  Sa  réponse 
affirmative  est  fondée  sur  de  bonnes  raisons  ;  une  bonne  bibliogra- 

phie permet  d'y  ajouter. 

XVI 

La  Revue  des  Études  anciennes,  1912,  p.  55, publie  un  article  de 

M.  Julliansur  l'Inscription  des  Escoyères  (Notes gallo-romaines,  LUI  : 

La  source  du  Far   et  les   cols  transversaux  des  Alpes)  ;  de  l'existence 



492  Périodiques. 

d'un  préfet  des  tribus  montagnardes,  il  fout  conclure  à  celle  d'une 
route  passant  sans  doute  au  col  de  la  Cayolle.—  Les  planches  I-VIII- 
reproduisent  la  partie  de  la  table  de  Peurtinger  qui  figure  la  Gaule. 

—  On  trouve,  p.  67,  une  lettre  de  M.  Mommeja  sur  Les  Découvertes 

deSos  et,  p. 72, un  article  du  même  sur  Les  mines  de  fer  de  Sos.  —  M.  de 
Gerin-Ricard,p.74,  Aproposdes  stèles  de  Trets,  fort  semblables  à  celles 

d'Orgon  (Bouches-du-Rhône),  affirme  qu'elles  ont  été  trouvées 
dans  une  couche  de  débris  renfermant,  avec  des  restes  humains  inci- 

nérés, des  haches  de  pierre  et  datant  du  début  de  l'âge  de  bronze. 
—  M.  Lizop  donne  des  Notes  épigraphiques  sur  Saint-Bertrand  de 
Coin  mi  liges  (p.  77  sq.). 

Avril-Juin  191 2,  p.  167,  M.  C.  Jullian  signale  dans  une  Note 

gallo-romaine  (LIV)  des  analogies  entre  la  légende  de  l'exode  etcelle 
de  la  migration  gauloise,  dit  un  mot  sur  les  clochettes  magiques, 
ouvre  à  la  route  des  Alpes  des  aperçus  archéologiques,  rappelle  le 
poulpe  mycénien  à  propos  des  monnaies  du  trésor  de  Jersey,  et 
les  viviers  artificiels  de  la  Gaule  méridionale.  —  M.  L.  Colas  traite 

de  La  voie  romaine  de  Bordeaux  à  Astorga  dans  la  traversée  des  Pyrénées 

(p.  175  sqq.).  —  M.  Clerc  reproduit  la  Frise  de  sculpture  gauloise  de 
Nages  (p.  189),  où  des  têtes  coupées  alternent  avec  des  chevaux. 

Juillet-septembre  1912,  p.  285.  M.  Ph.  Fabia  s'occupe  des  Offi- 
ciels gaulois  dans  les  lésions  romaines  au  1er  siècle  de  notre  ère. —  M. 

Ad.  Blanchet  (p.  293)  traite,  à  propos  d'une  monnaie,  de  Y Av.ène- 
meut  de  Postumits  à  l'Empire. 

Octobre-décembre  1912,  M.  C.  Jullian  consacre  une  Notegallo- 
romaine,  LVI  (p.  391)  aux  derniers  des  Boïens,  ceux  qui,  installés 

chez  les  Eduens,  à  la  suite  de  l'expédition  des  Helvètes,  furent  soulevés 
en  69  par  le  prophète  Mariccus.  —  M.  R.  Lizop  publie  des  Notes 
archéologiques  sur  Saint-Bertrand  de  Comminges  (p.  395 )- 

M.  C.  Jullian  demande  dans  le  fascicule  de  janvier-mars  191 3, 

p.  28,  si  quelqu'un  a  déjà  soutenu  comme  lui  que  le  fameux 
voyage  d'Aristée,  rapporté  par  Hérodote,  IV,  13-14,  avait  réel- 

lement eu  lieu  et  que  c'était  une  tentative  faite  par  les  Ioniens 
pour  atteindre  le  pays  de  l'ambre,  par  la  route  de  la  Mer  Noire 
et  de  la  Russie.  —  Dans  une  Note  Gallo-romaine  (LVII,  p.  47) 
il  soutient  contre  Hirschfeld  (Aquitanien  in  der  Rômer^eit,  Sit%b. 

d.  k.  pr.  Ak.  d.  Wiss.,  1896,  p.  452-6.)  que  l'expression  de 
Bituriges  Vivisci  est  un  ethnique  double,  comportant  un  détermina- 

tif  et  ne  désigne  pas  deux  peuples,  dont  l'un  serait  helvète  (Vevey)  ; 
à  ce  propos  il  disserte  sur  la  diffusion  des  ethniques  en  Gaule,  le 
nom  de  lieu  Helvetum  en  Alsace  et  celui  de  Tribunci,  où  il  recon- 

naît le  nom  des  Triboques. —  Une  note  de  M.  Jules  Toutain  sur  le 



Périodiques.  193 

Sanctuaire  dolménique  d'Alésia  ne  satisfait  pas  notre  curiosité,  faute 
d'un  plan  bien  cote.  S'agit-il  d'un  dolmen  ?  M.  Toutain,  je  le 
crains,  a  eu  une  vision.  Il  y  a  des  constructions  celtiques  en 

dalles  grossières  que  connaissent  très  bien  ceux  qui  sont  fami- 

liers avec  l'archéologie  de  l'Irlande  et  de  l'Ecosse.  M.  Toutain 
fait,  me  semble-t-il,  beaucoup  d'honneur  à  M.  de  Paniagua.  - 
M.  Louis  Bonnard  rassemble  Ce  que  nous  savons  du  Chartres  gallo- 

romain  (p.  60  sqq.),  et  c'est  peu.  —  M.  C.  Jullian  donne  à 

entendre  dans  sa  Chronique  Gallo-romaine  (p.  83)  qu'il  reconnaît 
dans  le  cavalier  à  l'anguipède  YHereules  tutor  domus. 

Le  fascicule  d'avril-juin  nous  apporte  une  Note  Gallo-romaine  de 
M.  C.  Jullian  sur  La  Gaule  dans  les  Notae  Tirouianae  ;  le  corps  en 
est  formé  par  une  liste  des  mots  relatifs  à  la  Gaule,  qui  se  trouvent 

dans  les  chapitres  I  et  II  du  IIIe  livre.  M.  Jullian  pense  que  la  for- 

mation    première    du    document    remonte    au  temps   d'Auguste. 
—  M.  D.  Yiollier  (p.  186)  pense  que  les  Vivisques  de  Vevey 
sont  venus  de  Bordeaux,  au  retour  des  Helvètes  et  avec  eux,  après 

l'invasion  des  Cimbres.  —  MM.  Germain  de  Montauzan  et  Ph. 
Fabia  traitent  de  la  Garnison  de  Lyon  ?ous  les  Sévères  (p.  187)  à  pro- 

pos d'une  inscription  de  Fourvière  où  il  est  question  de  la  Schola 
des  polioues  de  quatre  légions.  —  M.  Clerc  publie  des  Inscriptions 

antiques  inédites  du  musée  d'Aix  (p.  187:  deux  autels  aux   Parques). 
—  M.  Chaillan  décrit  une  Sépulture  à  incinération,, sur  le  territoire 

de  Gardanne,  Bouches-du-Rhône  (p.  191  ;  cuve  de  pierre,  enveloppe 
de  plomb,  urne  de  verre). 

XVII 

MM.  V.  Berthier  et  J.  Déchelette  ont  publié  dans  le  24e  Bulletin 

delà  Société  d'Histoire  naturelle  d'Autun,  191 1,  p.  49-62, 
Comptes  rendus  des  séances,  T2  Menhir  de  Saint-Micaud  (Saône-et- 

Loire).  C'est  un  menhir  gravé  de  dessins  fortement  entaillés.  On  y 
reconnaît  la  figure  du  serpent  cornu  des  Gaulois.  D'autres  rappellent 
à  M.  Déchelette  les  cultes  orientaux.  Bref,  il  fait  de  cette  pierre 

levée  une  sorte  d'idole-panthée. 

XVIII 

M.  Hôflera  publié  dans  Urania  (Offizielles  Organ  des  Yolksbil- 

dungs-Institutes  Wiener,  Urania),  1911,15  juillet,  p.  494 sqq.,  un 
fort  savant  article  intitulé  Die  Druideu  der  Gallier  in  Beriehung  %ur 

Gesehichie  der  Heilkunde.  C'est  de  médecine  religieuse  qu'il  s'agit.  Le 
Revue  Celtique,  XXXIV.  32 



494  Périodiques. 

gui  incarne  l'âme  divine  du  chêne,  et  l'auteur,  à  propos  Je  cette  théo- 
phagie,  rappelle  justement  les  druidesses  (dryades),  qui  prophé- 

tisaient après  avoir  mangé  des  glands.  Précautions  dans  la  cueillette 
des  plantes,  sacrifices  et  même  sacrifices  humains  à  fin  de  guérisorï, 
les  pratiques  sont  de  prêtres  plus  que  de  médecins.  Mais  elles 
impliquent  des  connaissances  positives  ou  favorisent  leur  élaboration. 

H.  Hubert. 

CORRIGENDA 

La  langue  grecque  a  été  maltraitée  à  plusieurs  reprises  au 
cours  des  derniers  fascicules,  notamment  en  ce  qui  concerne 

l'accent.  Nous  signalons  à  nos  lecteurs  qu'il  y  a  lieu  de  réta- 
blir correctement  les  formes  ou  phrases  suivantes  : 

P.  39,  note  i,  lire  :  xr/iai,  aâcvrsç,  ujjlvov,  à[i.(3àXXovTsç, 

l-\\).ztSùz,  rt  -y~rtz,  yprl[j.y.-x,  oàx,  z>xz~\  zi  T'.vaç,  'yj.^y.z'^)  ~tva, 
!xi8sixvii[Jt.evoi,  où  yàp,  z:j~;zv£ç,  àXXà. 

P.  39,  note  3,  lire  upt,vov,  ï-<-y<.y.^i'^r.iz. 

P.  41,  note  3,  lire  s,  ajysvwv,  '.'zt:wv,  zivzxz,  '.ucct^'.îv. 

P.  255,  note  2,  lire  ~y.z  -/puait;  zr{\i.y.\yz  ~'yz  y.-/.vri-.zjz  as-;:- 

\xivzz  xa'teXovTî;  ïv.  tcj  -rtz   'AOyjvxç  isp;j. 
P.  261,  note  2,  lire  Acjyov-  tcv  xipaxa. 
P.  267,  note  5,  lire  âvcïTrjpcjv,  àvxr/.cAiTruîysiv. 

P.  284,  note  2,  lire  »a<ri  t'.vzç. 



TABLE    DES    MATIERES 

CONTENUES       DANS       LE      TOME       XXXIV 

ARTICLES    DE    FOND 

Pages 

Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques,  I,  par  H.Hubert.  .  i 
Répertoire  des  fac-similés  des  manuscrits    irlandais,  parL.  Gou- 

gaud    14 

Les  têtes  coupées  et  les  trophées  en  Gaule,  par  Ad.  Reinach.  .  .  .  38,  253 
A  case  of  vowel  breaking  in  Irish,  par  E.  C.  Quiggix    61 

Sur  une  glose  de  Saint-Gall,  par  J.  Vendryes    65 
Le  Miroiter  de  la  Mort  (suite),  par  E.  Ernault   66,  290 

Les  formes  verbales  en  -r-  du  tokharien  et  de  l'italo-celtique,  par 
J.  Vendryes    129 

Notes  étymologiques  et  lexicographiques,  par  J.  Loth    143 
Notes  on  Kulhwch  and  Olwen,  par  sir  Edward  Anwyl   152,  406 
Gaelic  nar  =  ar  «  our  »,  par  J.  Fraser    157 
Questions  de  grammaire  et  de  linguistique  brittonique  (suite),  par 

J.  Loth    159 
Cornoviana  (suite),  par  J.  Loth    176 

L'origine  celtique  de  la  légende  de  Lohengrin,  par  G.  Poisson.  .  .  182 
Le  plus  ancien  texte  suivi  en  breton,  par  J.  Loth    241 

Encore  du  breton  d'Ivonet  Omnes,  par  E.  Ernault    249 
Un  prétendu  témoignage  sur  des  réunions  de  bardes  en  Bretagne  au 

Xe  siècle,  par  A.  Smirnov    .  287 

Une  correction  au  texte  du  Bctha  Adamnain,  par  J.  Vendryes.  .  .  .  306' 
The  Passion  of  St.  Christopher,  par  J.  Fraser    307 

Contributions  à  l'étude  des  romans  de  la  Table  Ronde  (suite),  par 
J-  Loth    365 

Chronique  de  numismatique  celtique,  par  A.  Blanchet    397 

Notes  d'archéologie  et  de  philologie  celtiques,  II,  par  J.  Vendryes 
et  H.  Hubert    418 

Notes  étymologiques,  par  Holger  Pedersen    448 

Vieil-irlandais  arossa,  par  J.  Vendryes    430 

NÉCROLOGIE 

H.  Champion  (J.  Loth)    363 
R.  Movvat  (J.  Vendryes)    127 



|i)b  Table  des  matières. 

BIBLIOGRAPHIE 

Anecdota  from  Irish  MSS.,  t.  IV  et  V  (J.  Vendryes)    96,  459 
Axwyl  (sir  Edward),  The  Book  of  Aneirin  (J.  Vendryes)    90 

Brown  (A.    CL.),    On  the   independent  character  of  the  Welsh 
Owain  (A .  Smirnov)    337 

Davies  (J.  Glyn),  Welsh  Metrics,  I  (J.  Loth)    98 
Diverrès  (P.),  Meddygon  Myddvei  (sir  Edward  Anwyl).    453 
Friedmann  (S.),  Ruedeger  e  Ferdiad  (J.  Marx).    458 
Geary  (Rev .  James    A.),  Five  Irish   homilies    from  the  Rennes 

MS.  (J.  Vendryes).    461 
Lewis  (Timothy),  The  Laws  of  Howel  Dda  (J.  Vendryes)    330 
Mlaclean  (Rev.  Donald),  The  Spiritual Songsof Dugald  Buchanan 

(J.  Vendryes)    335 
Mélanges  Cagnat  (H.  Hubert)    343 
Merryman  (Brvan),  Cuirt  an  Meadhon  Oidhche  (J.  Vendryes).  .  462 
Meyer  (Kuno),  Sanas  Cormaic  (J.  Vendryes)    96 

Miscellany  presented  to  Kuno  Meyer  (J.  Vendryes)    203 
Mitchell  (Dugald),  The  Book  of  Highland  Verse  (J.  Vendryes).  210 

O'Keeffe  (J.  G.),  Buile  Suihhne  (G.   Dottin)    327 
Pierquin  (Hubert),  Le  Poème  anglo-saxon  de  Beowulf  (J.  Marx)  457 

—         Recueil  général  des  chartes  anglo-saxonnes  (J.  Marx)..  458 
Quiggin  (E.  C),   Prolegomena  to    the   study    of  the  Later  Irish 

Bards  (G.    Dottin)    456 

Reinach  (Salomon),  Répertoire  de  l'art  quaternaire  (H.  Hubert)  342 
Rouinson  (F.  N.),  Satirists  and  enchanters  in  early  Irish  Litera- 

ture  (J.  Vendryes)    94 

Sébillot  (P.),  Le  Folk-lore*(J.  Vendryes)    464 
Taylor  (miss  M.  V.),  Liber  Luciani  de  lande  Cestre  (sir  Edward 

Anwyl).    211 

Thurxeysen  (R.),  zu  irischen  Handschriften  und  Litteraturdenk- 
màlern,  I  et  II  (J .   Vendryes)   88,   333 

Wixdisch  (E.),  Das  keltische   Brittannien  bis  zu   Kaiser    Arthur 

( J.  Vendryes)    207 
Woods  (George  B.),  A  reclassification  of  the  Perccval  Romances 

(miss  Mary  Williams),    212 

CHRONIQUE 

i/Arbois  de  Jubainville  ;  la  dernière  partie  de  sa  bibliothèque 

vendue  à  Leipzig,  puis  acquise  par  l'University  Collège  de  Cork  346,466 
Idris  Bell,  poèmes  traduits  du  gallois.    352 
Yves  Berthoc,  Kevrin  barzed  Breiz    107 
G .    Calder  ;  sa  nomination  à  Glasgow    347 
The  Celtic  Annual  de  Dundee  pour  191 3    473 



Table  des  matières.  497 

Congres  pan-celtique  à  Gand    3  33 
Tom  Peete  Cross;  le  cor  et  le  manteau  révélateur?    225 

—  ;   l'origine  celtique  du  Lai  de  Lanval    472 
Découverte  épigraphique  à  Bourbon-Lancy.    101 
Découvertes épigraphiques  à  Chalon-sur-Saône    347,  468 
Demailly,  son  catalogue  de  sigles  de  potiers    475 

Dictionnaires  topographiques  de  L'Ain  et  de  l'Aude. .    475 
P.   Diverrès,  docteur  d'Université.    349 
G.  Dottin  :  sa  grammaire  du  moyen-irlandais    333 
Enseignements  nouveaux  du  celtique      101,   347,  467 
E.  Ernault;  sa  collection  de  proverbes  bretons    108 
G.  Esnault  :  sa  future  thèse  de  doctorat    102 

M.  Esposito,  La  connaissance  du  grec  en  Irlande    220 

T.  Fitz  Hugh,  Le  rythme  indo-européen    349 
R.   Flower;  sa  nomination  à  Londres    467 
P.   Gregorv,  Old  World  Ballads    352 
Guild  of  Graduâtes  du  Pays  de  Galles  :  ses  travaux    102 
L.    Herrieu  et  M.  Duhamel,   Chansons  populaires  du  pays  de 
Vannes    105 

H .   Hirt  ;  sa  nomination  à  Giessen    219 

F.  Jaffrenou,  docteur  d'Université    467 
f.   M.  Jones,  Buched  Dewi  ac  ystoriau  ereill    103 
langue  gaélique  en  Ecosse  (Etat  de  la)    100 
langue  irlandaise  en  Irlande  (État  de  la)    348 
Livres  nouveaux      108,   227,   334,  476 

J.  Loth;  deuxième  édition  de  sa  traduction  des  Mabinogion,. .  .  .  534 

M.   Maci  arlane,  livres  scolaires  en  gaélique  d'Ecosse    469 
J.  G.  Mackay,  Xa  se  bonnaich  bheaga    105 
D.  Maclean,  The  Literature  of  the  Scottish  Gael    331 

I.   Marouzeau,    répertoire  des    publications    relatives  à  l'antiquité 
classique   -    1 02 

C.   Marstrander;  son  dictionnaire  général  de  l'irlandais.  .    469 
—  ;  sa  nomination  à  Christiania    347 

Meven  Mordiern  et  Abhervé,  notes  sur  les  vieux  Celtes    331 

K.   Meyf.r,  l'enseignement  en  Irlande  au  Ve  siècle    222 
— ,  le  moine  Berechtuine  en  Irlande    348 

A.  Oheix  ;  ses  publications  hagiographiques    474 
Ouvrages  reçus   108,   227,   334,  476 

parlers  celtiques  aux  Archives  Phonographiques  de  Vienne  (Spéci- 
mens de)    467 

H  .    Pedersen  ;  ses  leçons  à  la  School  of  Irish  learning    226 
f .   Pokorny;  sa  Concise  Old  Irish  grammar   101,237 

—  ;  ses  cours  de  celtique  à  Vienne    101 

E.  C.  Quiggin,  article  Celt  de  l'Encyclopaedia  Britannica    224,  476 
Ad.   REINACH  et  les  cultes  orientaux  de  l'Occident  romain    473 
F.  N.   Robinson,  Les  sacrifices  humains  en  Irlande    470 
F.  de  Saussure:  sa  mort    216 



49$  Table  des  matières. 

School  of  Irish  Learning.    226 
W.  Skeat;  sa  mort    217 
F.  Skutsch  ;  sa  mort    219 

A.   Smirnov;  sou  enseignement  à  Saint-Pétersbourg    347 
F.  Sommer;  sa  nomination  à  Iena    218 

H.  Sweet;  sa  mort   ■      217 
R.  THURNEYSEN  ;  sa  nomination  à   Bonn    218 

Venus  d'Arles  (le  surmoulage  de  la)    476 Vox,  une  nouvelle  revue  de  phonétique    350 
A.   Walde  ;  sa  nomination  à  Innsbruck    219 

P.  Walsh,  Une  élégie  sur  Émonn  O'Braonain    473 
—  ;  ses  travaux  de  toponomastique  sur  l'ancien  Meath    219 

Welsh  Language Society    353 

Welsh  National  Academy  (Projet  d'une)    215 
Mary  W11  liams;  sa  nomination  à  Londres    467 

PERIODIQUES 

American  Journal  of  Philologv  (The)    115 
Annales  de  Bretagne.   1 16,480 
Anzeiger  fur  schweizerische  Altertumskuude   1 18,  358 
Archiv  fiir  Anthropologie   125, 358 
Boletin  de  la  Real  Academia  de  la  Historia   125,359 
Bonner  Jahrbùcher    356 

Bulletin  archéologique  du  Comité  des  travaux  historiques    123 
Bulletin  de  dialectologie  romane    116 
Bulletin  de  géographie  du  Comité  des  travaux  historiques    486 
Bulletin  de  la  Diana    122 

Bulletin  de  la  Société  archéologique  du  Finistère    490 

Bulletin  de  la  Société  d'Anthropologie           491 
Bulletin  de  la  Société  des  Sciences  historiques  et  naturellesdeSemur         123 

Bulletin  de  la  Société  d'histoire  naturelle  d'Autun           493 
Bulletin  de  la  Société  française  des  fouilles  archéologiques    122 
Bulletin  de  la  Société  géologique  de  Normandie    357 

Bulletin  de  la  Société  jersiaise.  .  .    .  '.    118 
Bulletin  de  la  Société  préhistorique  française    121 
Bulletin  de  la  Société  scientifique,  historique  et  archéologique  de  la 

Corrèze    357 

Bulletin  mensuel  de  la  Société  d'Archéologie  lorraine    359 
Bullettino  di  paletnologia  italiana    117 
Celtic  Review(The)   113,  236,  479 

Congrès  de  l'Association  française  pour  l'avancement  des  sciences.  119 
Congrès  préhistorique  de  France    120 
briu           233 

Fureteur  breton  (Le)   115,483 



Table  des  matières.  499 

Gadelica           255 

Indogermanische  Forscliungen           239 
Irish  Ecclesiastical  Record   240, 486 

Jahresbericht  der  schweizerischen  Gesellschaft  fur  Urgeschichte . .  .         1 19 
Journal  of  the  R.  Society  of  Antiquaries  of  Ireland   123,360 
Mannus .           3)5 

Mémoires  de  la  Société  de  Linguistique           481 

Proceedings  of  the  R .  Irish  Academy           489 

Proceedings  of  the  Society  of  Antiquaries  oi'  Scottland    361 
Revue  archéologique    122 
Revue  de  Bretagne .  .       482 
Revue  de  phonétique    109 
Revue  des  études  anciennes.           491 

Revue  épigraphique    .  .  •    468 

Revue  préhistorique  de  l'Est  de  la  Fiance    356 
Rivista  archeologica  délia  provincia  e  antica  diocesi  di  Como    358 
Sitzungsberichte  der  kôn.   preuss.  Akademie  der  Wissenschaften.il 2, 484 
(Jrania           493 
Worter  und  Sachen.           228 

Zeitschrift  fur  celtische  Philologie   232,  477 
Zeitschrift  fur  Ethnologie             491 
Zeitschrift  fur  romanische  Philologie    485 
Zeitschrift  fur  vergleichende  Sprachforschung           488 
Zentralblatt  fur  Bibliothekswesen           112 

Le  Propriétaire-Gérant,    Edouard  CHAMPION. 

MAÇON,  PROTAT  FRERKS,  IMPRIMEURS. 





TABLE 
DES     PRINCIPAUX     MOTS    ÉTUDIÉS 

AU    TOME    XXXIV 

DE     LA     REVUE     CELTIQUE* 

I .    Gaulois  ou  vieux  celtique  et  ogamique. 

(Voir  pp.  117.  240,  560.  403,  404,  442,  487,  488). 

ambacti,  serviteurs,  écuyers,  268. 
Andarra,  257. 
Andarta,  «  la  grande  ourse     .  256, 

257,  264. 
ande-,  suff.  augmentatif,  257. 
Andoses  ou  Andossus,  257. 
Andosini,  257. 
Anduro,  257. 
Andusia,  257. 
Aplondus?  125. 
Arquiaecus,  125. 
-arta,  artos,  ours,  257. 
Artaios,  256. 
Artio,  «  déesse  ourse  ».  256,    257, 

262 . 

Augustonemeton,  424. 

Baduhenna,  «  la  dame  du  corbeau  », 
260. 

Belenus,  261,  262. 
Belisama,  468. 
Belisamaro,  468. 
Bellovesus,  262. 
Biatec.  402. 
Biuiriges  Vivisci,  492.  493. 
BIVAIDOXAS,  362. 
Boduogenos,  258. 
Boduognatus,  258. 

Bodus,  125,  238. 
Borvo,  101. 
Boudicca,  258. 
Boudinna,  2 38. 
Boudunn...,  238. 
Boutus,   123. 
Brannodunum.  260. 

Brannogenium,  260. 
Brannovices,  261. 

brano-,  branno-,  «  corbeau  »,  260. 
Brennacus,  260. 
Brennus,  261,  262. 
-briga,  487. 

Brigantia,  260. 
briva,  pont,  230. 

Cabillonenses,  347,   348. 
Caledonius  saltus,   378. 
Calodorus,  487. 

Carnuntum,  280. 
Carnutes,  280. 
Cassignatos,  233. 

cateia,  hache,  casse-tête,   274,  422. 
(C)athubodua,  238. 
KaToupaxrovcov,  92. 
Cernunnos,   31,  52,  259. 
CUNAMAGLI,  362. 
CUX  A  VA,   362. 

1.  Cette  table  a  été  faite  par  M.  Emault. 

Revue  Celtique,   XXXIV.—  Table. 



h  Table  des  principaux  mois  étudie. 

Cunoglasus,  114,  115. 

Damona,  101. 
Deruentio,  237. 
Digcntia,  237. 
Diuona,  «    fontaine  consacrée  aux 

dieux  »,  487. 
DOVAIDONA,   36:. 
DROATA,  362. 
Druentia,  237. 
dubno-,  «  monde  »  ?  482. 
-dunum,  487. 
-durum,  enceinte  fortifiée  ?  187. 

'EîciBtov  axpoVj  484. 
Rsus,  255,  256,  259,  270. 

gaison,  javelot,  270,  422,  423. 
Grannus,  196,  197,  201. 

Helvetum,  492. 

[sarnodurum,  «  porte  de  fer  », 
[87. 

Latobios,  270. 

Xouyov,  corbeau  ?  260,  26  1 . 
Lugudunum  261. 

Maclus,  125. 
Magdunum,  487. 
Magillo,  360. 
-magus,  «  champ  »,  487. 
Mamdica,  125. 
MAQI,  362. 
MAQLEOG,  362. 
-maros,  «  grand  »,  469. 
mataris,  matraque,  274. 
medio-,  milieu,  424. 
Mediolanum,  424. 
Medionemeton,  «  le  sanctuaire  du 

milieu  »,  ou  «  le  milieu  du  sanc- 
tuaire »,  424 . 

Meduttus,  123. 
Mezunemusus,  Medionemossos  ?  le 

sanctuaire  du  milieu,  ou  le  milieu 

du    sanctuaire,     |iN.     423,    424, 

443: 

Morinis,  
125. 

MUCOI,  
362. 

Munnius,  
360. 

Nantosuelta,  345. 

Nemausus,  N^-i/o^o;,  te  sanctuaire  », 

425,424. Nemeti,  423. 

Nemetocenna,  423. 
nemeton,  sanctuaire,  424. 
Nemetona,  258,  259. 
Neto,  158. 
Netus,  158. 
Nodens,    Nodons,   Nudens,    6,    7, 

259. 
Nouiodunum,  487. -ntia,  237. 

Ogmios,  33,  263. 
-ona,  487,  488. 

R[o]c[a]t[oJs,  362. Rotomagus,  487. 

Segovesus,  261,  262. 
Smertullos,    «    le    frappeur  »,  256, 

270. Souconna,   347,  348. 
su-,  bien,  x  1 3 . 
Suadorix,  101. 
Suaduragius,  10 1. 
Suadurix,  101. 

Sucellus,  «  le  frappeur  »,  260,  270. 
Surna,  125. 

Taranis,  270. 
tarvos  trigaranus,  259. 
Teutates,  Toutatis,  67,  254,  253. 
Tongius,  123. 
Tribunci,  492. 
Tureus,  125. 

Viducasses,  233. 

IL   Irlandais. 

(Voir  pp.  62,  64,  203,  255,  236,  238,  239,  307-321,  460,  462,  471,  472J. 

a  son;  ard  a  ordan,  au  rang  élevé,       abhra,  f.,  sourcil,  161. 
(S-  accarsôid,  port,  231 , 



au  tome  XXXIV 

ni 
actuaim  co  eibhill,  sorte  d'écoute, 

231. 
adarc,  corne,  113. 
adircliu,  gl.  cornix,  113. 
Aed,  456. 
aer,  satire,  95. 
agid,  il  mène,  205. 
agim,  je  mène.  485 . 
aicned,  nature,  113,488. 
aidircleôc,    saidhircleôg,    vanneau. 

113,479- 
ail,  satire,  95. 
ailemain,  nourrir.  113. 
Ailill,  206,  460. 
ailim,  je  nourris,  113. 
ailtiu,  nourrir,  113. 
ainfhialad,  satire,  95. 
ainm,  au  nom,  488. 
ainmed,  satire,  95. 

aiste,  n.,  propriété;  mètre  (poé- 
tique), 485. 

aite,  père  nourricier,  489. 
aithgiud,  satire,  93. 
Aithirne,  93. 
aithisiugud,  satire,  93. 
aithmhéile,  honte,  repentir,  488. 
alam,  troupeau,  130. 
alid,  il  nourrit,  203. 
ail,  rocher,  478. 
ail,  f.,  salle,  485. 
allsadh.  action  de  carguer  les  voiles, 

231. 
altram,  nourrir,  113. 
Amairgen,  460. 

ambracht,  conjuration,  formule  ma- 
gique. 113. 

Ammecat,  362. 
amnas,  dur,  hautain,  479. 
-ànaic,  il  vint,  131. 
anal,  f.,  haleine,  163. 
anmimm,  au  nom,  488. 
aoibh,  gai,  beau,  246. 
aoibheal,  feu,  246. 
arcridiur.  je  presse  sur   mon  cœur, 

483. 
ardomthaat,  qui  m  attendent.  431. 
ardustà,  dont  ils  disposent,  431. 

Argatlàm,  à  la  main  d'argent,  7. aridmbiad,  aridmbài,  aritmbûi,  qui 
lui  était  réservé,  432. 

arossa,  il  est  réservé  à,  450-452. 

arsissiur,  je  m'appuie  sur,  450. 

artâ,  artàa,  arthà.  il  reste, 451,  452. 
Artûir,  Arthur,  113. 

arumfbsta,    il     m'attend,  ou    m'est réservé,  451. 

arumthâ,    aromthâ,    m'est   réservé, me  reste,  45  1 ,  452. 

arutossa,   aruthossa,  t'attend,     131, 

4S2. 

assae,  facile,  450. 
-at,  230. 

athchned,  grande  souffrance,  113. 
Ath  n-  Irmidi.  219. 

Badb  catha,  258. 
baile,  buile,  folie,  227,  326. 
balldub,  aux  membres  noirs,  113. 
bat,  bateau,  231. 
béim  loris,  principe,  règle,  205. 
bélat,  chemin,  230. 
Beltine,  471. 

ben,  beau,  femme,  62. 
berir,  on  porte  ;  il   est    porté,    136, 

140. 
bermit,  nous  le  portons,  1 38, 
bertir,  ils  sont  portés,  136. 
bés,  mœurs,  habitude,  486. 
bétgnad,  état  de  folie.  67. 
birling,  bateau,  230. 
bodb,  corneille,  corbeau.  238. 
Bodb,   Badb,  déesse   de  la  guerre. 

258,  259. 
bordgal,  vivier?  223. 
Bordgal,  223. 

borr,  enflé,  gros,  147. Bran,  8,  9. 

bréch,  loup,  3. 

Brenaind,  261. 

Brendan,  260,  261 . Bres,  95. 

brigaim,   je   déclare,    je    prononce. 113. 

Brigit,  113,  260. 
bronlach,  brollach,  poitrine,  482. 
brotchû,  chienne  furieuse,  8. 
bruinnim,  je  presse  contre  mon  sein, 

485. 
bruthen,  chaleur,  ardeur,   113. 
buaid,  victoire,  258,  268. 
buirre,  enflure,  orgueil,  147. 

caill,  bois,  478. 
câined,  satire,  95 



IV Table  des  principaux  mois  étudiés 

Caireall,  64. 
caim,  .mus.  280. 
Cal.idbolg,  208. 
carbh,  bateau,  230. 
cath,  bataille,  92. 
Cathair,  485 . 
Cellach,  Ceallach,  64. 
Cenn  Crùach,  «  la  tète  sanglante  », 

51,  286. 
cennmar,  -mai,  -mor,  à  grande  tète, 

485. Cerbhall,  64. 

céte,  colliue  à  pente  douce,  au  som- 
met plat,  150,  151. 

Cin  Dromma  Snechta,  89,  90. 
ciûil,  bateau,  231. 
Clàthra,  219. 
cliabhach,  loup,  3. 
clo-,  tourner,  449. 
clocc,  m.,  cloche,  167. 

-cloor,  que  j'entende,  142. 
cluiniur,  j'entends,  142. 
enarr,  bateau,  230. 
cnaturbârc,  sorte  de  bateau,  485. 
cned,  blessure,  souffrance,  113. 

Cobormong,  «chevelure  d'écume  », 
485. Coirpre,  93. 

Colum  Cille,  96. 
comhaois,  de  même  âge,  146. 
Conall  Cernaçh,  259,  276,  283. 
conart,  meute,  9. 
Conchobar,  460. 

Cormac,  8,  88,  89,  95-97. 
corr,  pointe,  bec,   museau  ;    angle, 

recoin,  148,  149. 
corrach,  non  égal,  instable  :  maide 
— ,  bascule,  148. 

corran,  angle,  coin  ;  faucille,  149. 
criathar,  crible,  408. 
criun,  crian,  loup,  3. 
crocetm,  croiceann,  m.,  peau,  68.  1 
Croderg,  «  rouge-sang  »,  279. 
cruind,  rond,  149. 
Cruithue,  le  peuple  ou  le  pays  des 

Pietés,  113. 
Cruthen,  Picte,   113. 
cuairt,  circuit,  41 1. 
cûairtfel,  tourbillon,  485. 
cû-allaidh,   (chien   sauvage),    loup, 

Cûchulainn,   30,  51,  89,   90,    186, 

259,    260,  269,   276,    278,   334, 
386,  459>46i,  477- cuitbiud,  satire,  93. 

cumdach,  coffret  (pour  manuscrits), 

15,  56. curach,  coracle,  bateau  de  cuir,  12 3, 
126. 

Cu  Roi,  477. 

cutim,  chute,  306. 

debide  scailte,  sorte  de  mètre  poé- tique, 99. 

-dechta,  enseignements,  489. 
déirméile,  deirbéile,  honte,  repentir, 

488. 

Derdriu,  479. 

Diugurnach,  485. 
do,  à,  de,  205. 
domun,  monde,  482. 
diochat,  pont,  230. 
drui,  druide,  92. 
duanaire,  recueil  de  poèmes,  43(1. dul,  satire,  95. 

dupall,  aux  membres  noirs,  113. 

-eblaid,  il  mènera,  205. 
écen,  nécessité,  f.,  162. 
Echde  (Aird-),  485. 
ecnad,  satire,  95. 

edôn,  c'est-à-dire,  205. 
ellacht,  action  de  réunir,  de  souder, 

485. 
Emain,  472. 

englas,  eau  et  lait  mêlés,  181. 
epit,  serpe,  113. 
Ériu,  Irlande,  483. 

eross,  poupe,  161. 
esclae,  jour  du  départ,  485. 
esuern,  esarn,  vin  vieux.  113. 

etraigim,  j'ai  affaire  à,  48  5 . etrâin,  affaire,  485. 

facht,  ruéchanceté,   mal,  485. 
faelchû,  loup,   3 . 

fairge,  océan,  482. 
fait,  ils  dorment,  219. 
iaitche,  pelouse,  219. 
fâith,  poète,  95. 

fàn,  pente,  vallée,  478. Febal,  479. 

fer,  lear,  homme,  62. 
Ferchertne,  95. 



an  toute  XXXIV. 

Ferdiad,  459. 
feronn,  ferann,  territoire,  489. 
Fiachna,  S,  9. 
fiamtoin.  loup,  3. 
Findabair,   51. 
tïntan,  vignoble,  450. 
Fionn  Mac  Cumhail,  9. 
Fir  Falgae.  90. 
firinne,  f. ,  vérité.  171 . 
Fithal,  89, 
-fitir,  il  sait,    141. 
Flann  Fina.  8<S,  89. 
tbid,  il  passe  la  nuit.  90. 
-foirenea.  il  finit.   303. 
foirenn,  troupe,  48g. 
Fomore.  7,  51. 
forcenn,  forcan,  fin,  305. 
fordomehomaither.  je  suis  préservé, 

238. 
tbrfess,  veillée  (contre...  ).  90. 
Forgol,  96. 
fossad,  terme.  4 50. 

-gainedar,  il  naît,  132. 
Gairech,  219. 
gein,  naissance,  488. 
gia.ll,  otage,  232. 
giallaim,  je  fouette,  je  frappe.  232. 
giallcherd,  acte  de  soumission,  113. 
gill,  gage,  232. 
glaise,  f.,  ruisseau,  180. 
glâm,  satire,  93. 
glantar  mé,  je  suis  purifié.  136. 
glenn,  vallée,  478. 
gnîu,  je  fais,  488. 
Gohorchind,  démons  à  tète  de  chè- 

vre, 5 1 . 
Goibniu,   343. 
grian,  soleil,  196.  197. 
groma,  satire,  95. 
guidmit,  nous  le  demandons,  138. 

Ilgairech,  «  le  Gairech   de    l'Est  ». 219. 

imdergad,  satire,  95. 
inbhear,  m.,  embouchure  de  rivière. 

160. 

inellgim,  je  réunis,  je  soude,  485. 
inndell,  inneal,  m.,  piège,  163. 

-lach,  endroit,  lieu,  482. 
T.aidchenn,  95. 

laideng,  laoidheang,  flotte,  231. 
ldr,  m.,  sol,  173. 
-leblangtar,  ils  sautèrent.  137. 
léine,  chemise,  489. 

lenaim.  je  suis.  142. 
1er.  océan,  4. 

Ler,  7.   12. 

-liad,  qu'il  suivit.  142. 
lipting,  lifting,  partie  arrière  du 

pont,  23 1 . 
Lir,  188. 
Ion,  luan.  hanche,  cuisse.  131. 
long,  navire  long,  230. 

lonn,  patin  ou  rouleau  servant  à  lan- cer le  bateau,  251. 

lôon.  graisse,  151. 
lorg,  f..  massue,  173. 

Lug, 186,  239.  261.  262. 

Mâcha,  «  corneille  »  ?,  déesse  guer- 
rière, 239,  278. 

mac  tire  (fils  de  la   terre),  loup,   3 . 
madadh-allaidh.  f  chien  sauvage), loup,  3. 

-mainedar,  il  pense,  132. 
Manannan,  6-12. 
mann,  once,  173. 
marcach,  affligé,  238. 
Medb,  460. 
mélae,  injure,  488,  489. 

-menathar,  qu'il  pense,  142. 
ménne,  gens,  troupe,  483. 
merfal,  erreur,  485. 

mess,  jugement,  291. 
mi'fhoclad,  satire,  93. 
Miosach,  Meeshac,  36. 
moin,  tourbière,  478. 

moiniur,  je  pense,  142. 
Mongan,  8.  9. 

Morrigu,  Morrigan,  «  la  grande 
«  reine  »,  déesse  guerrière,  259. 

Mosinu  Maccu  Min,  221,  222. 
muimme,  nourrice,  489. 

nâr,  notre.  157. 
Xecht.   7,  9. 

Nechtan.  7. 

Xemaind,     déesse    guerrière,    258, 
259. 

Net.  238. 

nomberar,     on  me    porte,   je   suis 
porté,  136. 



vi  Table  des  principaux  mots  étudiés 

Nuadu,  Nuada    Argetlàm,   (->,   7,  9,       stadh,  partie  qui  soutient  le  mât  en 
23g,  262 .  avant,  231. 

stiur,  gouvernail,  231. 
ogham,  écriture  ogamique,  265.  stiurasman,  pilote,  231. 
ôibell,  étincelle,  feu,  246.  Suibhne,  227,  326-330. 
Oisin,  9.  suidigitir,    -suidigetar,   ils  placent, 
ol  ma,  que  si,  1 13 .  1 37. 
omungnath,  état  de  crainte.  67.  suithe,  suie,  76. 

Pretene,    113. 

-r,  moyen  et  passif.  129-142,   205. 
ràmat,  route,  230. 
ré,  temps,  291 . 
réimheas,  temps   de    la  vie,  temps, 

période,  291. 
réimhse,  temps,  291. 

rem-,  d'avance,  291. 
renaim,  je  vends,  142. 

-riat,  qu'ils  vendent,  142. rindad,  satire,  93. 
ro-,  448,  449. 
rofitir,  je  sais,  448. 
rômhaith,  très  grand,  146. 
rômhar,  action  de  labourer,  146. 
rômharaim,  je  laboure,  146. 
ronga,  côté  du  navire,  231. 
ross,  promontoire,  450. 
rostan,  roseraie,  450. 
nin,  mystère,  secret,  26). 
runa,  satire,  93. 

samaigim,  je  place,  430. 
Scâthach,  461. 
scib,  bateau,  230. 
scip  ou  dp,  main,  479. 
scud,  bateau,  230. 
secbithir,  il  suit,  140. 
sechitir,  il  suivent,  140. 
serrcend,  «  tête  de  faucille»,  navire- 

pirate,  231. 
sess,  banc  de  navire,  231. 
sessam,  sessed,  fait  de  se  tenir,  430. 
sét,  chemin,   172. 
Sinon,  1 10. 
Slemain  Mide,  2  19. 
sliab,  montagne.   478. 

'l'Ain  M  Cûailnge,  31,  90,  95,  124, 
219,  235.  234,  291,  589,  390, 

459»  46o. 
tairissem,  tairisin,  s'arrêter,  tenir ferme,  448. 
Talorg,  396. 

tamun,  tronc,  430. 

tardechta,  enseignements  mauvais, 
abominables,  489. 

tarissiu,  gl.  fides.  448. 

tathlum,  balle  faite  d'un  cerveau 
ennemi  mêlé  à  de  la  terre,  283. 

-tau,  -tô,  je  suis,  450,  431. 
teglacb,  famille,  372. 
ten,  tan,  arbre,  450. 
tenlach,  foyer,  482. 

-the,  2e  pers.  sing.,  impér.,  139. 
-ther,  2e  pers.  sing.  mov.,  139. 
tile,  tillac,  231 . 
Tir  na  Sorcha,  la  Terre  de  Lumière. 8. 

Tir  Tairngire,  la  Terre  de  promes- 
se, S. 

dus,  bétail,  1 50. 
to-,  448,  449. 

torann,  m.,  tonnerre  ;  tapage,  174. 

torisse,  toraisse,  taraisse,  tarisse,  fi- dèle, 448. 

torissin,  toraisin,  tarasin,  fidélité, 

448. 

trôcaire,  t.,  compassion,  173. 
Tuatha  Dé  Danann,  93,  486,  188, 

189,  361. tuistiu,  engendrer,  483. 

Danaind,   «   écume  blanche  »,    ou 
«  cheveux  d'écume  »,  483. l'arbhél,  412. 



au  tonte  XXXIV 

III.   Gaélique  d'Ecosse. 

(Voir  pp.  62-64.    336,    \-o.    4  7  3  >- 

agaibh,  à  vous,  178. 
againn.  à  nous,  178. 
-aid,  -it,  237. 

am,  'm,  dans  mon,  157. 
amall,  amarre  delà  rame,  231. 
an,  leur,  158. 
ann,  dans,  157,  158. 
ann  ad,  dans  ton,  1 57,   1 5 <s . 
ann  am,  dans  mon,  157,  1 58. 
ar,  notre,  157.  158. 

Banba,  485. 
beaehd,  opinion,  63. 
beann,  byann,  corne.  64. 
bbur,  votre,  158. 

cealg,  ruse,  63. 
ceangail,  lier,  63. 
ceann,  tête,  63. 
ceart,  droit,  63. 
Conait,  237. 
conchraig,  «rocher du  chien  », 
cù,  chien,  237 . 
curr,  coin;  puits,  citerne,  149. 

dealbh,  forme,  63. 
dearg,  dyarg,  rouge,  63. 
dearn,  faire,  63. 
Domnall  Brecc,  93. 
dream,  peuple,  63 . 

eala,  cygne,  62. 
eallach,  fardeau,  62. 

earar,  après-demain,  63. 
Elg,  485. 
Eriu,  485. 

237 

faolchù,  loup.  î. 
Fearnaid,  2 57. 
fern,  aune,  237. 
Fotla.  485. 

ga,  à  lui,  à  son.   1^7.   158. 

li,  splendeur.  237. 
Livet,  237. 

meall.  myall.  colline.  64. 

na,  votre,   138. 
nad,  dans  ton,  1 58. 
nam,  dans  mon,  158. 
na  mo,  dans  mon,  158. 
nar,  notre.  157.  158. 

peann,  pvann,  plume,  64. 

rac  ?  racage,  lien  qui   unit  la  vergue 
au  mât,  231. 

Raith,  92. 

sgoth,  bateau,  230. 
stiuir,  gouvernail,  231  . 

sudh,    joint  entre  les  planches  d'un vaisseau,  231. 

tarbh,  taureau.  237. 
Tarvit,  237. 

teanga,  langue,  63. 
tore,  sanglier,  237. 
Treasaid,  237. 

très,  combat,  237. 
tur,  sec,  237. 
Turaid,  237. 
Turcaid,  237. 

IV.   Gallois. 

(Voir  pp.  105,  1.54-156.  36>-37<^  588-390,  406-417,  454,  478) 

a.  ô.   156.  achwysson,  symptômes.  (55. 
aber,    embouchure:  courant,    ruis-       afnaws,  effronté.  479. 

seau,  160.  agorawr,  qu'on  ouvre.    11 1. 
achos.  cause.  161.  alav,  richesse,  150. 



vin 
Table  des  principaux  mots  étudiés 

amlymu,  amlynu?. arranger,  155. 
ammod,  accord,   162. 
amrant,  sourcil,  161. 
amser,  m.  temps,  saison,  162. 

anadl,  t".  haleine.  165. Aneirin,  91,  92. 
anffawd,  infortune,  162. 
anghen,  f.  nécessité,  162. 
anian,  élan,  374. 

anianawl,  plein  d'élan,   impétueux, 
368,  374. 

annerch,  f.  salutation,  169. 
annwfn,  monde  infernal,  9,  482. 
Anoeth,  9,  278,  406,  413,  414. 
anoeth,  difficile,  414. 
Arawn,  9 . 

arch  grwn,  poitrine   ronde,    solide, 
369.  374,  375- 

ar  herw,  hors  la  loi,  382. 
arhvvddiaeth,  seigneurie,  domaine, 

163. 

arogleu,  parfum  ;  parfums,  454. 
arogleuaf,  je  sens,  454. 
Arthgen,  257. 
Arthmael,  257. 

Arthur,    108,     11 3-1 15,     197,   206- 
209,    257,    366-377,    379,    383, 
386,  390,  393,  413. 

aur,  ayr,    d'or,  précieux,  367,  373. 

baeol,  baiol,  seau,  164. 
bagad,  m.  touffe,  grappe,  164. 
bagad,  f.,  multitude,  foule,  164. 
bêla,  loup,  3. 
bêla,  lutter,  ravager,  3. 
Beli,  261. 
biw,  bétail  à  cornes,  144. 
blai,  ravager,  3. 
blaidd,  loup,  3. 
bleiddast,  louve,  3. 
bleiddgi,  loup,  3. 
boch,  joue,  170. 
Bodferin,  415. 
bogail,  f.  nombril,  165. 
braich,  f.  bras  ;  m.  ravon  (de  roue), 

168. 

Bran,  50-52,  260-262,  285. 
Branvven,  50,  377. 
breichell,  f.  manche,  166. 
bronllech,  poitrine,  482. 
buarth,  enclos  de  bêtes  à  cornes,  143. 

buarthdeil,    terre   engraissée  du  fu- 

mier des  troupeaux  ;  cour  de  fer- 
me; écurie,  143. 

buch,  vache,  144. 
buchit,  buchedd,  vie,  144,  482. 
bustlog,  de  fiel,  75. 
bwyt,  repas,  455. 

byd,  monde;  extrêmement,  297. 
bydhawt,  il  sera,  41 1. 

cad,  bataille,  367,   373. 

Kae,  Kei,  367,  368,  380-382,  389. 
Caer  Ludd,  Londres,  259. 
caethnawd,  captivité,  esclavage,  67. 
Caletfwlch,  208. 
calon,  callon,  cœur,   396. 

kanol,  milieu,  centre,  point  central 
de  la  course,  568,  374. 

cant,  cercle,  147,  240. 
Catraeth,  91,  92. 

Katgyffro,  «  celui  qui  provoque  le 
le  combat  »,  391. 

cath,  f.  chat,  174. 

ceibr,  chevrons,   166. Keincaled,  375. 

ceithiw,  captif,  67. 

kelydd,  endroit  retiré,  ombragé, cachette,  379. 

Kelyddon,  Kyledon,  152,  367,  378, 

379,  382. 

Keneu,  92. 

cennad,  f.  messager,  166. 
cerennydd,  amitié,  167,  482. 
ceubal,  ceubol,  bateau  de  peau,  23 1 . 
chwaith,  non  plus,  156. 
chwedl,  récit,  175 . 
chwerwlys,  absinthe,  73. 
chwerwyn  llwyd,  absinthe,  73. 
cidwm,  vorace;  loup,  3. 
Kilvd,  152,  153. 

cloch,  f.  cloche,   167. 
clod,  f.  gloire,  167. 
clych  ia,  glaçons,  167. 

kochwedd,  à  l'aspect  sanglant  ;  ba- 
taille ;    couleur  rouge  des  habits, 

374,  375 • cogail,  m.  quenouille,   166. 
cordlan,  enclos  circulaire?  156. 
corfflan,  cimetière,  156. 
corrawg,  prodigue,  147,  148. 

corryn,  pointe  saillante,  anse  d'un 
vase  qui  émerge  au-dessus  du  re- bord, etc.,  149. 



au  tome  XXXIX' 
eosgordd,  f.  escorte,  167. 
Kreiddylat,  383. 
crwn,  rond,  complet,  149,  574. 
crwydyr,  crible,  408. 
cwrr,  angle,  recoin  ;  anguleux,  re- 

courbé, 148,  149. 
cyfelin,  m.  coudée,  167,  407. 
cyfnes,  familier?  478,  479. 
cyfrwy,  selle,  407. 
Kyheic,  384. 
kylch,  circuit,  411. 
kvmeredus,  orgueilleux,  147. 
kymhibeu,  bronches,  407,  454. 
kymibiawc,  fait  de  tuyaux  joints 

ensemble,  407,  454. 
cymmyrredd,  orgueil,  présomption  ; 

dignité,  estime,  147. 
Cyndeyrn,  153. 

kyn  gatter  ew,  quoiqu'on  le  laisse, *37- 
cvnghanedd,  assonance  intérieure, 

'  99,  107. 
kynna,  kvnnan,  aussi  bon,  85. 
kynnrann,  celui  qui  a  la  première 

part,  376. 
Cynon,  91. 
kvvarw  yddvt,  histoire,  récit,  394. 
Cyvelioc,  212. 
cyweithydd,  f.  compagnie,  troupe  ; 

compagnons,  145,  146. 
cyweithydd,  m.  aide,   146. 
cvwydd  deuair  hirion,  sorte  de  mè- 

tre poétique,  98. 

daear,  f.  terre,  169. 

daeth  y  dynyori,  les  hommes  vin- 
rent, 136. 

degwm,  dîme,  149. 
degymu,  dîmer,  149. 
deildy,  maison  de  feuillages  (bran- 

chages), 378. 
deon,  «  hommes  bons  »,  415. 
derw,  chênes,  168. 
deu  peinawc,  à  deux  tètes,  155. 

dibrwystl,   qui    n'est    pas    bruvant, 

.  374- dihun,  éveillé,    vigilant,   en    garde, 

.  370,  375- diod,  f.  boisson,  168. 
dir,  dureté,  487. 
Diwrnach,  485. 
draic,  f.  dragon,  169. 

Dugleis,  Dubleis,  180. 
Duw,  Dyw,  Dieu,  156,  415. 
dwy,  f.  deux,  181. 
dwyen,   mâchoires,  168. 
dwyfron,  seins,  169. 
dy,à,  134,  153. dy-,  295 

dysgir  dvnvon,  les  hommes  sont 
instruits,  136. 

dysgir  ef,  il  est  instruit,  136. 
dysgir  fi,  je  suis  instruit,   136. 
Dyuynwal  Vrvch,  93. 
dywedut  dire.  449. 

dyweddu,  emmener  comme  fem- me, 383. 

echen,  f.  race,  171. 
edn,  m.  oiseau,  170. 
-edd,  noms  abstraits,  482. 
Efnissyen,  479. 

eido,  eiddew,  lierre,  454. 
embennvd,  cerveau,  453. 

erchwvn,  bois  du  lit,  support,  sou- 
tien ;  protecteur,  373 . 

erchwyniog,  (à  ton)  côté,  367,  373. 
erchych,  il  faut  que  tu  demandes, 

156. erw,  f.  sillon,  175 . 

Esgair  Oervel,  406,  412. 
esgid,  soulier,  170. 
Essvllt,  Esvlld,  Iseut,  366,  367, 

384,  385. etiued,  descendant,  134. 

etmygir,  on  honorera,  il  sera  hono- 
ré, 136. 

ewig,  f.  biche,  170. 
ewin,   f.  ongle,  170. 

Garthwvs,  153. 

gayaf,  hiver;  année,  407. 
Gereint,  381,  394. 

glas,  ruisseau,  180,  181. 
glasdwr,  eau  et  lait  mêlés,  181. 
gleis,  glais,  ruisseau,  180. 
Gododin,  91-93,  237,  392,  394. 
gofvnnig,  f.  demande,  171. 

Golwg  Hafddydd,  Aspect  d'un  jour 
d'été,  366,  372,  377,  378,  380. 

gorau,    le    meilleur,   le  plus  brave, 

371,  376. gordwy,  violence,  156. 
gorphen,  fin;  finir,  303. 



Table  des  principaux  mots  étudiés 

gran,  sourcil,  i6i. 
gwadd,  f.  taupe,  170. 
gwaed,  gwad,  sang,  368.    573. 
gwaeth,  pire.  485. 
gwain,  lande,  pâture  vaine,  14}. 
gwaith    kochwydd,   sanglante  beso- 

^ .  combat,  36g.  374. 
Gwalchmai,  Gauvain,  570, 374, 381, 

582,  395- 
gwastad,  uni,  450. 
gwawd,  panégyrique  ;  satire  95. 

gweilgi  (louve-chienne),  l'Océan,  1. 
3,  4,  10. 

gwerin,  troupe,    (.89. 
gwerthyd,  f.  fuseau,  171. 
gwirionedd.  m.  vérité,  171. 
gwirod,  m.  boisson,  171. 

gwrtheb,  t".  réponse,  171. gwrthgrych,  contrariant.    370,  376. 
Gwydion,  260. 
Gwyn  ap  Nudd,  9. 
gwylldawc,  pavs  sauvage?  154. 
gwyr,  il  sait,  131,  141. 
gwvth,  f.  veine.  17; . 
Gynt,  Danois,  93. 

hebr,  hebyr,  dit-il,  141. 
helis,  m.  chemise,  171. 
heintnod,  pestilence,  67. 
heuyt,  aussi,  non  plus,  156. 
hiraethauc.  désireux,  92. 
Hiraethog,  92. 
huddygl,  suie,  76. 
hydgant,  troupe  de  cerfs,  147. 
hynt,  f.  chemin,  172. 
hywen,  au  sourire    facile,  souriant. 

24  5- 

ieuengtid.  jeunesse,  243. 

llad,  frapper,  couper  ;  tuer,  388. 
llafrog,  f.  culotte,  172. 
Llanaber,  116. 

L'.andaff,  116. 
Llanfychain,  1  [6. 
Llanfynydd,   116. 
Llangoed.  1 16. 
Llanmaes,  116. 
Llanrhos,  116. 
Llanteg,  116. 
llasar,  armure,  151. 
Ilather,  on  tuera,  il  sera  tué.  136. 

Uawdr,  pantalon.  172. 
llawr,  sol,  173. 

-llech,  emplacement,  lieu.  482. 
leguenid,  llawenydd,  m.  joie,  173. 
Llinon,  1 10. 
llogvlwit,  bière,  cercueil,  17;. 
llorv,  massue,  173. 

Lludd   Llaw   Ereint,    Lludd     à    la 

main  d'argent,    7.  258,  23g.  383, 

391,  394. llugorn,  lanterne,  406,  408. 
llun,  reins  ?  131. 
llwv,  f.  cuiller,  172. 
llyr,  Océan,  4. 

Llyr,  6,  7,  278. 
llyw,  chef,  367,  373. 

man,  petit,  173. 
Manawvddan,  6,  7,9,  10.  278. 
marchnad,  f.  marché,  173. 
Matholwch,  50. 

mawr  byd,  tout  à  fait  grand,  297. mei,  mai  ?  433. 
Merin,  413. 

merwerydd,  agitation  de  la  mer,3  3. 
milltir,  f.  mille  de  terre,  174. 
morddwvd,  f.  cuisse,  174. 
Morgan,  239. 

morgath,  f.  chat  de  mer,  raie,   174. 
Morlas,  780. 
mws,  puanteur,  puant,  246. 
Myddvei,  Mvddfai,  453. 
Myrddin,  Merlin,  378,  379,  383. 

naunecant,  cycle  de  19  ans,  117. 
naw,  neuf,  449. 
Nissyen,  479. 

nod.    marque:   nod,    nodau,   haint 
ou  pla  v  nodau,  peste,  67. 

noc    et.    noget,    nogvt,  (plus)  que, 

411. 

nos,  f.  nuit,  174. 
Nudd,  Ludd,  258,  239. 
nus,  premier  lait,  455. 
nvchdod,  maladie  de  langueur.  67. 

Oeth,  g,  278,  406,  413,  414. 
ogla,  hogla,  parfum,  454. 
Owain,  260. 

W-- 

pant.  vallée.  143.  1 50,  1  i  1 
-path.    [50,  1 î 1 . 



tome  XXXIV xi 

peditkant,  troupe  de  soldats  à  pied. 
147. 

pell,    loin  ;     vm    mhell     byd,    vm 
mhellbell  byd,  tout  à  fait  au  bout 
du  monde,  297. 

pentirec,  à  la  tète  épaisse  ?  406.  \o~. 
Penwaed,  406,  412. 
plant,  enfants,  1 56. 
porchellan,  petit  cochon.  379. 
Porth  cleis,  413. 

prwystvl  (prwstl),     bruyant,    368, 

374-
" 

Pry
den

,  

113.
 

Pry
der

i, 
 

8, 
 
9. 

Pry
twe

n, 
 

390.
 

pwv
   

gil
ydd

,  

«à 
 
son 

 
com

pag
non

  

», 
115. 

Pwvll,  8,  9. 
pyr,  à  cause  de  quoi  ?  40g. 

rhaca,  f.  spectacle,  174. 
rhagod,  embuscade,  opposition  à  la 

marche  de  quelqu'un,  369,  375. 
recdouyd,  don  de  Dieu,  15,. 
Rec  douid,  153. 
retkyr,  lieu  de  repos,  154. 
Rhiannon,  9. 

Ruthir  Ehon  Tuth  Bled,   «  à   l'élan 
sans  peur,  au  trot  de  loup  »,  391 . 

ryt  iolawr,  on  le  réclamera.  137. 
rvvoriaw.  labourer,  146. 

sarug,  rude,  âpre  au  goût,  etc.,  247. 
sefyll,  se  tenir,  430. 
seith,  sept,  133. 

tafellu,  étendre,  164. 
Taff,  116. 
talgrwn,     complet:      parfait?     369. 

374- 
Iallwch,   Trallwch,  366,  395,  396. 
taran,  f.  tonnerre,  174. 
taraw,  frapper,  449. 
tecach,  plus  beau.  453. 
teil,  fumier,  143. 
teithi,  qualités,  410. 
teulu,  tayly,  famille  :  gens  armés  du 

clan,  3^67,  372. 

thvs,  joyau,  150. 
tor,  f.  ventre,  173. 
trefad,  f.  habitation,  175. 
treva,  24  gerbes,  175. 
trewis,  il  frappa,  449. 

Tristan,  Trvstan,  209,  210,  366, 

372,  381-386.  388,  393,  470. tro,  m.  tour.  173. 

trugaredd,  f.  compassion,   173 . 

twmpath,  butte  de  fourmis,  fourmi- lière, 1 30. 
twrch,  verrat.  433. 
Twrch,  133. 

twyn,  buisson,  tertre,  144, 14s,  150. 

twvnpath,  butte  de  fourmis,  fourmi- lière, 144, 143. 

tv  devervn.  maison  déterre,  prison. 

92.' 

ufel,   feu,  246. 
un, unique;  excellent,  370,  376. 
Urdawl  Penn,  «  la  tète  vénérable  », 

-ut,  infinitifs,  449. 

L'thr  Penn,  «  la  tête  miraculeuse  », 

30. 
-werydd,  océan.  482. 
wvbr.  ciel,  169. 

v,  son  ;  enrvued  y  ansawd,  à  l'aspect étrange,  63. 

y  Bach  Bychan,  «  le  Petit  Petit  », 
366,  372,  377,  378. 

-vdd,  noms  abstraits,  482. 
yma.  vman,  ici,  83. 
vm  gehvir,  je  suis  appelé.  136. 
vn  gri,  crûment,  durement  293. Vnvr,  413. 

vsgrafF,  bateau,  230. 
vsgwvdd,  f.  épaule,  169. 
vstoria,    histoire,    récit,    366,     393, 

304- 
vstrodur,  partie  du  harnais,  407. 

ystyr,   sens,  signification,   393. 



Table  des  principaux  mois  étudiés 

V.    CORNIQJJE. 

(Voirpp.  [61-163,  lb~-  l7°>  I71^- 

aber,  gl.  gurges,   160. 
abrans,  sourcil,   160. 
acheson,  raison,  cause  ;  faute,  161. 
a  dotb,   en  hâte,  161. 
airos,  poupe,  161. 
alter,  f.  autel,  162. 
alweth,  clef,  162. 
ambos,  accord,  162. 
.miser,  temps,   162. 
anal,  haleine,    165. 
anken,  chagrin,  162. 
ancres,  inquiétude,  grave  souci, 

162. 
anfus,  infortune,  malheur,  162. 
antell,  ruse,  piège,  162. 
arghow,  coffres,  163. 
arlottes,  puissance,  163. 
arthelath,  archanges,  163. 
arvow,  armes,  163. 
ascall,  aile,   163. 
a  vain,  image,  164. 
avorow,  an  vorow,    demain,    166. 
avy,  foie,  164. 
avv,  jalousie,  164. 

awavl,  évangile  ;  récit  tiré  de  l'E- vangile, 164. 
awhesvth,  alouette,  164. 

bagas,  touffe  (d'ajoncs),  164. 
baiol,  gl.  enula,  164. 
bal,  mine,  164,  177. 
barennow,  branches,  165. 
bath,  monnaie,   165. 
bedgéth,  face,  visage,  165. 
begel,  nombril,  165. 
beranal,   courte     haleine,     asthme, 

165. 

berri,  graisse,  147. 
besgan  ?  dé  à  coudre,  165. 
bisou,  anneau,  165. 
bistel,  bestel,  bcstl,  etc.  fiel,  75. 
bom,  bum,  coup,    165. 
bommvn,  coups,   165. 
bonv,  f.  cognée,  165. 
bor.  t;ras,   147. 

brechol,  bréhal,  brohal,  manche. 
166. 

brus,  breus,  bruys,  bres,  f.  juge- 
ment, 166. 

Buordhtel,  Buordtel,  144. 
busch,  foule,  144. 
bvrluan.  étoile  du  matin,  166. 

camdhavas,  f.  arc-en-ciel,   166. 
camnivet,  arc-en-ciel,   166. 
cannas,  f.  messager,  166. 
cath,  f.  chat,   173. 

ceber,  chevron,  166. 

cegel,  cygel,  quenouille,    166. 
cellillic,  f.  gl.  artavus,  167. 
kerdyn,  cordes,  167. 

cerense,  cerenge,  carense,  f.  affec- 
tion, 167,  482. 

certh,  marche,  167. 
keskewedha,  compagnie,  146. 

cevelyn,  cvvelyn,  m.   coudée,    167. 
Kilcoet,  Kolquite,  180. 
clechic,  clochette.  167. 
cledhe,  clethe,  f.  épée,  150,  167. 
clihi,  glace,  167. 
clogh,  cloche,  167. 
clos,  gloire,  renommée,  167. 
codna,  conna,  m.  cou,  167. 
collell,  f.  couteau,  167. 

cosgor,  gens,   167. 
cowethe,  cowedhe,  compagnons, 

145,   146. 
cregyans,   1.  foi,  croyance,  167. 
cres,  paix,  162. 
croghan,  crohan,  peau,  168. 
crois,  crows,  f.  croix,  168. 
cronow,  tenailles,   168. 

dagrow,  dagrennow,  larmes,  168. 
defregh,  dywvregh,  f.  les  bras,  168. 
dege,   dega,    f.     dîme,    149,     150, 

168. 

degevy,  prélever  la  dîme,  150. 
den,  homme,  177. 

derow,  chênes,  168. 



au  tome  XXXIV. 

dethwyth,  journée,  1 66. 
dewen,  joues,  mâchoires,  168. 
dewes,  boisson,  168. 
diw,  dyw,  dew,  f.  deux,  181. 
dor,  doer,  m.  terre,  169. 
dragon,  f.  dragon,   169. 
drain,  épine,  169. 
dremas.  homme  bon,   brave    hom- 

me ;  mari,  176,  177. 
duivron,  f.  poitrine,  169. 
duscoth,  f.  épaules,  169. 
dynnergh,  salutation,  169. 
dyskans,  instruction,  169. 

ebron,  ebren,  ebbarn,  ciel,  169. 
echen,  hechen,  race  171. 
effarn,  enfer,  169. 
elin,  m.  coude,  167. 
ene,  âme,  150. 
enevalles,  animaux,   170. 
envoch,  gl.  faciès,  170. 
Erbin,  394. 
ero,  ereu,   errow,   erra,    f.   champ, 

sillon,  175. 
esely,  ysvly,  membres,    170. 
eskidieu,  skitchow,  souliers,  170. 
ethen,  oiseau,  170. 
ethom,  othom,  besoin,  170. 
euhic,  biche,  170. 
Ewic,  170. 

e'win,  ongle,  170. ewinrew,  onglée,  170. 

fath,  face,  165. 

Fenten-wenweht,  -wethenwyth, 
Fenten     athwill,    Fenter-wonwith, 

la     fontaine   de    la     lande     aux 
arbres  ?   177. 

feth,  fvth,  foi,  170. 
fors,  force,  170. 
fualj  huai,  entrave,  77. 
tuélein,  absinthe,  77. 

garrow,  jambes,  170. 
genow,  coins,  170. 
god,  taupe,  170. 
goen,    gon,    lande,     pâture   vaine, 

143. 
goeth,  ruisseau,  171. 
goloc,  f.  visage,  170. 
Gol  Sedhny,  Gold  Sithney,  ta  fête, 

le  lieu  de  la  fête  de  saint  Sith- 
nev, 178. 

gor,  il  sait,  131. 
gorfen,  fin,  305. 

gorfen,  gorfenna,  gorfenne,  finir, 

305. 
gorryb,  réponse,  171. 
gorthyans,  gwerthvans,  gorrvans, 

f.  adoration,  171. 

goth,  veine,  171. 
govenek,  espérance,  désir,  171. 
gover,  m.  ruisseau,  171. 
gurhthid,  fuseau,  171. 
gwarac,  f.  arc,   171. 

gwyras,  boisson,  171. 
gwyryoneth,  m.  vérité,  171. 

helma,  helme.    celui-ci,    ceci,    178, 
179. 

helmvv,  ceci  est,  179. 

henma,  celui-ci,  ceci,  178,  179. 
hevis,  chemise,  171. 
holma,  celle-ci,  178,  179. 
honma,  celle-ci,  178,  179. 
horvenow,  soutiens,  172. 
huibren,  ciel,  169. 

lafroc,  culotte,  172. 
lenesow,  sortes  de  morues,  172. 
lester,  m.  vaisseau,  172. 
levar,  f.  livre,  172. 
lo,  cuiller,  172. 

loder,  gl.  caliga,  172. 
lof,  luef,  f.  main,  169. 
logel,    logol,    logell.  cercueil.     172, 1 73  - 

lor,  pavé,  175. 
lorgh,   f.  massue,  173. 
lowene,  joie,  173. 
luhad,  lughas,  éclairs,  173. 
lvnneth,  lynnyeth,  lignée,  .173. 

mahtheid,  maghteth,  servante,  173. 

malan,  (le)  malin,  173. 
man,  point,  rien  du  tout,  173. 

man  gueller,  qu'on   le    verra,    137. 
margh,   marth,  cheval,  163. 
marghas,  marhas,  m.  marché,  173. 
mas,  bon,  176. 

Mein  Biw,  la  pierre  aux  bœufs, 
144. 



XIV Table  des  principaux  mois  étudiés 

mellow,  articulations,  173. 
morcath,  chat  de  mer,  raie,  173. 
morthosow,cuisseSj   174. 

myldyr,  molldeer,   mille    de    t.-rre. 
174,  180. 

naw,  neuf,  449. 
nés,  alliance,  478. 
nos,  nuit,   174. 

oll'a,  pleurs.   85. 

pal,  bêche,  164,  174. 
pans,  vallée,  bas,  143. 
parth,   f.  côté,  174. 
paw,  f.  pied,  patte,    174. 
pedrennow,  croupes,  174. 
Penmavn.    -mevn,     -meane,     Pol- 

meane,  le  bout  ou  la   tête  de   la 
pierre,  180. 

plath,  place,  165. 
pobell,  peuple,  173. 
prenne,  fermer  ?  174. 

racca,  gl.  comeedia,  174. 
rag,  avant,  174. 
Rospegh,  Rospeth,  177. 
schat,  f.  bateau,  174. 

sprus,  spus,  pépins,  174. 
sprusan,  f.  pépin,  174. 
stret,  streyth,  courant,  174. 

tanow.  mince  ;  peu  nombreux, 

146. taran,  tonnerre,   174. 
tavethlvs,  répandu?  164. 
tenevven,  f\  ternewen,  tvrnehwan, 

tornewan,   tarnewon,   rive,    177. 
tennow,  poutres,  174. 
testuni,  dustunv,  témoignage,  169. 
tonek,  (en  un)  troupeau,  144. 
tor,  ventre,  174. 

treath,  f.  rivage  sablonneux  de  la mer,  175. 

tregereth,   compassion,  merci,  173. 
Trembegh,  -beth,  -bath,  177. 

trevas,  produit  de  la  culture,  mois- son,  173. 

Trew-Erbin,  demeure  d'Erbin,  394. tro,  tour,  173. 

Venter-don,  177. 

venton,  venten,  venter,  veutor,  fon- taine, 177. 

vu,  vue,  246. 

whelth,  récit,  histoire,  173. 

VI.  Breton  armoricain. 

(Voir  pp.    68-70,   73-77,   79-84,  106,  163,  242-244,  248,230,  2^2,  294.) 

Aaron,   298. 
-aat,  -ât,  intinit.    300,  301. 
Aber  Beneat,  160. 

Abervrac'h,  160. 
abrant,  f.  sourcil,  161. 
Absalon,  298. 
accofïnechat,  oubli,  300. 
acerbite,  rigueur,  72,  73. 

achap,    moyen   d'échapper  ;    achap' 
caer,  action    de    l'échapper  belle, 
292. 

Achor,  298. 

adheraf,  s'attacher,  72. 
adiabarz,  au  dedans,  80. 
à  diaues,  au  dehors,  78,  79. 
aeil,  autre.   JOO. 

à  enep,    enep  da,    contre,    en   sens 
contraire,  70. 

-aez,     -ez,    -eah,    -eh,    iniîn.    300, 

301. 

Agathon,  298. 
a  het  stil,  continuellement,  (18. 
Alexandre,  Alexander,  298. 
am,  me,  244. 
ama,   aman,  ici,  83. 

ameus,  j'ai,   249. 
amoric,  petite  amie,  249-232. 
amour,  amie,  230. 
amzer,  temps,  saison,  162. 
an,  le,  244,  249. 
anaffon,  âmes,  149. 
anal,  alan,  f.  haleine,   165. 



au  tome  XXX IV. 

ancoffhat,    -oufihat,    -oufihat,    an- 
coat,  oublier,  300. 

ancoufïnez,  oublier  ;  oubli,  300. 

aiîcounec'hât,  ahcouëat,  oublier, 

300. anezafF,  anezan,  anean,  de  lui,  290. 

291. 
anezan,  anean,  de  lui  ;  lui,  291 . 
Anianus,  298. 
anken,  ankin,  angoisse,  162. 
annezer,  ounnézer,  crasse  sur  la 

peau,  76. 
annveadek,  aménagement,  installa- 

tion, 294. 
anoaez,  annoez,  anoez,  anoaz,  cha- 

grin, 293. 
antel,  tendre  (des  pièges),  163. 
antrugar,  impitoyable,  70,   71. 
anveadek,  filerie,  294. 
anveaou  :  war  an  — ,  (aller)  douce- 

ment, 294. 
anvei,  annvéin,  aménager,  294. 
anwe,  annve,  trame,  294. 
anwei,  annvei,  tramer,  294. 
apoe,  appui,  293. 
apparailha,  -aillein,  appareiller,  299. 
apparaillaff,  préparer,  298,  299. 

a  quement...,  a  quement  se...,  d'au- 
tant (plus),  d'autant  (plus),  296, 

297- 
ar  bed,  ar-bed,  beaucoup,  297. 

arc'hel,  archange,  163. 
aros,  poupe,  161. 
aruez,  aspect,  87. 
auançus,  honoré,  294,  295. 
Auicenna,  298. 
Auygnon,   298. 
azgris,  grisâtre,  295. 

berralan,  berranal,  courte  haleine, 165. 

berrhoazly,  courte  vie,  291. 
besken,  f.  dé  à  coudre,  165. 
bestl,  gwestl,  iiel,  7>. 
bestlec,  qui  a  du  fiel,  75. 
bet,  bed,  monde,  112,  292,  295, 297. 

beuraig,    m.    breuvage,    290,    291. 
bezaff  en  deues,  il  a,  78. 
biou,  vaches,  144. 
bizou,  bizow,  m.  anneau,  165. 
bocen,  peste,  77. 
bochad,  touffe,  buisson;  bande, 

agglomération  de  gens,  144. 
bourreuast,  torturé,  70. 

bourreuet,  -euyen,  -eyen.  -évyen, 
-évyon,  -évyan,  -euion,  bour- reaux, 70. 

bourrévès,  -eues,  femme  du  bour- 
reau ;  femme  cruelle.  70. 

bourrévya,  -éùein,  torturer,  70. 
bourrévyaich,  -vvez.  tourment,  7c. 
bout,  être,  247. 

boutin,  gain  (partagé):  commun, 
en  commun,  86,  87. 

bras,  grand  ;  étrange,  296. 
brehatàt,  embrasser,  300. 
bréhateah,  embrasser,  300. 
briminik,  sensible,  69. 
brochet,  frappé,  78,  79. 
brout,  il  aiguillonne,  72. 

buanecqaat,  -ecqât,  se  mettre  en 
colère  ;  courroucer,  300. 

buanegaez,  -guez,  courroucer,  se 
courroucer  ;  colère,   300. 

hugul-nôz,  «  pâtre  de  nuit  »,    480. 
Buorth,  Buhors,  144. 

bag,  f.  bateau,  164. 
bagat,  f.  batelée,  164. 
bagat,  m.  foule,  [64. 
Baruth,  Baruch,  298. 
begel,  begil,  nombril,  165. 
Benaet,   Beneat,  Benoit,    160,   2g ]. 
beol,  f.    cuve,  164. 

bepret,  bepréd,  bep-pred,   bo-pred, 
bopret,  bopet,  toujours,  302. 

berleùen,   guerelaouen,     étoile     du 
matin,  166. 

berpét,  berped,  toujours,  ,02. 

caez,  quaez,  quez,  quaez,  quies, 

qeaz,  qeah,  pi.  queiz,  qeih,  mi- sérable; cher,  66,  67. 
cafaouus,  douloureux,  66. 

caig,  queige,  ceinge,  m.  mixture, mélange,  76,  77. 

caigeadur,  ceigeadur,  queingeadur, 
mélange,  alliage,  confusion,   77. 

caigein,  keïjein.  mêler,  brouiller, frelater,  77. 

caige-maige,  qeich-meich,  queig' 
er  meig',  pêle-mêle,  77. 

caigereh,  queijereah,  mélange,  77. 



XV] Table  des  principaux  mois  étudiés 

canafenn,  kanaouenn,  f.  chant, 

296. 
cant,  cercle,  240. 
cantré,  se  promener,  503. 
Cantreat,  305. 

cantreër,  cantreour.  rôdeur,  vaga- 
bond, fainéant,  302.  303. 

cantren,  poursuivre,  302. 
cantren,  -treal,  -trein,  -tréein,  etc. 

courir  ça  et  là.  errer,  rôder,  va- 
gabonder. 302,  303. 

carantez,  carante,  amour  ;  objet 
aimé,  167,  247,  24g,  2^0.  482. 

cargazou,  des  carquois,  78. 
carmouich,  escarmouche.  74. 
caz,  m.  chat.  174. 
ceihch,  cench,  chench.  cheiheh. 
changer.  échanger  ;  change. 

commerce  d'argent,  échange,  72. 
ceinchidiguez,  changement,    72. 
cenchamand,  changement,  72. 
cencher,  cheheher,  changeur,  72. 
cencherez,  banque,  72. 

chançus,  chanchuss,  chanceux,  for- 
tuné, 70,  71. 

changus,  chaingus,  cehehus,  ceih- 
chus,  chanchus,  changeant,  72. 

chench -dichench,  changeotter,  chan- 
ger à  tous  moments,  72. 

c'houermagn,  d'humeur  acerbe,  86. 
c'houermouz,  c'houermuz,  d'hu- 

meur acerbe,  85,  86. 

c'houernjus,  c'houerjus,  aigre,  ai- 
gu, rauque,  rude.  75,  85. 

c'houerouzal,  grogner,  être  de  mau- vaise humeur,  86. 

c'houerv,  amer,  73. 
c'houerventez,  c'hùerventez,  amer tume,  73. 

c'houervison,  -vizon.  -vezon, 
c'hwerwisson,  c'huervison,  pis- 

senlit, dent  de  lion,   73 . 

c'houervous,  d'humeur  acerbe,    86. 
Chrisostom,  Chrisostomus,  Chrv- 

sostotome,  298 . 
clistoer,  clystère,  292. 

cloe'h.  m.  cloche,  167. 
cog,  coche,  cran,  78,  79. 
coll,  perdre,  70. 
compagneunou,    compagnons,     73. 

comparaeson,  konparézon,  compa- 
raison, 298,  299. 

condition,  f.  condition,  84. 
consomme,      beauté,     consolation, 

80,  81. 
consonant,  juste,  convenable,   299. 
contananec,  délai,  71. 
continu,  contenu,  continuel,  86. 
contrediaff,  contredire,  304,  303. 
contredv,  contredit,  305. 

coscor,  gens,  167. 
costé,  costit?  côté,  243.   247.  248. 
couffat,  se  souvenir,  302. 
couffr,  coffr,  coffre,  86,  87. 
couffra,   coffrer,    mettre    en  prison, 

couffrèr.  courtraourr.   coffretier,  87. 

couffricq,  coffret,  cassette  ;    koufik- 
bahut,  petit  coffre-bahut,  87. 

cristen,  chrétien;  homme,  personne, 

82. 
criz,  cru,  cruel,  294. 
cufnaez,  douceur,  291. 

da.  à,  246,  247. 

dagou,  dagues,  78.  79. 
Daoulas,  180. 
darleber,  gl.  pythonicus,  449. 
Dauid,  Devi,  Deoùy,  David,  84. 
deemint,  ils  prendront  la  dime,  149. 

deffaut,  deffaot,  defot,  pi.  defau- 
tou,  défaut,   290. 

del,  feuilles,  249. 

dero,  derù,  chênes,  168. 
de  vroy  ?  298. 

di-,  augmentatif,  293. 

diabarz,  à  l'intérieur,  80. 
dianhezas,  il  s'écarta,  294. 
diannez,  démeublé,  sans  meuble, 

294. 

dianneza,  démeubler,  piller  ;  délo- 
ger, déménager,  294. 

diaruez,  difforme,  86,  87. 
dibao,  f.  pattes,  174. 
dibaodik,  dibôdik,  assez  rare,  assez 

rarement,  68. 

dibaut,  dibaot,  peu  nombreux,  rare  ; 

peu  probable,  68. 
dibarfection,  imperfection,  303. 
dibarfededd,  imperfection,  303. 
dicontananç,  continuel,  sans  répit, 

70,  71,  81,  84. dicoufranc,  sans  répit,  86,  87. 



au  tome  XXX IV. 

dicouraichaff,  très  désespérant,  29c, 
291. 

dicuff,  sans  pitié,  291. 
dicufnez,  infortune,  290,  291. 
diet,  boisson,  168. 
difaçzadur,  effaçure,  rature,  305. 
difaçzapl,  effaçable,  305. 
diffaczaff,  difaçza,  effacer,  303. 
difîurm,  difurm,  difforme,  80. 
ditfurmus,  qui  rend  laid,  80. 
difiaf,  périr,  80. 
difurmi,  oter  la  forme,  80. 
diglys  ?  rudement,  294,  295. 
digruiz,  pénible,  294,  295. 
digrvziadur.   «    exacerbatio  »,  294, 

295- 
dihegar,  dishegar,  inhumain,  cruel. 

72,  73- 
dimat,  diuat,  dînvat,  cruel,  cruelle- 

ment, 82. 
dimemoar,  à  tout  moment,  78.  79. 
dimoderhaff,  très  excessif,  72,  73. 
diouar,  f.  jambes,   170. 
diouen,  f.  joues.  168. 
dinein,  denein,  téter,  304. 
direiz,  direih,  disreiz.  sans  règle, 

déréglé,  irrégulier,  déraisonnable, 
indocile;  dérèglement,  292. 

direiz.  dérèglement  ;  désordre,  irré- 
gularité, indocilité,  libertinage, 

292. 
direiza,  direihein,  dérégler,  désor- 

donner,  agir  contre  l'ordre  éta- 
bli, dépraver,  292. 

direizamant,  -and,  dérèglement  ; 
irrégularité,  désordre,  intempérie, 

292. 
direizded,  disreizded,  direisted,  di- 

reihtœd,  irrégularité,  dépravation 
morale,  292. 

dirigaez,  «  estre  en  sault  »,  300. 
disantel,  profane,  84. 
discoaz,  f.  épaules,  169. 
disencion,  dissenscion,  dissention, 

dissantion,  dissention,  82.  83. 
disfaçaff,  effacer,  304,   305. 
dison,  action  de  sevrer,  304. 
disoulaç,  impitoyable,  70. 

dispacc,  -aç,  effacer,  biffer,  403. 
dissonant,  discordant,  298,  299. 
ditaulet,  distaulet,  rejeté,  86. 
divarvel,  immortel,  292. 

Revue  Celtique,  XXXII'.  —  Table. 

divemor.  dienvor,  qui  n'a  point  de mémoire,  79. 

divoe'h,  f.  joues,  170. 
divoder,  immodéré;  immodération, 73'      -       • 

divron,  t.  seins,  169. 
dizannvéin,  déménager,  294. 
dizinein,  sevrer,  304. 

dizon,  dizoun,  dizonn,  didonn  ;  di- 
zonaff,  dizona,  disona,  dizouna, 

didona,didonnan  ;  dizonein,dizon- 
nein,  disônein,  sevrer  ;  priver, 
déshabituer,  304. 

dizounadur,  disônadur,  action  de 
sevrer,  sevrage,  304. 

dizounidigez,  disonidiguez,  action 
de  sevrer,  sevrage,  304. 

dizounerez,  sevreuse,  504. 
dolmen,  493. 

douar,  m.  terre,  169. 
dreist  guir,  outre  mesure,  294. 

ebet,  au  monde,  112. 
Ecclesiastes,  (T)Ecclésiaste,  298. 
echench,  ecench,  eceihch,  changer 

de  monnaie,  échanger;  change, 

menue  monnaie,  échange,  ban- 

que, 72. edoamp,    edomp,  nous  étions,  294, 
295- 

el,  cal,  ange,  163. 
ele.  eled,  anges,  163. 

Emperyal,  Imperval,  (ciel)  empy- rée,  78. 
en.  en,  84. 

enaoùidiguez,  animation,  infusion  de l'âme,  83. 

en  douguer,  on  le  porte,  137. 
eneff,  âme,  14g. 

enouer,  on  allume  ;  enaoùi,  allu- 
mer, animer,  vivifier,  82,  83. 

erv,  sillon,  175. 

e-ser,  en  compagnie,  parmi,  avec, 
etc.,  81. 

esfreizus,  effreyzus,  effrovable,  80. 
esgoar,  douleur  cruelle.  70. 
esmae,  esmoa,  esma,  émoi,  293. 
esouhaff,  très  horrible,  72  . 

esper,  espoir,  292. 
esperaff,  espérer,  292. 

espernn,  action  d'épargner,  pitié,  68. 
esquarzet,  rongé,  80. 



Table  des  principaux  mois  étudiés 

estren,  étrange,  odieux,  79. 
eu,  c'est,  500. 
eùé,  aussi.  106. 
evn,  m.  oiseau,  170. 
exultation,  plaisir,  296,  297. 
Ezechiel,  298. 

ezom,  f.  besoin,  \~o. 

faulx,  taux,  faos,  taux,  perfide,  82. 
faussamant,  faussement,  82. 
Eehen,  je  pourrais,  290. 
feiz,  lez,   te,  foi,  170,  300. 
fin,  fin,  86,  87. 
flagcllationou,  flagellations,  80,  81. 
fiagellein,  flageller,  81 . 
flemou,    tlemmou,    fleraëu,     traits, 

aiguillons,  78,  79. 
foar,  foire,  marché,  2^2. 
frustet,  dénué  ;  vain,  292. 
furor,  fureur,  80. 

gseery,  gaîté,  70,  71 . 
gajus,  gai,  joyeux,  296. 
Galien,  298. 
geai,  geol,    jol,   sol.  geôle,    prison, 

66. 

geaulyer,  geolver,    jolier,    solyer, 
geôlier,  66. 

geolaich,  geôlage,  66. 
geolverès,  geôlière,  00. 
geun,  yeun,  marais,  143. 
glas,  bleu,  234-256. 
gloar,  glor,  gloire,   292. 
gloriflus,  vaniteux,  294,  295. 
goae,  goa,  malheur,  293 . 
goanac,  espérance,  171.294,  295. 
goar,  il  sait,  131,  141,  290. 
goar,  doux,  247 . 
goaz,  f.  ruisseau,  171. 
gouelvan,  pleurs,  85. 
gouezaff,  je  sais,  je  puis,  290. 
gouie,  il  savait,  pouvait,  290. 
gouffet.  on  pourrait,  290. 
gourfenn,  fin.  ̂ 03. 
gourfennaff,  finir,   504,  303. 
gouzonn,  je  sais,  141. 
gouzoud,  tu  sais,  141. 
goz,  taupe,   170. 
gragons,  gregons,  pommes  avortées, 

74- gratat, 
  
promett

re.    
300. 

grateah
,  

promett
re,   

300. 

grignochein,  grincer,  74. 

grigonça,    -cal,     -çat,     grigounsat, grincer,  74 . 

gringonçz,  cartilage,  74. 
grigonçzus,     cartilagineux,    coriace, 

.74- 

grigo
ns,  

grin
ceme

nt, 
 

74. 

grigo
nsek,

  

lieu 
 
plant

é  
de  pomm

iers
 

sauvages,  74. 

grigonsen,  pomme  sauvage,  pomme 
aigre  ou  avortée  ;   petit  morceau, 

74- 

grigonserez,  grincement,  74. 
grinçai,  grincer,  74. 
gringnoça.  grincer,  74. 
gris,  gris,  295. 
grisard,  grisâtre,  293. 
griz,  rigoureux,  295. 
grizias,  griez,  (feu)  ardent,  82,  295. 
gruizvou,  grizyou,  grvou,  gruyou, 

grouio,  racines,  74. 

gueen,  guen,  faux  visage,  masque, 
245. 

guel,  vue,  245. 
gueledell,  gucncdell,  fiançailles, 

246. 
guen,  joue,  244-246. guen,  blanc,  244,  245. 
guenan,  gùinein,  gùerein,  abeilles, 

68. 

guervn,  gens,  peuple,  86. 
guilir,  on  voit,  137. 
guisquamant,  f.  vêtement,  84. 

guorant,  goarant,  gorant.  il  garan- tit, 247. 

gwerzid,  gourhid,  t.  fuseau,  171. 
^wirionez,  t.  vérité,  171. 

lia,  hac,  et,  246,  247. 
ham,  me,  247. 

hambezou,  j'aurai,  246. 
he,  sou  (à  elle),  243-245,  247,248. 
heder,  odieux,  294,  295. 

hegarat,  aimable,  243-245. 
heguen,  au  sourire  facile,  souriant  ? 

245. lient,  m.  chemin,  172. 
heny,  hiny,  celui,  292. 
histoar,  ystoar,  estoar,  histor,  estor, 

histoire,  292. 

hivis,  f.  chemise  de  femme,  171. 
hoaz,  c'hoas,  encore,  293. 



au  tome  XXXIV. 

hoazl,  âge,  291. 
homaich,  hommage,  82,  83. 
horror,  orror,  orreur,  horreur,  292. 
huai,  entrave,  77. 
hudel,  udel,    huzel,   huzil,  huzeyl, 

uzel,  hizil,  uzil,    huzul,  huzuilh, 
u/.uilh,  huhel,  huel,  hueil,  huïel, 

suie,  74-77- 
huel,  haut,  77. 

huélen  c'hoèvr,  armoise,  77. 
huernn,  cri  injurieux,  84,  85, 

hueruder,.     huerfder,      c'huervder, 
c'houervder,  amertume,   72,73. huéruision,  amertume,  73. 

huéruonni,  c'houervôni,  huerhonni, 
amertume,  acrimonie,  73. 

huffelen,  uhelen,  huelen  (c  nouerv). 
absinthe,  74,  76,  77. 

huiler,  hulér,  suie,  73. 
huilérein,   hulérein,  noircir  de  suie, 

huvelez.  espèce  de  tanaisie  frisée,  77. 
huzelyaff,  -lva,  huzilia,  uzilia.  hu- 

zylha,  huzulia,  uzuilha,  noircir  de 
suie,  se  former  en  suie,  75,  76. 

-i.  noms  abstraits,  291. 
-ic,  diminutifs,  247. 
Ieremias,  Hye-,  Hie-,  Jérémie.  2g.S. 
imaruel,  immortel,  292. 
imperfection,     imperfection,       302. 

imperial.  impérial,  78. 
in,  en.  en.  dans,  247,  248.  230. 
indan,  endan,  sous,  249,  230. 
indeuot,  impie,  300. 
inextinguibl,  inextinguible.  80. 
ioa,  il  était,  293. 
lulius  César,  299. 
ivin,  iwin,  m.  ongle,  170. 
Iuonet.  243.  244,  246. 

vactanç,  jactance,  294.  293. 
joae,  joa,  iov.  etc..  joie,  293. 
joaeou,    joaou,    joau,   joaiou,  etc.. 

joies,  292.  2g;. 
Job,  298. 

joliff,  ioliti".  jolis,   iolis,  joli,  galant. 250. 
joliffaèr,  enjoliveur.  230. 
joliffded,     jolisded.     enjolivement; 

galanterie,      amour,     amourette. 

250. 
ioliuic,  joliet,  gentillet.  249-232. 
Jollis,  230. 

kaer  impérial,  très  beau,  78. 
kaëzés,  keazez,  kezez,  pauvresse. 

innocente,  66,  67. 

kaëznez,  quœznez,  misère,  66,  67. 
kanevedenn,  f.  arc-en-ciel,  166. 
kantréérez,  f.  vagabonde,  303. 

kahtréérez.  m.  action  d'errer,  vaga- bondage, 303. 

kantrenni,  vagabonder,  303. 

karantit,  (petit  ?)  amour,  objet  aimé. 
243,  247,  249,  230. 

kazek  :  ar  gazek  c'hlas.  la  cavale bleue,  la  mer,  3. 

keaz-Doue,  pauvre  malheureux.  66. 
keazi,  dire  keaz  à, 67. 
kebr,  chevron,  166. 
kefilin,   m.  coude,  167. 

keijaj,  chose  mêlée  à  une  autre, 
matière  étrangère,  77. 

keja,  mêler  ;   keja  gant,  rencontrer. 

77- 

kemmesk,  quemesq,  mélange,  292. 

kemmesk,  kemmeski,  mêler  ensem- 
ble, mélanger,  292. 

kemmeskadur,  qemesqadur,  mélan- 
ge, action  de  mélanger,  292. 

ken  a,  si  bien  que,  83. 
kezan,  caresser,  dorloter  un  enfant. 

67-  . 

kigel,  t.  quenouille,  167. 
kisidic,  kizidik,  sensible,  susceptible. 

délicat;  douloureux;  le  faible, 
corde  sensible,  passion  dominante, 
69. 

Laennec,  206. 
laga  du,  Lagatu,  œil  noir,  245  . 

lagat,  œil,  24  1-246. 
lan-,  116. 

Langoet,  116. 
lann,  ajonc,  38  \. 
Lannion.  113.  116. 
Lanveur,  116. 
lavrek,  m.  culotte,  172. 

lazrez,  laèrès,  laèreah.    -reh,   voler, 

300. 
léhéneenn. rognon,  1  )  1 . 



Table  des  principaux  mots  étudies 

lenn,  lire;  prononcer,  faire    enten- 
dre, 296. 

Léon,  287,  289. 
lestr.  m.  vaisseau,  172. 
leur.  1er,  pavé,  aire,  173. 
levenez,  leuenaez,  lehuiné.  f.    joie, 

70.  173- 
lo.i,  loe.  t.  cuiller.  172. 
Ion,  graisse,   151. 
louez,  lonntz,  loùanez.  rognon,  151. 

lounec'h,  lunac'h,  rognon,  151. 
louenas,  il  a  réjoui,  244. 
lozr,  loer,  bas,  172. 

magn,  très  simple,  presque  idiot,  86. 
mann,  mann   e   bet,   rien   du   tout, 

173- 
mann,  apparence,  173. 
map.  fils,  246. 
mar,  si,   247,  290. 

marc'had,  m.,  marché,  173. 
marhateah,  marchander,  300,  301 . 
marhattad,  marchander,  301. 
marheguez,  chevaucher,  300. 
marr,  marre,  grande  houe,  147. 
marradek,  écobuage,  147. 
marvel,  mortel,  292. 
mat,  bon,  246. 
me,  je,  249. 
mé,  je  le  ?  249. 
memoar,  memor,  mémoire,  292. 

men  bry,  membry,  je  l'atteste,  72. menhir,  493. 
menomp,  nous  restons,  294,  29). 
meren,  dîner,  246,  247. 

meritoer,  -toar,  méritoire,  292. 
Messyas,  -ias,  le  Messie,  299. 
metou,    mettou,    milieu,    moyen, 

301. meur,  grand  ;  beaucoup
,  

297. 

meurbet,
  

très  grand  ;  étrange, 
 
296. 

meurbet,
  

meurbed, 
   

merbétt,
  
mer- 

bed,  grandement,  beaucoup,  296, 
297. 

meux,  mets,  80. 
Monioae,  Montjoie,  293. 
morgaz,  m.,  roussette,   174. 
morlean,  m.  julienne,  poisson,  172. 
morzad,  f.  cuisse,  174. 
mous,  ordures,  243,  244,  246. 

Xabuchodonosor,  299. 

nadoez,  nadoz,  aiguille,  301. 
nao,  neuf.  440. 
naouspet,  je  ne  sais  combien,  297. 

nem    gwel>-r,  je   ne  serai   pas    vu, 

136. nep,  aucun,   300,  301. 

nep  prêt,  jamais,  247. 
nés,  plus  près,  68. 
neubeudic,  nebeudic,  un  petit  peu, 

78. 

neube
ut,  

neube
t,  

peu, 
 
298, 

 
299. 

noaes
o,  

il  nuira
,  

293. 

noasa
,  

-sout,
  
noéso

ut,  
-sein,

  
nuire.

 

293. 
noasus,  noésus,  nuisible,  293. 
noesus,  contentieux,  293. 
nos,  f.,  nuit,  174,  247. 

Nynyua,  Ninive,  299. 

oabl,  ciel,  169. 
oae,  il  était,  293. 

ohe,  à  son,  247,  248. 
Omnes,  243,  246. 
Oruen,  Orwen,  Orguen,  243,  246. 
-ou,  fut.  3e  pers.  sing.,  246,  248. 
outracheussaff,  très  douloureux,  72, 

73- 

ôzan  an  dreuze
ll,  

guérir
  
le  mal  de reins,  70. 

palem,  tan  ;  écrasement,  292. 
panesen,  panais,  246. 
pant,  vallée,  143. 
paour  keas,  pauvre  malheureux,  67. 
paraillv,  tu  apprêteras,  298,  299. 

paret,  préparé,  296. 
parfond,  parfont,  profond,  298,  299. 
participant,  participant,  68. 
paut,  abondant,  68. 
penet,  châtiment,  douleur,  84. 
pénigênnereah,  pénitencerie,  296. 
pénigènnourr,  pénitencier,  296. 
penitanec,  penetanç,  pénitence,  84. 
pénitancér,  pénitencier,  296. 

pep  prêt,  pepret,  pepred,  pa-pred, toujours,  302. 

perpét,  prepet,  toujours.  302. 
perpétuai,  -uel,  perpétuel;  perpé- 

tuellement ;  perpétuité,  302. 

perpetuelement,  perpétuellement, 

302. 

perseuerant,  continuel,  70,  71. 



a  il  tome  XXXIV 

persuasion,    persuasion,     influence, 
502,   303. 

pet,  combien,  297. 
pinigenn.  penigenn,  pénitence,  296. 
pinigennieg.  petite  pénitence,    296. 
Platon,  299. 
poan,  poen,  peine,  84,  304.  305. 

po'n  oa,  quand  nous  avions.  294. 
Porphirius,  Porphyre,  299. 
presbiter.  -toer,  presbvtère,  292. 
pressoer,     -souer,    -ser,     pressoir. 

2e)2. 

priminic,  pointilleux.  69. 
Prosper,  299. 
prudom,  sage,  298,  299. 
purgatoer.  -tor,  purgatoire,  292. 

quaeznet,  qaszned,  chétiveté.  misère, 
(-(\  67. 

quantren,  persécution,  tourment, 

302. 
quar,  aimant  ?  246,  247. 
queigea,  rencontrer,  77. 
queinat,  -ni,  se  plaindre,  82. 
queinuan,  -uoan,  gémissement, 

82. 

quelvn,  petits  d'un  animal.   86. 
quemerhes,  tu  prendrais,   302. 

quenan,  kena,  extrême,  extrême- 
ment, 84,  85. 

Quenea,  66. 
querent,  parents,  86. 
quigeout-ouz.  rencontrer,  77. 
quisidigua;z,  qisidiguez,  kizidigez, 

peine  cuisante  ;  sensibilité,  déli- 
catesse, 68,  69. 

rat,  pensée,  réflexion,  301. 
ratoez,  raouez,  ratotz,  (avec)  ré- 

flexion. 300,  301. 
real,  réel,  réellement,  78. 
relaig,  relâche.  8  |. 
rems,  durée,  vie.  290,  291. 
remsi,  remsv.  moment  de  répit. 

290,  291. 

renabi,  renabeign,  taire  l'inventaire 
de,  81. 

renablo,  il  punira,  80. 
renom,  renom,  299. 
renomet,  renommé.  298.  299. 
rèvr,  rèr.  derrière.    106. 

rial,  rval,   riel.  sans  difficulté,    sans 
hésiter;  certes,  78. 

rigol,  rigueur.  206. 
ros,  tertre,   )  i<  . 
ru.  rouge,  243 . 

Salaùn,  299. 

Salomon,  Salamon,  Salraon,   Salo- mon,  299. 

saouzan,  surprise,   304,  305. 
scandalant,  infamant,  298,  299. 
scandalus.   contentieux  :    infamant. 

299. 
scarza,  vider,  nettoyer,  80. 
séallier,   seailler,    seaillier,    geôlier. 

66. 
serr  :  en  ho  — .  sous  leur  coupe,  80. 

81. 
sezyou,  -iou,  sajxvou,     flèches,    78, 

79- 

sigoaz.  sihoaz.  hélas.  70.71.  293. 

so,  (il)  est,  246. 
sot-magn,  très  bête,  86. 
soulaçou,  jouissances,  300. 
souuerenhaff,  très  souverainement, 

84. splus,  spus,  pépins.   171. 
splusenn,  spluzenn,  spunsen,  pépin, 

174. 
stanc,  f.,  étang,  86,  87. 

stankad,  f.,  contenance  d'un  étang, 
87. 

stlen  ?  odieux  ?  78,   79. 
subiect,  sujet,  302. 
sulia,  suyein,  flamber,  noircir  par  la fumée.  247. 

suruguen,  suluguen,  pain  cuit  sous 
la  cendre,  246,  247. 

tagn,  d'humeur  acerbe,  86. 
tagnous,  d'humeur  acerbe,  86. taolou,     taulou,    tauliou,    taulvèu, 

tauléu.  taulyo,  coups,  296. 
taran,  m.,  tonnerre  ;  tapage,    174. 
teaud,  teatt,  langue,  66. 
teaudou,   teadëu,    tiaodo,  langues, 

74- 

teaul,
  
teol, 

 
teal,  parell

e,  
66. 

terria
n,  

seigne
ur  

terrie
n,  

298. 

terrien
,    

tèrven
,    

terrien
,    

terres
tre, 

298. test,  teneur.  504,  30^. 



xxu        Table  des  principaux  mois  étudies  au  tome  XXXIV 

tezik,  petit  chéri,  67. 
tor,  m.,  ventre,  175. 
toreusit,  gl.  attriuit,  449. 
torleberieti,  gl.  phitonistarum,  449. 
toruisolion,  gl.  fidis,  448. 
tourmantus,  tourmentant,  incom- 

mode, 82j  83. 
train,  train,  train,  84. 

transitoar,  -  tovr,  transitoire,  passa- 
ger, 292. 

tretabl,  supportable,  300,  301. 
tretout,  entièrement,  82,  83. 
trevad,  m.,  moisson,  produit  de  la 

terre,  175. 
tro,  t.,  tour,  175. 
trugar,    joie,    plaisir,    ravissement, 

tru garez,  t.,  compassion,  173. 
tuhen,  colline.  145. 
Tullius,  299. 

uc'hclen,  robe  de  dessus  ;  hauteur, terrain  élevé,  76. 

uhélenn-vénn,  armoise,  76,  77. 
un,  un;  même,  249,  300. 
ur  hrichent,  un  chrétien  ;  ur  chérit, 

uchan,  chah,  quelqu'un,  on,   82. uv,   brillant  ?  246. 
vuel,  humble,  77. 
uvélen,  armoise,  77. 
uzalen  ven,  absinthe,  77. 

va,  mon,  247. 

uamgaret,  mère  chérie?  247. 
varius,  variable,  72. 

venym,  venim,  venin,  bénin,  velim, 
beulim,  venin,  poison,  290,  291. 

verjus,  verjus,  73. 
vestl,  fiel,  74,  75. 

Virgilius,  Virgila,  Virgile,  299. 
vu,  vue  ?  244-246. 









\ft4u     ̂   lw*  ff  vtywtk'   Z32- 



PB  1001  .R5  V.34  SMC 
Revue  celtique 

Does  Not  Circulate 




