


the  pResence  of  this  Book 

in 

thej.m.  kelly  liBRARy 
h  as  Been  rruôe  possiBle 
thpouqh  the  qeneRosity 

of 

Stephen  B.  Roman 
From  the  Library  of  Daniel  Binchy 







REVUE    CELTIQUE 

TOME    V 





A       ̂   PUBLIÉE  V-^    >• 

^J^       AVEC      LE     CONCOURS     DES     PRINCIPAUX     SAVANTS        >^>> 

DES  ILES  BRITANNIQUES  ET  DU  CONTINENT 

DIRIGEE    PAR 

H.    GAIDOZ 

Directeur-Adjoint  à  YÉcole  des  Hautes  Études,  Professeur  à  l'École  des  Sciences  Politiques, 
Secrétaire  correspondant  de  la  Cambrian  Archœological  Association,  Membre  honoraire 
de  la  Society  qf  Cymmrodorion,  Membre  de  la  Royal  Archœological  Association  of 
Ireland,  etc. 

Tome   V 

F.    V1EVVEG,    LIBRAIRE-ÉDITEUR 

67,  rue  de  Richelieu,  PARIS 

1 881-1883 





TABLE   DES   MATIÈRES 

Pages 

O'Clery's  Irish  Glossary,  edited  and  translated  by  Arthur  W.  K.  Miller  i 

L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques,  par  M.  E.  Win- 
disch    70 

L'origine  de  l'hymne  de  Colmân,  par  M.  H.  Gaidcz    94 
—  Cf.  note  additionnelle   412  et  507 

Les  gloses  bretonnes  d'Orléans,  par  M.  J.  Loth    104 
Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne,  par  M.  L.  F. 

Sauvé    157 

Macgnimartha  Find,  éd.  by  Kuno  Meyer,  Esq    19$ 

—  Cf.  p.  508. 
La  prose  de  saint  Columba,  par  M.  Ch.  Cuissard    205 

—  Cf.  p.  396  et  507. 
Manumissions  in  the  Leofric  Missal,  by  the  Rev.  F.  E.  Warren.  .  .  213 

Mots   et   expressions  celtiques  dans  le  gallot  des  Hauts-Bretons,  par 
M.  E.  Ernault    218 

Bibliographie  des  traditions  et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne, 

par  MM.  H.  Gaidoz  et  Paul  Sébillot    .    277 

On  the  Calendar  of  Oengus  by  Whitley  Stokes,  Esq    339 

Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne,  publiée  par  M.  Ch.  Cuissard  .  413 

MÉLANGES. 

Four  new  Gaulish  Inscriptions  |W.  S.)    116 

Le  Duel  dans  la  déclinaison  gauloise  (R.  Mowat)    121 

Remarques  sur  z  accompagné  de  voyelles  (E.  Ernault)    124 
Notes  sur  des  textes  irlandais  (E.  Windisch)     1    118 

-                                 -              n    389 
—                      —         m    478 



vj  Table  des  Matières. 

Un  parallèle  à  sainte  Brigitte  (H.  G.)    129 

Le  breton  dans  maistre  Pathelin  |J.  Loth)    225 

Taranus  ou  Taranis?  (J.  F.  Cerquand)    381 

Irish  Folk-Lore  (W.  S.)    391 
Another  Parallel  (W.  S.)    593 

Zimmeriana  |H.  Schuchardt)    394 
Der  Irische  Infinitiv  |E.  Windisch)    461 

Une  question  d'orthographe  (A.  delà  Borderie  —  Paul  Sébillot  —  H.  G.)  470 

BIBLIOGRAPHIE. 

Adam,  1 50.  —  Almanach  des  traditions  populaires,  275,  504.  —  D'Arbois 
de  Jubainville,  1 38,  267. 

De  Baye,  131.  —  De  la  Borderie,  501.  —  Bugge,  1  $  $ .  —  Bye-Gones,  408. 

Cameron,  496.  —  De  Charencey,  274,  275.  —  De  la  Chenelière,  132,  153. 

—  Cerquand,  229.  —  Coelho,  27 1 ,  409.  —  Costa,  272.  —  Cymmrodor,  407. 

Dalmedico,  410.  —  Darmesteter,  274.  —  Decombe,   503.  —  De-Vit,  480. 
—  Dictionnaire  des  antiquités,  $03. 

De  l'Estourbeillon,  266.  —  John  Evans,  397.  —  Silvan  Evans,  270. 
Ferguson,  ̂ 04.  —  Flagelle,  153.  —  Folk-Lore  Andaluz,  410. 

Gaelic  Union,  505.  —  Gregor,   147.   —  Grignard,  405.  —  Guest,  486.  — 
—  Gùterbock,  265,  489. 

Hiibner,  1 54,  405. 

Joyce,  155.  —  Jung,  484. 
Keating,  1  $  $. 

Lach-Szyrma,  506.  —  Lecoy  de  la  Marche,  134.  —  Leite  de  Vasconcellos, 

410,  507.  —  Le  Mené,  273.  —  Lizeray,  506.  —  Lombard-Dumas,  1^3.  — 
Loth,  487.  —  Luchaire,  154.  —  Luzel,  408. 

Masson,  506.  —  De  la  Ménardière,  273.  —  Michel,  498. 

Pirenne,  406.  —  Poggi,  228,  405.  —  Pursuit  of  Diarmuid,  274. 

Robert,  133.  —  Rolland,  27$,  41 1,  507.  —  Ruelle,  405. 

Sacher,    149.  —  Scottish  Celtic  Review,   406.  —  Sébillot,    148.   408.  — 
—  Stokes,  145,  398. 

Thurneysen,  265. 
Vallentin,  502. 

Warren,  139.  —  Windisch,  230,  495. 
Ysten  Sioned,  500. 

Zimmer,  146,  255. 

NÉCROLOGIE. 

Breese;  — Robert  Williams         i$6 

Miln;  —  Mac  Haie   276 

De  Longpérier;  —  Bottrell   411 



Table  des  Matières.  vij 

ERRATA. 

P.  98,  I.  27,  au  lieu  de  après  le  vers  47,  lire  après  le  vers  48 

—     dernière    ligne,   au  lieu    de  formant  les  vers   38-49,   lire  formant  les 

vers  38-48 
P.  1 36,  1.  6,  au  lieu  de  et,  lire  ut 

P.  144,  I.  24,  au  lieu  de  dans  l'est,  lire  dans  l'ouest 

CORRIGENDA    $07 





O'CLERY'S  1RISH  GLOSSARY 

gaod  .i.  guin  'a  wound'. 
gaoine  .i.  maith  <good\ 

gaois  .i.  gliocas  Svisdom'  gâos  .i.  gliocas  'wisdom'. 
gaolaîm  .i.  brisim  'I  break'. 
gaolais  .i.  brisis  'thou  breakest'. 

gaoth  .i.  fairrge  'sea'. 

gaoth  .i.  glic  'wise'. 

gaoth  .i.  tâidhe  'theft'.  mnâ"  gâoithe  .i.  mnâ  tâidhe  .i.  mnâ*  do  ni  gadai- 
gheacht  no  millteanas  gan  fios  'women  of  theft  i.  e.  women  who 

steal'. 
gar  .i.  gairid  'short'. 
garman  .i.  croch  'gallows  [loiscis  ingarmain  nue,  «  burnt  the  new  wea- 

ver's  beam  »,  Br.  h.  74]'. 
gart  .i.  ceann  'head\ 

gart  .i.  eineach  'favour'. 

gas  .i.  gég  'stalk'. 

gast  .i.  cailleach  'hag'. 

geaghnaim  .i.  gonaim  'I  wound'  geaghnadar  .i.  doghonadar  'they 
wounded'. 

gean  .i.  bean  'woman'. 

gean  .i.  inghean  'girl'. 
geanaidh  .i.  dorinne  fochuidbheadh  'he  derided'.  geanaidhsiumh  an 

cainte  .i.  dorinne  fochuidbheadh,  no  magadh  ar  an  ccâinte'he  deri- 
ded the  satirist'. 

i.  See  vol.  IV,  p.  349-428. 

Rev.  Celt.  V  1 



2  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  G.  — 

geanair  .i.  do  geineadh  'was  born  [A  perf.  depon.  F.  h.  i.,  Z.  451]'. 

geanas  .i.  geanmnaidheacht  'chastity'. 

gearg  .i.  garg  Tierce',  dfuil  riogh  ro  ghearg  .i.  ro  gharg. 

geart  .i.  lacht  'mille  [cen  gert  ferbha  «  without  milk  ofcows  »  LU.  8.  a. 

24,  quoted  in  Corm.  Tr.  p.  37]'. 

geastal  .i.  sniomh,  nô  toirse  'fatigue,  sadness'. 
geastal  .i.  gniomh  'deed'. 

geibhis  .i.  gleann  'a  valley'. 
geillios  .i.  muinntearas  'kindness  [ingéillius  meicc  maire  a  in  the  friend- 

ship  of  Mary's  Son,  »  F.  h.  68]'. 
geillsine  .i.  muinntearas  'kindness',  famulaiio.  Beitr.  VIII,  324. 

geilt  .i.  ingheilt  'pasture'. 

géis  .i.  guidhe  'a  prayer'. 
géis  .i.  eala  'a  swan'. 

gén  .i.  guin  'a  wound'  'fear  doda  gêna  .i.  fear  ghonfas  tû  .  gênais  .i. 

gonais  'the  man  that  will  wound  thee  .  gênais,  he  wounded'. 
gen  .i.  cloidheamh  'a  sword'. 

genide  grainne  .i.  gaisgeadh  dâ  marbhthaoi  naonbhair  dâon  bhuille  (a 

feat  by  which  nine  were  killed  at  a  blow'. 

geoghna  .i.  guin  'wound'  [2  sg.  imperat. ,  Beitr.  VI,  473].  geoghnais 

.i.  gonais  'he  wounded'. 

ge6in  .i.  fanâmhad,  no  amadân  'dérision,  or  a  fool'.  bearradh  geôin  tug 
a  bhean  ar  pilip  da  gheoin  .i.  do  denamh  focuidbhidh  faoi,  etc. 

gérait  .i.  mac  béodha.  Ar  gcoimdhe  ar  ngérait  .i.  ar  mac  béodha  'an 
active  lad  [arcoimdiu  arngerait  .i.  ar  mac  beoda,  Fél.  Prol.  90.  See 

Rev.  Celt.  II.  461]'. 

gérait  .i.  6gh  'young'. 

gérait  .i.  nâomh  'holy'. 

gérait  .i.  gaisgeadhach  'a  champion'. 

gérait  .i.  glic  'wise  [gérait  .i.  glicc,  Fél.  Apr.  1 3]'. 
gérait  .i.  éolach  'learned'. 

getar  .i.  gontar  'is  wounded'.  As  fâol  ma  do  getar  .i.  as  faolchu  ma 

gontar. 
giabhair  .i.  meirdreach  'a  harlot  [giabur  .i.  merdrech,  Corm.  p.  23]'. 
gialla  .i.  mfne  'gentleness'.  do  leige  do  fhéth  do  gialla  .i.  léig  gairbhe 

ar  mhine  'He  left  war  for  peace'. 
gialla  .i.  braighde.   on  abairthear  Niall  naoighiallach,  do  brigh  gur 

ghabh  braighde,  no  gialla  chôig  geoigeadh  Eireann  7  geill  Frange, 

Sagsan,  Breatan  7  Alban  'hostages  :  whence  is  named  Niall  of 
the  Nine  Hostages,  because  he  took  hostages  or  gialla  from  the  five 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  G.  —  3 

provinces  of  Ireland,  and  French,  Saxon,  British  and  Scottish  hos- 

tages'. 
gibhis  .i.  gleann  'a  valley'.  gibhis  glaine  .i.  gleann  glan. 

gibne  .i.  adharc  leagha  'a  leech's  horn  [i.  e.  a  cupping-horn.  gibne  A. 

adarc  lege,  Corm.  Tr.  p.  91]'. 

gibne  .i.  eu  'a  dog'.  gibne  gortach  .i.  eu  gortach  'a  hungrydog.  Corm. 

Tr.  91». 
gibne  .i.  snâithe  'a  thread'. 

gil  .i.  uisge  'water'. 

GioGAiL  .i.  leanmain  'pursuit'. 

gioghrann  .i.  cadhan  'a  barnacle  goose'. 
gion  .i.  bel  'a  mouth  [gin,  Pat.  h.  4,  Goid.  p.  1 5 1]\ 
Gioradain  .i.  fâoehain,  no  faochôga  bhios  isin  muir  ina  mbî  sort  mao- 

raigh  '«  periwinkles  which  are  in  the  sea,  wherein  is  a  sort  of 

shellfish  »  Stokes  [giritan  A.  faochain  mara  Corm.  Tr.  p.  91]'. 

giuil  .i.  leanmhain  .  gur  ghiuil  .i.  gurlean  'following  .  gur  giuil,  so  that 
he  followed'. 

glacthoimsidhe  .i.  lân  glaice  'a  handful'. 

glanbharr  .i.  folt  glan-barr  .i.  g[r]uag,  nô  folt  'a  good  head  of  hair, 
O'Conn.' 

glanbhdha.i.  glanâobhda  .i.  âobhda  glan  'i.  e.  glan  (pure),  dobhdha 

(grâce),  O'Conn/ 
glang  .i.  guala  'shoulder.  So  Corm.  p.  23'. 

glanmhann  .i.  mann  ghlann  .i.  cruithneacht  ghlan  'pure  wheat'.  Fél. 
Dec.  19. 

glaoidheamhain  .i.  mac  tire,  6ir  eamhnaid,  no  dublaid  cach  a  nglâodha 

aga  fhaigsin.  eamhain  i.  dubladh  la  wolf ;  because  every  one 
doubles  his  cries  on  seeing  him  [glademain  .i.  mec  thire  (wolves) 

gldidite  .i.  focerda  ualla  môra,  which  cry  i.  e.  which  uplift  great 

howls,  Corm.  Tr.  p.  87.  Mr.  Hennessy,  Rev.  celt.  I.  36,  quotes 

from  H.  3.  18.  T.  C.  D.  (s.  v.  Gudomain)  :  eamnait  anglaedha  na 

sinnaigh  «  the  foxes  double  their  cries  »  ;  and  he  says  that  in  a 

previous  gloss  «  glaidomuin  is  explained  as  signifying  sinnaig  or 

maie  tire,  because  in  barking  they  double  the  sound  »]'. 

glasmhagh  .i.  glasmhuir  'green  sea'. 

glé  .i.  glan  'pure'. 

glé  .1'.  follas  'clear'.  doglé  .i.  do  foillseochadh  'to  manifest'. 
glé  .i.  maith  'good'.  amhail  dhearbhas  an  rann  so. 

gle  liomsa  a  choimdhe  gan  chol. 
beatha  bhocht  is  beith  mhâonar, 



4  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  G.  — 
roba  gle  liomsa  dom  dhéoin 

iongnais  mo  châonih  smo  cheinôil. 

clé  alt  .i.  glain  innsce,  no  innsge  ghlan  'clear  speech'. 

gleaghrach  .i.  gléghâir  .i.  gâir  fhollas  'a  clear  shout'. 

glean  .i.  leanmhain  'following'  roghleansad  a  lamha  donchoire  .i.  do 
leanadar,  etc.  'his  hands  stuck  to  the  caldron'. 

gleire  .i.  iomad  'abundance'.  gleire  maitheasa  i.  iomad  maitheasa 

'abundance  of  goodness  [gleire  .i.  imat,  O'Dav.  p.  96]'. 

gleire  .i.  togha  'chosen.  gléire-laoch  .i.  togha  lâoch  'a  chosen  hero'. 
gleith  .i.  caitheamh,  no  ingeilt,  badar  na  heich  ag  gleith  an  fheoir,  etc. 

'feeding  or  grazing.  —  The  horses  were  eating  the  grass  [In  cris- 
taigi  so,  ol  se,  romarb  thechusa  ar  gleith  imfeoir,  etc.  That  Christian, 

said  he,  killed  your  horses  for  eating  the  grass,  etc.  Trip.  Eg. 
I  $  b.   2]\ 

gleithis  .i.  doghlan,  no  do  fhoillsigh  'he  cleaned  or  made  manifest'. 

gleodh  .i.  glanadh,  no  criochnughadh  'to  clean  or  décide'. 

glethe  .i.  glan  'pure'. 

gleten  .i.  gléo  'a  fight'. 

gleten  .i.  gleo  teann  'a  strong  fight'. 

glifid  .i.  gâir  fa  cry'  [glifit,  FA.,  LU.  29.  a.  2]. 

glinn  .i.  solas  'light'. 

glinn  .i.  daingean  'a  stronghold'. 

glinne  .i.  urra  'surety'. 

glinneadh  .i.  leanmhain  'pursuit'. 

glinnidh  .i.  foillsigh  'show',  glinnidh  dôibh  an  ghairm  .i.  foillsigh  doihh 
'show  them  the  proclamation'. 

glonn  .i.  gni'omh  'a  action'. 
glôr  .i.  glan  'pure'. 

gluair  .i.  glan  'pure'. 
glus  .i.  soillsi  'light  [gluss  .i.  sollsi,  Corm.  2}]\ 

gnaoi  .i.  aoibhinn  'delightful  [gnoe,  cach  ségda  (beautiful)  Corm.  p.  24, 

s.  v.  Gnô]'. 
gneath  no  do  ghneath  .i.  do  ghenadh  'was  born'. 

gnia  .i.  aithne  'knowledge'.  cia  do  gnia  .i.  cia  do  aithéonta. 
gnîa  .i.  mac  seathar  'sister's  son'. 

gnia  .i.  bile  'a  tree'. 

gnîa  .i.  reachtaire,  no  fear  foghainte  'a  steward,  a  serving  man'. 
gniadh  .i.  foghantaidh,  no  fear  dhénta  foghainte  'a  man  who  does  ser- 

vice [Asbert  uictor  frigniad  mil,  Victor  said  to  Mil's  slave,  F.  h.  7]'. 
gniomh  .i.  dénamh  fto  do'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  G.  —  S 

gnisiot  .i.  dorighneadar  'they  did\ 

gnithe  .i.  gniomhacha  'active  'a  plural)',  gora  ghonsad  gaoidhil  ghnithe 

.i.  ghniomhacha  'so  that  they  wounded  the  active  Gaels'. 

gn6  .i.  oirdheirc  .  gn6ach  .i.  oirdhearcas  'conspicuous'. 
GNd  .i.  fochuidbeadh,  no  magadh  'dérision  or  mockery[g/2d.i.  cuidmide, 

(dérision),  Corm.  24,  Tr.  86]'. 
gnôtheich  .i.  teich  réd  gnôuighibh  («  go  about  your  business  »,  O'Conn.' 

gô  .i.  muir  no  fairrge  'sea'. 

gô  a.  brég  'a  lie'. 

go  .i.  ga  'a  spear'. 
gobhar  no  gabhar  .i.  each  'a  horse  [gabhar  no  gobhar  .i.  each,  siip.]'. 

go-or  .i.  gach  solas  'every  light'. 

goibél  .i.  bel  na  fairrge  'mouth  of  the  sea'. 

goidhealg  .i.  guthealg  .i.  guth  eireannach  ealg  .i.  éire  '[Gaelic]  i.  e. 
guih-ealg,  Irish  voice.  Ealg,  Ireland.  [Goidelg  .i.  guth-elg  .i.  guth 
erendach,  ar  ata  intainmsin  for  eirind  «  for  that  name  is  on  Ireland 

«  Corm.  Tr.  p.  89]'. 

goirt  .i.  gortach  'hungry'. 

g6la  .i.  craos  'gluttony'. 

gor  .i.  gairid  'short  [iarna  saethar  ngorsum  'after  their  short  suffering', 

Fél.Prol.  59,  quoted  by  O'Dav.  95]'. 
gor  .i.  gairidheacht  'shortness'.  lugh  ba  gor  gach  namsoin  .i.  lugh 

dorinne  gairidheacht,  no  maith  isin  amsoin. 

gorm  .i.  oirdheirc  'famous'.  Ri  gorm  .i.  Ri  oirdheirc  'a  famous  king 

[In  gormrig  (.i   na  rig  erdarcu)  Fél.  Pr.  233]'. 
gorm  .i.  dearg  'red'.  ga  gormrûadh  .i.  ga  deargrûadh  'a  bloody  spear'. 
gormhac  .i.  mac  seathar  'a  sister's  son'. 

gormr6d  .i.  slighe  nime  'the  path  of  heaven'. 
gorn  .i.  aithinne  teineadh  '«  a  firebrand  »  Corm.  Tr.  85]'. 

goth  .i.  direach  'straight',  gothfheadân  .i.  feadân  direach  'a  straight 

tube". 
goth  .i.  ga  'a  spear'. 

gothnad  .i.  ga,  no  sleagh  'a  spear,  or  lance'. 
goth  néid  .i.  ga  cathaightheach  néid  .i.  cath,  7  goth  .i.  ga  'a  fighting 

spear.  néid,  battle,  and  goth,  spear'. 
graibh  hieronimi  .i.  feilire  no  sgribheann  Chirine  'the  calendar  which 

Jérôme   wrote   [andgraib  Hironimi,  martarlaic  Eusebi,  Fél.    Epil. 

139,  140]'. 
graibhri  .i.  briathar  ghrata,  no  onôrach   'an  honourable  word  [graibre 

.i.  magar  .i.  briathar  grata,  Corm.  Tr.  90]'. 



6  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  G.  — 

grannmhuine  .i.  âirneadha  .i.  an  gràn  bhios  isin  muine  'sloes  i.  e.  the 

berry  (grdn)  which  is  on  the  bush  (muine)'. 
grant  .i.  liath  'grey'. 
grata  .i.  oirdheirc  'famous'  lâoch  grâta  .i.  lâoch  oirdheirc  'a  famous  hero'. 

greann  .i.  gruaidhfhionn  '«  cheek-hair  »  Stokes  [Grend  .i.  gruaid  finn, 

Corm.  Tr.  90]'. 

greann  .i.  ulcha,  no  fésôg  'beard  or  moustache'. 

greannach  .i.  fionnfadhach  'hairy'. 

greasa  .i.  âoidheadha,  no  lucht  énuaire  'guests,  or  peopleof  one  hour'. 

greath  .i.  gâir  'a  shout'  greatha  .i.  gâirthe  -shouts\ 

gréch  .i.  cnii  'a  nut.  So  Corm.  Tr.  p.  90'. 

gréch  .i.  goirt  'sour'.  ubhla  greiche  .i.  ubhla  goirte  'sour  apples.  See 
Corm.  Tr.  86'. 

greis  .i.  orgain  'fight'. 

greis  .i.  comairce  'mercy  [gressa  .i.  comairce,  etc.  O'Dav.  p.  96]'. 

greit  .i.  gaisgeadhach  'a  champion'  'bagreit  ghâidh  .i.  ba  gaisgeadhach 
a  ngabadh  lhe  was  a  champion  in  danger  [greit  .i.  gérait,  Fél. Jan.  $]\ 

grélîath  .i.  greann  liath  .i.  fionnfadhliath  'grey-haired'. 
grésach  .i.  gnathach  'customary'. 
gri'an  .i.  grinneall  mara,  locha,  no  abhann  'bottom  of  the  sea,  of  a  lake 

or  of  a  river'. 

gri'an  .i.  fearann  'land'  grfan  na  cille  .i.  fearann  na  cille  'church  land'. 
grianmhuine  .i.  sméra  .i.  an  ni  as  grianda  bhios  isin  muine  'berriesi.  e. 

the  sunniest  (grianda)  thing  that  is  on  the  bush  (muine)'. 
Grib  .i.  lûath  'swift'. 

grib  .i.  toirmeasg  'hindrance'. 

grim  .i.  cogadh  'war'. 

grinn  .i.  daingean  'a  stronghold'. 

grinn  .i.  fésog  'a  beard'. 

grinn  .i.  glan  'pure'. 

grinn  .i.  greannmhar  'facetious',  O'Conn. 

grinn  .i.  cuibhdheas  'decency'. 

grinneadh  .i.  bâsughadh  'killing'. 
grinnidh  .i.  cruinnighidh  'to  collect'. 

grith  .i.  éolas  'learning'. 

griun  .i.  grâinéog  'a  hedgehog'. 
grodan  .i.  curach  'a  boat'. 

grog  .i.  gruag  'hair'.  grog  dub  .i.  grûag  dhubh,  no  griigânach,  no 

grûamdha  'black  hair,  or  wrinkled,  or  sullen'. 



O'Clery's  Irish  Clossary.  —  G.  —  7 
gruag  .i.  bean  'a  woman'. 

grug  .i.  srang  chldir  an  édain  f«  a  wrinkle  in  the  forehead  »  Corm.  Tr. 

P-  87'. 
grug  .i.  gruamdha

  
'sulky'. 

grug  .i.  lag  'weak'. 

grug  .i.  garg  Tierce'. 

grug  .i.  brég  'a  lie'. 

gu  no  cd  .i.  brég  'a  lie'  gu  fhorgall  .i.  mionna  bréige  'false  oaths'. 

guaire  .i.  uasal  no  gairge  'noble,  or  fierceness  [So  Corm.  Tr.  p.  91. 
Guaire  .i.  uasal  no  gairci]'. 

guaire  .i.  folt  'hair'. 

gual  .i.  teine  'fire'  fir  nach  fallân  gnuis  fri  gual,  etc.  'face  to  fire  is  not 
wholesome'. 

guala  7  gôla  .i.  crâos  'gluttony'. 

guamnacha  .i.  spraiceamhla  'active  (plural/. 
Gubha  .i.  cath  'battle'. 

gubha  .i.  caoineadh  'lamentation',  gné  gubha.  i.  gné  châointe  'a  kind  of 
lamentation'. 

gudhb  .i.  both  leighinn,  no  teaghsgoile  do  réir  an  roinnsi  as  amhradh 
Choluim  chille. 

Gudhb  bâ"  hainm  do  bhoith  leighinn, 
ambiodh  Coluim  gan  chréidhim  : 

no  ainm  luicc  tre  Éinnn  no!l  a  mbiodh  gan  créidhim  Colom,  etc. 

'a  teaching  booth  or  school  house  :  according  to  this  verse  from  the 
Amra  of  Colum  Chille  :  Gudhb  was  the  name  of  the  teaching-booth, 
in  which  was  Colum  without  faith'. 

gudhb  .i.  méd  bronn  .  ni  dot  adhba  dhiadhachta,  is  ad  adhba  drâoid- 

heachta,  an  gudhb  guth  mârbhadh,  etc.  'a  big  belly,  a  pregnant 

womb,  O'Conn.' 
guidbhain  .i.  bânghuid  .i.  sagsain  '  bdn  (y/h\\e)  guid  (Goths)  i.  e.  Saxons'. 

guitheas  .i.  diultadh  'refusai'  ad  guitheas  .i.  do  diultas  'he  refused'. 
gulba  .i.  bel  'a  beak'. 

gunn  .i.  briseadh,  no  blodhadh  'breaking'. 

gunn  .i.  brâighe  'neck'. 

gunbhuinne   .i.  sleagh  'a  spear'  gunbhuinne  niadh  .i.  sleagh  ghais- 

geadhaigh  'a  champion's  spear'. 

gur  .i.  calma  'hard  [ciapu  gur  a  slige  À.  amarbad,  Fél.  7  Nov.,  quoted 

by  O'Dav.  p.  95]'. 

gur  .i.  gér  'sharp'. 

gus  .i.  fearg  'anger'. 



8  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  I.  — 

gus  .i.  gniomh  (deed'. 
gus  .i.  bas  'death'. 

gus  .i.  aigneadh  'will'.  do  luidh  a  ngus  .i.  dochuaidh  a  naigneadh  'their 
will  went'. 

I. 

i  .i.  iseal  'low'. 

i  .i.  inis  'an  island' 

iach  .i.  bradàn  'a  salmon'  iachchnaimh  .i.  cnaimh  bradâin  'the  bones 

of  a  salmon'. 

iachtadh  .i.  éigheamh,  no  glaodh  'a  shout  or  cry\ 

iall  .i.  ealta  en  'a  flock  of  birds  [fri  ialla  ciara  (.i.  fridemna  .i.  elta 

duba  domoniorum)  «dark  flights  (of  démons)  »  Stokes,  Br.  h.  96]'. 
iallachrann  .i.  brôga  *shoes\ 
iar  .i.  dubh  'black'. 

iar  .i.  na  dhiadh  'after'  iarsin  .i.  na  dhiaidh  sin  'thereafter'. 

iarfaidhe  .i.  coimhéd  'guarding'.  dlighidh  othar  iarfaidhe  .i.  dlighidh 
anté  bhios  in  othras  a  choimhéd  'ne  who  is  in  sickness  must  be 

attended'. 

iarndoe  .i.  fiadh  beag  ôg  'a  small  young  deer'. 
iath  .i.  fearann  'land  [iath,  mind  7  iath,  ferand,  LU.  7.  b.  35,  38]'. 

iatlu  '[a  bat]'  .i.  eiti  lu  .i.  beag  a  eite  i.  e.  eiti  là,  small  his  wing  (eite). 
So  Corm.  Tr.  p.  97]'. 

ic  .i.  leigheas  'healing'.  focais  .i.  leighisis  'thou  hast  cured'.  dâ  luibh  fce 

.i.  da  luibh  leighis  'two  herbs  of  healing'. 

île  .i.  iomad,  no  iolardha  'plenty'. 

imaithighidh  .i.  tathaighe  'frequenting'. 
imchil  .i.  timcheall  'around'. 

imchim  .i.  imchéimnuighadh  'walking'. 

imchim  .i.  sârughadh  'conquest  [imcim  .i.  sarugh,  O'Dav.  p.  98]'. 
imdheaghail  .i.  anacal  'protection  [sciaîh  dûn  diarnimdegail,  a  shield  to 

us  to  protect  us,  Colm.  h.  20.  —  ropimdegail  diarcure,  may  she  be 

a  protection  to  our  host,  Br.  h.  99]'. 

imdioll  .i.  cealg  'deceit'. 

imdioll  .i.  fleadh  'a  feast'  [imdell,  Corm.  Tr.  97]. 
imeactraigh  .i.  damh  imil  na  seisrighe  [imechtrach,  externus,  Z.  871]. 

imeasorgain  .i.  orgain,  no  bualadh  ar  gach  leath  dhe  'destruction  or 

striking  on  each  side  [«  mutual  destruction  »  Corm.  Tr.  93]'. 
imfheadhain  .i.  târlûdh  no  tarraing  'pulling'.  ■ 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  I.  —  9 

imlioch  .i.  ime  loch  .i.  loch  uime  fa  gcuairt  'i.  e.  une  (about  it)  loch  (a 

lake)  a  lake  about  it  ail  round.  Corm.  Tr.  93'. 

imnise  .i.  coimhcheangal  'a  covenant'. 

imnisi  .i.  imreasain  'strife  [imnesse  catha,  Brud.  D.D.,  LU.  83.  a.  13]'. 

impidh  .i.  impidheach  'a  petitioner,  O'Conn.' 
impidh  .i.  slat  ka  rod'. 

imreaccaibh  'it  happened'  .i.  teagmhail.  imreaccaibh  doibh  .i.  tarla 
dhéibh  'it  happened  to  them\ 

imreadhsidhe  .i.  do  imreadh  seisean. 

imreinn  .i.  im  eireinn  .i.  fa  eirinn  'through  Ireland'. 

imrim  .i.  marcaigheachd  'riding'. 

imscing  .i.  teagh  beag  a  dtuilleann  leaba,  no  ina  mbî  leaba  'a  small 

house  in  which  a  bed  fus  (or  abides)  j>  Corm.  Tr.  98.  See  Sceng.]'. 
imseargna  .i.  imeasorgain  .i.  bruighean  'strife'. 
imsniomh  .i.  tuirsi,  no  brdn  'sadness  or  grief. 

inbheach  .i.  eagach   .i.  ona  heagaibh  bhios  san  ni  'notched,  from  the 

notches  which  are  in  a  thing'. 
inchreachadh  .i.  dioghlaim,  no  glanadh  'gleaning  or  cleaning'. 
ineachthreas  .i.  âonach  'an  assembly'. 

infisi  .i.  at  no  lionadh  'a  swelling'. 
ing  .i.  éigen  .  as  ing  .i.  as  ar  éigen  'compulsion  [as  cach  ing,  «  from 

every  péril,  »  Colm.  h.  i8]\ 

ingglaine  .i.  neamhghloine  'impurity'. 

ingglan  .i.  neamhghlan  'impure'. 

ingir  .i.  angcaire  'level'. 

ingir  .i.  amhghar  'sorrow'. 

inneal  .i.  ceangal,  no  cuimreach  'a  bond  [démon  domair  indel  .i.  cengul 

no  cuimrech  Fél.  Feb.  16]'. 

inneal  7  inneal  .i.  friothaileamh  'attendance'. 
inneamh  .i.  biseach  'increase'. 

innéidhim  .i.  aisnéidhim,  no  innisim  '\  relate  or  tell'. 

innéoin  .i.  inné  an  eana  .i.  meadhôn  anuisge  'themiddle  of  the  water' 

innill  .i.  urasa  'easy'. 
innill  .i.  daingean  .  roseagaid  innill  .i.  do  ionnsaigeadar  ionadh  dain- 

gean  'a  stronghold.  —  They  came  to  the  stronghold'. 
innile  .i.  âirnéis  'cattle'. 

inniudh  .i.  innisin  'telling'. 
innlis  .i.  cainneal  'a  candie'  adhainn  innlis  .i.  las  cainneall  'light  a 

candie'. 

innreachtan  .i.  putôg  'a  pudding'. 



io  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  i.  — 

innriomh  .i.  tinnsgeadal  'instruction'. 

innteach  .i.  slighe  a  path'. 

inntile  .i.  leastar,  no  tiagh  'a  vessel  or  case  [Indtile  .i.  lestar  mbec  a 
talla  digh  »  a  small  vessel  in  which  drink  abides,  »  Corm.  Tr. 

p.  98]'. inntliomh  .i.  ionnmas.  Brian  nach  ar  thaisigh  inntleamh  .i.  nar  thaisigh 

ionnmhas,  etc.  'wealth.  —  Brian  has  not  hoarded  wealth'. 
inntribh  .i.  easbhaidh  'a  defect'. 

iodhan  .i.  glan  'pure'  eisiodhan  .i.  neamhghlan  'impure  [«  idan  is  rather 
'faithful',  »  Stokes,  Corm.  Tr.  p.  94]'. 

iodhlann  .i.  lingeamhain,  no  léim  'a  leap'. 

iodhna  .i.  sleagha,  no  arm  'spears  or  arms'. 
iodhnach  .i.  cathach,  no  armach  'warlike  or  armed'. 

iodnaidhe  .i.  fuireach,  no  comhnaidhe  'staying,  sojourning'. 

iolach  .i.  subhachas,  no  luthghâir  'merriment,  enjoyment  [ilach  .i. 

subai,  Fél.  Prol.  106.  Corm.  Tr.  p.  97]'. 

iolar  .i.  iomad  'abundance  [Crist  conilur  buaide,  Fél.  May  3]'. 
ioldanach  .i.  duine  lan  dealadhnaibh  no  dilcheardaibh  'a  man  full  of 

many  arts,  ingenious'. 
iomadh  7  iomaidh  .i.  tnûth  'envy\ 

iomadhall  .i.  cionta  'guilt'. 
iomagallaimh  .i.  comhairle  'advice'. 

iomairgidhe  .i.  iomchubhaidh  'becoming'. 

iomalltar  na  gaoithe  .i.  ceartlâr  na  gâoithe  'the  centre  of  the  winds'. 

iomarbha  .i.  brég  'a  lie',  nihiomairbhe  .i.  ni  brég.  ni  hiomairbhe,  'no  lie 
O'Conn.' 

iomarchur  .i.  mearughadh  'straying'. 

iomarchur  .i.  unfairt  'stumbling'  an  t-each  do  gnf  an  iomarchur  .i.  do 

ni  an  ûnfairt,  etc.  'the  horse  that  stumbles'. 
iombath  ,i.  muir  thimcill  'sea  around'  .i.  muir  thimchilleas  oilén,  no  tfr 

ima  ccûairt  'a  sea  that  surrounds  an  island  or  land  [Imbath  .i. 

ocian  (océan),  etc.  Corm.  25]'. 
iomchachadh  .i.  féchain  'looking'. 

iomchaisin  .i.  féchain  'looking'.   Neamh  iomchaisin  .i.  féchain  nimhe 

'looking  to  heaven  [imchaisin  Crist,  Trip.  Eg.  6.  a.  1]'. 

iomchaomhrus  .i.  fiarfaighe  'a  question'. 
iomchloidhmeadh  .i.  bualadh,  no  comhrac  re  cloidhmhibh  'striking,  or 

fighîing  with  swords'. 
iomchomharc  .i.  fiarfaighidh  'to  ask'  iomchomaircis  .i.  fiarfaighis  'he 

asked.  Trip.  Eg.  5.  b.  2'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  I.  —  1 1 

iomchomharc  .i.  aisgidh,  no  tiodhlacadh  'a  gift  or  reward'. 

iomchomhnart  .i.  lâidir  'strong'. 

iomdha  .i.   slinnén  'shoulder'  ni  thug  6  roghabh  iodhna,  iomdha  dia- 
chéile  comhlainn  .i.  o  do  ghabh  arm  ni  thug  a  shlinnén  da  chéile 
comhlainn. 

iomdhoras  .i.  fordhoras  'porch'. 

iomdhrang  .i.  iomtharraing  '«circumtrahere»  StokesinBe/fr.  VIII.  323'. 
iomfoichead  .i.  foeighiomh  .i.  glâodh,  no  fuagra  'shouting  [iomfoiched, 

to  oppose,  O'Don.  Suppl.]'. 
iomfhorail  .i.  iomarcaidh  'excess'. 

iomfhorran  .i.  cathughadh  'fighting'. 

iomfhorran  .i.  comprâid  'comparison'. 

iomghabail  .i.  seachna  'avoiding'.   Ro  iomgaibh  .i.  do  sheachain  'he 
avoided'. 

iomorach  .i.  imeal  'border'. 

iomradhadh  .i.  smuaineadh  'reflecting'.  Ro  iomrâidh  .i.  do  sheachain 
he  reflected'. 

iomraidheadh  .i.  do  niodh  iomramh  'to  row'.  iomraidheadh  longa  .i.  do 

niodh  iomramh  long  'to  row  a  boat'. 
iomroll  .i.  seachrân  'straying'. 
iomsgoltadh  .i.  ainiomad   'excess'  iomsgoltadh  ngâoisi  .i.   ainiomad 

gliocais  'excess  of  prudence'. 
iomtha  7  iomthach  .i.  tnûthach  'envious'  'lucht  iomtha  .i.  lucht  tnûtha 

'envious  people'. 

iomthaireag  .i.  lucht  'contents'.  As  é  a  hiomthaireag  .i.  an  nf  do  geibh- 
thear  innte  'that  which  is  contained  in  it'. 

iomthoiniudh  laithe  7  oidhce  .i.  imtheacht  lâoi  7  oidhce,  6ir  as  ionann 

toiniudh  7  teacht  'the  departure  of  day  and  night  ;  for  ioiniudh  is 
the  same  as  teachf. 

iomtholtain  .i.  a  thoil  féin  'one's  own  wilP. 

ionbhaidh  .i.  aimsior,  no  uair  'time  or  season'.  An  ionbhaidh  sin,  etc. 
'at  that  time'. 

ionchosg  .i.  munadh,  no  teagasg  'instruction  or  teaching'. 
iongabhras  .i.  gan  abhras  'without  doubt'. 

iongnatha  .i.  mairbh  'the  dead'.  Condodûisigh  iongnatha  .i.  dûiseo- 
chaidh  mairbh  'he  awoke  the  dead'. 

ionmall  .i.  eolchaire,  no  toirse  'sorrow  or  sadness  [inmall  .i.  eolchaire, 

O'Dav.  p.  98,  who  quotes  Fél.  Sept.  10,  suidhe  dïa  neiri  inmall]' . 
ionn  arradh  .i.  tuarastal  'wages'. 

ionnlach  .i.  cosâoidh,  no  gearân  'blâme  or  complaint'. 



12  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  I.  — 

ionnlat  .i.  glanadh  'cleansing'  ionnlat  a  bheathadh  .i.  glanadh  a  bhea- 

thadh  '«  purifying  his  life  »,  Corm.  Tr.  p.  109'. 

innôgbhail  .i.  méid  mheanman  'greatness  of  mind'. 

ionnrosg  [proverb]  .i.  inn  âYasg  .i.  ârasg  ainm  breithre  'i.  e.  Inn-arasg 
[«  endword,  »  Stokes]  arasg  is  a  name  of  «word».  [So  Corm.  25, 

Tr.  93]'. 
ionnsa  .i.  doilgheas  'difficulty'. 

ionntlas  .i.  fada  'long'.  Cloidheamh  ôrdhuirn  ionntlâis  .i.  cloidheamh 
fada  'a  long  gold-hilted  sword'. 

ionrach  .i.  ni  cuirthear  sna  cnedhaibh  'what  is  put  in  wounds  [«  a  tint 

for  a  wound  »,  O'D.  Suppl.]'. 

ionradhach  .i.  oirgneach,  no  creachach  'devastating  or  spoiling' 

ionsorchughadh  .i.  soillsiughadh  'illuminating  [roinorchaigset,  Trip.  Eg. 

7.  b.    2.]'. 
iorchadach  .i.  olc  'evil'. 
iorchaire  .i.  iarchara  .i.  an  glûn  tig  an  diaidh  dhuine  7  bhios  ag 

guidhe  air  'i.  e.  iarchara,  an  after-friend  i.  e.  the  génération  which 

cornes  after  a  man  and  prays  for  him'. 
iordhalta  .i.  cinnte  'certain'. 

iorghuis  .i.  firghéis  .i.  guidhe  'prayer'  Fél.  Epil.  5  b  1. 
iorlann  .i.  iarthar  tighe  mar  a  mbi  biadh  'the  rear  of  a  house  where 

food  is'. 

ir  .i.  fearg  'anger'. 
irionn  .i.  fearann  'land\ 

iris  .i.  umha  'copper'.  Ni  sain  iris  is  afost  .i.  ni  hionann  umha  7  6r 

'Not  the  same  are  copper  and  gold'.  afost  .i.  6r  'gold'. 
iris  .i.  cara  'a  friend'. 

iris  .i.  eire  as  .i.  as  an  eire  bhios  sisi  '[faith]  out  of  the  burden  (eire) 

[scil.  of  sin,  Stokes]  it  is  [So  Corm.  Tr.  95]'. 

iris  .i.  dligheadh  'law'  irisich  .i.  dlightheach  'lawful'. 
irt  .i.  bas  'death'. 
is  nellaibh  .i.  fô  néllaibh  'under  clouds'. 

ith  .i.  arbhar  'corn  [v.  Doibhritt,  supra,  and  cf.  Corm.  Tr.  p.  95]'. 
itrôpa  .i.  ceann  'a  head'. 

iul  .i.  éolas  'knowledge'. 

iûr  7  ûr  .i.  orgain  '«  occisio  »,  Stokes  in  Beiir.  VIII.  346'. 

la-aid  .i.  cuirid  'they  put',  la-aidh  .i.  cuiridh  'he  puts'. 
ladhg  .i.  sneachda  'snow'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  L.  —  i  $ 

ladhna  .i.  bailbhe  'dumbness'  [cen  ladnai,  Fél.  May  26]. 
ladronn  .i.  meirleach,  no  bithbheanach  'a  thief. 

lagha  .i.  bladh,  no  clû  'famé'. 

laighean  .i.  sleagh  'a  spear'  laighne  .i.  sleagha  'spears'. 

laimheadh  .i.  lamhughadh  'seizing'. 
laimthionach  .i.  mianghasach  'desirous'. 

laimthionach  .i.  dearmadach  'forgetful'. 
laineach  .i.  sleaghach  'armed  with  a  spear  [hastatus  Lh.]\ 

lainne  .i.  lionadh  'filling'.  an  mhuir  ag  lainne  .i.  ag  lionadh. 

lainne  .i.  meadhair  no  uaill  'mirth  or  pride'. 
laith  .i.  lionn  'aie'. 

laith  .i.  bainne  'milk'.  laithe  fionn  for  tealdraigh  .i.  bainne  na  mb6  ar 

tuldhreich  an  talmhan  .i.  ar  aghaidh  an  talmhan  'milk  of  cows  on 
the  face  of  the  earth'. 

laithe  .i.  meadh  tomhais  ôiv,  no  airgid  'a  balance  for  gold  or  silver'. 
laithre  .i.  bd  'a  cow\ 

lamais  .i.  fili  'a  poet'. 

lamhchara  .i.  lamhchora  .i.  cur  lâimhe  ar  ni  'to  lay  hands  on  a  thing'. 
lamhrod  .i.  rdd  lâimh  le  rôd  eile  '[a  byroad]  a  road  at  the  side  of  ano- 

ther  road'. 
lanchoire  .i.  coire  iomlân  'a  full  caldron'. 

lang  .i.  meabhal  'fraud'.  ro  langach  .i.  romheabhlach  'very  fraudulent'. 
langphetir  .i.  ainm  do  ghlas  bhios  idir  chois  tosaigh  7  chois  deiri- 

dheach  'a  name  for  a  fetter  which  is  between  a  forefoot  and  a  hind- 

foot  [Corm.  Tr.  p.  101,  s.  v.  langfitir]'. 
lann  .i.  téughdhais,  no  teagh  'a  house'. 
lann  .i.  cloidheamh  'a  sword'. 

lann  .i.  eaglas.  Lann  chluana  airthir  a  niu,  ionmhain  ceathrar  fors  ria- 
dhadh  .i.  as  ionmhuin  leam  an  ceathrar  ar  ar  druideadh  eaglas 

chluana,  etc.  'a  church'. 

lann  .i.  cumhdach  'a  veil,  cover'.  gona  shronnlainn  .i.  cumhdach  ar  a 

shrôin  'a  cover  upon  his  nose  [Lan  lainne  ascéiîh  di  ûir,  the  full  of 

the  cover  of  his  shield  of  mould.  Rev.  celt.  III  182]'. 

lann  .i.  greideal,  no  sôisdi'n  'a  gridiron'. 
LANNdiR  .i.  bô  'a  cow',  rodead  a  gcrich  connacht  chair,  analachta  ga 

lannôir,  etc. 

laobh  .i.  claon  'oblique'  laoibhrf  .i.  ri  claon,  no  leatromach  'an  unjust 

king'. 
laoidheadh  .i.  greasacht.  nor  laoidheann  .i.  do  ni  ar  ngreasacht  'exhor- 

tation'. 



14  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  L.  — 

lat  .i.  troigh  'a  foot'. 

lath  .i.  lâoch  'a  hero.  So  Corm.  p.  27'. 

lathar  .i.  tionôl  'an  assembly'. 

lathar  .i.  gach  ciall  inchleithe,  no  as  oircheas  dfolach  'every  hidden 
meaning,  or  it  is  proper  for  concealment. 

lauba  .i.  mala  'an  eyebrow'. 

leaghad  .i.  ceangal  'a bond',  laoghthairleaghad  .i.  ceangailtearnalâoigh. 
leaglaidh  .i.  luachair  'rushes'. 

leamh  .i.  leamhân  'an  elm'. 

leann  .i.  brat  'a  cloak  [lend  .i.  lee  find  (white  wool)  .i.  ainm  do  brut 

find  (a  name  for  a  white  cloak)  Corm.  Tr.  p.  104]'. 
lear  .i.  muir  'sea'  [1er  .i.  intoician  .i.  muir  mor,  etc.,  O'Dav. ,  p.   100]'. 

leas  .i.  cuis,  no  caingean  'cause  or  contention'  'gléodh  gâcha  leasa  .i. 

criochnughadh,  no  glanadh  gach  cuise  'deciding  every  cause'. 

leasaigheadh  tri'una  .i.  na  boicht  do  neartughadh  in  a  gcûiseannaibh, 
etc.  'strengthening  the  poor  in  their  causes'. 

leatha  .i.  eadâill  'Italy  [indeisciurt  letha,  «in  the  south part ofLatium», 

F.  h.  10]'. 
leathlagsa  .i.  idir  bheith  lag  7  lâidir  'between  weak  and  strong'. 

léicc  .i.  faillighe  'neglect'. 

leicead  .i.  caomh  'gentle' 

leidmhighe  .i.  mianghas  'désire'. 
léir  .i.   treabhas,  no  éolach  'discreet  or  learned  [baleir  (.i.  icrabud) 

patraicc  combeba  «  Pious  was  Patrick  till  he  died  ».  F.  h.  23]'. 
leithbhe  .i.  claon  'oblique'. 
leithe  .i.  slinnén  'a  shoulder'. 

leitheach  .i.  leitheôg  .i.  iasg  leathan  'a  broad  fish  [«■  a  flounder,  » 

Corm.  Tr.  p.  102]'. 

leitheach  .i.  losad.  dobhrigh  go  leathnaighthear  bairghean  uirre  'a  knea- 
ding-trough,  because  the  cake  is  spread  on  it  [iarsinni  letair  bair- 

geanfurri,  Corm.  27,  Tr.  102]'. 
leithghléoir  .i.  leathshûil  ghlôire  'one  eye  of  glory'.  laoch  leithghleoir 

.i.  laoch  ina  raibhe  leathshûil  ghl6ire  'a  hero  in  whom  is  one  eye 

of  glory'. 
leithreadh  .i.  leithleith.  robdar  leithreadha  .i.  dochuadar  do  leithleith, 

no  dén  tâobh  'aside.  —  They  went  aside'. 

leithrinn  .i.  urchall,  no  glachâin  'a  fetter  or  manacle'. 

lemhne  .i.  time,  no  buga  'warmth  or  softness'. 
lenne  l!ach  .i.  leicne  lâoch,  no  aighthe  lâoch  'the  cheeks  or  faces  of 

young  men'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  L.  —  15 

leô  .i.  leomhan  'a  lion'  alliath  le6  .i.  glâodh  leomhain  'a  lion's  roar'. 

leodh  .i.  leadhradh,  no  gearradh  'cutting'. 

leos  .i.  imdheargadh  'blushing'.  So  O'Dav.  p.  101. 

léos  .i.  soillsi  'a  light'. 

lére  .i.  crâbhadh  'piety  [iarleri  (.i.  iar  crabùd)  Fél.Mch.  6,  and  O'Dav. 
p.  ioi]\ 

lés  .i.  éttromân  'a  bladder'.  As  leigheas  legha  gan  lés,  etc.  '«  It  is  the 
cure  of  a  physician  without  light  ».  Stokes  Four  Mast.  A.  D. 

592]'. lés  .i.  solas,  no  soillsi  'light  [les  (.i.  cainnle)  F.  h.  55]'. 
li  .i.  muir  'sea\ 

lia  .i.  mue  'a  pig\ 
lia  .i.  fleachadh  'rain,  flood'. 

lia  .i.  tuile  .  dochoidh  an  lia  as  an  abhainn,  etc.  'flood.  —  The  flood 
came  out  of  the  river'. 

liach  .i.  ni  as  doilidh,  no  as  olc  le  duine.  unde,  fiacha  fear  dâ  liach, 

6ir  ba  doilidh  dô  a  athair  do  mharbhadh  accath  7  a  mathair  dég 

ag  a  bhreith  'a  thing  which  is  sad  or  evil  for  a  man,  Unde:  Fiacha, 
a  man  of  two  sorrows,  for  it  was  grievous  to  him  that  his  father 

was  killed  in  battle,  and  his  mother  died  in  giving  him  birth'. 

lîaghdhealg  .i.  dealg  in  a  mbi  lfag  loghmar,  no  cloch  ûasal  'a  pin  on 

which  is  a  precious  stone'. 

lias  .i.  cro  bhios  ag  lâoghaibh  no  ag  ûanaibh  'a  hut  which  is  for  calves 
or  for  lambs'. 

liasa  li'ag  .i.  ait  a  ndearnadh  crâoithe  for  lâoghaibh  'a  place  in  which 
were  made  huts  for  calves'. 

liathgha  .i.  ga  léothach  no  leadharthach,  no  do  ni  leadradh  no  gear- 

radh 'a  shining  or  cutting  dart'. 

libheadhain  .i.  cruidh,  no  clanna  'goods  or  children'. 

libhearn  .i.  long  'a  ship'. 

libhearn  .i.  clann  no  crodh  'children  or  goods  [Occurs  in  the  Amra  CC. 
LU.  p.  136.  See  above  FrismbeartY . 

lil  .i.  lenmhain  'following'  gur  lil  .i.  gur  lean  'he  followed'. 

linn  .i.  sâoghal  'âge'  milinn  .i.  drochshâoghal  'an  evil  génération'. 

lioghach  .i.  ceannais  'gentle  [Abb  lethglinde  ligach,  Fél.  Apr.  18,  quo- 

ted  by  O'Dav.  p.  101]'. 

lioghdha  .i.  âlainn,  no  min  'beautiful'. 

liogdha  .i.  laidir.  ciar  bhd  liogdha  .i.  gerbho  laidir  'strong  [ciarbo  lighda 

Fél.  Prol.  214,  O'Dav.  101]'. 



16  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  L.  — 

nos  .i.  teagh,  no  baile  'a  house  or  town'  iompôdh  om  lios,  etc.  'départ 

from  my  lios'. 
liss  .i.  olc  'evil'. 

lith  .i.  sén  uaire  'temporal  prosperity',  O'Conn. 

lith  .i.  sollamain  'solemnity'  h'oth  laithe  .i.  la  sollamna  no  fésda  'a  day 
of  solemnity  or  festival  [lith  laithi,  of  the  Feis  Temrach,  Trip.  Eg. 

3.  a.  1]'.    ' lith  .i.  luth  .i.  on  luth  gair  'activity'. 

li'u  .i.  leanmhain  'to  follow'.  A  ghille  connacht  nad  liu  .i.  na  leanaidh 

dhe,  etc.  'Connaught  lad,  do  not  pursue  him'. 
lô  À.  ribe  olla  fa  lock  of  wool'.  As  16  a  brut  .i.  as  ribe  olla  do  bhuain 

as  brat  ;it  is  a  lock  of  wool  that  he  eut  from  the  cloak'. 

lô  .i.  uisge  'water'.  Fà  linnibh  16  .i.  fô  linnibh  uisge  'under  pools  of 

water'. 
lobais  .i.  cealg  ffraud\ 

locc  .i.  ionad  'a  place'. 
loch  .i.  dubh  'black'  lâoicheach  .i.  dubh  no  dorcha  'black  or  dark'. 

loch  .i.  uile  'everything  'loch  dubh  .i.  uile  dhubh  'everything  black'. 

lochasair  .i.  ceatha  uisge  'a  shower  of  rain.  16  .i.  uisge,  7  casair  .i. 

cioth  'là,  water  and  casair,  shower'. 
lochthomhadhmann   .i.   maidhm  no  briseadh  loch   as   talmhain   'the 

bursting  or  breaking  of  a  lake  out  of  the  earth'. 
loghdha  .i.  lagsaine  'slackness'  gan  loghdha  .i.  gan  lagsaine  'without 

slackness'. 
loichead  .i.  cainneall,  no  lochrann  'a  candie  or  lamp  [Loichet  lainnrech 

ligach  Fél.  Prol.  197,  quoted  by  O'Dav.  p.  101]'. 
loichead  .i.  saighnén  no  lasair,  no  séd  solasda  .i.  slighe  solasda  'light- 

ning,  or  a  flame,  or  a  path  of  light  [Is  brigach  allochet  (.i.  issaignen 

no  issuttrall.  issét  solasta,  etc.)  Fél.  Jan.  26]'. 

loichneach  .i.  lachnach,  no  lochânach  'abounding  in  lakes'. 

loingeas  7  longas  .i.  ionnarbhadh  'exile  [loinges  A.  indarba,  O'Dav. 

p.  102]'. 
loisgionn  .i.  snasân  '[a  salamander]'.  oir  loisgthear  é,  7  eu  cnâmlia  ainm 

eile  d<5  'because  it  is  burnt  (loisgthear)  and  cû  cndmha  is  another 
name  for  it'. 

loisi  .i.  lasair  'a  flame'. 

loisi  .i.  sionnaigh  'foxes'. 

lomain  .i.  sgiath  'a  shield'. 
lomain  .i.  brat  'a  cloak  [Lommand  .i.  lomm  fand  .  sech  is  lômm  is  fdnd 

hi,  because  it  is  bare  and  weak,  Corm.  p.  27]'. 

1 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  L.  —  17 

lomar  .i.  16  mhâr  .i.  olann  mhdr  'i.  e.  16  (wool)  mhdr  (great)\ 

lomna  .i.  téd  'a  rope'  docheangladar  na  lomma  dha  .i.  na  téda  'they 

fastened  the  ropes'. 
long  .i.  teagh  .  6n  abarthâoi,  an  long  laighen  7  an  long  mhumhan  a 

dtemhraigh  'a  house.  Whence  was  said  long  Laighen  (the  Leinster 

house)  and  long  Mumhan  (the  Munster  house),  at  Tara'. 

long  .i.  sitheal  'a  cup'. 

long  .i.  leaba  'a  bed'  longa  crédhumha  .i.  leapthacha,  etc.  'brass  beds'. 
longa  bronn  .i.  langân  na  bronn,  no  an  ochda  '«  the  ensiform  carti- 

lage of  the  belly,  »  O'D.  Suppl.  s.  v.  longbronn.  —  donloing  brond 
(gl.  cartilaginii  «  to  the  cartilage  (?)  of  the  belly  »,  Gild.  Lor.  in 

St.  Gl.  p.  140'. 
longadh  .i.  caitheamh  'to  consume'. 

longair  .i.  long  fhôir  .i.  fôir  luinge  .i.  foireann  luinge  'i.  e.,  a  ship's 

crew'. 
longas  .i.  ionnarbadh  'exile'. 

lon  lairge  .i.  Ion,  no  leis  7  lâ-arg  'the  hip,  or  thigh  [Ion  Idrg  the 

hip  and  thigh,  O'Conn.]'. 
lon  loinngen  '[the  gullet,  O'Conn.]'  .i.  sdaidhg  bhrâghad,  dâ  ngoir- 

thear  go  coitcheann  stéic  bhrâghad  'the  throat-stalk'. 

lonn  .i.  fearg  'anger'. 

lonnogan  .i.  dgân  lonn  .i.  dgân  feargach  'an  angry  youth'. 

lorc  .i.  garg  Tierce'. 
lorg  .i.  buidhean  'a  troop'. 

los  .i.  erball  (a  tail'  gona  los  .i.  gona  herball  'with  its  tail'. 

los  .i.  son  'sake'  as  bhar  los  .i.  as  bhar  son  'for  your  sake'. 

losg  .i.  bacach  'lame'  [iccaïd  luscu  (.i.  bacuchu)  latmscu  «  he  healed  the 
hâlt  with  the  lepers  »  F.  h.  34.] 

losg  .i.  câoch  'blind'. 

losgan  .i.  luasganacht,  no  leanbaidheacht  'swinging,  or  childhood'. 

lot  .i.  meirdreach  'a  harlot'.  [Lott,  Corm.  Tr.  p.  101.] 

lotar  .i.  leadhradh,,  no  gearradh  'cutting'. 
lothar  .i.  coimhthionôl  'collection'. 

lothar  .i.  coire  'a  caldron'. 

lothar  .i.  édach  'dress'. 

lothar  .i.  amar  no  soidheach,  ina  mbf  braichlis  '«  a  trough  or  vessel  in 

which  grains  are  contained  »  Corm.  Tr.  p.  105'. 

ni  .i.  beag  'small  [Cf.  latlu,  supra]'. 

lua  .i.  uisge  'water'.  os  linnibh  luâ  .i.  os  linntibh  uisgidhe  'over  pools  of 

water'. 
Rev.Celt.  V  2 



18  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  L.  — 

lua  .i.  cos  'a  foot'.  da  luâ  .i.  dâ  chois  'two  feet'. 

lua  .i.  preab  'a  kick',  dorad  trén  lua  .i.  tug  trein  phreab  'he  gave  a 

strong  kick'. 
luacharn  .i.  lochrann,  no  solas  'a  lamp  or  light'. 
luada  .i.  lu  gach  mbeag,  oir  as  é  mér  as  lugha  isin  lâimhe  .i.  an  mér 

beag  'every  thing  small,  for  it  is  thesmallestfingerinthehand,i.  e. 

the  little  finger'.  [So  Corm.  s.  v.  Lûda.] 

luamh  .i.  ab  'an  abbot'.  luamh  lis  moir  go  miorbhail  .i.  ab  lios  moir, 

etc.  'abbot  ofwonderful  Lismore'  [li'iam  lis  moir  mirbuil.Fél.  3  Dec, 

quoted  by  O'Dav.  p.  101.] 

luamh  .i.  luamhaire,  no  loingseoir  'a  pilot'. 
luan  .i.  laoch  'a  hero'. 

luan  .i.  cii  'a  dog'. 

luan  .i.  mac  *a  son',  ge  atâ  na  luân  ag  tadhg  .i.  ge  atâ  na  mhac  ag  fili 

'although  he  is  the  poet's  son'. 

luascach  .i.  luasgadh  'swinging'  brat  dubh  luascach  .i.  brat  dubh  ar 

luasgadh,  no  ar  tonnghail  'a  black  cloak,  swinging  or  waving'. 
luathrainn  .i.  luaittear  a  rannaibh  'narration  in  verse,  O'R.' 

lubha  .i.  corp  'a  body'. 
lubhain  .i.  lûbâin  'lambs'. 

lubhra  .i.  easlâinte  'disease'.  Adcoda  lubhra  luinne  .i.  do  gheibh  an 
duine  easlân  fearg  ré  a  denamh  'he  has  the  disease  of  anger'. 

lubhra  .i.  obair  'work'. 

luch  .i.  brâighe  'a  prisoner'. 

luchair  .i.  lfchôir  'splendid',  O'Conn.  Luchair  eagha  .i.  comhthaith- 

neamhach  re  lfchôir  na  greine  ar  an  aighreadh  'shilling  with  the 

light  of  the  sun  on  the  ice'. 
luchthaire  .i.  sâobhchoire  uisge,  no  coire  tuaithbhil  'a  whirlpool  of 

water'. 
lugha  .i.  mionna  'oaths',  luighe  ,i.  mionna  'oaths'. 

lugha  .i  tart,  no  iota  'thirst'.  ag  do  rfghsi  a  â"th  muidhe,  ni  beinnse  a 
lugha  dighe  .i.  ni  beinnsi  an  iotaidh,  etc. 

lui  .i.  gég  'a  branch'. 
luibheanchosach  .i.  an  chos  maille  ris  na  méraibh,  no  an  lâmh  maille 

ris  na  méraibh  'the  foot  with  the  toes,  or  the  hand  with  the  fingers'. 
luibhne  .i.  méoir  'fingers'. 

luibhne  .i.  sleagh  diubhraicthe,  no  chaithmhe  'a  spear'. 

luibhne  .i.  sgiath  'a  shield'. 
luidh  .i.  dochuaidh  'he  went'.  luidh  roimhe  .i.  dochuaidh,  etc.  'he  went 

before  him\ 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  —  19 

luighe  .i.  coire  'a  caldron'. 

luighe  .i.  mionna  'oaths  [See  supra,  Lugha]'. 

luighioch  .i.  brégach  'lying'. 

luimlinn  .i.  linn  leamhlachta  <a  pool  of  milk'. 

luimneachda  .i.  bratach,  no  sgiathach  'ensign  or  shield  bearer'.  as 
luimneachda. 

luin.  go  luinibh  .i.  go  sleaghaibh,  n<5  go  gcloidhmhibh  'with  spears  or 
with  swords'. 

luinne  .i.  fearg  'anger'  tre  luinne  .i.  tre  fheirg,  etc.  'in  anger'. 
luinneoc  do  bhodhar  .i.  céol  do  bhodhar  'music  to  a  deaf  man'. 

luis  .i.  \àm  'a  hand  [luis  À.  lamh,  Dûil  Laithne  17,  Goid.  p.  75]'. 

luis  .i.  61,  no  ibhe  'drinking'.  gur  lusat  .i.  gur  ibhsiod  'they  drank'. 
luisiot  olc  .i.  do  lamhsad,  no  do  âontaighsiot  olc  'they  dared  or  con- 

sented  evil'. 

luithe  .i.  ldas  'swiftness'  go  luithe  .i.  go  lûas  'swiftly  [colluithe  (id  est 

cita  .i.  dian)  Fél.  Pr.  287]'. 
lumain  .i.  brat  'a  cloak'.  folumain  .i.  drochbhrat  'a  bad  cloak'. 

lupait  .i.  mue  'a  pig\ 
lurg  .i.  deireadh  'end'. 

lurga  fuach  .i.  focal  dhâ  shiolladh,  no  iarmbérla  dâ  shiolladh  ca  word 

of  two  syllables,  or  a  difficult  word  [iarmbérla,  'an  iron  word', 

see  Corm.  Tr.  p.  94]  of  two  syllables.' 

lusca  .i.  naoidheanteacht  'infancy'. 
lusca  .i.  teach  talman  'a  cave'. 

lusdradh  .i.  timchealladh  'walking  round  {lusîraîio)'. 

M. 

ma  .i.  briseadh  'to  break',  muna  ma  .i.  muna  mbrisi  'if  thou  dost  not 

break'.  O'Conn.  [m  a  ni  ma  mo  à  'unless  broken  (is)  my  chariot', 
Corm.  Tr.  p.  1 1.] 

mac  .i.  glan  'pure',  seach  ba  carrmhogal  glan  mac  .i.  bâ  glan  glan  an 
carbunclas. 

mâcha  .i.  badhb,  no  feannàg  .  mol  mâcha  .i.  cruinniughadh  badhb,  no 

feannôg  'a  royston-crow  [Mâcha,  like  Badb,  is  the  name  of  one  the 

divinities  of  battle  in  Irish  mythology.  See  Hennessy's  art.  «  The 
ancient  Irish  Goddess  of  War,  »  Rev.  celt.  I,  32'.] 

mac  ceanta  .i.  mac  échta  'a  son  of  achievement',  O'Conn.  oir  as  ionann 

cion  7  écht  'for  cion  and  écht  (exploit)  are  the  same'. 



20  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  — 

macraidh  .i.  galar  'disease'  dia  mbhâoi  an  mac  a  macraidh  f  hoda  .i.  an 

galar  f  hada  'if  the  lad  were  in  a  long  sickness'. 
macht  .i.  ciuntonn  mhara  'wave  of  the  sea'. 

mactadh  .i.  marbhadh  'killing'. 

machtadh,  no  machtnadh  .i.  iongnadh  'wonder  [romachtaigestar,  Trip. 

Eg.  3.  b.  2.  machdad,  id.  9.  b.  1]'. 

madha  .i.  mi  adha  .i.  mî  dhlightheach  'unlawful'  [madha  no  magha  .i. 

nemglan,  impure,  O'Dav.  p.  105]. 

maghar  .i.  min  fasg  'a  small  fish.  So  Corm.  Tr.  p.  120'. 
maghar  .i.  briathar  'a  word'. 

maghar  .i.  magh  air,  no  treabhtha  'a  ploughed  field'. 

maglorg  .i.  mérlorg  'a  great  host,  an  ardent  pursuit',  O'Conn. 

maidhinn   .i.   deabhaidh,  no  cathughadh  'fighting  [maidinn  À.  imairec, 

a  battle,  Corm.  Tr.  p.  120]'. 
maidhis  .i.  brisis  'he  broke'. 

maighean  .i.  ionadh  'a  place'. 

MAiGHNE.i.  môr  'great'. 

maighre  .i.  bradàn  'a  salmon  [cf.  Maghar,  supra]'. 

mainbhtheach  .i.  cealgach  'crafty'. 

mairn  .i.  brath  'betrayal'  con  mairn  .i.  brathfidh  'he  will  betray'.  rom- 

hairn  .i.  dobhraith  'he  betrayed'. 

mairneamh  .i.  fear  braith  (a  betrayer,  traitor'. 

mais  .i.  caor  'a  mass'.  mais  ôir  .i.  caor  ôir  'a  mass  of  gold'. 

maitheas  .i.  drâoidheacht  'sorcery'.  rugsad  tré  mhaitheas  .i.  tré  dhrâoi- 

dheachd  tthey  bore  through  sorcery'. 

maith  milteanga  .i.  milis  teanga  mhaith  'a  good  sweet  tongue'. 

mal  .i.  rf  'a  king'  an  mhâl  .i.  an  rioghan  'the  queen  [mal  .i.  ri  7  file, 

Corm.  29]'. 
mal  .i.  ûasal  'noble'. 

mal  .i.  fili  'a  poet'. 

mal  .i.  milidh,  no  gaisgeadhach  'a  soldier  or  champion'. 
mal  .i.  cios  'tribute'. 

mam  .i.  cumas,  no  cumhachta  'power'. 
mam  .i.  tulach,  no  sliabh  •hill  or  mountain'. 

mamm  .i.  ciogh,  no  ciach  'breast'. 
man  .i.  lâmh  'hand'. 

mana  ma  .i.  lâmhagân  'a  glove'.  gan  mana  ma  .i.  ganlâmhagân  'without 

a  glove'. 
manaois  .i.  sleagh  'a  spear'.  manâ"ois  muinceach  .i.  sleagh  ar  a  raibhe 

ni  ià  na  braghaidh,  oir  as  ionann  muin  7  muinél. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  —  i\ 

mang  .i.  mi  eang  .i.  droch  eangnamh  .i.  droch  eineach  'clownishness', 

O'Conn.  [Meng  ('guile'j  .i.  mi-eng  .i.  droch-eng  nuim  A.  drochenech 

('evil  honour')  Corm.  Tr.  p.  1 18.] 

mang  .i.  gamhain  fiadha  'a  deer's  calf  Corm.  Tr.  p.  1 18.  [Gamuin,  'a 
year-old  calf,  id.  85.] 

mann  .i.  uinge  'an  ounce'.  seachd   manna  ddr  .i.  seacht  nuinge  d6r 

'seven  ounces  of  gold'. 
mann  .i.  biadh  'food'. 

mann  .i.  cruithneacht  'wheat'  grainne  don  mhainn  .i.  don  chruithneacht 

'a  grain  of  wheat'. 

mannar  .i.  sgâoileadh  'loosening'.  So  O'Dav.  p.  101. 
manradh  .i.  milleadh  'destruction'. 

manras  .i.  gluaiseas  'motion'.  Lh. 

mant  [the  gum]  .i.  mô  a  shaint  bi'dh  'greater  its  désire  of  food.'  Corm. 
Tr.  p.  1 1 5 

maol  dorn  fionn  airgid  '[a  silver  hilt]'  .i.  cloidheamh,  ôir  as  na  dhor- 
naibh  mâola  toimhsithear  an  cloidheamh  .i.  an  6rd6g  leagtha  ag  a 

thomhas  'a  sword  :  for  it  is  from  the  hilts  a  sword  is  measured'. 

maoin  .i.  grâdh  'love'. 

maoin  .i.  maith  'good'. 
maoin  .i.  maonmhagh  '[a  district  in  the  county  of  Galway,  around 

Loughrea]'.  6  mhaoin  go  fairge  .i.   6  mhaonmhagh  da  ngoirthear 

magh  maon  go  fairrge  'from  Maonmhagh  to  the  sea  [Maonmagh, 

Clanricarde,  O'Conn.]'. 
maon  .i.  balbh  'dumb'. 

maothla  matha  .i.  meas  7  toradh  'fruit  [Maothal  (a  cheese?)  .i.  maoth 

(soft)  7  fuil  (and  blood)  Corm.  Tr.  p.  1 17]'. 
marc  .i.  each  'a  horse'.  marcach,  eich  iomdha  lais,  amhail  a  deirthear 

buasach  ris  an  ti  ag  a  mbfd  ba  iomdha  'one  who  has  many  horses, 
as  is  said  buasach,  one  who  has  many  cows  [ba)  [So  Corm.,  who 

adds  :  airmnech  Ira  in  fer  techtus  arbor  immda  (much  corn)  sic  airg- 

dech,  colgedach,  Corm.  28]'. 

marcach  duaine  .i.  reacaire  ghabhas  dân  'a  singer  who  sings  a  poem'. 
mas  .i.  maiseach  'beautiful'.  ba  mas  .i.  ba  maiseach  'it  was  beautifuF. 

masladhach  na  c.CLOiDHEAMH  .i.  fuaim  no  foghar,  etc.  'noise  or  sound 

(of  sword  s)'. 
mat  .i.  lâmh.  as  uadha  sin  a  deirthear  ionmmat  .i.  ionnnalâmh  mar  atâ 

an  crobh  nighthear  an  tan  adearar  ionnmad  'hand  :  thence  is  said 
ionmat  (washing)  i.  e.  the  end  of  the  arms,  as  the  hand  is  washed 

when  ionnmad  is  said  [See  Corm.  Tr.  p.  109]'. 



22  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  — 

mathfadh  .i.  conntabhairt  4doubt\  gan  mathfadh  .i.  gan  chonntabhairt 
'without  doubt'. 

meabhal  .i.  nâr  'shame'. 

meabhal  .i.  feall  'treachery'. 

meadhair  .i.  caint  no  urlabhra  'speech  or  utterance'  Fél.  Nov.  1 1. 

meadharrdha  .i.  meadhrach  no  luaimhneach  'glad  or  lively'. 
meala  .i.  athais  'rebuke'. 

meallach  .i.  aoibhinn  'delightful'. 

meallach  .i.  maith  'good'. 

meam  .i.  p6g  'a  kiss'  [Mem  .i.  poc,  Corm.  Tr.  p.  120]. 
meamar  .i.  bail  fearrdha  'membrum  virile'. 

meambra  .i.  sgrin,  no  coimhéd  a  mbid  taise  'a  shrine  or  case  in  which 

are  relies  [metnra  .i.  serin  no  taisi,  etc.  O'Dav.  p.  10$]'. 

meanann  .i.  follas  'manifest'  [Is  menand  (À.  folks)  a  mire,  Fél.  Prol.  285, 

quoted  by  O'Dav.  p.  98  s.  v.  Is  menann]. 

meang  .i.  cealg  'deceit'  [meng  (guile)  .i.  mi-eng,  etc.  Corm.  Tr.  p.  1 18]. 

meann  .i.  follas  'manifest'  [bamenn  innahimthechtaib ,  She  was  clear  in 
her  goings,  Br.  h.  16,  63]. 

meann  .i.  balbh  'dumb'.  cumhsgraigh  meann  .i.  balbh. 

meannadh  .i.  ionad  'a  place'  [mendat,  Corm.  Tr.  p.  117]. 

mearaidhe  .i.  amadân  'a  fool'  [mer,  a  madman,  Corm.  Tr.  p.  1 1 3]. 

mearbha  .i.  mearbhall,  no  brég  'fraud  or  a  lie'. 

meas  .i.  slat  thomhais  uaighe  'a  rod  for  measuring  a  grave  [The  same 

meaning  is  given  to  the  word  Fé,  supra]'. 

meas  .i.  arm  'a  weapon'. 
meas  .i.  tomhas  ca  measure'. 

meas  .i.  fâobhar  'edge  of  a  sword,  an  edge-tool',  O'Conn. 

meas  .i.  deimheas  'a  pair  of  shears',  O'Conn. 
meas  .i.  dalta  'a  fosterchild'. 

meas  .i.  bradân  'a  salmon'.  os  bhûill  mheasaigh  .i.  bhradànaigh. 

meas  .i.  breath  'a  judgment'  do  thâod  meas  ià  aimseara  .i.  téid  an 

breitheamhnas  ris  an  aimsir  'the  judgment  goes  before  the  time'. 
[illaithiu  in  messa,  F.  h.  52.] 

measair  dhiolmhain   .i.  tomhas  dîleas,  no  comhthrom  'just  or  equal 

measure'. 

measan  .i.  cû  beag  'a  little  dog'  [«  a  lapdog  »,  Corm.  Tr.  p.  1 1 5]. 

measchu  .i.  cû  beag  'a  little  dog'  [Trip.  Eg.  16.  a.  2]. 
meathladh  .i.  tomhailt,  no  caitheamh  'consuming'. 

meile  .i.  brô  'a  quern\ 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  —  25 

meilg  .i.  bainne,  dobhrigh  go  mbleaghair  é  'milk,because  it  is  milked'. 
So  Corm.  p.  28. 

meilt  .i.  caitheamh  'consuming'.  conmealaid  .i.  caithfid  'he  will  con- 

sume'. 

méin  no  mén  .i.  mfanach  'temper,  disposition',  O'Conn. 

meirbhe  .i.  brég  'a  lie'. 

meirbhe  .i.  mearbhall  'mistake'.  gan  meirbhe  .i.  gan  mhearbhall  'with- 

out  mistake'.  [cen  merbai,  Fél.  Epil.  150.] 

meirceann  .i.  mear  'a  finger', 
MEiRGE  .i.  bratach  'a  standard'. 

meirleach  .i.  gadaighe  'a  thief . 

meis  .i.  olc  'evil'  go  na  biodh  achd  meis  7  ceis  .i.  nach  biodh  achd  olc 

7  ceasacht  'So  that  there  was  nothing  but  evil  and  misery'. 

meisi  .i.  breitheamh  'a  judge'. 

meisi  .i.  siabhradh,  no  neithe  siabhairthe  'apparition'. 
meissi  .i.  dealbha  siabhairthe,  mar  do  bheidis  cuirp  do  éireochadh  as  ûir 

'phantom  forms  such  as  would  be  bodies  that  rose  fromthe  ground.' 

mêle  .i.  cop  chaille,  calladha,  no  bréide  bhide  ar  cheannaibh  ban  '«caps 

or  coverings  »  (O'D.),  that  are  on  the  heads  of  women  [meli  À. 

cop  caïlli,  a  woman's  hood,  coif,  Corm.  Tr.  120.]' 

mêle  .i.  drochlaoch  'a  bad  hero  [«  probably  the  same  word  (as  the  pre- 

ceding)  in  a  secondary  signification  ».  Stokes  in  Corm.  Tr.  p.  1 20]'. 
mêle  .i.  lorgânach  'a  sluggard'. 

melg  .i.  bas  'death'.  melg  temhe  .i.  dorchadas  bais  'darkness  of  death'. 
Corm.  p.  28. 

melghi  .i.  milighi  .i.  luighe  bais  'deathbed'. 
mén  .i.  bel  'mouth'.  mén  mara  .i.  bel  na  mara  'mouth  ofthe  sea'. 

mén  mara  .i.  bleidhmhiol  bhios  isin  muir  'a  whale  which  is  in  the  sea'. 

mether  .i.  brat  ca  cloak'.  fear  gan  mether  gan  bhrôigh  .i.  fear  gan  brat, 

gan  bhrôigh  'a  man  without  a  cloak,  without  a  shoe'. 

mi'adh  .i.  airmhidin,  no  onôir  ''respect  or  honour'. 
MiAD.i.  uasal  ''noble'. 

mias  .i.  altôir  'an  altar'.  a  mhiasa  in  airthear  a  thighe  .i.  a  altôire  isin 
gceann  thoir,  etc.  'his  altar  in  the  east  of  his  house  [This  is  taken 
from  the  well-known  prophecy  about  St.  Patrick  :  Ticfa  tailcend  tar 
muir  meircend,   etc.  The  lines  occur  in  Trip.  Eg.  2  b.  1 ,  and  may 

be  found  in  O'C.  Lect.  p.  624]'. 
midhe  .i.  droichtheine  'a  bad  fire'. 

midheamhnas  .i.  mis  eamhnughadh,  meas,  no  meadhughadh  'méditation'. 

midheang  .i.  meadhon  seang  'slender  waisted',  O'Conn. 



24  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  — 

midhionn  .i.  drochlî  'a  bad  colour'. 

mil  .i.  mfh'dh,  no  gaisgeadhach  'a  soldier  or  champion'. 
mîleach  .i.  dealg  'a  pin'. 

milis  .i.  do  meileadh,  no  do  mionaigheadh  'to  break  into  small  pièces'. 
millitha  .i.  cnuic  millithe  .i.  easlainte  'ill-health'. 

milliudh  .i.  mi  shilleadh  .i.  droichshilleadh,  no  droch  amharc  'misloo- 

king  i.  e.  evil-looking,  or  an  evil  look'. 

millsén  .i.  gruth  câisi  'curd  of  cheese'. 
miltne  .i.  miltneacht,  né  miliotacht  'courage'. 

minneach  .i.  brég  'lying'. 
minnearghnas  .i.  eolas  balbh  'dumb  knowledge'. 

minnearghnas  .i.  minéolas  'small  knowledge'. 

mîobhal  .i.  drochbhail  'unthriftiness',  O'Conn. 
miochairthi  .i.  torathair  'monsters'  ro  sâoradh  ar  bhiastaibh  7  mio- 

chairtibh  .i.  ar  thorathraibh,  etc.  'he  was  freed  from  beasts  and 

monsters'. 
MioDHBHAiDH  .i.  eineaclann  'a  fine'. 

mîodhchuairt  .i.  meadhonchuairt,  no  cuairt  mheadhôin  'middle-court'. 

miol  .i.  ainm  da  gach  beathadhach  'a  name  for  every  animal'. 

miollscoithi  .i.  milisbhriathrach  'éloquent'. 

miomasc  .i.  sleagh  'a  spear'. 

mionairbhe  ceard  .i.  aisdeadha  beaga  bhios  isin  ealadhain  '«  small 

scientific  rules  [?]  which  are  in  poetry  »,  O'D.  Corm.  Tr.  p.  115.  s. 
v.  Minarbha'.  [Minairbe  cerd  A.  aiste  beca,  Agall.  an  da  Suad,  LL. 
187.  b.  19.] 

mioscaith  .i.  mi  innsci,  no  droichinnsce  'an  evil  word  [miscaiîh  .i.  mi- 

scath  (an  evil  word)  Corm.  p.  28]'. 
mioscaith  .i.  mallachd  'a  curse  [fô  miscaid  breîheman  brdtha  «  under  the 

hatred  of  the  Judge  of  Doom  »  Stokes,  Fis  Ad.,  LU.  31.  b.  21]'. 

mIothurasa  .i.  droch  fhaistine  'prophecy  of  evil'. 

misimirt  .i.  droichimirt  'foui  play'. 

mithfir  .i.  lag,  no  aineolach  'weak  or  ignorant'. 
mithis  .i.  aimsior  'time'. 

mochmaill  .i.  go  moch  7  go  mail  'early  and  slowly'. 

mocht  .i.  m6r  'great'. 

modh  .i.  fear  'a  man'  glan  an  modh  .i.  glan  an  fear  'the  man  is  pure'. 
modh  .i.  obair  'work'  .  iseadh  modh  lais  .i.  as  teann  obair  leis. 

moghaidh  .i.  fear  moghsaine,  no  bodach  'a  slave  or  rustic'. 

moghna  .i.  bradân  'a  salmon  [maghna  .i.  braddn,  O'Dav.  107]'. 

môidmeanman  .i.  diomas  meanman  'greatness  of  mind'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  —  25 

moirb  .i.  seangân  'an  ant'. 

mol  .i.  cruinniughadh  'a  congrégation'. 

mol  .i.  glorach  [?gl6r  'noise']  molmar  .i.  gl6rach  'noisy'. 

molbthach  .i.  moltach  'praiseworthy',  Fél.  June  2. 

molma  .i.  molta  'praised',  Fél.  Aug.  31. 
mon  .i.  cleas  'a  trick  [Monach  .i.  clessach,  ab  eo  quod  est  mon  .i.  cleass, 

Corm.  p.  28]'. 
monar  .i.  obair  'work'  [monar  ngle,  «  bright  deed  »  Colm.  h.  37]. 

morc  .i.  tore  'a  pig'. 

morc  .i.  m6r  'great'. 
m6s  .i.  bés,  'custom'  do  réir  an  roinnsi  as  an  amhradh  : 

Mes  ar  bhés  robhâoi  go  cian, 

buich  ar  briseadh  ni  baoithchiall, 

sab  ar  thrén  tagraid  dâoine, 

7  ong  ar  égcâoine. 

moth  .i.  gach  fearrdha  7  gach  firinnsce  'every  thing  masculine  and 

every  masculine  word'  [So  Corm.  p.  28.  Tr.  p.  108]. 
mothach  .i.  torthach  'fruitful'  muir  mothach  .i.  torthach  'the  fruitful 

sea\ 

muadh  .i.  nell  (a  cloud'  muaidh  .i.  nell  'a  cloud'. 

muadh  .i.  égcosg,  dealbh,  no  cuma  'face,  image  or  manner'  [muad  .i. 
egusc,  Corm.  Tr.  p.  120]. 

muadh  .i.  meadhôn  'middle'  [muad  mullaigh  À.  medon  in  mullaigh,  Corm. 
Tr.p.  117]. 

muadh  .i.  uasal  'noble'  [muadh  .i.  uasalno  airmidnech,  Corm.  Tr.  p.  1 19]. 
muadh  .i.  maith  'good'. 

muadh  .i.  môr  'great'  muadhbhlosg  .i.  morthormânach  'a  great  noise'. 

muadh  .i.  mâoth  'soft'  muadhrosg  .i.  rosg  mâoth  'a  soft  eye'. 
mual  .i.  mullach  'hilF.  Ar  muai  an  mhaighe  .i.  ar  mullach  an  mhaighe 

'on  the  summit  of  the  plain'. 

mualach  .i.  seisgeann  'a  marsh'.  Sliocht  a  dhâ  ga  tria  gach  mualach  .i. 

lorg  a  dâ  gha  tre  gach  seasgann  'the  trackof  his  two  spears  through 

every  marsh'.  [So  Corm.  Tr.  p.  1 19.] 

much  .i.  ainm  di'leas  do  dheataigh  on  abarthar  mûchadh  'a  name  proper 

for  smoke,  whence  is  said  mûchadh  (to  smother)'  Corm.  Tr.  p.  113. 
muca  ainidhe  .i.  muca  beiriotais,  no  ina  mbi  âl  'a  breeding  sow,  or  one 

in  which  there  is  young'. 

mucna  .i.  gruaim  'surly'. 

mudha  .i.  mudhughadh  no  bâsughadh  'to  kill  or  put  to  death'. 

mughraidhe  .i.  doicheinél  'slaves',  no  dâoirchenél  .  romoradh  mugh- 



26  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  M.  — 

raidhe  .i.  do  médaigheadh  daoircheinél 'The  slaves  wereincreased'. 
muich  .i.  toirse  'sadness'. 

muilleadh  .i.   greasachd  'exhorting'.  ag  muilleadh  na  mileadh  .i.  ag 

greasacht  na  lâoch,  'exhorting  the  warriors'. 
muilleann  .i.  cluigin  'a  little  bell'  gona  mullannaibh  oir  .i.  gona  cclui- 

gfnibh  oir  'with  little  bells  of  gold'. 
muin  -i.  muinél  'neck'. 

muince  .i.  slabhradh  'a  chain'.  muinceadha  .i.  slabhradha  'chains'. 

muin  mai  .i.  os  leam  mo  shealbh  'as  my  possession  is  mine'  O'Conn. 

muiniughadh  .i.  sealbhughadh  'possession'. 
muinntear  .i.  clann  'children'.  muinntear  an  riogh  .i.  clann  an  riogh 

'the  children  of  the  king'. 
muirchreach  .i.  tonn  'a  wave'. 

muireadhach  .i.  tighearna  'a  lord'  muireadhach  gach  meannatta  .i. 

tighearna  ar  gach  ionadh.  meannad  .i.  ionad  ca  lord  over  every 

place,  meannad,  a  place,  [meannadh  .i.  ionad,  supra]'. 
muireann  .i.  bean  'a  woman'. 

muireann  .i.  ga,  no  sleagh  ea  lance  or  spear  [muirend...  ainm  cetamus 

do  mnâi...  muirend  din  ainm  do  gsei,  etc.  Corm.  p.  29]'. 

muirn  .i.  buidhean  'a  troop'. 

mul  .i.  cruinniughadh  'to  collect  [Cf.  sup.  s.  v.  Mâcha  :  mol  mâcha  .i. 

cruinniughadh  badb,  etc.]' 
mulach  .i.  rôn  'a  sea-calf  or  seal',  O'Conn. 
mullann  .i.  mullach  'a  hill'. 
mulbha  .i.  r6nmhuir  'a  sea-calf. 

mul  dorn  mileadh  .i.  dorn  mileadh  7  an  dorn  cruinn  'a  soldier's  fist, 
and  a  round  fist'. 

munata  .i.  munodhar  da  ngoirthf  mac  échta  .i.  lâoch  oirdeairc  an  Mac 

echt  sin  da  ngoirthi  munodhar  'Munodhar,  who  was  called  Mac 
Echta  :  a  famous  hero  that  Mac  Echta  who  was  called  Munodhar'. 

munghlasa  .i.  muinél  ghlasa  'neck  fetters'. 
muntorc  .i.  slabhradh  'a  chain'. 

mur  .i.  iomad   'abundance'.   mûr  clûimhe   .i.  iomad  conâigh  'much 

wealth,   O'Conn.'  [a  muir  chlâime  'from   abundance   of  down', 
Stokes,  Fél.  Prol.  126]. 

murrusg  .i.  muir  rfasg  .i.  riasg  an  mhara  .i.  an  ait  ambeanann  muir  re 

tir  'sea-shore'  i.  e,  the  place  where  the  sea  cuts  against  the  land'. 
murthaidhe  .i.  maraidhe,  no  lucht  mara  'sea  folk'. 

murthola  .i.  tuile  mara  'high  tide'  O'Conn. 

murthoradh  .i.  toradh  mara,  no  muiridhe  'produce  of  the  sea'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  N.  —  27 

mut  .i.  gach  ni  gearr  'everything  short  [mut  .i.  gach  ngerr,  Corm.  Tr. 
p.   I20]\ 

N. 

nad  .i.  ton  'Lat.  nates'. 

nae  .i.  duine  'a  man  [noe  .i.  duine,  Corm.  ji]\ 

naide  .i.  ni  dhearna  'did  not'.  dearbhad  air  sin.  Nâide  an  corp  adchi 
gan  chair,  nach  ni  do  mhaith  dia  anmain,  acht  as  é  a  aimhleas  uile, 
do  niodh  for  bioth  ban  bhuidhe. 

naide  .i.  cuich,  no  cia  'whose,  or  who'.  Nâide  an  mac  mac  ui  chuinn 
.i.  cia  an  mac,  mac  ûi  chuinn  'whose  son  is  Mac  ui  Chuinn  ?'. 

naidhm  .i.  connradh  'a  contract'  dlighidh  naidhm  nascar  .i.  dlighidh  an 

conradh  urra  do  bheith  ris  'a  contract  requires  asurety'. 

naindean,  no  naoindean  .i.  gaisgeadh  'valour'. 

naire  .i.  glan  'pure'. 
nairne  .i.  deimhin  'indeed'  .i.  frith  aithbhear  bus  nairne  .i.  frith  aith- 

bhear  bhus  deimhin. 

nall  .i.  srian  'a  bridle'  câ"oga  each  go  nallaibh  6ir  .i.  câoga  each  go 
srianaibh  ôir  'fifty  'horses  with  gold  bridles'.  [This  is  a  mistake  : 
the  word  is  ail,  and  the  n  in  go  nallaib  belongs  to  the  préposition. 
See  above,  Ail  .i.  srian.] 

naoi  no  noi  .i.  long  'a  ship  [nai,  a  nave  dicitur,  Corm.  Tr.  p.  125]'. 

naoidheachdha  .i.  a  nâoi  dég  'nineteenth'. 
naoitheachdha  .i.  oirdheirc  'famous'. 

nar  .i.  olc  'evil'. 

nar  .i.  maith  'good'.  la  muinntir  Neill  nâr  ghâoidheal  .i.  la  fearr  do 
ghâoidealaibh  'with  the  house  of  Niall,  bravest  of  the  Gael'. 

nard  .i.  fios  'knowledge'. 
nas  .i.  ceangal  'a  bond',  ronasa  .i.  do  ceangladh  'was  fastened'. 
nas  .i.  bas  'death'. 

nas  .i.  cuimhniughadh,  no  féil  bhâis  'a  commémoration  or  feast  of  a 

death'. 

nasadh  .i.  âonach  'a  meeting'. 

nasadh  .i.  gnathughadh,  no  clû  'custom,  or  famé',  [nas ad  .i.  gnalhugud, 
Fél.  Oct.  26.] 

nasadh  .i.  oirdheirc  'famous'. 

nasgaire  .i.  urra  'surety'. 

nath  .i.  ainm  coitcheann  don  uile  aisde  ealadhna  'a  gênerai  name  for 
every  poem  [Compare  Corm.  Tr.  p.    125.  nath  ainm  coitcend  dona 

huilib  aistib  eicsib,  «  a  gênerai  name  for  ail  poetical  compositions  »]'. 



28  O'Clery's  hish  Glossary.  —  n.  — 
nathan  .i.  oirdheirc  'famous'. 

neamh  .i.  bail  fearrdha  'membrum  virile'. 

neamhchumsgaighthe  .i.  doghluaiste  'immoveable'. 
neamhnall  .i.  nuall  bfear  nimhe  no  cantaireacht  dénma  an  aifrinn 

'shout  of  the  men  of  heaven,  or  the  chanting  of  celebrating  the 
mass'.  Corm.  p.  31. 

nean  .i.  ordlach  'an  inch'. 

nean  .i.  tonn  'a  wave',  neana  .i.  tonna  'waves'. 

neanaidh  .i.  neanntôg  'nettles'.  Corm.  Tr.  p.  126. 

neanais  .i.  ceanglais  'he  fastened'. 

neanaisc  no  roneanaisc  .i.  docheangail  'he  fastened'. 

near  .i.  tore  allaidh  'a  wild  boar'.  Corm.  p.  31. 
neas  .i.  enoe  'a  hill'. 

neas  .i.  crécht  'a  wound'.  O'Dav.  p.  108. 
neas  .i.  ainm  an  chroinn  fa  fan  déntar  ar  uirnisi  chriadh  isin  gceardcha 

'[  «  the  wheel  or  machine  by  which  an  earthen  vessel  is  turned  in 

a  potter's  shop,  »  O'Conn.]  the  name  of  the  wheel  by  which  vessels 

of  clay  are  made  in  the  shop'.  [uirnis,  tools,  implements  O'R.] 
neas  .i.  ainm  don  urnaisi  chriadh  bhios  isin  ceardcha  'a  name  for  the 

'earthen  vessel  which  is  in  the  shop'. 
neasa  .i.  oirdheirc  'famous'. 

neathas  .i.  guin  duine  'wounding  of  a  man'  [nith  .i.  guin  duine ,  Corm. 
p.  31.  Tr.  122]. 

néid  .i.  cath  'a  battle  [Neith  .i.  dia  catha  la  gentib  Gœdel  «  a  god  of 

battle  with  the  pagans  of  the  Gael,  »  Corm.  p.  31.  Tr.  p.  122.]' 
néid  .i.  guin,  amhail  dhearbhas  an  rann  so. 

Bidh  nia  tréinfhear  in  gach  tan, 

bidh  néid  ainm  do  chath  curadh, 

bidh  gach  re  seal  néid  ar  ghuin, 
cia  rochluin  ris  nach  cumhain. 

'a  wound,  as  this  verse  shows  : 
Nia  was  a  warrior,  at  every  time, 
Néid  was  a  name  for  a  battle  hero. 

[neit  ba  hainm  donchaîh,  Goid.  1 58.  néit  .i.  guin,  LU.  6.  b.  27]'. 
néimh  .i.  dealradh  'bright'. 

neimheadh  .i.  gach  dân,  no  gach  ealadha 'every  science  or  every  poem'. 
neimheadh  .i.  neamhiath  .i.  talamh  as  dlightheach  deaglais  'land  which 

is  due  to  a  church,  Corm.  Tr.    121   [Nemeth  .i.   nemiath  .i.  anus 

dlrge  do  eclais  «  what  is  the  right  of  a  church  »,  Corm.  p.  3 1 .  Tr. 

p.  121  Nemed  (gl.  Sacellum)  Sg.  13  b  2]'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  N.  —  29 

néimhédh  .i.  ainm  don  uile  salchar  'a  name  for  ail  filth'. 
néimhidheacht  .i.  salchar  'filth'. 

némhain  .i.  dâsacht,  no  mire  'madness'. 

némhan  .i.  badhb  chatha,  no  feannôg  'a  scallcrow  or  royston-crow'. 
neo  .i.  agas  'and'. 

neoch  .i.  maith  'good'. 

néoid  .i.  gann,  no  olc  'scarce,  evil'.   [Nirba  neoit,  'be  not  niggardly', 
Stokes,  Fél.  p.  clxxxv.] 

nia  .i.  mac  seathar  'sister's  son'.  Corm.  p.  31. 

nia  .i.  treinfhear  'a  champion'.  Corm.  Tr.  p.  125. 

niamhda  .i.  taitneamhach  'shining'. 
nim  .i.  brâon  'a  drop'  nim  cruinnic  a  ngion  go  a  .i.  brâon  do  dhrucht  a 

mbeol  na  fairrge  'a  drop  of  dew  in  the  mouth  of  the  sea  [nimb  .i. 

brôen,  Corm.  p.  32.  The  same  example  is  given  above,  Cruinnioch]'. 
nimghlic  .i.  iomdhaingean  'strong'. 

ningir  .i.  goirt,  no  tinn  'bitter,  or  ill\ 
nion  .i.  tonn  'a  wave'  [nen  .i.  tonn,  Corm.  Tr.  p.  126]. 

nion  .i.  litir  'a  letter'.  Corm.  Tr.  p.  126. 

nionach  .i.  âoibhinn  'delightful'. 

nionach  .i.  glacach,  reannach  no  beannach,  no  breac  'forked,  pointed, 

horned  or  speckled  [ninach  .i.  gablach  (forked)  Fél.  Prol.  108]'. 
nissi  .i.  crédit  'a  wound'. 

nîth  .i.  deabhaidh,  no  cathughadh  'a battle, or fighting [oc erludinnitho, 

Trip.  Eg.  5.  a.  2]'. 

nîth  .i.  guin  duine  'wounding  of  a  man'.  Corm.  3 1. 

nôcha,  no  nôchad  [ninety]  .i.  deich  7  ceithre  fichid  'ten  and  fourscore'. 

nocht  .i.  deanacht  [?  geanacht]  no  nâire  'nakedness  or  shame'. 
nodar  béne  .i.  biaidh  linne  'we  shall  hâve'. 
nôdh  .i.  oirdheirc  'famous'. 

no-ere  .i.  loingséoire,  no  mâirnelaigh  'boatmen  or  mariners  'ro  reac  é 
fris  na  noere,  etc.  'he  sold  him  to  the  sailors'. 

no-udh  cearda  .i.  erdhearcaighim  ealadha  'I  explain  sciences'  «  a  gloss 

or  comment  on  any  art  or  science,  »  O'Conn.'  [Noudcerda  .i.  erdar- 
caigim,  Agall.  an  da  Suad,  LL.  187.  a.  53.] 

h6is  .i.  oirdheirc  'famous'.  do  nôisigh  .i.  do  oirdhearcaidh  'he  made 

conspicuous'. 
nôit  .i.  annôid  .i.  eaglas  'church'. 
nôitheach  .i.  oirdheirc  'famous'. 

nos  .i.  nâoi  fhios  .i.  fios  nâonbhair,  etc.  'ndoi  (nine)  fios  (knowledge) 

knovvledge  of  nine  persons'.  Corm.  Tr.  p.  122. 



30  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  O.  - 

nua  .i.  laidir  'strong'  do  throid  re  nfa  nua  .i.  do  throid  re  gaisgeadhach 
laidir  'he  encountered  a  strong  champion'. 

nuacholla  .i.  uathbhâsach  'astonishing'. 

nuachor   .i.    nuachûartach   'a  newcomer  «  bride  or  bridegroom  », 
O'Conn'. 

nuaifhiadhnaisi  .i.  an  reacht  nua,  no  an  nûaireacht  'the  New  Law 

[New  Testament]'. 
nuall  .i.  oirdheirc  'famous'. 

nuall  .i.  gui  ''lamentation'. 
nuall  gan  ghaoi  .i.  râdh  gan  bhréig  'a  story  without  falsehood'. 
nuallann  .i.  uasal  'noble'.  [Nualann,  Fél.  Feb.  i .] 
nûathaig  .i.  teach  nua  nimhe  <the  new  house  of  heaven'. 

nûna  .i.  gorta  'hunger'. 

O. 

o  .i.  clûas  'ear'.  So  Corm.  Tr.  p.  131. 

o-AR  .i.  guth  'voice  [oar  .i.  guîh  no  gairm  «  a  voice  or  call,  »  Corm. 

p.  33,  Tr.  128]'. 
6c  .i.  fili  'poet'.  innilibh  6c  .i.  iomad  nabfhileadh 'a  multitude  of  poets'. 

ochra  .i.  brôga  'shoes'. 

ochtmodha,  no  ochtmodhad  .i.  ceithre  fichid  'four  score'. 
odh  .i.  céol  'music'  oidh  .i.  céol  'music'.  Beitr.  VIII.  330. 

odh  .i.  rinn  'point'. 

ôgh   .i.  iomlân  'perfect'  éighréir  .i.  réir  iomlàn  'perfect  obédience', O'Conn. 

61  .i.  caora,  on  abarthar  6isc  .i.  6i  sheisg  .i.  câora  sheiscc'  sheep,  whence 

is  said  ôisc  i.  e.  ai  (sheep)  seisg  (dry)  [So  Corm.  p.  33]'. 

oibne  .i.  obainne,  no  luas  'suddenness  or  swiftness'. 

oiche  .i.  uisge,  on  abarthar  corc  oiche  'water,  whence  is  said  Corc 

oiche'. 
oiG  .i.  gaisgeadhaigh  'champions'. 
oighe  .i.  iomlaine  'perfection'  [«  virginity  »  Corm.  Tr.  p.  131]. 
oin  .i.  iasacht  'a  loan'  6n  .i.  iasacht  'a  loan'  [Corm.  Tr.  p.  132]. 

6inme  .i.  maille  'with'  6inme  righ  m6ir  .i.  maille  ris  an  righ  m6r  'with 

the  great  king'. 
oirc  .i.  eu  beag,  no  measchû  -a  little  dog,  or  lapdog'. 

oirearghlan  .i.  âoibhinnghlan  'pleasant  and  pure'. 

oirp  .i.  eoraip  'Europe'. 
olcobhar  .i.  acobhar  lais  61  .i.  mian  léis  61  'i.  e.  acobhar  (désire)  lais 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  O.  —  31 
(with  him)  61  (drink)  .i.  e.  drink  is  a  désire  with  him  [So  Corm. 

p.  3î.  Tr.  p.  128]'. 
oll  .i.  môr  'great'. 
ollar  .i.  âr  oll  .i.  âr  m6r  i.  e.  dr  (slaughter)  oll  (great).  i.  e.  great 

slaughter'. 
ollarbhar  .i.  sluagh  môr  'a  great  army'  arbhar  .i.  sluagh  'army'[«  Ollar 

and  Ollarbha  are  two  ri  vers,  now  Six-mile  Water  and  Lame  Water, 
respectively  ».  Four  Mast.  A.  D.  106]. 

oll  athach  .i.  naimhdheanas  môr  'great  enmity'. 
omna  .i.dair  'oak'.  omnadha  .i.  dairghe  'oaks'  [Br.  h.  69]. 

omna  .i.  ga,  no  sleagh  'a  dart  or  spear'. 

omrann  .i.  roinn  do  dhénamh  go  homh,  no  go  hamh  'to  make  divisions 

crudely.  v  a  crude  or  raw  division  of  méat,  »  O'Conn.' 

on  .i.  ainimh  'a  blemish'  [So  O'Dav.  p.  109]. 

ong  .i.  brôn,  no  foghail  'sorrow  or  plunder'. 

ong  .i.  uch  'a  groan'  'meinic  mhong  .i.  meinic  mhuch  'fréquent  my 

groan'  [ong  .i.  fochaid  7  cosc,  etc.,  tribulation  and  chastisement, 
Corm.  Tr.  p.  120]. 

ong  .i.  glan  'pure'. 

ong  .i.  leasughadh  'correction'. 

ongtha  .i.  athghonta  'wounded'. 

onn  .i.  cloch  'a  stone'  [onn  .i.  ail  no  cloch,  O'Dav.  p.  109]- 
onnar  .i.  atâ  .  'there  is'  onnar  duit  sonn  comhardha  .i.  atâ  comhardha 

deit  annas  'this  is  a  sign  to  thee'. 

or  .i.  guth,  no  glôr  'voice  or  noise'  [Cf.  o-ar  supra]. 

or  .i.  imeal  'border',  or  in  or  .i.  imeal  go  himeal  'border  to  border'. 
orc  .i.  ugh  chirce  'a  hen's  egg'. 
orc  .i.  colbhtha  'a  stake'. 

orc  .i.  bradân  'salmon'.  orc  breac  broinnfhionn  .i.  bradânbroinnfhionn, 

etc.  'a  speckled  white-bellied  salmon'. 

orc  tréth  .i.  mac  riogh  'son  of  a  king'  aonach  tuirc  [sic,  for  n-uirc] 

tréth  .i.  âonach  mheic  riogh  'fair  of  a  king's  son'  [From  Agall.  an 
da  Suad,  LL.  187.  b.  49.  Cf.  Corm.  Tr.  p.  129]. 

ordan  .i.  grâdh,  no  uaisle  'rank  or  nobility'. 
qrgain  .i.  marbhadh  'killing'. 

orn  .i.  orgain,  no  marbhadh  'plundering  or  killing'  [ornd  .i.  creach  no 
orguin,  Corm.  p.  33]. 

ort,  no  asort  .i.  do  mharbh  'he  killed'.  [Ori  is  passive  'was  killed'. 
Fél.  Oct.  22,  asort,  Apr.  23.] 

orta  .i.  imthigh,  no  eirigh  .  orta  uaimsi  ar  Patraig  go  Lâ"oghaire  .i. 



3  2  O'Clerfs  Irish  Glossary.  —  P.  — 

eirigh,  etc.  'begone  or  arise.  Begone  from  me,  said  Patrick  to 

Laogaire'. 
os  .i.  fiadh  'a  deer'.  na  hois  .i.  an  fiadhach  'of  the  deer'. 

osar  .i.  an  tf  as  ôige  'he  who  is  younger'  [ossar  .i.  fer  issoo,  Corm.  Tr. 
p.  132.] 

oscar  .i.  âoidhidh,  no  fear  en  uaire  'a  guest'  [nibubronach  intoscur,  the 
guest  was  not  mournful,  Br.  h.  28]. 

oscar  .i.  léim  'a  leap'. 

oscar  .i.  eascar  'a  fall'  [Trip.  Eg.  15.  a.  2.] 

oscar  .i.  fear  comhraic  'a  warrior\ 

oscar  .i.  lingeamhain  'a  leap'.  Loch  Eirne  ârd  a  oscar  .i.  as  ard  lingeas 

se.  'Loch  Erne  high  it  leaps'. 

ossar  .i.  eire  bhios  ar  dhuine  'a  burden  which  is  on  a  man'. 

othar  .i.  tuarastal  'wages'. 

palmaire  .i.  ainm  an  neithe  bhios  a  laimh  an  sdiurthôra  ag  sdfuradh 

7  ag  diorghadh  a  luinge  'the  name  of  the  thing  which  is  in  the 

hand  of  the  steersman  in  steering  and  guiding  the  ship'. 

parn  .i.  miol  môr  bhios  isin  bfairge  'a  great  beast  which  is  in  the  sea 

[parn  .i.  nomen  do  bloach  mara,  Corm.  p.  35]'. 

pata  .i.  soidheach  'a  vessel,  pot'. 

pata  .i.  miol  moighe,  no  geirrfhiadh  'a  hare\ 

pauper  .i.  bocht  'poor'.  an  pauperân  truaghsa  .i.  an  bochtân,  etc.  'this 

wretched  poor  man'. 
peall  .i.  each  'a  horse'. 

peatruic  .i.  ceannshrian  'a  halter'. 

peiteadh  .i.  airfideadh,  ceol,  no  binneas  'music  or  melody'.  [Cf.  arphete, 

'he  sings'  Fél.  Ep.  79.] 

piolait  .i.  rightheach  'a  palace'. 

pla  .i.  bla  .i.  faithche  'a  green'  [plae  .i.  ainm  inaid  reid  (name  of  a  level 
place)  a  platea  .i.  onfaitche,  Corm.  Tr.  p.  139]. 

plutadh  .i.  briseadh  'breaking  [plutadh  .i.  brisiud,  a  Plutone,  etc.  Corm. 

Tr.  p.  139]'. 

polaire  .i.  comhardha  'a  sign'.  [Polaire,  'a  satcheP,  O'Don.  Suppl., 

afolaire  .i.  ainm  do  teig  liubair,  Goid.  91.  —  sood  a  polaire  ina  etun 

isse  comartha  bias  fair,  ib.  O'Clery's  définition  looks  like  a  misun- 
derstanding  of  this  passage.] 

pont  .i.  borb  'fierce'. 



O'Clery's  lrish  Glossary.  —  R.  —  $ } 

popa,  no  pupa  .i.  maighistir  'master'. 
prechoineadha  .i.  luchd  garma  'criers'.  [Lat.  praecones.] 

preit  .i.  âirnéis  chreiche  'cattle  spoh". 

primh  .i.  môr  'great'. 

primhleas  .i.  pn'mhide  'first-fruits'.  ni  thabhraid  a  bprimhleas  .i.  ni 

thugaid  a  bprimhide  'they  do  not  bring  their  first-fruits'. 

priomhlach  .i.  priomhlâoch  'chief  hero'. 
priotchadh  .i.  do  niodh  searméin  .priotchadh  andionnaibh  .i.do  niodh 

searm6in  ar  tulchaibh,  no  ar  cnocaibh  'he  made  a  sermon,  preached' 
priothchad,  etc.   he  preached  on  hills  [pridchaiss  fride  indinnib,  he 

(Patrick)  preached  by  day  on  hills,  F.  h.  28]. 

promhadh  .i.  dearbhadh  'to  prove'. 

puingcne  .i.  sgreaball  'a  scruple'  [puingcne  .i.  screpul  medhi  innbiche  ind- 
sin,  etc.  a  scruple  of  the  notched  beam,  Corm.  p.  $5,  Tr.  p.  1 34]. 

puitric  .i.  buidél  'a  bottle'. 

piîr  .i.  glan  'pure'  an  ti  charas  crabhadh  gûr,  as  diodhnadh  lais  uisge 

pur  .i.  as  sâsadh  leis  uisge  glan  'he  who  loves  pure  religion,  pure 

water  is  enough  for  him'. 
pûttrall  .i.  gruag  'hair'.  adchonnarc  triar  go  bpûttrallaibh  dubha  .i. 

go  ngruagaibh  dubha.  'I  saw  three  persons  with  black  hairs'. 
R. 

ra  .i.    réimniughadh,  no  ceimniughadh  'walking  or  stepping  [raa  .i. 

imrum  O'Dav.  1 12]'. 

racholl  .i.  brat  mairbh  'a  winding  sheet'.  [Recholl,  3  Hom.  p.  120.] 

racht  no  adracht  .i.  do  eirigh  'he  arose'. 

radhnacht,  no  adradhnacht  .i.  do  hadhnaiceadh  'he  was  buried'. 
rae  .i.  fearann  'a  field'. 

rae  .i.  cath  'battle'. 

rae  .i.  iomad  'abundance'  râe  mhaighreadh  .i.  iomad  bradân  'abun- 
dance  of  salmon'. 

raegha  .i.  togha  'choice'. 

raghait  .i.  rangadar  'they  reached'. 
rai  .i.  iomramh  'rowing'. 

rai,  nô  ad  rai  .i.  do  eirigh  'he  arose'. 

raigh,  no  adraigh  .i.  do  eirigh  'he  arose'. 
raith,  no  rath  .i.  raithneach  'a  fern'  ag  losgadh  na  ratha  .i.  ag  los- 

gadh  na  raithnighe  'burning  the  ferns'  [hitatt  in  maicc  ic  loscud  na 
ratha,  Trip.  Eg.  10.  b.  2]. 

Rev.Celt.  V  3 



34  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  R.  — 

raith  .i.  do  reimnigh,  no  dochéimnigh  'he  walked  or  stepped'. 

raith  .i.  impidhe  'entreaty'  ar  râith  Choluim  is  Ciarâin  .i.  ar  impidhe 

Choluim,  etc.  'at  the  entreaty  of  Colum  and  of  Ciarân'. 
raith,  no  do  raith  .i.  ar  son  'for  the  sake  of . 

raithne,  no  do  raithne  .i.  do  îhaitin  'shone'  do  raithnean  ghrian  .i.  do 

thaitin,  etc.  'the  sun  shone'. 

ramhad  .i.  rôd  no  slighe  'road  or  path'. 

ramhad  .i.  ainm  do  shlighe,  7  as  fairsinge  leithne  rimhad  ina  rôd  'a 
name  for  a  path  ;  and  a  ramhad  is  wider  than  a  ràà\ 

ran  .i.  toghaidhe,  âlainn,  no  follas  'chosen,  beautiful  or  manifest'. 

ran  .i.  ro-ân  .i.  ro  luath  'ro  (very)  an  (swift)'. 

ran  .i.  uasal  'noble.  [So  O'Dav.  p.  m,  who  quotes  Fél.  Jan.  6.  raith 

coa  rig  ran  toga]'. 
ran  .i.  réidh  'smooth'. 

ran  .i.  firinne  'truth'. 
rannadh,  no  adrannadh  .i.  adhannadh  .i.  do  tionnsgnadh  no  do  lasadh 

'was  begun,  or  kindled'  [rann  .i.  tinnscna,  O'Dav.  p.  1 1 1]. 

raona  .i.  srâoineadh,  no  briseadh  'defeat,  overthrow.'  ro  râona  rearah- 
ainn  .i.  go  mbrise,  etc. 

rap  .i.  ainm  da  gach  beathadhach  thairrngeas  biadh  chuige  as  talmhoin, 

amhail  ata  mue  7  a  samhail,  etc.   «  a  name  for  every  animal  that 

draws  food  to  it  from  earth,  as  is  a  pig  and  its  like,  etc.  »  Corm. 
Tr.  p.  144. 

rascradh  .i.  sgaradh  'separating'.  dia  rasgradh  fri  luth  lâoch  Niall  .i. 
dar  sgaradh  Niall  re  na  luth. 

rasmhaol  .i.  rdn  'a  seal'  [Ras  moel  (a  bald  ras)  .i.  ron,  Corm.  Tr. 
P-  147]- 

rath  .i.  raithneach  'fern'. 

rath  .i.  tuarastal  'wages'. 

rath  .i.  baile  'a  résidence',  Corm.  Tr.  p.  146. 

rath  .i.  urra  'surety'. 

rathadar  .i.  doreithsead  'they  ran'. 
ré  .i.  aimsior  'time'. 

ré,  no  ad  ré  .i.  do  éirigh  'he  arose'. 
reabh  .i.  cleas  'a  trick'. 

reabhach  .i.  fear  do  ni  cleasa  'a  man  who  performs  tricks'. 
reabhlangadar,  no  ro  reabhlangadar  .i.  do  lingeadar,  no  tugadar 

léim  'they  jumped'. 
reacht  .i.  fear  'a  man'. 

reacht  .i.  riacht  .i.  tâinicc  'he  came'. 



O'Clery's  îrish  Glossary.  —  R.  —  3  $ 

reacht  .i.  cumas  'power  [reachî  .i.  cuimsech,  O'Dav.  p.  1 10]'. 

reacht  .i.  dligheadh  'law'  reacht  rân  .i.  dligheadh  fi'rinneach  'a  just 
law'. 

reachtaire  .i.  ri,  no  breitheamh  'a  king  or  judge'. 

readhg  .i.  tâom  'rage'. 
readhg  .i.  bô  mhear  'a  mad  cow'. 

reaichtghe  .i.  dligheadh  ceart  'a  just  law'. 

reamhain  .i.  rémhaisnéis,  no  rémhinnsin  'prophecy'. 

reamhain  .i.  réim  âineasa,  no  âoibhneasa  'pleasure,  delight',  O'Conn. 

reanna  .i.  réltanna  'stars'  [Renda,  Corm.  Tr.  p.  145]. 

rear  .i.  Ion  'a  blackbird'.  reargagân  .i.  lonân,  no  Ion  beag  'a  little 
blackbird'. 

rearacht  .i.  eirghe  .  as  rearacht  .i.  do  éirigh  'he  arose'. 

rearaidh  .i.  seanôire,  no  dâoine  âosda  'aged  men'.  [Reraig,  pi.  of  rere, 
Colm.  h.  47.] 

rearaidh  .i.  do  réimnigh,  no  do  chéimnigh  'he  walked  or  stepped'. 

reardadar  .i.  do  chéimnigheadar  'they  stepped'. 
reascach  .i.  cainnteach  'talkative'. 

reasort  .i.  teasgargain,  no  anacal  'préservation  or  protection'  do  rea- 

sort  .i.  do  theasairg,  no  do  ainic  'he  saved  or  protected'. 
reatas  .i.  biodhbhanas,  no  easgcairdeas  'criminality  or  enmity'  [Rétu  .i. 

reatas  .i.  bidbanas,  «  criminality,  »  Corm.  Tr.  p.  147]. 

reatoire  .i.  cléireach  'a  cleric'. 

rec  .i.  ni'  do  nithear  go  hobann  'a  thing  which  is  done  suddenly'  recne 

.i.  reccad  ni  .i.  ni'  dorônadh  go  luath  no  go  hobann  'a  thing  which 

was  done  quickly  or  suddenly'. 
régh  .i.  croch  'a  gallows'  do  bearar  e  dochum  a  réghe  .i.  dochum  a 

chroiche  'he  is  borne  to  his  gallows'.  [Cf.  Riagh,  inf.] 

réil  .i.  solas,  no  follas  'light  or  manifest'. 
réim  curadh  .i.  géim  curadh  .  tug  a  réim  curadh  as  .i.  a  gheim  curadh, 

no  a  ghlâodhchuradh  'hero's  shout/  O'Conn.  'he  uttered  his  hero's 
shout'. 

réim  .i.  buidhean  'a  troop'. 
reimheas  .i.  aimsear  'time'  reimhsi  .i.  aimsiora  'times'. 

rerchearc  .i.  cearc  dubh  'a  black  hen  [«  a  plover?  »  Stokes  in  Corm. 

Tr.  p.  14s]'. 
réuladh  .i.  foillsiughadh  'manifestation'. 
ri'a  .i.  roimhe  'before'. 

ria,  no  do  ria  .i.  tiucfa  'he  will  corne'. 

RiACHT  .i.  râinicc,  no  tâinic  'he  came'. 



36  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  R.  — 
riadh  .i.  rioth  'a  race'. 

riadh  .i.  smacht  'reproof . 

riagh  .i.  riaghalta  'devout'. 

riagh  .i.  croch  'gallows'  [Fél.  July  2.  riag  (gl.  patibulum)  Z.  18]. 

riaghadh  .i.  crochadh  'hanging'  roriaghadh  .i.  do  crochadh  'he  was 

hanged'. 
riamh  .i.  roimhe  'before  him'  an  là  riamh  .i.  an  là  roimhe  'the  day 

before'. 
rian  .i.  réisi  'a  span'. 

ri'an  .i.  muir  'sea'.  Amra,  63.  Goid.  p.  165. 
richead  .i.  iath  an  riogh  .i.  flaitheamhnas,  no  fearann  'the  territory  of 

the  king,  kingdom'  [irriched  (in  heaven)  Br.  h.  105.  Fél.  Prol.  120, 
Feb.  23.] 

richis  .i.  lasair  'a  flame'  [richis  A.  fine  (fire)  O'Dav.  p.  1 10]. 

righ  .i.  fairgseoir,  no  fear  dearcaidh  'a  spy  or  watchman'.  tri  righ  gach 

rdid  .i.  tri  fairgseoire  ar  gach  rôd  'three  spies  on  every  road'. 

righe  .i.  imdheargadh  'reproof  tuar  righe   .i.  tuar  imdheargaidh  'a 

rumour  of  reproof,  O'Conn. 

rîmh,  no  riomh  .i.  âireamh  'a  number'. 
rîmhim  .i.  àirmhim  'I  number'. 

rincni  .i.  sleagh  'a  spear'  ar  ar  rincnib  .i.  ar  ar  sleaghaibh  'on  our 

spears  [probably  a  diminutive  of  rind,  Corm.  Tr.  p.  142]'. 

ringeadh  .i.  riaghadh,  no  crochadh  'hanging'  [Marcellus  roringed,  Fél. 
Feb.  14]. 

ringthe  .i.  réptha  'torn'.  ro  ringthe  .i.  do  réptha  [roringîe  A.  rorepta, 
Fél.  Prol.  57]. 

rinn  .i.  ceol  'music'. 

rinn  .i.  cnoc,  no  tulach  'hill'. 
rinn  .i.  cos  'a  foot'  rinne  .i.  cosa  'feet'. 

rinn  .i.  rélta  'stars'  rinn  solas  .i.  rélta  sholasta  'bright  stars'. 

rinn  nimh  .i.  nearah  reannach,  no  reltannach  'the  starry  heaven'.  [Rind- 
nïm,  Fél.  May  29.] 

rinne  .i.  tuiccsin  'understanding'. 
rinne  .i.  Eirinn  'Ireland'  ri  uas  Rinne  .i.  ri  uas  Eirinn  ca  king  over 

Ireland'. 
riobhar  .i.  criathar  'a  sieve'  [Ribar  .i.  criathar,  Corm.  p.  39]. 

riodhnacht  .i.  tiodhlacadh  'presenting'. 
rioghlach  .i.  seanchailleach  'an  old  woman'. 

rioghlach  .i.  céid  sheanôir  .i.  duine  breicliath  'a  man  in  the  first  stage 

of  old  âge',  O'Conn.  [riglach,  Trip.  Eg.  14.  b.  1 .]. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  R.  —  37 

riomh  .i.  âireamh  'a  number'. 

rionnadh  .i.  deargadh  'reddening'. 
rionnaidh  .i.  ainm  dfior  âorachais  rionnas,  no  dheargasgach  aghaidh  «  a 

name  for  a  satirist  who  wounds  or  reddens  each  face,  »  Corm.  Tr. 

p.  141. 

robuist  .i.  coimhéd  'custody'. 
rocan  .i.  ionar,  no  cochall  'a  cloak  or  mantle'. 

rochoilleach  .i.  romhillteach  'very  wicked'. 
rochûaid  .i.  ainm  do  pheist  bhios  isin  bfairrge  ag  a  mbf  tollt  ré  na  ceann. 

ainm  eile  don  peist  sin.  Ruasuall  amhail  dearbhas  na  roinnsi  asin 

amh.  Rofhidir  Coluim  ua  Neill  rit  ésga  im  rith  mara  rein,  rolégh 

ag  Finnén  go  mbuaidh,  go  bfidir  runa  'a  name  for  a  monster  that  is 
in  the  sea  that  has  a  hoie  through  his  head.  Another  name  for  this 

monster,  Ruasuall,  as  thèse  verses  from  the  Amra  prove,  etc.' 
[V.  Goid.  p.  164,  and  Rev.  Celt.,  I,  258.] 

rochuaidh  .i.  plaigh  for  mhiolaibh  mara  muaidh,  no  for  enlaith  aieoir 
fhuair,  no  for  cheathraibh  cromaitt  cuairt,  do  sgeathraigh  ronnaigh 

Rosuaill,  etc.  'a  plague  on  the  animais  of  the  sea  or  on  the  birds  of 

the  air  or  on  cattle,  etc.' 

r6d  sûla  miodhair  .i.  an  turchar  tugadh  ar  shûil  mhiodhair  'the  cast 

which  was  made  at  Miodhar's  eye\ 

rôdacht  .i.  cumhdach  .  ar  ar  rodacht  .i.  do  cumhdaigh  'covering'. 

rodhbadh  .i.  rodhioghbhadh  .i.  trâothadh,  no  toirneamh  'decay  [dorad- 

bad  .i.  rodibdad,  Fél.  Prol.  96]'. 
rodhbadh  .i.  briseadh  'breaking'. 

rôe  .i.  magh  'plain'.  [Hi  roi  Valentini,  Fél.  Feb.  14.] 

rogh  .i.  geis  'prohibition'. 

roghaidhe  .i.  rothoghaidhe  'chosen'. 

roghlach  .i.  roghalach  .i.  feargach  'angry'  [roglach  .i.  rogalach  .i.  rofer- 
gach,  Fél.  Prol.  94]. 

roghlach  i.  rogha  lâoch  'a  chosen  hero\ 

roghmhal  .i.  rogha  na  riogh  'choice  of  a  king'. 

roghmhar  .i.  ro  âghmhar  'very  happy'.  roghmharaibh  .i.  ro  aghmh- 
araibh. 

roghor  .i.  roghûr  .i.  roghér  'very  sharp'. 

roibne  .i.  sleagh  'a  spear'. 
roilbhe  .i.  sleibhthe  'mountains'. 

roimhsi  .i.  peacadh  'sin'. 

roisir  .i.  feargach  'angry'. 

roisire  .i.  roimheanma  'great  spirit,  gaiety',  Corm.  Tr.  p.  146. 



$8  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  R.  - 

romhra  .i.  ro  mhara  'the  great  seas'  O'Conn. 

romhra  .i.  radharc  'sight'. 

romna  aïs  .i.  buidhe  7  léithe  'yellow  and  grey'  [ruamni  ais  .i.  liass  7 
buidetu,  Corm.  p.  39]. 

ronn  .i.  slabhradh  'a  chain'. 

rordaim  .i.  reathaim  'I  run'.  rith  ni  rordaim  .i.  ni'  reathaim. 

rortadh  .i.  dortadh  'to  pour  out'.  do  rortadh  .i.  do  doirteadh  'was 

poured  out'  [dorortad  (.i.  rodoirted)  Fél.  May  27]. 
ros  .i.  teamhair  «  an  oid  name  of  Tara  »,  O'Conn. 

ros  .i.  rofhios  'great  knowledge'.  rosa  .i.  rofheasa. 

rosal  .i.  breath  'judgment'. 

rosg  .i.  tuigsin  'understanding'. 

roth  credha  .i.  dealg  'a  bodkin'. 
rû  .i.  rûn  'secret'  a  rû  .i.  a  run  'his  secret'. 

ruadh  .i.  tren  no  laidir  'strong'. 
ruadh  .i.  rûamann.  tlacht  ni  thigh  gan  ruadh  ge  raibh  .i.  ni  thigh  dath 

ar  bith  gan   ruamann  'put  no  colour  without  ruamann'.  [ruamann, 
«  the  first  dye  or  tinge,  or  the  stuff  that  gives  it,  and  prépares  for 

the  second  or  last  »,  O'Conn.] 

ruaichill,  no  do  ruaichill  .i.  do  cheannaigh  'he  bought'  [ruaichle  .i. 

cendach  (purchase)  O'Dav.  1 17]. 
ruaidhrinn  .i.  reanna  dearga,  no  fâobhair  dhearga  'red  points  or  red 

edges'. 
ruanaidh  .i.  dearg  'red'. 

ruanaidh  .i.  laidir  'strong'.  Fél.  Prol.  25  b. 

rubha  .i.  guin  'a  wound'. 

rubha  .i.  fulang   'endurance'  ni  rubha  an  beo  bheith  gan  bhiadh  ar 

Adhamnân  .i.  ni  fhuilngeann,  etc.  'the  living  man  does  not  endure 

to  be  without  food,  says  Adamnân'. 

rubhag  .i.  robheag  'very  small;. 
ruchaill  .i.  sracadh  'rending'.  ruchaill  do  chloidheamh  .i.  sracadh. 

ruchsaidhe  .i.  râdh  mairbh,  no  briathar  mairbh  'speech  of  a  dead 

person'. rucht  .i.  ro  iachtadh,  no  ro  éigheamh,  no  glâodh  'loud  shouting'. 

rucht  .i.  mue  'a  pig'. 

rudhrach  .i.  ro  dhfreach  'very  straight  [rurach  .i.  rodirech,  O'Dav. 

1 10]'. 
rudhrach  .i.  ro  dhorchughadh  .i.  dealbh,  no  forghnûis  dorcha  'a  dark 

face'. 
rudhrach  .i.  fada  'long'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  R.  —  39 
rudhrach  .i.  rodhûradh  .i.  beith  go  fada  ar  fearann  chomhaightheach 

'great  duration,  to  be  long  on  a  neighbouring  land'  [Corm.  Tr. 
p.  143  Ru{d)radh  .i.  rodûra(dh)  .i.  beith  cofoda  for  ferann  comaidh- 

tech.  Fél.  Prol.  20  b.  O'Dav.  p.  1 1 1]. 

rug  .i.  do  dhearsgaidh  'excelled'.  Inghean  gun  righ,  rug  do  rioghnaibh 
.i.  do  dhearsgnaidh  do  rioghnaibh,  etc. 

rugadh  .i.  ro  gâod  .i.  do  gonadh  'was  wounded'.  as  ann  rugadh  .i.  as 
ann  do  gonadh. 

ruibheachtain  .i.  fulang  'patience'. 

ruibhne  .i.  sleagh  'a  spear'  ruibhneach  .i.  sleaghach  'armed  with  a 

spear'. 
ruibhneach

  
.i.  robhuidhne

ach  
'having  a  great  host'. 

ruibhneadh
a  

.i.  ro  bhuinneadh
a  

kgreat  hosts'. 

ruice  .i.  imdheargad
h  

"blushing,  reproof  [Rucce  .i.  nairi  ̂ shame)  Corm. 
Tr.  p.  146]. 

ruiceadh  .i.  tôgbhâil  'raising'. 
ruicealt  .i.  rocheilt  'concealed'. 

ruidheadh  .i.  imdheargadh  'blushing,  reproof.  Fél.  Epil.  145. 

ruidhleas  .i.  roidhileas  (very  dear'. 

ruimneadh  .i.  caitheamh  'consuming'. 

ruinnecc,  no  rinnecc  .i.  fér  'grass'. 

ruire  .i.  tighearna  'lord'  ruirigh  .i.  ro  airigh  no  rothighearnadha  'i.  e. 

ro  (intensive  prefix)  airigh  (chiefs)'. 

ruith  .i.  sluagh  'an  army'. 

ruitheach  .i.  réimnightheach  'advancing'  cuire  ruitheach  .i.  buidhean 

réimnightheach,  no  cheimnightheach  'an  advancing  host  [Ruitech  .i. 

rith,  O'Dav.  p.  1 1 3]'. 

ruithean  .i.  taithneamh  'brightness'. 
ruladh  .i.  rolâdh  .i.  do  cuireadh  fwas  placed'. 

ruladh  .i.  roléodh,  mar  atâ"  leadradh  no  gearradh  'was  eut;  as  it  is 
leadradh,  or  v  cutting  ». 

rulaidh  .i.  do  luidh,  no  dochuaidh  'he  went'. 

rûm  .i.  eadarfholamh,  no  urlâr  'floor'  rûm  na  ratha  .i.  urlar  na  ratha,  etc. 
'floor  of  the  rath'. 

rûn  .i.  cealg  'deceit'  'tre  rûn  .i.  tre  cheilg  ̂ deceitfully'. 

rûnaigh  .i.  teimhlighthe,  no  doirche  'dark'. 

rûs  .i.  rofhios  'great  knowledge'.  mo  rus  faidhe  .i.  mo  ro  fhâidh  ag  a 

bfuil  fios  'my  great  prophet  with  whom  is  knowledge'. 

russ  .i.  gruaidh  an  chinn  'cheekofthe  head'  [Rûss  .i.  agaidh  (face) 

Corm.  Tr.  p.  146.  —  Rus  .i.  aigid,  O'Dav.  p.  1 10]. 



40  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  S.  — 
rûstac  .i.  bodach  'clownish'  ni  hail  dô  berla  rustuc  .i.  bérla  bodach 

'he  does  not  like  clownish  speech'. 

ruthghaid  .i.  rathân  gadraigh  'a  bundle  of  withes'. 

sab  .i.  sonairt,  no  lâidir  'powerful  or  strong'  [basab  (.i.  basonart)  indarba 
clôene,  F.  h.  23.  saph  indarbu  demnai,  Fél.  Oct.  17.  —  sab  .i.  tren, 
O'Dav.  114]. 

sab  .i.  bas  'death'.  sab  for  shionnach  .i.  bas  ar  shionnach  'death  on  the 

fox'. 
sadhall  .i.  diallat  'a  saddle'  go  srianaibh,  gosaidlibh  .i.  go  ndiallataibh, 

etc.  'with  bridles,  with  saddles'. 

sadhb  .i.  so-adhbha  .i.  teagh,  no  téghdhais  mhaith  'a  good  house  or 

dwelling'  [So  Corm.  p.  41]. 

saeghlann  .i.  breitheamh  'a  judge'. 
saeghlann  .i.  seanôir  'an  elder'. 

saeghlann  .i.  ri  'a  king'. 
saeghlann  .i.  colamhain,  no  toisigh  .  as  do  dhearbhadh  na  nanmann 

sin  a  dubhairt  an  fili  : 

Saeghlann  breitheamh  buan  a  bhladh, 

Saeghlann  seanôir  siorshaoghlach, 

Saeghlann  gach  ri  for  a  dhû 

7  saeghlann  columnû. 

'a  column,  or  beginning.  It  is  to  prove  thèse  names  the  poet  said  : 
Saeghlann,  a  judge,  lasting  his  famé, 

Saeghlann,  an  elder,  long-lived. 
Saeghlann,  every  king 

And  saeghlann,  a  column'. 
[Saoghlonn  .i.  seanoir  no  colomna  ...  no  saoglonn  .i.  brithem,  etc. 
O'Dav.  p.  115]. 

saichsiot  .i.  rangadar,  no  tangadar  'they  came'. 
sail  .i.  coimhideacht  'guard'.  a  shail  suadh  .i.  accoimhideacht  shâl  an 

tsuadh  'in  keeping  of  the  sage'. 

saimh  .i.  gach  côraid,  no  gach  cûpla  'every  yoke  or  every  couple'  [saim 
a.  gach  côrait,  Corm.  p.  40]. 

saimhnidh  .i.  treinfhir  samhrata  'champions  of  summer'. 

sain  .i.  égsamhail,  no  neimhionann  'unlike  or  unequal'. 

saine  .i.  égsamhlacht,  no  neimhionannas  'unlikeness  or  inequality'. 
saine  .i.  saineamhail  .i.  maith  no  maiseach  "good  or  beautiful'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  s.  —  41 

saintreab  .i.  treabh,  no  teagh  âiridhe  'a  certain  family  or  house'. 
saith  .i.  ionn-mhas,  as  da  dhearbhadh  sin  atâ  an  rann  so  : 

Cédaoin  luidh  ludâs  tar  ord, 

a  lorg  deamhan  dioghal  garg, 

cedaoin  roghabh  saint  im  saith, 
cedaoin  robhraith  Iosa  ard. 

ionann  sin  re  a  radh  7  gurab  dia  cédaoin  docuaidh  ludâs  as  ord  na 

nabsdol  7  do  gabh  saint  ionnmasa  é,  etc.  'wealth.  It  is  to  prove  this 
that  this  verse  is  :  On  Wednesday  Judas  transgressed  his  order, 

after  avenging  fierce  démons  ;  on  Wednesday  he  conceived  désire 

for  wealth,  on  Wednesday  he  betrayed  high  Jésus.  Cédaoin,  etc. 

That  is  the  same  as  to  say  :  on  Wednesday  Judas  left  the  order 

of  the  Apostles  and  désire  of  wealth  seized  him'. 

saithe  .i.  sluagh,  sochaide,  no  iomad  'an  army,  company  or  host'  [Co 
Crist  cechaing  saithe   (.i.    buideri)   to  Christ  the  host  went,  Fél. 
Jan.  2  5]. 

saitheamhain  .i.  saithe  beach  'a  swarm  of  bées'. 

salach  ruis  .i.  seisgeann  'a  marsh'  [So  O'Dav.  p.  115]. 
sall  .i.  aoir,  no  aorachas  'satire'. 

Sallann  .i.  râdh,  no  cantain  'speech  or  song'  nim  foirfe  a  sallann  .i.  ni 

fhuirgheann  mé  a  râdh  'to  tell  them  will  not  delay  me'.   \Ni[m]- 

f&irsa  asalland,  'to  sing  them  shall  not  delay  me',  Stokes,  Fél. 
Prol.  322.] 

salor  .i.  salann  'sait'. 

samh  .i.  samhradh  'summer'. 

samhain  .i.  samhfhuin  .i.  fuin  an  tsamhraidh  'end  of  summer'  fuin  .i. 

criochnughadh  'end'. 
samhghubha  .i.  anmanna  na  murdhuchân  bhios  isin  bfairrge  'names  of 

the  nymphs  that  are  in  the  sea'. 
samhlat  .i.  amhail  tusa  'like  thee'  fear  an,  athlamh  samhlad  .i.  fear 

ésgaidh,  athlamh  amhail  tusa  'an  active  man,  ready  likeyou'. 

samhrûn  .i.  rûn  grianda,  no  samhrata  'a  sunny  or  summer  secret', 
O'Conn. 

San  can  .i.  anonn  7  anall  'to  and  fro,  up  and  down'.  [Sâncdn,  IV  Mast. 
A.  D.  159$,  p.  197&.] 

sanas  .i.  cogar  'a  whisper'. 

sanas  .i.  sainf  hios  .i.  fios  sainighthe,  dearscaighthe,  no  maith  'rare  know- 

ledge  [Sanas  .i.  sainfhiss,  Corm.  p.  40.  Fél.  Mch.  1 $]'. 
sanglaoidh  .i.  lâoidh,  no  roinn  do  nithear  a  sanais  no  go  min.  truagh 

mo  sanglaoidh  .i.  as  truagh  an  laoidh  do  nim  a  sanais  no  go  min  'a  lay 



42  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  S.  — 

or  stanzas,  which  are  made  gently'  [«  a  lay  set  to  music  »,  O'Conn.]. 

sannadh  .i.  sgâoileadh  'loosening'. 

saoire  crannaibh  .i.  as  é  sâor  dhénma  na  gcrann  é  'a  carpenter  who 

makes  pôles'. 
saoirsi  .i.  ealadha  'science'  sâoirsi  na  tina  .i.  ealadha  na  tâna  Know- 

ledge of  the  Spoils'. 
saor  .i.  uasal  'noble'. 

saoth  .i.  galar,  no  easlâinte  'disease  or  ill  health  [Saoth  A.  galur,  O'Dav. 

p.  117]'. 
saoth  .i.  pian  'pain',  rodhamhattar  sâotha  .i.  do  fhuilngeadar  piana  'they 

endured  pains'. 
saoth  .i.  sâothar  'labour',  iar  saothaibh  .i.  sâothraibh  'after  labours'. 
sath  .i.  biadh  .  as  uadha  sin  adeirthear  sâitheach  'food  :  thence  is  said 

saitheach  (satiated)'  [So  Corm.  p.  41]. 

scabar  .i.  tana  'thin'  scabar  asân  .i.  asân  tana  'thin  stocking'. 

scabhal  .i.  sgalân  tighe  'scaffold  of  a  house'. 

scabhal  .i.  aighean,  no  coire  'a  caldron'. 
scaffa  .i.  longa  fships'  fodhailsiod  scaffa  .i.  do  roinnsead  a  longa. 

scaich,  no  roscach  .i.  do  criochnaigheadh  'was  ended'  [=  praeteriit, 
Zeitschr.  XXIII.  214]. 

scarais  .i.  sgaoilis,  no  sreathnaighis  'he  separâted  or  extended'.  Br.  h.  5  5. 

scé  .i.  sgeach  ar  a  mbid  deilg  'a  bush  on  which  is  a  thorn'. 

scé  .i.  sgeith  .i.  teilgean,  no  dortadh  'throwing  or  spilling'.  do  scé  an 
firmeint  a  huisge,  etc. 

sceile  .i.  truaighe  'misery'  ba  môr  sceile  .i.  ba  môr  an  truaighe  'great 

was  the  misery'. 
sceinmneach  .i.  luath  'swift'.  Goid.  p.  68. 

sceng  .i.  leaba,  no  both  bheag  ina  mbi  leaba  'a  bed,  or  small  booth  in 

which  is  a  bed  [Sceng  .i.  iumdha  (a  bed),  etc.  Corm.  p.  40]'. 

sceo  .i.  agas  'and  [sco  or  sceo,  Z.  p.  699]'. 

sceo  bu  dheas  .i.  seocha  bhu  dheas  .i.  tarsa  bhu  dheas  'beyond  them 

soutwards'. 

scéo  neimhe  .i.  iomad  neimhe  'much  poison', 

sci  .i.  sgeimh  'beauty'. 

scib  .i.  long  'a  ship'  'scibheada  .i.  longa  'ships'. 

scibeadh  beathadh  .i.  gluasacht  beathadh  'the  course  of  life'. 

scinnline  .i.  sginnidheach  'skittish',  O'R. 

scith  .i.  cur,  n6  tuirse  'fatigue'. 
sciulang  .i.  élâidhtheach  .i.  duine  téid  as  cath  ar  éludh  'a  man  who 

leaves  the  battle  by  désertion'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  S.  —  43 

scleo  .i.  sgeile  .1.  truaighe  'misery'. 

scolb  .i.  deabhadh,  no  cathughadh  'conflict  or  fighting'. 

scor  .i.  iomad  'abundance'.  [fiadscoraib  'before  multitudes'  Fél.  Prol.  81.] 
scoth  .i.  innsce  'a  word'. 

scuchsad  .i.  docheimnigheadar  no  doghluaiseadar  'they  walked'. 

scûd  .i.  long  'a  ship'. 
sdiall  .i.  clâr  'a  table'  go  sdiallaibh  airgid  .i.  go  gclâraibh,  etc.  'with 

tables  of  silver  [«  stiall  is  explained  fuathrâg  (a  girdle)  by  O'Dugân 
in  his  Forus  Focal,  »  Corm.  Tr.  p.  1  $4]'. 

seacham  .i.  taram  'beyond  me'  seachainn  .i.  thorainn  'beyond  us'. 
seachdmodha,   no   seachdmodhad  .i.  deich  7  tri   fichid    'threescore 

and  ten'. 

seachmall  .i.  dearmad  'to  forget'  ro  sheachmailleas  .i.  do  dhearmaid- 
heas  'I  forgot'. 

seachraith  .i.  salchar  'filth'  [Sechraid  À.  salchar,  O'Dav.  p.  116]. 
seachtair  .i.  don  taobh  amuigh  'outside'. 
seadal  .i.  sealadh,  no  seal  'a  short  time'. 

seadh  .i.  laidir,  no  laidireacht  'strong,  or  strength'. 

seadhg  .i.  sietica,  no  lionadh  'sciatica,  or  swelling'. 

seafnait  .i.  seidid  'they  blow'  no  seafhaidhsiodh  .i.  do  seidsiod  'they 
blew\ 

seaghdha  .i.  ealadhanta  'learned'. 

sealaidh  .i.  slaighe  no  gearradh  'slaughter  or  cutting'  cia  rosealaigh 

cloidheamh  .i.  ge  do  gearradh  re  cloidheamh,  etc.  'though  he  eut 

with  a  sword'  [ceroselaig  claideb,  Fél.  Prol.  101,  quoted  by  O'Dav. 
p.  1 16  s.  v.  Seala  .i.  teasgaid]. 

sealbh  .i.  fearonn  'land'. 

seall  .i.  seal  'a  space  of  time'. 

seanadh  .i.  coimthionôl  'assembly'. 

seanaidh  .i.  do  shil,  do  cuireadh,  no  do  fearadh  'dropped,  was  put,  or 

was  poured'  rath  an  spiorta  seachta,  seanaidh  for  chler  ngealmhâir 

.i.  dofearadh,  etc,  'the  grâce  of  the  Spirit  was  poured  upon  an 

eager  (?)  company'.  Fél.  May  1 5. 
séanais  .i.  beannaighis  'he  blessed'. 

seanarasg  .i.  seanfhocal  'a  proverb'. 

seang  .i.  séimh,  no  beag  'small'. 

seanghainn  .i.  gein  âosda  'an  aged  person'. 
seanôir  .i.  drâoi  do  teagaisgeadh  sén  uaire  'a  druid  who  told  a  propi- 

tious  hour'. 
sean  tuinne  .i.  seanchailleach  'an  old  woman'. 



44  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  s.  — 
searb,  nosEARBAiDH  .i.  goid  'theft'. 
searbhan  .i.  coirce  'oats'. 

searbhruan  .i.  searblislirâorneadh  .i.  briseadh  searbh  'a  severe  defeat'. 
searbos  [serbos]  .i.  fiadh  'a  deer'. 

searc  .i.  grâdh  'affection'. 
searcoll  .i.  feoil  'flesh'. 
searcoll  .i.  feoil  choileach  feadha  amhail  a  dubhairt  Diarmaid  o  Duibhne isin  rann  : 

As  maith  dochuid  a  Ghrainne, 
cdrna  tuirc  la  taobh  tire, 

searcoll  na  gcaileach  bfeadha, 
la  banna  meadha  mine. 

'the  flesh  of  a  woodcock;  as  Diarmaid  O'Duibne  said  in  the  verse'. 
searnadh  .i.  sgâoileadh  'séparation',  [semait,  Fél.  Aug.  ji.] 
searpan  .i.  geis  'a  prohibition'. 

searr  .i.  corrân  bheanas  fér  no  arbhar  'a  sickle  which  cuts  grass  or 
corn',  o  dochuaidh  searr  a  ngort  .i.  o  dochuaidh  corrân  a  ngort 
'when  the  sickle  went  in  the  field'  [searr  .i.  a  serra,  Corm.  40]. 

searrdha  .i.  fâobhar  'an  edge'  carbad  searrdha  .i.  carbad  ina  rabhadar 
fâobhair,  no  corram  <a  chariot  on  which  were  sharp  edges   or 
sickles'. 

searthonn  .i.  éigeas  .  an  ti  bhios  re  seir,  no  re  sâil  an  duinn  .i.  an 
ollamhan.    donn  .i.  ollamh  'a  poet  :  one  who  is  at  the  heel  of  the 
donn  .i.  e.  ofthe  ollamh'. 

searthonna  .i.  éigsi,  no  ealadha  .  nochar  sona  a  searthonna  .i.  nfr  bhô 

sona  a  éigsi,  etc.  'poetry,  or  learning'. 
seasga,  no  seasgad  .i.  tri  fichiol  'three  score'. 

seasgach  .i.  seacht  gcatha  'seven  battles'. 

seathar  .i.  leabhairtheach,  no  teagh  leabhar  'a  library'. 
seathar  .i.  ainm  do  dhia  'a  name  for  God  [sethor,  nomen  do  dia,  etc. 

Corm.  Tr.  p.  155,  where  Stokes  compares  Lat.  sator]\ 
seathar  .i.  lâidir  'strong'  go  seathar  .i.  go  lâidir  'strongly'. 
seatnach  .i.  corp  'a  body'. 

séd  .i.  slighe  fa  path'. 
séd  gabhla  .i.  lulgach,  dobhrigh  go  ngabhlaighid  na  séoid  eile  eisde  'a 

milch-cow'. 

segh  .i.  bliocht  'milk'  ad  mesear  buar  a  seghamhla  .i.  meastar  na  ba  ar 
a  mbliochtmhaire  'cows  are  valued  accordingtotheiryield  of  milk'. 
[This  sentence  is  quoted  by  Corm.,  p.  40,  as  from  the  Bretha 
Nemed.l 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  S.  —  45 

segh  .i.  agh  allaidh  'a  wild  ox'  segh  ghuinidh  .i.  fear  ghonas  no  mhar- 
bhas  fiadhach  'a  man  who  wounds  or  kills  deer'  [se g  .i.  oss  allaidh 
(wild  deer)  inde  dicitur  seghuinech  .i.  fer  ghonas  ségu,  etc.  Corm. 

p.  41]. 

séic  .i.  cnâimh  'a  bone'. 

'seich  .i.  ionnsaighidh.  Eochaidh  fear  seich.i.  fear  ionnsaighthe  'toattack. 

Eochaidh  an  attacking  man  [seiche  .i.  ionnsaigh,  O'Dav.  p.  117]'. 

seich  .i.  leanmhain  'to  follow'.  no  sheichdîs  .i.  do  leandâois  'they  fol- 
lowed'. 

seicibtan  .i.  gibe  trâth  no  uair  'whensoever'. 

séigh  .i.  seabhac  'a  hawk'  séighéne  .i.  seabhcân  'a  young  hawk'. 
séimh  .i.  beag  'smalP.  Séimh  ainim  dcnait  ma  ni  chfastar  ceird  .i.  as 

éttrom,  no  beag  an  ainimh  do  neach  beith  ôg  san  ait  a  mbi,  muna 
raibhe  ceisd  air  na  ealadhain. 

seinistir  .i.  fuinnéog  'a  window'. 

séire  .i.  proinn,,  no  dinnér  'dinner'. 

seiric  .i.  laidir  kstrong\ 

seirt  .i.  neart  'strength'  ron  seirt  .i.  do  neartaidhsinn  [ronsert,  Fél. 
Ep.  11]. 

séis  .i.  buidhean  'a  host\ 

séis  .i.  do  shuidheadh  'he  sat\ 

séis  .i.  soifhios  .i.  fios  maith  'learning'  [sess  .i.  so-fis  LU.  10.  a]. 

séiseilbh  .i.  caint,  no  labhairt 'song  or  speech'.  [sessilbe,Fé\.  Pro\.  183.] 
semeann  .i.  seamanna,  no  tairrngeadha  beaga  bhios  tréchro  sleighe,  no 

ga  isin  gcrann  aga  ndaingniughadh  re  aroile  'small  nails  which  are 
through  the  eye  of  spears  or  darts  in  the  shaft,  fastening  them  to- 

gether'. 
sén  .i.  lion  fiadhaigh,

  
no  a  ngabhthar

  
éoin  'a  hunting  net,  or  in  which 

birds  are  caught'  [Sén  .i.  lin  angabar  eoin,  Corm.  p.  41]. 
séol  .i.  leabha  'bed\ 

séona  saobha  .i.  draoidheacht  'sorcery'.  LU.  p.  55.  a.  28. 
ses  sobhais  .i.  sguab  adhnacail  ca  broom  for  sweeping  graves',  O'Conn. 
sgal  .i.  fear  'a  man'. 

sgal  .i.  lâoch  'a  hero'.  [Scâl,  O'D.,  Suppl.] 

sgath  .i.  sgâile  'a  bowl'. 

sgéo  .i.  tuigsi  'understanding'. 
sgill  .i.  obann  'sudden'. 

sgoth  .i.  mac  'son'.  Sgoth  na  feme  0  ur  finne  .i.  mac  na  mnâ  ô  imeal 
na  Finne  'son  of  the  woman  from  the  border  of  the  Finne'. 

sguird  .i.  léine  'a  shirt'. 



46  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  S.  — 

siabharcharpad  .i.  carbad  taidhbsi  ca  phantom-chariot'. 

siacht  .i.  tainicc  'he  came'  siachtadar  .i.  tangadar  'they  came'. 

sîan  .i.  glér  'noise'  sianaigh  .i.  glôraigh  'noisy'. 

siasair  .i.  suidhe  'he  sat'  [siasair  (i.  rosaidestar)  suide  eoin  inailt,  «  she 
sat  the  seat  of  a  bird  on  a  cliff,  »  Br.  h.  1]. 

sic  .i.  seac  .i.  tirim  'dry'.  [See  Corm.  Tr.  p.  149,  s.  v.  Secc] 

sidhiuccan  .i.  géosadân  'a  reed'  imchuail  shidhiuccân  .i.  imchuail  ghéo- 
sadàn  'with  a  bundle  of  reeds'. 

sighin  .i.  comharrdha  'a  sign'  sighne  .i.  comharthadha  'signs\  [sigin  na 

crochi,  sign  of  the  cross',  3  Hom.  p.  108.] 
silis  falmhagh  .i.  biaidh  slaighe,  no  gearradh  a  Maigh  Fâil  'there  shall 

be  slaughter,  or  destruction,  in  Magh  Fâil  (Ireland)'. 

silleadh  .i.  féghain  'to  look'  sillis  .i.  féuchais  'he  looked'. 

sîn  .i.  as  amhlaidh  'it  is  thus'.  Is  sin,  téid  an  mal  ina  theach  n'gh  .i.  as 
amhlaidh  téid  an  ri  ina  theach  riogh  'thus  the  king  went  into  his 

palace'. sineamh  feadha  .i.  iubhar  'a  yew'. 

sinnsior  .i.  iubhar  'a  yew'.  go  snuadh  bhaladh  sinnsir  .i.  go  mbaladh 
iubhair. 

siobhall  .i.  dealg  'a  pin'. 
sî-6n  .i.  cathair  nimhe  'the  throne  of  heaven'. 

si'on  .i.  idh,  nô  slabhradh  'a  collar,  or  chain'. 
sfoN  .i.  soineann  'fair  weather'. 

sionnadh  .i.  câineadh  'reproof  [ocasinnad  (.i.  ocacdined)  Fél.  Frol.  47. 

—  sinda  .i.  cdine,  O'Dav.  p.  116]. 

sîor,  no  si'r  .i.  fada  'long'. 
siorbhai  .i.  gadaigheachd  'theft'. 
siothbhallraidh  .i.  boill  fhada  'long-limbed'. 

siothlaithe  .i.  laithe  an  tsiodha,  no  na  siothchâna  'day  of  peace  [Sith- 
laiihe  fotai,  «  a  long  day  of  peace  »,  F.  h.  <j6]\ 

sireamh  .i.  galar,  no  tinneas  'disease  or  sickness'  [iarsinni  siress  0  lue  do 
lue  in  capite  et  in  toto  corpore,  Corm.  p.  40]. 

sirreacht  .i.  truagh  'wretched'. 
sit  sit  .i.  éisd,  éisd  'hush  !  hush  !'. 

sithbhe  .i.  sithbhéo  .i.  fod  saoghail  'perpétuai  [Sithbhe  .i.  siîhbeo  .i.  jota 

a  clu  (Fél.  Aug.  19)...  no  sithbhe  .i.  îaisech,  O'Dav.  p.  116]'. 
sithbhe  .i.  slat  'a  rod'. 

sithbhe  .i.  taoiseach  'chieftain'  [Siihfi  .i.  taisech,  O'Dav.  p.  1 18,  and  v. 
sup.]. 

sithbhe  .i.  duan  fa  poem'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  s.  —  47 

sitheal  .i.  corp  (a  body'  for  siothlaibh  .i.  ar  chorpaibh  'on  bodies'. 
sithfhir  .i.  fir  sheithearrdha  .i.  fir  laidire  'strong  men\ 

sithshearc  .i.  grâdh  siothfhoda  no  rofhoda  'constant  love', 
sfu  .i.  roimh  'before'  sfu  da  foirtheann,  fearadhach  .i.  roimh  fearadhach 

do  bheith  firtheann  no  neartmhar,  etc.  'before  Fearadhach  was  a 

stout  or  strong  man'. 
sfu  .i.  abhus  'hère'  sfu  7  thall  .i.  abhus  7  thall  'to  and  fro'. 

slaibhre  .i.  coibhche  'dowry,  purchase'. 

slait  7  slatra  .i.  laidir  'strong'. 

slas  .i.  slaighe,  no  marbhadh  'slaughter,  or  killing'. 

sleachtadh  .i.  gearradh  'cutting'  [Slecht  .i.  marbhadh,  O'Dav.  p.  1 16]. 

sleteoracht  .i.  gadaigheacht  'theft'. 

slethe  .i.  sloidhe,  no  gearradh  'division,  or  cutting'. 

sliachtadh  .i.  sliogadh  'to  hack'.  roghabh  ag  sliachtadh  na  péiste  .i.  ag 

a  sliogadh  'he  began  to  hack  the  monster',  O'Conn. 
SLiOBRADH  .i.  tarraing  .  roghabhsad  ag  sliobradh  an  angcaireadh  .i.  ag 

tarraing  an  angcaireadh  'to  draw.  They  began  to  draw  up  their 
anchors'. 

sliobtha  .i.  rinnghér  'sharp-pointed'  tû  Seaân  na  sleagh  slfobtha  .i.  na 

sleagh  rinnghér,  etc.  'thou  John  of  the  sharp  spears'. 

sliocht  .i.  lorg  'track'. 

sliocht  .i.  buidhean  'host'  sliocht  leathan  gach  sâor  .i.  buidhean  leathan 
ag  duine  uasal  'a  broad  host  with  a  nobleman'. 

slios  .i.  taobh  'side'. 

sl6ch  sine  .i.  slâch  sneachta  'flake  of  snow'.  da  ngoirthear  slamanna 

no  cla-6ga  sneachta  'whence  are  said  flakes  of  snow'. 
slûdraighi  an  talman  .i.  slaodrach,  no  fundameint  an  talman  Founda- 

tion of  the  earth'. 

sluinn  .i.  aisnéidh,  no  innis  'relate,  or  tell  [sluind  (.i.  innis)  Fél.  Jan. 

51.  sluind  (.i.  aisneid)  Feb.  19]'. 
smachtbhann  .i.  smachd  dlighidh.  bann  .i.  dligheadh  '«a  fixed  price  or 

penalty,  »  O'D.  Suppl.  bann,  law'. 

smeach  .i.  smeicc  'chin'  imeal  a  sgiath  fri  a  smeacha  .i.  fri  a  smeigibh 

'the  edge  of  their  shield  against  their  chins'  [immbel  a  sciath  fri  a 
smechu.  Trip.  Eg.  3.  a.  2]. 

smiot  .i.  cluas  'ear'. 

sna  .i.  snâmh  'swimming'  ro  sna  .i.  dorinne  snâmh  'he  swam'. 

snadhadh  .i.  comairce  'protection'  ronsnâidhe  .i.  go  ndidne,  no  go 
ndearna  comairce  dhuinn  'he  protected  us  [ronsnaid,  Colm.  h.  11, 

ronsnada,  ib.  13,  ropsnadud,  ib.  1$,  ronsnade,  Br.  h.  10]'. 



48  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  S.  — 

snéidh  .i.  direach  'straight'. 

snéidh  .i.  gach  ni  beag  'everything  small\ 

snéidh  .i.  sniomh,  no  tuirsi  'sadness,  fatigue'. 

sni  .i.  on  si'neadh  .  roda  snf  .i.  do  shin  'from  sineadh  (to  stretch),  ro  da 
sni,  he  stretched'. 

snidhfidh  .i.  silfidh  'will  drop'. 

sniomh  .i.  tuirsi  'sadness'.  [snim,  Fél.  Prol.  223.] 

sniomhsnûa  .i.  snamh  srothann  'flowing  of  a  stream'. 

snisiot  .i.  dorighneadhar  cosnamh,  no  cathughadh  'they  engaged  in 

battle'. 
snuadh  .i.  sruth  'a  stream'. 

snuadh  .i.  folt  'hair'  gidh  iomdha  a  shnuadh  .i.  gidh  fada  a  f  holt  'though 
his  hair  is  long'. 

so-adh  .i.  leabaidh  'a.  bed'.  O'Dav.  p.  116. 

so-adh  7  sôdh  .i.  tionntôdh,  no  clâochlôdh  'turning  or  changing'. 
so-alt  .i.  soiléim  .i.  léim  maith  'a  good  leap'. 

so-as  .i.  soifhios  .i.  fios  maith  'good  knowledge  [Is  damsous,  «  it  is 

according  to  my  lore,  »  Br.  h.  37]'. 

sobhail  .i.  sobhalaidh,  no  deaghbhalaidh  'a  sweet  smell'. 

sochla  .i.  sochéillidh,  no  sochlû-ach  'sensible,  or  renowned  [Sothnge 

sochla  (.i.  suilbir)  suabais,  Fél.  Jan.   13.   sochla  .i.  maith,  O'Dav. 

sochoisg  gach  saoi  .i.  as  sâoitheamhail  teagasg  gach  suadh,  no  gach 

duine  bhios  na  shaoi  'every  scholar  is  teachable'. 

sochraide  .i.  sochâirde  'friendship'. 

s6dhan  .i.  sona  'happy'. 

s6dh  fri  nôis  .i.  an  féineachas  do  chor  ar  gcûl  'repeal  of  a  law',  O'Conn. 

soghar  .i.  gar  maith  'good  service'. 

soghnaigh  .i.  soghnâoieach  .i.  gnâoi  mhaith  'comely'. 

soichearnsa  .i.  eineach  'liberality'. 

soichle  .i.  soicheall  no  luthghaire  'mirth  or  joy'. 

soigheam  .i.  geam  maith  .i.  cloch  uasal  mhaith  ca  precious  stone'. 

soirche  .i.  solasda  'bright'. 
soirthe  .i.  soiréidhe  'readiness'. 

soisil  .i.  diomsach,  no  meanmnach  'proud'. 

soisten  .i.  sosadh  teann  .i.  comhnaidhe  teann  'i.  e.  sosadh  (dwelling) 

ieann  (strong)  [sosîan  .i.  cumsanad,  O'Dav.  p.  11 6]'. 
sôitheach  .i.  brisdeach  'fragile',  ba  s6itheach  .i.  ba  brisdeach. 

solamh  .i.  ésgaidh  'quick'  go  solma  .i.  go  nésgaidheacht  'quickly'. 
soma  .i.  som  âoi  .i.  saidhbré  ealadhna  'abundance  of  science,  O'Conn.' 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  s.  —  49 

son  .i.  guth,  no  glôr  'voice  or  noise'. 

sonann  .i.  fonn  sona  .i.  fearonn  sona  'good  land'. 

sonn  .i.  cuaille,  no  tâobhân  'a  pôle'. 
sonn  .i.  annso  'hère'. 

sonnach  .i.  bâbhun  'a  wall,  circular  enclosure',  O'D.  Suppl. 

sonntach  .i.  lûthghâireach  'joyful'. 

sopar  .i.  tobar  'a  well'  sopar  soma  .i.  tobar  go  niomad  eolais  fa  well 

of  much  learning'.  [Sopor  somma  .i.  a  m  topur  conimmud  eolais.  Agall. 
an  da  Suad,  LL,  187.  a.   $.] 

soraidh  .i.  so  réidh,  no  soirbh  'happy'. 

sorb  .i.  lochd,  no  salach  'a  fault,  or  filthy'  [Sord  .i.  locht,  quasi  sord,ià 
est  a  sordido,  Corm.  p.  40]. 

sorcha  .i.  solas  'light'. 
sorthan  .i.  coinneamh  'reproof . 

sorthan  .i.  sonas  'prosperity'. 

sostan  .i.  gloir,  no  gâir  'a  noise,  or  voice'. 

sotal  .i.  mâ'oidhmheach  'vainglorious'.  gan  sotla  .i.  gan  mâoidhrohighe 
[cen  sotla,   Fél.  Apr.    28.  —  sotal  .i.  uallach  no  dimsach,  O'Dav. 
p.  116]. 

soth  .i.  beiriotas  'birth'. 

sothnge  .i.  soitheangach  [fluent]  .i.  breitheamh  i.  e.  'a  judge'  adcoda 
sothnge  siodhughadh  .i.  dlighidh  an  breitheamh  sith  do  dhénamh 

'the  judge  has  to  make  peace'  [sothnge  .i.  sothenga,  Fél.  Jan.  13]. 
srabh  .i.  iomad  -abundance'. 

sreangadh  .i.  tarraing  'drawing'  [nosrengat  a  eich,  Trip.  Eg.  1 5  a.  2]. 

sré-idh  .i.  caithidh,  no  teilgidh  "throwing'. 
sringne  .i.  ainm  an  roinn  bhigh  bhios  a  mbél  na  nâoidhean  a  mbroinna 

mathar  'name  of  the  little  part  (?)  which  is  in  the  mouth  of  infants 

in  their  mother's  womb'.  [Iarsrinci  oie  .i...  iar  mo  sreing  oie  .i. 
nomen  aUcujus  partis  parvœ  qu<&  sit  in  ore  infantis  in  utero  matris, 

Agall.  an  da  Suad,  LL.  p.  186.  b.  55.] 

sroghal  .i.  sgiursa  'a  whip'. 

sroighlithe  .i  do  sgiursadh  'whipped'.  Fél.  Prol.  43. 

sronlainn  .i.  cutnhdach  sréna  'covering  of  the  nose'. 

srothsaobha  .i.  sâobhchoire  'a  whirlpool'  .i.  coire  tuaithbhil  bhios  ar 

muiribh,  no  ar  uisgeadhaibh  'a  whirlpool  which  is  in  seas,  or  in 

waters'.  [tuaithbhil  occurs  LU.  p.  83.  a.  27.] 

sruamach  .i.  sluaghach  'having  a  large  army'. 

srûamach  .i.  srotha  iomdha  'many  streams'.  [sal  sruamach  (.i.  srotha 
imdai  ind  ocus  ass)  Fél.  Aug.  25.] 

Rev.Celt.  V  4 



50  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  — 

sruth  sleacht  .i.  lorg  na  srothann  'the  track  of  streams'. 

sta  .i.  seas  'stâïid'  sta"  a  athaigh  ar  Conall  .i.  seas,  etc.  'stand,  giant, 
said  Conall.' 

suabh  .i.  soibhésach  'polite'. 

suabhais  .i.  maith,  conâigh,  ailghean,  no  min  'good,  gentle,  kind  [sua- 

bais  .i.  sobésach,  Fél.  Jan.  1 3]'. 

suaigh  .i.  so  âgh,  sôinmheach,  no  sona  'prosperous'. 

suaill  .i.  beag  .  ni  suaill  .i.  ni  beag  'small'.  Three  Ir.  Hom.  p.  96. 
subha  .i.  subhachas  'mirth'.  Fél.  Jan.  6. 

sudrall  .i.  lochrann,  no  solas  'a  lamp,  or  light'  \suthralla,  Trip.  Eg.  7. 
b.  2,  16.  b.  2]. 

sughainte  .i.  sughmaire  'a  whirlpool'. 
suilmhear  .i.  tonn  'a  wave'. 

suinich  .i.  so-einigh  no  deigheinigh  'libéral'. 
sûire  .i.  murdhuchann  'a  siren'. 

suiridh  .i.  ésgaidh  'active'. 
suirigh  .i.  amadân  'a  fool'. 

suithcearnach  .i.  eineach,  no  tiodhnacal  'favour  or  recompense'. 

sulbhaire  .i.  deagh  urlabhra  'éloquence'. 
sult  .i.  dath  'colour'. 
sunnchaistél  .i.  caislén  daingean,  no  ag  a  mbeith  babhunnathimcheall 

'a  strong  castle,  or  one  with  an  enclosure  round  it'. 

suntaidh  .i.  ésgaidh  'quick'. 

suntraigh  .i.  sonairt,  no  lâidir  'strong'. 
suth  .i.  sion  'weather'. 
suthain  .i.  siordhaidhe  'eternal'ascomhshuthain  an  mac  fris  an  athair  .i. 

as  coimhshiordhaidhe,  etc.  'The  Son  is  co-eternal  with  the  Father'. 

tabhairn  .i.  muir  'sea' tar  tabhairn  -i.  tar  muir  'across  the  sea'. 

tacar  .i.  maith  'good'  madh  tacar  léo  .i.  mâs  maith  léo. 

tacha  .i.  teirce  'scarcity'. 
tachair  .i.  târla  'he  came'. 

tachar  .i.  deabhaidh,  no  comhrac  'conflict,  or  contest'. 

tacmang  .i.  timcheall  'to  surround'  do  tacmhaing  .i.  do  thimchill  'he 
surrounded'. 

tadhad  .i.  gadaighe  'a  thief' . 
tadhbhad  .i.  taidhbhsi  'a  vision'. 

tadhbhas  .i.  taisbénadh  'to  show'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  —  51 

tadhg  .i.  fili  'a  poet'  [So  O'Dav.  p.  121]. 
tadhlach  .i.  tuilleadh  uilc,  no  dochamhail  'an  addition  of  evil,  or  afflic- 

tion', Stokes,  Fél.  p.  cccxx. 
tai,  no  taoi  .i.  tosdach  'silent'. 

taibhreadh  .i.  taisbénadh  'showing'. 
taichre  .i.  tachar,  no  comhrac  'conflict'. 

taide  .i.  tosach  'beginning'  taide  earraig  .i.  tosach  earraig  'beginning  of 

spring'. 
taidhbhsin  .i.  taisbénadh  'to  show'. 

taidhe  .i.  folach,  no  goid  'concealment  or  theft'.  Fél.  Oct.  10. 
taidhean,  no  taoidhean  .i.  buidhean  ca  host'  [Hipolitus  mariir,  ba  mir- 

buil  a  thoiden,   (.i.  thaiînem  no  a  buiden)  Fél.  Aug.  13,  cited  by 

O'Dav.  p.  123]. 

taidhin,  no  taoidhin  .i  linn  muilinn  'a  mill-pool'. 
taidhleach  .i.  taithneamhach  'pleasant'    [toidlig   .i.   taitnemaig,   Fél. 

Prol.  78]. 

taimhthiu  .i.  tâmh  tâoi  .i.  bas  re  hadhart  'death  on  the  pillow'  [taim- 

thiudh  À.  bas  no  sercclighe  (death  or  bed  of  décline)  O'Dav.  p.  122 
taimthiu  .i.  aéc  fri  hadart,  Fél.  June  30  —  taimtiu  eutaic  espoc,  Fél. 
July  2.] 

tairbhearta  .i.  turnta  'turned'. 

taircheadal  .i.  fâisdine  'prophecy'. 

taircsionach  .i.  tarcaisneach  'contemptuous'. 

taireag  .i.  turgnamh,  no  ullmhughadh  'raising  or  préparation'. 

tairealbh  .i.  taisealbhadh,  no  taisbénadh  'to  show'agtairelbh  doleasa, 

etc.  'showing  thy  rights'. 
tairean  .i.  toirneamh  'descent'. 

tairgeadh  .i.  do  thigeadh  'to  corne'. 

tairic  .i.  tig  fhe  came'  tairic  éimh  .i.  tig  go  hésgaidh  'hecamequickly'. 
tairisin  .i.  tâobh  'side'  ni  thabairthe  duit  tairisin  forra  .i.  ni  tugtha  duit 

tâobh  riu. 

tairisin  .i.  ceangal  'a  bond'  dénaidh  bhar  dtairisin  .i.  dénaidh  bhar 

ceangal  fmake  your  covenant'. 

tairisiomh   .i.  comhnaidhe  'stability'  [tairisem  talmain,  Pat.  h.  Goid. 
p.  150].  ̂ 

tairmcheall  .i.  timcheall  'to  surround'. 

tairnic  .i.  do  criochnaigheadh  fwas  fmished'. 
tairrngire  .i.  gealladh  ca  promise'. 
tairtbhe  .i.  tadhall,  no  cuairt  'a  visit  or  circuit'. 
tairthiudh  .i.  sgéla  'taies'. 



52  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  — 

taiscéladh  .i.  brath  'judgment'. 

taisealbhadh  .i.  taisbhénadh  'showing'. 
taisealbhthar  .i.  taisbhéntar  'is  shown'. 

taithcheannach  .i.  athmhalairt  'traffic'  Lh. 

taithleach  .i.  ceannsa,  no  sith  'quietness  or  peace'  [Taithlech  À.  sidhu- 
ghudh  O'Dav.  p.  123]. 

taithmheach  .i.  sgâoileadh  'separating'. 

talthmheadh  .i   cuimhniughadh  'commémoration'  [iaithmet  (.i.  foraith- 

met)  anma  ignatl  (commémoration  of  Ignatius'  name)  Colm.  h.  18, 
taithmet  fiadaî  (commémoration  of  God),  Br.  h.  94]. 

talca  7  tailce  .i.  treise,  no  calmadas  'strength  or  courage'  [co  îalccai 
(i.  cotreisi  no  co  calmatus  no  coteindius)  Fél.  Jun.  7]. 

talchar  .i.  tolcharthanach  .i.  grâdhaighidh  a  thoil  féin  'one  that  loves 

his  own  will',  O'Conn. 

talgadh   .i.  tathlughadh ,   no   ceannsughadh    'pacifying'   [So  O'Dav. 
p.  122.  talgud,  Fél.  Oct.  29]. 

tall  .i.  goid  'theft'  tallsad  .i.  doghoidsead  'they  stole'. 
tall  .i.  bûain  'eut'  tallaidh  righe  aire  .i.  dobhean  righe  dhe  'hesnatched 

the  kingdom  from  him\ 

tamh  .i.  plâigh  'a  plague'  [îam  .i.  bas  no  tairisidh,  O'Dav.  p.  121]. 

tamhan  .i.  corp  gan  ceann  'a  body  without  a  head'  (intamun  (gl.  radi- 
cem)  tamiin  .i.  crann  diambenar  a  barr,  (a  tree  from  which  its  head 
has  been  eut  off)  Goid.  p.  26]. 

tamhan  .i.  gach  ni  da  mbeanntar  a  cheann  'every  thing  of  which  the 

head  has  been  eut  off'  ro  bhadar  ag  tamhnadh  feadha  .i.  ag  gear- 

radh  feadha,  no  coilleadh  'they  were  cutting  the  woods'. 

tangnacht  .i.  meabhal,  no  feall  'treachery  or  deceit'. 

taod  .i.  dol  'to  go'  do  thâod  uainn  .i.  dochuaidh  uainn  'he  went  from  us'. 

taod  .i.  teacht  'to  corne'  tâod  chugainn  .i.  tainic  chugainn  'he  came 

to  us'. 
taodbhalc  .i.  ro  lâidir  'very  strong'. 
taoi  .i.  bodhar  'deaf. 

taoi  .i.  tosd  'silent'. 
taoi  .i.  tionntûdh  'to  turn'  tâoi  do  lâmh  .i.  tionntôidh  do  lâmh  'turn 

your  hand'. 
tap  .i.  obann,  no  bidhg  'sudden'. 

tar  .i.  tarcaisne  'contempt'  [iar  .i.  olc,  Corm.  Tr.  p.  163]. 

taraill   .i.   do  thadhaill,  no  dorighne  cuairt  'he  visited  or  made  a 

circuit'. 
TARCHODACH   .i.  Ole  'evil'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  —  s  î 

tarchomhladh  .i.  gluasacht  'motion'. 

tard  .i.  tug  'he  gave'  ni  thard  .i.  ni  thug  'he  did  not  give'. 

tardharc  .i.  dearchadh  tharsa  'squinting',  O'R. 

targadh  .i.  tionôl,  no  cruinniughadh  'a  congrégation  or  gathering'. 
targlomadh   .i.   tionoï   'to  assemble'  targlomaid    .i.    tionôilid   'they 

assemble'. 

targnô  .i.  târ,  no  tarcaisne  ar  ghné  'contempt  on  the  face'. 
tarlaic  .i.  do  chaith  'he  threw'  tarlaicthe  .i.  do  caitheadh  'thrown'. 
tarlaidh  .i.  do  thadhaill  'he  visited'  târlaidh  an  talamh  .i.  do  thadhaill 

an  talamh  'he  visited  the  earth'. 

tarmairt  .i.  do  mheadhaigh  no  do  fhôbair  'he  increased,  or  began'. 

tarnac  7  tairnic  .i.  do  criochnaigheadh  'wasfinished'. 

tarrachtain  .i.  dioghail  'revenge'.  IV  Mast.  A.  D.  1595,  p.  1968. 

tarrastair  .i.  tarla  'it  happened'. 

tarrgraigh  .i.  turas  'a  journey'  [iargraidhe  .i.  toise  no  turus,  O'Dav. 
p.  119]. 

tarrûdh  .i.  tarl6dh,  no  tarraing  'drawing'. 
tas  .i.  comhnaidhe  'a  habitation'. 

tascor  .i.  cobhlach  'a  fleet'. 

tascor  .i.  tionàl,  muinntear,  no  imirce  'an  assembly,  following,   or 

march'  [tasgur  .i.  muinntir,  O'Dav.  p.  124]. 
tath  .i.  tâobh  'side'  fo  thath  na  râtha  .i.  fo  thâobh,  etc.  'at  the  side  of 

the  rath'. 

tath  .i.  searg  'dry'  gan  tath  .i.  gan  searg  'without  dryness'. 

tathad  .i.  atâ  léo  'they  hâve'. 
tathaim  .i.  fuair  bas  'he  died'. 

tatham  .i.  atâ  liom  'I  have'tatham  dual  do  bhrug  .i.  atâ  adhbhar  bréin 

liom  'I  hâve  a  cause  of  grief  [tathum  A.  ata  agam  O'Dav.  124]. 

tathaoir  .i.  égnachful,  no  trom  'reproach,  or  heavy'. 
tathas  .i.  do  thionôil  'he  collected'.  [tathus  .i.  rothinoil  no  ata  duit,  Fél. 

Feb.  5.] 

tathlaigh,  no  ro  thathlaigh  .i.  do  cheannsaigh  'he  pacified'  [cf.  tal- 
gadh,  supra]. 

teacmaic  .i.  tarla  'it  happened'. 

teacmoc  .i.  toice,  no  turchar  'wealth,  plenty'. 

teachtadh  .i.  sealbhughadh  'possession'  teachtaisi  ôr  .i.  atâ  or  agadsa, 

no  sealbhaigheadh,  etc.  'you  hâve  gold'. 
teacht  as  .i.  dol  ann.  lodar  do  theacht  as  .i.  do  dholann. 

teadaidh  [tédaidh]  .i.  mear  'quick'  mac  tédaidh    .i.   mac  mear  'a 

quick  boy'. 



54  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  — 

teadarracht  [tédarracht]  .i.  dioghail  'revenge'. 

teadnas  [tédnas]  .i.  burba,  no  mearrdhacht  'fury,  or  madness'. 
teagasg  .i.  drâoidheacht  'instruction'. 

tealgadh  .i.  caitheamh  'consumption'. 

tealach  [télach]  .i.  sgâoileadh  'dividing'. 

teallsadar  .i.  doghoidsiod  'they  stole'. 

teallur  .i.  talamh  'the  earth'  [teallaïr  .i.  a  tellure,  Corm.  Tr.  p.  161]. 

teanlamh  .i.  tene  lâimhe,  .i.  teine  chreasa  '[a  spark]  fire  of  the  hand'. 
[tenlam  .i.  spréd  (a  spark)  .i.  teni  lama,  Corm.  p.  42.] 

teanndal  .i.  teine  dhâl  .i.  dâil  no  triall  go  teinidh  '«  a  flocking  to  fire  » 

Corm.  Tr.  p.  160,  where  Stokes,  in  quoting  O'Clery,  says  'a  bon- 

fire,  perhaps'  ». 
teanngug  .i.  teann  'strong'. 

teannradh  .i.  foillsiughadh  'to  show'. 
tearbadh  .i.  dealughadh  'to  separate'  [terbadh  .i.  innarbadh  no  delugudh, 

etc.  O'Dav.  120.  —  terpûd  L.  B.  p.  25  a,  inThree  Ir.  Hom.  p.  8]. 

tearnôdh  [térnôdh]  .i.  thuitim  'he  fell'  go  tternô  in  a  chodladh  .i.  gur 
thuit  na  codladh  'so  that  he  fell  asleep'. 

teasgal  .i.  anfadh  'a  storm'. 

teathra  .i.  muir  'sea'. 

teathra  .i.  badhb,  no  feanôg  'a  royston-crow,  scall-crow'. 

teibeadh  .i.  buain,  no  tarraing  'to  draw  or  extract',  O'Conn. 

teibearsain  na  fola  .i.  sileadh,  no  snighe  na  fola  'dropping  of  blood'. 
téiclidhe  .i.  suaimhneach  'tranquiP. 
téide  .i.  âonach  'a  fair'. 

téide  .i.  tulach,  no  cnoc  âonaigh  'hill  of  assembly'. 

téideich  .i.  eich  âonaigh  'horses  of  a  fair'. 
teidhm  .i.  bas  'death'. 

teidhmnéach  .i.  tâomannach  .i.  drochaigeantach  'begrudging'  O'R. 
teidhmneach  .i.  dâsachtach  Tierce'. 

teidhmnéach  .i.   duine  deabhthach,  no  ceannairceach  'a  quarrelsome 

man'. 
teimheal  .i.  sgâth,  no  folach  'shadow,  or  concealment'. 

teimhliughadh  .i.  duaithniughadh  'darkening'. 

teinmheadh  .i.  gearradh  'cutting'. 

teisbeirt  .i.  médughadh  'increase'. 
teisite  .i.  sileadh  fola,  no  fearthana,  etc.  'the  dropping  of  blood  or  of 

rain,  etc.' 
teiste  .i.  sileadh  uisge,  no  fola,  etc.  'the  dropping  of  water  or  of  blood, 

etc.' 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  t.  —  55 

teith  [téth]  .i.  min  'small'  téithbhlaithe  .i.  min  blâit  'small  blossom'. 

teithin  [tethin]  .i.  titan   .i.  grian  'the  sun'  amhail  teithin  .i.  amhail 

teithin  .i.  amhail  ghrein  'sunlike'. 

temhe  .i.  bas  .  amhail  atâ"  isin  rann  so  ag  moladh  Choluim  Chille  : 
Maith  a  bhath,  is  maith  abhâs 

Maith  a  dhiobhadh  fri  dâonghnâs 
Fô  lith  doluidh  i  temhe, 

Colum  aobhdha  ainglidhe. 

lonann  sin  re  a  radh  7  gurab  maith  an  sén  a  ndeachaidh  Coluim 

dochum  bhâis,  etc.  'death,  as  it  is  in  this  stanza  praising  Colum 

Chille  etc.  [Fô  dibad  .i.  maith  a  epiltiu  ar  fit  dibad,  7  bath  7  ba-]  terne 
ic  sluid  epilten,  LU.  9.  b.  8.] 

teol  .i.  iomad  'abundance'. 

teol  .i.  gadaighe  'thief  na  bainteolaigh  .i.  na  mnâ  do  niodhgoid,  nodo 

niodh  gniomha  go  folaightheach  "women  who  steal'. 

tét  .i.  tiompàn  'a  timbrel',  Beitr.  VIII,  32. 

tét  .i.  tuath  thire  .  tête  .i.  tuatha  'the  north  of  a  country'. 
thanraighe  .i.  thanurraighe  .  féguibh  thanraighe  ad  dhiaigh  .i.  fâg  tha- 

nurraighe'. 
tiachair  .i.  feargach,  no  teinn  'angry'. 

tiachra  .i.  gliocas  'cleverness'.  Fél.  Nov.  12. 

tiamhdha  .i.  dorcha  'darkness'  [admat  na  ba  tiamdai,  Fél.  Prol.  294, 

quoted  by  O'Dav.  p.  122]. 

tiamhdha  .i.  mail  'slow'.  Ni'r  gniomh  tiamhdha  .i.  nfr  ghniomh  mail. 
tibhis  .i.  do  righne  gâire  'he  smiled'. 
tibhre  .i.  amadân  'a  fool'. 

tibhrigh   .i.  gâireachtaigh  'laughing'.  fri  tuinn  tibhrigh  .i.  fri  tuinn 
ghâireachtaigh. 

timcheall  na  macraidhe  .i.  an  égmais  na  macraidhe  'excepttheyouths'. 

timdhibhe  .i.  laghdhughadh  'diminution'. 

timdhibhe  .i.  milleadh  'destruction'.  Codach  gan  timdhibhe  .i.  gan  an 

codach,  no  an  caradradh  do  mhilleadh  'without  destroying  friend- 

ship'. 
time  .i.  toflfun,  no  teas  'lukewarmness'. 

tin  .i.  tiugh  'thick'. 

tin,  no  tion  .i.  leagadh  'to  melt'  rothin  an  tôr  .i.  do  leagh  'he  melted 

the  gold'. 
tin  .i.  méith,  b6g.  no  mâoth  'soft'  [tin  .i.  bog,  O'Dav.  p.  123]. 

tin  .i.  tosach  kbeginning'  [tin  .i.  tosach  no  bunadh,  O'Dav.  p.  124]. 
tinchisin  .i.  friothâileamh  'service'. 



56  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  — 

ting  .i.  teanga  longue'. 

tinm  .i.  tuigsin  'understanding'. 

tinnriomh  .i.  criochnugadh  'completion'  [tindrium  LB  3ja,inThree  Ir. 
Hom.  p.  1 16.  trisin-tindrim  (gl.  per  executionem)  Ml.]. 

tiomarnadh  .i.  aithne  'a  command'  [Trip.  Eg.  2.  a.  1.]. 
tiomchaire  .i.  tiomchroidhe,  no  maothchroidhe  'tender  heart'. 

tiomghaire  .i.  iarraidh  'a  request'  ni  dhlomhann  is  ni  thiomghair  .i.  ni 
dhiultann,  is  ni  iarrann  'ne  did  not  refuse  and  he  did  not  ask'. 

tioncar  .i.  friothâileamh  'service'. 

tionchosg  .i.  teagasg  'instruction'. 
tionnramh  .i.  friothâileamh  'service'. 

tionnsanadh  .i.  sileadh  'dropping'. 

tionnscra  .i.  coibhche  'purchase'  tulach  na  tionnsgra  in  aonach  Tail- 

tean  .i.  tulach  na  coibhche,  etc.  'the  hill  of  purchase  at  the  Fair  of 

Teltown'  [This  example  is  also  given  under  Coibhche,  and  in  Corm. 
Tr.  p.  48  under  Coibchi]. 

tiorcomhrac  .i.  tion61  'assembly'. 

tiorfhochraic  .i.  ceannach  'purchase'. 

tiotan  .i.  grian  "the  sun'. 

ti'r  gan  toin  gan  bel  .i.  gan  slighe  innte  na  eisde  'i.  e.  without  a  path 
into  it  or  out  of  it'. 

tir  tré  tholl  .i.  reileacc  'a  churchgard'. 
tiugh  .i.  deireadh,  no  deigheanach,  amhail  atâ  tiugh  laithe  .i.  laithe  .i. 

laithe  deigheanach  7  tiughchodladh  .i.  codladh  deigheanach  'end,  or 
last,  as  tiughlaithe,  the  last  day,  and  tiughchodladh,  the  last  sleep'. 

tlacht  .i.  brat  'a  cloak'  [tlacht  .i.  edach,  O'Dav.  p.  1 19]. 

tlacht  .i.  talamh  'the  earth'  [Fél.  Jan.  4]. 
tlacht  .i.  dath  'colour'. 

tlas  .i.  aonach  'a  fair'. 

tlas  no  tlus  .i.  âirnéis  no  spréidh  'cattle,  or  booty'. 
tli  .i.  tlacht  'colour'. 

tlus  .i.  brég  'false'. 
tnû  .i.  teine  'fire'  for  tnô  .i.  ar  teinidh  'on  fire\ 

tnuthach  .i  deabhthach  'hasty'. 

tô  .i.  teanga  'tongue'. 
t6  .i.  balbh  'dumb'. 
tô  .i.  tosd  'silent'  fearr  tô  labhra  .i.  as  fearr  tosd  ina  labhra  'silence  is 

better  than  speech'. 

tocha  .i.  cion,  annsa,  no  grâdh  'love',  .i.  as  é  ba  tocha  lais  .i.  ba  hannsa 
lais. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  —  57 

tocadh,  no  taccadh  .i.  sonas  'vvealth'. 

tôcheim  .i.  céim,  no  coisceim  cium  'a  step'. 
tochra  .i.  coibhche  'dower'. 

tocht  .i.  spolia  'a  pièce'  tri  tochta  .i.  tri  spolia  'three  pièces'  [L.  B. 
62,  b  in  Three  Ir.  Hom.  p.  60]. 

;  tocomhladh  .i.  ceimniughadh  'walking'. 
todhôchaidhe  .i.  an  aimsir  nach  ttainicc  'the  timewhich  hasnot  corne'. 

|  toghach  .i.  toghaidhe  'chosen'. 

toghairm  .i.  atach,  no  guidhe  'a  pétition  or  request'  [Togairm  Findtui, 

Fél.'Feb.  21.  —  nôebtogairm,  tr.  «  a  holy  invocation,  »  Sanct.  h.  3]. 
togbhail  .i.  taisbénadh  'showing'. 
toi,  no  taoi  .i.  breith  .  gur  thôi  .i.  go  rug  «  genuit  »  Beitr.  VIII.  346. 

toich  .i.  dûthaigh  'native,  belonging  to'. 
toich  .i.  duthchas,  no  dligheadh  'a  right'  toich  dhuit  cidh  ad  ri,  toich 

dhuit  cidh  ad  draoi  .i.  atâ  duthchas,  no  dligheadh  agad  bheith  ad 

righ  7  ad  draoi  'it  is  right  for  you  to  be  king  and  druid'. 
toicheall  .i.  imtheacht  'a  journey'.  [toicheall gach  nimtheacht,  For.  Foc, 

LL.  39$.  a.] 

toichim  .i.  siubhal  'to  walk'.  toichim  rioghnaidhe  léo  .i.  siubhal  riogh- 
naidhe. 

toichioll  .i.  buaidh  'victory'. 

toichneadh  .i.  trosgadh  'fasting'. 

toidhearnamh  .i.  pian  'punishment'. 
toimhéla  .i.  caithfidh  'he  will  consume'.  Beitr.  VII.  18. 

toimhlis  .i.  caithis  'he  consumed'. 

toimhseach  treabhaidh  .i.  treabh  no  baile  da  dtoimhsdi  cios  'a  fee- 

farm',  O'Conn. 

toiniudh  .i.  teacht.  iomthoiniudh  .i.  imtheacht  'coming'  [tôniud,  Patr. 
h.  Goid.  p.  1 50  1.  6]. 

toinneamh  .i.  bas  'death'.  leacht  tea  iar  dtoinneamh  .i.  iar  mbâs  'the 

grave  of  Tea  after  death'. 
toinneamh  .i.  bradân  'a  salmon'. 

tôir  .i.  fôirithin  'relief,  assistance',  O'Conn. 

toirbhirt  .i.  tabhairt  'giving'. 

toirtenn  gleidin  .i.  as  tdirtheann  angleodh  é  'their  contestis  stubborn'. 
toiscidhe  .i.  toil  'will'  ba  toiscidle  doibh  .i.  ba  toil  doibh  'it  was  their 

will'  [toise  .i.  voluntas  hominis,  Corm.  p.  41]. 
toit  .i.  uiliataidh,  no  uilidhe  'the  whole'. 
tôla  .i.  iomarcaidh  'excess'. 

tolg  .i.  leabhaidh  'a  bed'. 



5  8  O'Clery's  Irisli  Glossary.  —  T.  — 

tolgdha  .i.  diomsach  'proud'  [tolgdai  (.i.  diumsach)  Fél.  Prol.  125, 

quoted  by  O'Dav.  p.  122]. 

tomhaidhm  .i.  loch,  no  abhann  bhriseas  as  talmhain  'a  lake  or  river 

which  bursts  out  of  the  ground'. 

tomhailt  .i.  caitheamh  'consuming'  toimhlim  .i.  caithim  'I  consume'. 

tomhaitheamh  .i.  bagar  '  a  threat'. 

tomlacht  .i.  bleaghan,  no  crûdh  'milk,  or  curds'. 

tomhra  .i.  tearmann  'protection'. 
tomthach,  no  an  tomthach  .i.  an  bagarthach,  no  an  fear  do  ni  bagar 

'a  threatener,  or  rnan  who  threatens'  [Colm.  h.  38]. 

tonach  .i.  nighe  'washing'  [îonach  .i.  nighi,  O'Dav.  p.  123]. 
tonach  .i.  léine  'a  shirt'. 

tonach  .i.  brat  'a  cloak'. 

tonn  .i.  tachdadh,  no  teannadh  'choking  or  tightening'. 
tonn  .i.  croiceann  'a  skin'. 

tonn  .i.  luaith  'swift'. 

tonnach  .i.  sonnach  .i.  babhtin  'rampart'. 

tonnadh  .i.  neimh,  no  deoch  ina  mbi  neimh  'poison,  or  drink  in  which 

is  poison'.  Fél.  Ep.  552. 

topli'un  .i.  time,  no  teas  'heat'. 

topnasca  .i.  meall,  no  cuairscin  bhios  cruinn  'a  bail,  or  a  small  packet 

which  is  round'. 

tor  .i.  tuirsi  'fatigue'  toras  .i.  tuirsi  'fatigue'. 

tor  .i.  ri  no  tighearna  'king  or  lord'. 

tor  .i.  eagla  'fear'. 

torc  .i.  croidhe  'heart'  [tore  .i.  nomen  do  aide,  Corm.  p.  43]. 

torc  .i.  eineach,  no  aghaidh  'face'  [torc  .i.  enech  no  aighe  no  cride,  O'Dav. 
p.  121]. 

torchair  .i.  do  thuit  'he  feh". 

torla  .i.  urra  'a  surety'. 

tormach  .i.  médughadh  'increase', 

tormuilt  .i.  tomhailt,  no  caitheamh,  etc.  'consumption' 
torracht  .i.  cruinn  'round'  tarbh  torrachta  .i.  é  cruinn  ar  a  reamha. 

torrachtain  .i.  teacht  'coming'. 

tort  .i.  bairghean  'a  loaP* 

tortughadh  .i.  coimhéigniughadh  'oppression'. 

toscal  .i  toicheastal  'an  army',  O'Conn. 

tosgughadh  .i.  gluasacht  'motion'. 

tôt  .i.  tonn  'a  wave'. 

toth  .i.  gach  bain  innsce  7  gach  bean  'every  féminine  word,  and 



O'Clery's  ïrish  Glossary.  —  T.  —  59 

every  woman'  [Toth  A.  cech  banindsce  7  cech  femen,  etc.  Corm. 
p.  42]. 

trachladh  .i.  sgâoileadh  'separating'. 

tracht  .i.  neart  'strength'  dithraicht  .i.  aimhneartmhar  'powerless\ 

traid  .i.  luath,  no  obann  'swift  or  sudden'  [Troid  .i.  obann  i  no  lualh, 
etc.  Corm.  Tr.  p.  162]. 

traill  .i.  losad.  7  on  focal  so  trullo  a  dubhradh  'kneading-trough, 

and  it  is  called  from  the  word  trullo'.  [Traill  .i.  a  nomine  trulla  .i. 
lossat,  Corm.  Tr.  p.  162]. 

tratrach  cri'on  .i.  traithni'ne  criona  'withered  grass'  brisidh  a  cuibh- 

righe  amhail  thrathrach  cri'on  .i.  amhail  trdithninibh  'their  bonds 
break  like  withered  grass'. 

tré  .i.  trid  'through'  tré  na  sgéith  .i.  tn'd  a  sgéith  'throughthe  shields'. 
treabhaire  .i.  urra  'surety'. 

treabhar  .i.  glic,  no  crionna  'wise'. 

treabhlacht  .i.  luchd  treibhe,  no  tighe  'the  people  of  a  tribe  or  of  a 
house'. 

treachladh  À.  sgâoileadh  'separating'. 

treachnaill  .i.  trén  chloinn  'strong  children'. 

treadhan  .i.  trosgadh  'fasting'.  [tredan,  Fél.  Jan.  1 5,  and  cf.  trednaig  .i. 
troscig,  Feb.  25.] 

treadhmo  .i.  crédita  'wounds'. 

treamham  .i.  thriom  'through  me'. 

treampa  .i.  triotha  'through  them'. 

treana  .i.  lamhchomairt,  no  bualadh  bas  'a  clapping  of  hands'  treana 

tailltean  .i.  bualadh  bas  no  égcâoine  do  bhiodh  a  dtailtin  'a  beating 
of  hands  or  lamentation  which  is  at  Teltown'. 

treanadh  .i.  câoineadh  'lamentation'. 

treathan  .i.  throigh  'a  foot'. 
treathan  .i.  tonn  'a  wave'. 

treathan  .i.  fairrge  'sea'  [trethan  (i.  fairrge  .i.  in  muif)  Fél.  Prol.  216]. 
treathan  .i.  ainbhthean,  no  gairbhthean  mara  no  uisge  'a  storm  or 

rough  weather  on  sea  or  water'.  [Fél.  June  3.   Treathan  .i.  anfen, 
O'Dav.  p.  122.] 

tré  cheann  .i.  tri  cinn  'three  heads'. 

trédheanas  .i.  trosgadh  'fasting'. 

tréfid  .i.  séideach  'blowing'  [treifet  .i.  seide,  O'Dav.  122]. 
tré  fhiort  .i.  tri'  fearta,  no  tri  mi'orbhala  'three  miracles'. 

tré  fhod  .i.  tri  fôide  'three  sods'  [Trefot  .i.  erin  7  manann  7  albu.  Corm. 
Tr.  p.  163.  Trevet,  Co.  Meath,  Four  Mast.  A.  D.  734]. 



60  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  — 

treidhe  .i.  trî  ni'  'three  things'. 
treimhid  .i.  trid  'through'. 

treith   .i.  ainéolach  'ignorant'  gan  treithe  .i.  gan  ainéolas  'without 

ignorance'. 
thréodsa  .i.  thriodsa  'through  thee'. 

tré  rann  .i.  tri  rainn,  no  tri  totchanna  'three  parts  or  three  pièces'. 

tré  uill  .i.  tré  uilleannach,  no  tri  huilleanna  'triangular'. 
triamhain  .i.  tuirseach  'tired'.  Fél.  Prol.  26. 

triamhnas  .i.  meatacht  'cowardice'. 

triandrong  .i.  tri  deocha  'three  draughts'. 

triath  .i.  rf  'king'. 

triath  .i.  tighearna  'lord'. 
triath  .i.  tonn  'wave'. 

triath  .i.  tore  'hog'. 
triath  .i.  tulach  'hill\ 

trilis  .i.  folt  'hair'. 

triocha  nô  triochad  .i.  a  deich  fichead  'thirty'. 
trîst  .i.  tuirseach  'sorrowful'. 

trîst  .i.  mallacht  'a  curse'. 

trochladh  .i.  sgâoileadh  7  trûailleadh  'separating,  and  corrupting'. 
trogh  .i.  clann  'children'. 
troghaidhe  .i.  trôghoidheadha  .i.  truagh  anoidheadha  .i.  a  mbâis.  Cath 

môna  troghaidhe,  etc.  'i.  e.  îrâgh  (sad)  oidheadha  (deaths)  sad  their 

deaths'. 
troghain  .i.  turgbhâil  greine  .i.  eirghe  greine  'sunrise'  [Trogein  .i.  gein 

7  tr6g  .i.  turgabail  na  greine,  etc.  Corm.  p.  42]. 

troightheach  .i.  coisidhe  'a  footman'. 

troiste  .i.  tresdéil  'trust,  confidence',  O'Conn. 
trom  .i.  tuirseach  'tired'. 

trom  .i.  tomhra  .  7  tornhra  .i.  tearmonn  'protection'. 

trucha  .i.  trochughadh  .i.  gar  secle,  no  gearr  shaoghal  'short  life'. 
trull  .i.  ceann  'head'. 

tua  .i.  t6  ainche  .i.  tosd  'silence'. 

tuachail  .i.  glic  'élever'  édtuachail  .i.  aimhghlic  'not  clever'. 

tuachail  .i.  toicheall  .i.  imtheacht  'journey'. 
tuadhmhaoile  .i.  monga  don  tâobh  bhudh  tuaidh.  'hair  onthe  leftside'. 

Tuadhmhâoile  forra  .i.  a  monga  don  tâobh  budh  thuaidh  orra. 

tuadhmhaoile  fair  .i.  folt  slim,  nô  tiugh,  nô  cas  'smooth  or  thick 

hair'. 
tûagha  .i.  lubâin,  no  stûagha  'hooks'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  —  61 
tûagha  congabhaid  a  bhrat  .i.  sduagha,  no  lûbâin  chongbhas  a  bhrat 

'hooks  which  fasten  his  cloak'. 

tûagha  .i.  bacâna  'hooks'  foslaic  trait  tûagha  .i.  sgâoil,  no  osgail  go 
luath  na  bacâin  'he  quickly  undid  the  hooks'. 

tuaghrod  .i.  slighe  'a  path'. 

tuaichle  .i.  drâoidheacht  'sorcery'. 
tûaim  .i.  tâobh  '  a  sideJ  tuaim  tuinne  .i.  re  taobh  tuinne. 

tûaim  .i.  cloidhe  'a  dyke'. 

tuaim  .i.  baile  'a  city'. 
tûaim  .i.  fearann  'land'. 

tuamann  .i.  borb  'mad'  tarbh  tuamann  .i.  tarbh  borb  'a  mad  bull'. 

tuara  .i.  sâsadh,  no  beatha  'comfort,  or  life'. 

tuargaibh  .i.  do  thoccaibh  'he  raised'  [F.  h.  24]. 

tuaslagadh  .i.  sgâoileadh,  no  fuaslagadh  'loosening'. 
tuathchuird  .i.  tuathcheird  .i.  ceird  thûathamhail,  no  drâoidheachta 

'witchcraft'. 

tubha  .i.  taisbénadh  'showing'. 
tuc  .i.  tec  .i.  cnaimh  'a  bone'. 

tuccaid  .i.  adhbhar  'a  cause'  tri  tuccaide  .i.  tri  hadhbhair  'three  causes'. 
tucht  .i.  cruth  'form'. 

tucht  .i.  trath  no  aimsear  'space  of  time'  tucht  imrulaidh  an  Dubh  Sâoi- 
leann  7  an  Liath  Mâcha  .i.  an  trath  do  imthigsead  no  do  chéim- 

nigsead.   'When  the  Black  of  Saoileann  and  the  Grey  of  Mâcha 

(Cuchulainn's  horses)  advanced'. 
tuchtaigh  .i.  cumhachtaigh,  no  cruthaigh,  no  toghaidhe  'powerful  or 

beautiful  or  chosen'. 

tudhchadar  .i.  tangadar  'they  came'. 
tudhchaidh  .i.  tainicc  'he  came'. 

tugha  .i.  tuighe  'straw'. 

tuicsi  .i.  toghaidhe  'chosen'. Fél.  July  21. 

tuidhle  .i.  taidhleach,  no  taithneamhach  'pleasant  or  bright'. 

tuidhme  .i.  coimhcheangal  'conjunction'.  Fél.  Oct.  17. 

tuil  .i.  on  chodlad  'to  sleep'  tuilis  .i.  codlais  'he  slept'. 

tuillis  .i.  médaighis  .i.  ro  thuill  .i.  domhedaigh  'he  increased'. 

tuillseadar  .i.  do  chodlodar  <they  slept'. 

tuinidhe  .i.  sealbh  'possession'  fir  torachda  tuinidhe  .i.  an  lucht  frith 

na  gcomhnaidhe  as  léo  sealbh  d  cheart  'men  who  seek  possessions'. 
tuinneadh  .i.  bas  'death'. 

tuinneamh  .i.  bas  'death'  iar  dtuinneamh  .i.  iar  mbâs  'after  death'. 

tuir  .i.  tighearna,  nô  tôiseach  'lord  or  prince'. 



62  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  T.  — 

tuirchreic  .i.   luâighidheachd  'reward'  [turcreic  .i.  tuarustal,  O'Dav. 
p.  m  8]. 

tuireann  .i.  cruithneachd  'wheat'. 

tûiridh  .i.  farraidh  'a  request'. 

tuiridh  .i.  tuireannta  'burdened,  O'R.' 

tuirighin  .i.  ri'  'a  king'. 
tuirighin  .i.  breitheamh  'a  judge'. 

tuirighin  .i.  tuir,  no  gabhal  cheangbhas  teach  'a  pillar  which  supports  a 

house'. 
tuirighin  .i.  teanga  <a  tongue'. 

[Tuirighin  righ  ruamna  gai, 

Tuirighin  bretheamh  blâthmach, 

Tuirighin  tuir  fhuilnges  tech, 

Tuirighin  îeangadh  tuirmeach.  For.  Foc.  LL.  39$.  a.] 

tuirinn  .i.  cruithneacht  'wheat'.  A  mhuhilinn  (sic),  ro  meilt  anba  do 

thuirinn  .i.  do  cruitneacht  '0  mill,  which  hast  ground  much  wheat' 
[Four  Mast.  A.  D.  647.  See  also  Fél.  p.  lxxxviii.] 

tuirisc  .i.  tuarasgbhâil  'information'. 

tuirisc  taidhe  .i.  tuarasgbhâil  tâidhe  .i.  foillsiughadh  gada  'conviction 

oftheft'. 
tuirt  .i.  aimsior  'time'. 

tuirtheachda  .i.  sgéla  'stories'. 
tuis  .i.  die  uais  .i.  fear  uasal  'a  nobleman'. 

tuisdighe  .i.  athair  7  mathair  'father  and  mother'. 

tuisdin  .i.  cruthugadh  'création'. 

tuisill  .i.  aindligheadh  'illegality'. 
tuith  .i.  tâth  'side'  tri  tuith  for  a  ngcloidheamh  .i.  tri  tâthaighthe  ar  a 

ngcloidheamh  'three  sides  to  a  sword'. 

tul  .i.  gnûis,  7  édan  'face,  and  forehead'. 
tul  .i.  tuile  'increase'. 

tul  .i.  obann  'sudden'. 

tul  .i.  nés  'manner'. 

tul  .i.  gach  ni  nocht  'everything  naked'. 
tulcha  briathar  .i.  comôrtus  'comparison'. 

tulghlan  .i.  tulach  glan  'a  fair  hill'. 

tulscan  .i.  tulsgâineadh  .i.  sgâoileadh  'loosening'. 

tultapadh  .i.  tap  a  gcion  'a  mishap',  O'Conn. 
tûr  .i.  iarraidh  'a  request'  [So  O'Dav.  p.  123]. 

tûr  .i.  sgrudadh  'searching'. 

tur  .i.  turas  fa  journey'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  u.  —  63 

tur  .i.  tuirsi  'fatigue'  a  ttur  .i.  a  ttuirsi  'in  fatigue'. 
tura  .i.  iomad  'abundance'  tura  namhad  .i.  iomad  namhad  'abundance 

of  enemies'. 

turba  .i.  buidhean  'a  troop'. 
turbhaidh  .i.  urbaidh,  no  tubaisde  'misfortune'. 

turchomrac  .i.  cruinniughadh,  n6  tionél  'an  assembly'. 

turgaibh  .i.  togbhaidh,  no  do  thôgaibh  'he  raised'. 

turgbhail  .i.  tôgbhâil  'to  raise'. 

turgbhala  .i.  cionta  'guilt'. 

turgbhalach  .i.  ciontach  'guilty'. 
turna  teineadh  .i.  nâmha  teineadh  'a  furnace'. 

turscolbadh  .i.  iomad  deabhtha  'plenty  of  fighting'  scolb  .i.  deabhaidh 

no  cathughadh  'conflict  or  fighting'. 
tuscarnadh  briathar  .i.  cumadoracht  'invention'. 

U. 

uaichle  .i.  uallcha  'pride'. 

uaighréir  .i.  réir  iomlân  'full  sway'  [cf.  inuage  [.i.  in  imlaine,  Fél.  Prol. 
255]- 

uaill  .i.  diomas  'pride'. 
uaill  .i.  oirdheirc  'illustrious'. 

uaim  .i.  fuaighel  'a  seam'. 

uain  .i.  câirde  'friendship'. 

uais  .i.  uasal  'noble'  uâis  inghean  .i.  inghean  uasal  'a  noble  maiden'. 
uaithchle  .i.  uathbhâsacha  'dreadful'.  O'R. 

uallach  .i.  eolach  'learned' as  é  rob  uallcha  .i.  dob  eolcha  'lt  is  he  who 
was  most  learned'. 

uan  .i.  cubar  'foam'. 

uath  .i.  omhan,  no  eagla  'fear'. 

uath  .i.  sgé,  no  sgeach  'whitethorn'  [uath  .i.  sce,  ar  imat  a  delg  (from 
the  abundance  of  its  thorns)  Corm.  Tr.  p.  165]. 

uath  .i.  ûir  'mould'. 

uath  .i.  uathmhar  'terrible'. 

uathadh  .i.  beagan  'a  little'. 
ubh  .i.  dias  chloidhimh  'the  point  of  a  sword'.  Lh. 

udhbhairt  [an  offering]  .i.  uadh  bearar,  7  ni  haige  an  as  'from  thee  it 

is  brought,  and  not  with  him  is  it'  [So  Corm.  Tr.  p.  167]. 
udhmadh  .i.  dûnadh  'an  enclosure'. 
udhmadh  .i.  ainm  don  ré  ghadraigh  trésa  ttéid  an  crann  bhios  ar  an 



64  O'Clery's  Irish  Glossary.  —  U.  — 

gcléith  ag  ddnadh  ar  na  ceathraibh,  no  ar  an  dirnéis  'a  name  for 
  through  which  goes  the  bar  that  is  on  the  hurdle  enclosing 

cattle',  See  Corm.  Tr.  p.  164. 
udhmall  .i.  luath;  no  siubhlach  .  na  bi  for  udmaille  .i.  na  bi  ag  siu- 

bhal  'swift,  or  walking  :  he  was  not  walking'  [utmaille  v  motion  », 
Colm.  h.  5]. 

uga  .i.  togha  'chosen'. 
ugadh  .i.  breith  'birth'.  6  romugadh  no  moiltear  .i.  6  rugadh  mé  oiltear 

mé  .  'after  I  was  born  I  was  nursed'. 

ugra  .i.  deabhaidh,  no  cathughadh  'conflict  or  fighting'. 
uibne  .i.  leastar  beag  no  soidheach  beag  'a  small  vessel'.  [Uibne  A. 

nomen  do  lestur  bic  ambï  deog,  etc.  Corm.  Tr.  p.  167.] 

uibne  .i.  ibne  .i.  ibhe,  no  ôl  'drinking'. 
uidh  .i  aire  'care',  Lh. 
uidheach  .i.  odhach  .i.  ceolmhar  'musical*. 

uidhidheacht  .i.  on  cheol  'music'. 

uiginge  .i.  cobhlach  'a  fleet'  .  tâoiseach  uiginge  .i.  tâoiseach  cobhlaigh 
'the  commander  of  a  fleet'. 

uiM  .i.  talamh  'earth'. 

uim  .i.  umha  'brass'.  Corm.  p.  44,  O'Dav.  p.  124. 
uinche  .i.  cath  'battle'. 
uinne  .i.  câoch  'blind1  cûa  uinne  .i.  cua  câocha  'blind  nuts\ 

uinneamh  .i.  neart  'strength'. 

uinsi  .i.  atâ  'is'. 

uirlisi  .i.  garrdha  'a  garden,  yard'. 

uirthreana  .i.  feirsde  'pools1  .  for  uirthreanaibh  na  tragha  .i.  ar  fears- 

adaibh  na  tragha  'on  the  pools  of  the  shore'. 
uis  .i.  umhal  'humble'  don  rfgh  badar  uisi  .i.  do  bhadar  umhâl  'to  the 

king  they  were  humble'  [Fél.  Jun.  19]. 
ulaidh  .i.  srathar  'a  pack-saddle'.  Beitr.  VIII.  $40. 

ulcha  .i.  fésôg  'a  beard'. 
umhalôid  .i.  umhlachd  'humility'. 

umharradh  .i.  umha  sruth  .i.  sruth  an  umha  'a  vein  of  copper'. 

uptha  .i.  piseôga  'sorcery'. 

ûr  .i.  orgain  'plunder'. 
11R  .i.  teine  'fire'. 

11R  .i  gach  noie  'everything  evil'. 
ur  .i.  uasal  'noble'. 
ur  .i.  imeal  'border'. 

ur  .i.  tosach  'beginning'. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  —  U.  —  6$ 

urbhaidh  .i.  coimhéd  'guard'  as  tû  Ciï  urbhaidhe  fil  la  hulltaibh  .i.  Cû 

coimhéda  'thou  art  the  watch-dog  with  the  Ultonians'. 

urchailte  .i.  toirmisgthe  forbidden'. 

urchuidmheadh  .i.  diultadh,  no  leith  sgél  'a  déniai  or  excuse'. 
urghais  .i.  clâochlôdh  séd  'change'. 

urgbhail  .i.  tôgbhail  'raising  up'  [Urgal  .i.  togal,  Corm.  Tr.  p.  1 66]. 
urgnamh  .i.  fleadh  'feast'. 

urlaidhe  .i.  deabhaidh,  no  cathughadh  'conflict,  or  fighting'. 

urlaithe  .i.  ésgaidh  'quick'. 

urlamh  .i.  ésgaidh,  no  ullamh  'quick  or  ready'. 

urlataidh  .i.  umhalôid  'humility'  [Urlaiti  .i.  umhaloid,  O'Dav.  p.  124]. 

urnaidhm  .i.  ceangal  'a  bond'. 
urrae  .i.  umhlachd  'obédience'. 

urscar  .i.  urscartadh  'cleansing'. 
urthaidhe  .i.  mionna  'an  oath'  urthaidhe  uainn  .i.  mionna  uainn  'an 

oath  from  us'. 

uruladh  .i.  altôir  'an  altar'. 

us  .i.  slonnadh,  no  aisnéis  'récital', 

us  .i.  iomthus,  no  sgéla  'narrative  or  taie' us  na  Duinn  Cuailgne  dia  thir 

.i.  sgéla,  no  imtheachta  'the  taie  of  the  Donn  of  Cuailgne'. 
usa  .i.  céir  'just'  bâ  husa  .i.  ba  côïr  'it  was  just'. 

usarb  .i.  bas  'death'  [ussarb  .i.  bas,  Corm.  p.  43]. 

FINIS. 

Qvia  absoletarum,  difficiliorumque  dictionum  vetusti  nostri  Idiomatis 

Hibernici  explanatio  ad  patri*  hystorias  aliasq;  antiquitates  penetrandas 

haud  parum  allatura  videtur  lucis,  &  compendij;  Hinc  facultatem  conce- 
dimus  dilecto  nostro  Fratri,  Fratri  Michaeli  CLERYin  patrijs  Antiquitati- 
bus,  &  abstrusioribus  sensibus  vetustioris  linguae  patriae  eruendis  versato  ; 

vt  Vocabularium  quod  ex  vetustis  eiusdem  linguse  dictionibus  ordine 

Alphabetico  digestum,  compilauit,  &  collatione  facta  cum  peritorum  nos- 
trae  linguae  Antiquariorum  glossematibus,  &  expositionibus  explanauit, 

Typis  mandetur  ad  Dei  gloriam.  Datum  Louanij  in  Collegio  Minor.  Strict. 
Obseru.  Antonii  de  Padua,  die  27  octob.  1643. 

F.  Hugo  de  Burgo,  Commissarius  Fr.  Hibernorum 

Strict,  obseruan.  in  Belgio  &  Germania. 

Rev.  Celt.   V  5 



66  O'Clery's  Irish  Glossary. 

APPROBATIO. 

Qvandoquidem  virorum  fide  dignorum  Linguse  Hibernicae  peritorum 
testimonio  r.obis  persuasum  sit  in  hoc  Vocabulario  nihil  contineri,  quod 

fidei  Catholicas  aut  moribus  Christianis  aduersetur,  censemus  prselo  com- 

mitti  posse,  &  in  lucem  mitti.  Dat.  Louanij,  die  7  Augusti  1643. 
Jacobus  Pontanus  S.  Theol.  Doctor  Apostolicus 

&  Regius  Librorum  Censor. 

The  following  words  were  accidentally  omitted  in  their  proper  place  : 

Corghus  [Lent]  .i.  a  quadragesima  .i.  ceathracha  là  'forty  days\  Fél. 
Jan.  7.  Nov.  1 3,  etc. 

Corplen  .i.  corpshleimhne,  sadaille  no  lén  cuirp,   «  bodily  ease  », 

Stokes,  on  Fél.  June  22.  [Sadaile,  tr.  'sloth',  Fél.  p.  lxv.] 

Corracht  .i.  corrghuineacht  no  corrachas  'restlessness'.  O'R. 

POSTSCRIPT. 

During  the  progress  of  thèse  sheets  through  the  press,  two  works  of  great 

value  to  students  of  Irish  hâve  appeared,  Mr.  Stokes's  édition  of  the  Félin  and 
Professor  Windisch's  Irische  Texte.  The  former  in  particular  would  hâve  been 
of  the  utmost  service  to  me,  if  only  from  the  much  greater  mechanical  facility 

in  reading  the  printed  text,  had  it  appeared  before  my  transcript  of  the  Glos- 

sary was  placed  in  the  printer's  hands,  for  O'Clery  evidently  drew  largely 
upon  the  Félire  both  for  single  words  and  for  illustrative  citations;  as  it  is,  I 

hâve  been  enabled  by  Mr.  Stokes's  work  to  introduce  a  few  corrections  and 
additions  into  the  later  sheets.  I  may  hère  state  that  the  références  to  the 
Félire  and  other  texts  make  no  pretence  to  be  exhaustive  :  références  are  as  a 
rule  given  only  where  the  word  was  believed  to  be  rare  or  of  doubtful  meaning. 

Professor  Windisch's  book  reached  me  too  late  to  allow  of  my  making  much 
use  of  it,  but  a  few  références  to  it  will  be  found  below.  There  can  be  no  doubt 
that  a  fuller  examination  of  both  thèse  works  than  has  as  yet  been  possible  to 
me  would  throw  much  light  on  many  difficulties. 



O'Clery's  Irish  Glossary.  67 
The  passages  left  untranslated  are  very  numerous;  this  is  partly  owing  to  my 

unwillingness  to  offer  mère  guesswork  to  those  who  are  better  qualified  than 
myself  for  the  task.  It  will  perhaps  be  allowed  that  the  omission  to  translate 
most  of  the  extracts  from  Amra  is  pardonable;  I  did  not  even  think  it  désirable 
to  dévote  much  time  to  the  study  of  passages  which  are  often  intentionally 
obscure,  and  with  which  only  ripe  scholars  are  compétent  to  grapple. 

It  should  be  stated  that  the  irrégularités  of  O'Clery's  spelling  and  accentua- 
tion hâve  been  preserved,  with  the  exceptions  in  the  case  of  the  spelling  which 

hâve  already  been  mentioned  in  the  prefatory  note. 

ADDITIONS   AND   CORRECTIONS. 

P.  355.   I  am  indebted  to  Mr.  David  Fitzgerald  for  the  following 

translation  of  the  lines  by  Lughaidh  O'Clery  : 
Athairne,  father  of  learning, 

Dallân  Forgaill,  the  chief  sage. 

To  compare  with  my  companion  were  not  fitting, 

Neidhe  of  great  knowledge  and  Ferceirtne. 
Obscure  historic  matters,  laws  of  our  ancestors, 

The  dark  language  of  the  poets 

Were  ail  alike  (in  one  scale)  to  our  ahhnidh 

The  Cli  of  unriddling,  the  able-to-explain,  or  unfold, 
The  Cli,  the  solved,  the  expounded. 

Mr.  Fitzgerald  sends  me  the  following  notes  on  the  obscure  last  two 

lines  :  «  Aithnidh  :  This  word  should  be  either  «  wise,  knowing  one  », 

or  «  acquaintance  »;  but  that  is  mère  conjecture.  —  eirnidh,  like  aith- 
nidh, cli,  ionaithmidh,  is  perhaps  (not  a  genitive,  which  is  unintelligible, 

for  it  should  apparently  be  eirneadha,  but)  a  substantive,  meaning  the 

«  solved  »,  «  unriddled  ».  —  méidh  =  O'R.'s  medh,  meigh,  balance, 
scale.  » 

P.  354,  line  6  from  bottom,  for  «  Festilogy  »  read  «  Calendar  ». 
afraighidh  :  for  dénaidheachd  read  dénaidh  eachd. 

aicdhe  mheanman  :  add  LL.  1 87.  b.  17. 

aice  :  add  Achall  ar  aicce  Temuir,  LL.  161  a.  44. 

aighe  :  add  Ihu  inmain  âige,  Fél.  Prol.  339. 
ailt  .i.  nasal  :  add  Fél.  Sep.  26. 
ainbheach  :  for  taer  read  saer. 

ainbhle  :  Fél.  Nov.  9. 



68  O'Clery's  Irish  Glossary. 

ainle  :  for  '20'  read  '2i\ 

airide  dala  :  for  'head  of  chieP  read  'head  or  chieP. 

aithbhe  :  add  Primda  breo  nadaithbe  'an  excellent  flame  that  wanes  not', 
Fél.  Apr.  1 $. 

amhar  .i.  céol  :  Cf.  'Ba  hâlaind  tra  ocus  ba  câin  in  t-énlorg  ocus  in 

l-énamar  bôi  leu',  Windisch,  I.  T.  p.  136. 
anbhfôtt  :  add  :  anfot,  Fél.  July  30,  and  cf.  fot,  inf. 

assuith  an  grian,  for  'sets'  read  'rested'  (Stokes),  and  add  Assoith  in 
grian,  F.  h.,  58,  59. 

athach  gaoithe  :  for  'storm'  read  'blast'. 
ath  féne  :  Mr.  Fitzgerald  calls  my  attention  to  another  place  of  this 

name,  Ath  Fênnai  i  tuaisciurt  crichi  Ciarraigi,  T.  B.  Flid.,  LL.  p. 

247  .a.  47. 

bille  :  The  words  Crist  ni  hatach  mbille  occur  Fél.  July  3,  where  Stokes 

translates  'no  paltry  prayer  to  Christ';  at  Aug.  8  the  last  three  words 

are  translated  'not  a  prayer  to  a  paltry  one'. 
bochôide  :  read  boill  ecsamhla,  etc. 

brioghach  :  for  'efficacions'  read  'efficacious'. 
caidh  .i.  glan  :  the  citation  from  Fél.  Jan.  4  should  be  transferred  to 

the  preceding  word. 

caimper  :  for  'says'  read  'proves'. 

cais  .i.  mioscais,  etc.  a  chul  cas  means  'his  poil  of  curls'.  See  Windisch 
I.  T.,  Wcerterb.  s.  v.  cûlad. 

caithfir  :  add  :  Fél.  June  3. 

céin  mhair,  Fél.  June  10  «  a  phrase  used  as  an  interjection  0  happy, 

lit.  (I  think)  bene  maneat  ».  Stokes. 
cichis  :  As  Cûchulainn,  etc.  Thèse  words  are  from  the  Fled  Bricrend; 

Stokes  translates  :  «  he  did  not  complain  of  a  spark  of  blood,  i.  e. 

a  drop  of  blood  as  red  as  a  spark  ».  Windisch,  I.  T.  p.  309. 

dae  no  dua  :  add  doe,  Fél.  Mch.  2,  Aug.  27. 

dearbh,  line  6,  for  'milky'  read  'milk'. 
déidhe  :  for  'the  the'  read  'the'. 
deirginnleadh  :  for  condercintluid  read  condercintliud. 

diofhulaing  :  for  'to  endure'  read  'intolérable'. 
diolacht  :  for  âilleacht  read  dilleacht. 

dreann  :  for  'For.  For.'  read  'For.  Foc' 

duibhgeann  :  for  'warriors'  read  'warrior'.  Mr.  Fitzgerald  translates 
lines  3  and  4  :  «  On  necks  of  kings  it  gaves  forth  a  sound,  In  fight 

the  Blackhead  (sword)  that  Diarmaid  had  ».  O'Clery's  gloss  should 
be  translated  :  «  That  is  the  same  as  :  Not  on  throats  of  oxen  or  of 



O'Clery's  Irish  Glossary.  69 

cows  is  proved  the  sword  of  a  great  champion,  but  it  is  on  necks 

of  kings  in  battle  that  his  sword  makes  noise  ».  The  lines  are  from 

the  Amra,  LU.  p.  13.  b.  16-19. 
eatha  dhô  :  add  eiha  dô,  Windisch,  I.  T.  p.  98. 
éccnach  :  dele  comma  after  nimor. 

feithis  :  add  :  ronfeîhis  occurs  Fél.  Aug.    7,    translated  by   Stokes 

«  which  thou  preservedst  ». 

fi  :  fô,  etc.  Thèse  words  occur  also  in  the  Amra,  LU.  p.  7.  b.  36. 

fich  :  add  :  arfich,  Fél.  Apr.  1 5. 

frisninnle  :  add  :  frisnindle,  'to  prépare,  search  out'.  O'Don.  Suppl. 
giuil  :  see  Windisch,  I.  T.,  Wœrterb.  s.  v.  glenim. 

gnia  :  add  :  «  The  0.  Ir.  cia  do-gnïa  .i.  cia  do  aithéonta,  O'Cl.,  seems 

the  2d  pers.  sg.  of  a  reduplicated  future  from  the  root  gnâ  'to 
know'  ».  Stokes,  Beitr.  VIII.  319. 

iul  :  add  :  Lenamm  diul  gach  aein-reimhe  «.  Let  us  adhère  to  the  know- 

ledge  of  each  one  course  »,  Michael  O'Clery's  Book  of  Pedigrees, 
Journ.  V.  214. 

lann  :  for  sôisdin  read  rôisdin. 

LEO  :  add  :  Amra,  LB.  238  a,  Goid.  p.  170. 

lés  :  for  «  Stokes  »  read  «  O'Don.  »,  and  add  «  The  cure  of  a  physi- 

cian   without   a  medicine-bag   »,   O'Curry,  M.C.  III.    251.   The 
words  are  taken  from  the  Amra,  Goid.  p.  161. 

lîu  :  add  :  A  gillu  Connacht  nad  lia,  Se.  mucci  Mie  Datho,  Windisch,  I. 

T.,  p.  106. 

l6  :  add  :  hi  cein  beô  fo  lindib  16,  LU.  p.  40.  a.  41,  cited  by  Windisch, 

I.  T.,  p.  665,  and  see  lua  .i.  uisge. 
luchair  :  add  :  luchair  ega,  Windisch,  I.  T.,  p.  103. 

luibhne  :  add  :  diùbhracadh,  shooting  with  a  bow,  etc.  O'D.  Suppl. 
mocht  :  add  :  Fél.  Aug.  12. 
odh  .i.  céol  :  add  :  oid  menman,  Fél.  June  1. 

oibne,  Fél.  Nov.  30. 

oinme,  Fél.  Oct.  2. 

polaire  :  add  :  a  folaire  for  a  muin.  Trip.  Eg.  3.  b.  1. 

pur  :  for  gùr  see  above,  gur  .i.  calma,  gur  .i.  gér,  and  see  also  Fél. 

p.  cclxij  where  this  couplet  is  translated. 

saith  :  the  quatrain  cited  by  O'Clery  occurs  in  Keating,  I.   3,  p    26  in 

Joyce's  édition.  It  does  not  appear  in  Haliday's  text. 
seanaidh  :  Mr.  Stokes  translates  the  lines  from  the  Félire  :  «  The  grâce 

of  the  septenary  Spirit  dropt  on  a  fair  great  train».  For  my  render- 

ing  of  gealmhair  see  O'R.  «  Geallmhar,  desirous  ». 



L'ANCIENNE 

LÉGENDE   IRLANDAISE 

ET   LES 

POÉSIES    OSSIANIQUES1. 

L'Irlande  n'a  jamais  été  province  romaine.  On  connaît  le  développe- 
ment historique  des  pays  qui  furent  soumis  au  joug  de  Rome.  Mais  ce 

sera  peut-être  chose  nouvelle  pour  plusieurs,  que  d'entendre  parler  de  l'an- 
tique civilisation  d'une  contrée  dont  le  sol  n'a  eu  à  subir  ni  le  passage  des 

Romains  ni  les  orages  de  l'invasion  barbare,  et  qui,  grâce  à  cette  circons- 
tance, a  conservé  en  grande  partie  son  originalité  primitive  jusqu'à  une 

période  assez  avancée  du  moyen  âge.  Cette  considération  servira  à  justifier 

la  liberté  que  je  prends  d'appeler  ici  l'attention  de  tous  sur  un  terrain  qui 
reste  en  dehors  de  la  direction  ordinaire  des  études  classiques.  Pour 

rehausser  à  vos  yeux  l'intérêt  de  mon  sujet,  je  pourrais  dire  que  les 
Irlandais,  nation  celtique,  forment  un  membre  important  dans  la  grande 

famille  des  peuples  indo-germaniques  ;  qu'ils  étaient  Celtes  aussi,  ces 
Gaulois  dont  la  défaite  a  valu  à  César  des  lauriers  immortels  ;  que  des 

moines  irlandais  au  vme  siècle  ont  apporté  sur  le  continent,  avec  le 
christianisme,  les  lumières  de  la  science,  et  transcrit  avec  zèle  des  textes 
latins,  entre  autres  un  manuscrit  de  Priscien  que  nous  avons  encore.  Je 

pourrais  développer  ces  faits,  et  bien  d'autres  ;  mais  je  crois  m'assurer 
encore  mieux  votre  bienveillante  attention  en  commençant  par  vous  pro- 

mettre de  ne  point  faire  de  motion,  ni  à  cette  session  ni  aux  suivantes, 

pour  qu'on  expose  désormais  dans  les  collèges  même  les  résultats  des 
études  de  philologie  celtique. 

i.  Cet  article  est  une  conférence  faite  par  M.  Windisch,  à  Géra,  en  1878,  au  congrès 

des  Philologues  allemands.  Nous  croyons  utile  d'en  donner  une  version  française,  parce 
que  c'est  le  meilleur  tableau  d'ensemble  qui  ait  encore  été  tracé  de  l'ancienne  littérature irlandaise. 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  7 1 

Mon  but  est  seulement  d'indiquer  ici  les  traits  remarquables  et  la  haute 

valeur  de  l'ancienne  légende  irlandaise  ;  de  montrer  qu'elle  forme  le 
fond  des  poésies  ossianiques  de  Macpherson,  si  fameuses  en  leur  temps; 

et  enfin  d'expliquer  la  naissance  et  la  véritable  nature  de  cette  figure 

poétique  d'Ossian. 

On  peut  étudier  l'antique  tradition  irlandaise  dans  un  grand  nombre  de 

manuscrits  dont  le  plus  ancien  remonte  à  l'an  1 100  environ.  La  plupart 
de  ces  manuscrits  se  trouvent  à  Dublin  ;  d'autres  sont  à  Londres  et  à 
Oxford.  On  a  commencé  à  Dublin  à  publier  en  fac-similé  ceux  qui  ont 
le  plus  de  valeur  ;  beaucoup  de  morceaux  détachés  ont  déjà  vu  le  jour, 

et  j'ai  des  copies  de  plusieurs  autres.  Telles  sont  les  sources  où  je  puise- 
rai mes  renseignements. 

Je  ne  saurais  mieux  faire,  pour  vous  donner  une  idée  claire  de  la 

vieille  tradition  irlandaise,  que  de  vous  en  fournir  un  spécimen.  Or,  dans 

le  plus  ancien  des  cycles  qu'elle  comprend,  il  n'y  a  pas  de  récit  plus 
important  et  plus  étendu  que  le  Tain  Bô  Cûalgne,  «  le  vol  des  vaches  de 

Cdalgne  »  (appelé  souvent  le  Tain,  par  abréviation^.  J'ai  sous  les  yeux 
deux  anciennes  variantes  de  ce  texte,  qui  ne  diffèrent  entre  elles  que 

par  des  détails.  Les  manuscrits  qui  nous  Font  conservé  datent  à  peu  près 
des  années  1 100  et  1150. 

La  légende  commence  par  un  remarquable  dialogue  entre  Ailill  et 

Medb,  roi  et  reine  de  la  province  de  Connaught.  Les  différentes  parties  de  la 

composition  ayant,  comme  celles  de  l'Iliade,  reçu  des  noms  spéciaux,  ce 

début  s'appelle  «  l'entretien  du  chevet  »,  parce  que  les  interlocuteurs 
reposent  sur  leur  couche  royale.  «  Il  est  bien  vrai,  dit  Ailill,  que  la  femme 

d'un  homme  de  bien  est  une  femme  de  bien  »  ;  et  il  ajoute  :  «  car  tu  es 

meilleure  à  présent  que  lorsque  je  t'ai  prise  ».  La  reine  a  trop  de  fierté, 

trop  d'audace  virile,  pour  convenir  de  la  chose;  et  sans  rabaisser  son 

mari,  elle  lui  fait  entendre  qu'il  n'est  que  juste  assez  bon  pour  elle.  Elle 
avait  souhaité  un  homme  qui  fût  exempt  d'avarice,  de  jalousie  et  de 

crainte  ;  et  c'est  seulement  Ailill  qui  s'est  trouvé  aussi  éloigné  qu'elle- 
même  de  ces  défauts.  Mais  elle  finit  par  se  prétendre  plus  riche  que  lui. 

Ce  point  devient  le  fond  de  toute  la  discussion  ;  et  pour  le  juger,  il 

faut  qu'on  apporte  pièce  à  pièce  et  qu'on  compare  les  biens,  les  trésors 
du  roi  et  ceux  de  la  reine  :  leur  poterie,  leurs  vases  et  leur  vaisselle  de 

fer;  leurs  urnes,  leurs  pétrins  et  leurs  chaudières;  leurs  anneaux  et  leurs 

chaînes,  leurs  bijoux  et  leurs  joyaux  d'or,  leurs  vêtements  pourprés, 
bleus,  noirs  et  verts,  jaunes,  gris  et  bariolés,  bruns,  pointillés  et  rayés; 

leurs  grands  troupeaux  de  brebis,  leurs  chevaux,  leurs  troupeaux  de 

porcs  et  de  bêtes  à  corne.  Et  ils  comptèrent  et  calculèrent,  et  ils  trou- 



72  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 
vèrent  des  deux  parts  même  quantité  et  même  valeur.  Parmi  les  bestiaux 

d'Ailill  se  trouva  pourtant  un  noble  taureau  qui,  bien  qu'issu  de  la  vache 

Blanchecorne,  propriété  de  Medb,  n'avait  pas  voulu  rester  sous  la  domi- 
nation d'une  femme,  et  avait  passé  aux  troupeaux  d'Ailill.  Grâce  à  cette 

défection,  Medb  était  battue  !  Et  il  lui  semblait  qu'elle  n'avait  pas  un  sou 

vaillant,  parce  qu'elle  ne  pouvait  fournir  un  taureau  semblable. 

Voilà  qu'elle  apprend  que  Dare,  roi  de  Cûalgne  (petit  territoire  dans 
la  province  d'Ulster)  possède  précisément  un  semblable  animal.  Medb 
ne  veut  pas  le  recevoir  en  don,  mais  seulement  le  garder  pour  la  repro- 

duction pendant  une  année  ;  après  quoi  elle  le  rendrait,  en  ajoutant  cin- 

quante vaches  d'indemnité.  Les  messagers  de  la  reine  se  mettent  en 
route,  et  obtiennent  du  roi  Dare  une  réponse  favorable.  Ils  reçoivent  une 
gracieuse  hospitalité  ;  on  leur  prépare  une  couche  de  jonc  frais,  ils 

mangent  et  boivent.  Ils  deviennent  causeurs,  et  l'entretien  roule  sur  la 

générosité  et  sur  la  complaisance  de  leur  hôte.  Tout  à  coup  l'un  d'eux, 
s'animant,  contredit  ces  éloges,  et  prétend  que  Dare  aurait  été  forcé  de 

livrer  le  taureau,  s'il  ne  l'eût  fait  de  son  plein  gré.  Le  malheur  voulut 

que  l'intendant  de  Dare,  qui  venait  en  ce  moment  même  apporter  aux 
messagers  un  nouveau  service,  entendît  cette  imprudente  assertion.  Il 

ne  manqua  pas  de  la  rapporter  à  son  maître,  et  celui-ci,  piqué,  renvoya 
aigrement  les  ambassadeurs  quand  ils  vinrent  le  lendemain  matin  le 

prier  de  remplir  sa  promesse.  Ils  furent  obligés  de  s'en  retourner  sans 
avoir  réussi  dans  leur  mission. 

Medb  se  résout  alors  à  employer  la  force  pour  en  venir  à  ses  fins. 

Elle  convoque  par  message  les  héros  les  plus  renommés  ;  ils  arrivent 

avec  leurs  hommes.  Ils  séjournèrent  pendant  quinze  jours  à  la  résidence 

royale,  parce  que  les  druides  attendaient  toujours  un  signe  favorable. 

Enfin,  au  jour  du  départ,  Medb  veut  tourner  par  la  droite  autour  de  l'armée, 
avec  le  conducteur  de  son  char,  pour  faire  naître  l'influence  d'un  bon 
augure.  Soudain  paraît  devant  elle  une  merveilleuse  jeune  femme  aux 

blonds  cheveux  :  elle  est  couverte  d'un  manteau  de  diverses  couleurs, 

que  fixe  une  épingle  d'or  ;  le  tissu  de  sa  chemise  à  fraise  est  mêlé  de 

fils  d'or  ;  le  bas  de  son  visage  est  étroit,  son  front  large,  ses  sourcils 

sombres  et  épais  ;  l'ombre  de  ses  cils  noirs  se  projette  jusqu'au  milieu 
des  joues  ;  ses  lèvres  ressemblent  au  corail,  ses  dents  à  une  pluie  de 

perles  tombées  dans  sa  bouche  ;  elle  a  trois  tresses  de  cheveux,  dont 

deux  s'enroulent  autour  de  sa  tête,  tandis  que  l'autre  lui  pend  jus- 

qu'aux mollets  ;  elle  tient  en  main  une  tige  d'argent  qui  sert  à  tisser  de 
la  dentelle  ;  chacun  de  ses  yeux  a  trois  pupilles  ;  deux  coursiers  noirs 
traînent  son  char. 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiaues.  75 

«  Comment  t'appelles-tu  ?  »  demande  Medb  à  l'apparition.  «  Fedelm, 

la  voyante  du  Connaught,  est  mon  nom.  —  D'où  viens-tu?  —  D'Ecosse, 
où  j'ai  appris  à  annoncer  l'avenir. — Possèdes-  tu  le  charme  imbass  forosna? 
—  Sans  doute.  » 

La  déesse  ou  fée  (en  irlandais  side),  car  Fedelm  en  est  une,  n'emploie 
aucun  des  moyens  qui  sont  indiqués  ailleurs  comme  nécessaires  à  la 

formation  du  charme  imbass  forosna  :  son  simple  regard  suffit  pour  voir 

l'avenir. 
Vient  ensuite  une  de  ces  remarquables  poésies  qui  dans  les  légendes 

irlandaises  sont  si  souvent  insérées  aux  endroits  les  plus  intéressants,  et 

sur  lesquelles  nous  aurons  l'occasion  de  revenir.  Trois  fois  Medb 

demande  :  «  Fedelm  la  voyante,  comment  vois-tu  l'armée  ?  »  Trois  fois 
Fedelm  répond  :  «  Je  la  vois  rouge,  je  la  vois  ensanglantée.  »  Medb 

refuse  de  croire  à  ce  fâcheux  présage,  elle  objecte  qu'une  malédiction 
pèse  sur  le  territoire  ennemi,  que  quelques-uns  des  plus  braves  héros  de 

l'Ulster  sont  exilés  et  se  trouvent  dans  son  armée.  Interrogée  pour  la 
quatrième  fois,  Fedelm  explique  de  qui  viendra  le  malheur  qui  les  menace. 

Elle  voit  un  jeune  et  beau  guerrier  qui  ressemble  à  Cuchulinn.  C'est  de 

ce  terrible  héros,  à  qui  nul  ne  se  peut  comparer  pour  la  vigueur,  l'habi- 
leté et  le  courage  militaire,  que  l'armée  aura  beaucoup  à  souffrir  ;  c'est 

grâce  à  lui  que  le  sang  rougira  la  peau  des  braves,  que  leurs  corps 

seront  déchirés,  et  que  les  femmes  du  Connaught  verseront  des  larmes. 

L'armée  se  met  en  route,  l'itinéraire  qu'elle  suit  est  décrit  de  place  en 

place,  on  pourrait  le  tracer  sur  la  carte.  On  fait  halte  et  l'on  campe 
chaque  nuit.  L'habile  Fergus  les  conduit  :  originaire  de  cette  contrée 

d'Ulster,  contre  laquelle  est  dirigée  l'expédition,  il  a  quitté  son  pays  par 
suite  du  vif  ressentiment  que  lui  causa  la  trahison  du  roi  Conchobar, 

envers  les  nobles  Mac  Usnech,  pour  la  sûreté  desquels  Fergus  s'était 
porté  garant.  Mais  comme  l'armée  s'approchait  des  frontières  de  l'Ulster, 
Fergus  sent  se  réveiller  en  lui  l'amour  de  ses  compatriotes,  et  il  les  fait 
prévenir  de  leur  danger. 

Par  suite  de  certains  crimes,  une  malédiction  pesait  sur  les  hommes 

d'Ulster  et  les  privait  de  leur  force.  Cuchulinn  seul  en  était  exempt. 
Accompagné  de  son  père  seulement,  ce  guerrier  se  trouve  dans  le  voisi- 

nage de  la  frontière.  Leurs  chevaux  paissent  autour  d'un  pilier  de  pierre 
et  dévorent  l'herbe  jusqu'au  ras  du  sol  ;  ceux  de  Cuchulinn  absorbent 

même  la  terre  jusqu'à  la  roche  dure.  Cuchulinn  apprend,  par  l'avis  de 
Fergus,  l'approche  de  l'ennemi.  «  Retire-toi  d'ici,  dit-il  à  son  père,  et 

préviens  les  hommes  de  l'Ulster  ;  car  je  dois  aller  au  rendez-vous  de 
Fedelm  Noichride  »  ;  il  avait  fait  cette  promesse  à  son  amante,  et  il  tient 



74  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiaues. 

parole  malgré  les  exhortations  de  son  père.  Mais  avant  de  s'éloigner,  il 
laisse  un  témoignage  de  sa  force  :  d'une  main  il  abat  un  arbre,  en  un 
seul  coup,  en  tord  le  tronc  en  forme  d'anneau,  y  inscrit  quelques  runes 
ou  caractères  oghamiques,  et  jette  cet  anneau  par-dessus  le  pilier,  le  long 
duquel  il  glisse  profondément  et  où  il  reste  accroché. 

Les  premiers  éclaireurs  arrivent,  trouvent  cette  énigme,  et  l'on  fait 
halte.  Fergus  reconnaît  aussitôt,  à  toutes  sortes  d'indices,  que  Cuchu- 
linn  a  passé  par  là.  Il  lit  l'inscription  oghamique  :  «  Qu'on  n'aille  pas 
plus  loin,  jusqu'à  ce  qu'il  se  trouve  un  homme  qui  jette  un  pareil  anneau 
d'une  seule  main  ;  je  défends  à  mon  ami  Fergus  de  le  faire.  » 

Ici  encore,  comme  cela  arrive  souvent,  nous  trouvons  un  passage  en 
vers.  Fergus  demande  à  un  druide  ce  que  peut  signifier  ce  tour  de  force, 

et  celui-ci  répond  que  Cuchulinn  voulait  par  là  arrêter  leur  marche. 

D'après  les  usages  héroïques  du  temps,  mêlés  de  superstition  druidique, 
il  faut  nécessairement  qu'on  relève  ce  défi,  sans  quoi  l'anneau  volera 
après  l'homme  qui  a  fait  l'inscription,  et  celui-ci,  avant  la  prochaine 
aurore,  se  vengera  d'une  manière  sanglante.  Ailill  et  Medb  s'avisent  de 
tourner  la  difficulté,  en  se  dirigeant  de  côté,  par  une  grande  forêt.  L'ar- 

mée se  fraie  un  chemin  à  grand'peine  ;  et  pour  surcroît  de  malheur,  la 
neige  vient  à  tomber  en  abondance.  Les  hommes  y  enfoncent  jusqu'à  la 
ceinture,  les  chars  jusqu'au-dessus  des  roues  ;  il  ne  faut  pas  songer  à 
dormir  cette  nuit-là. 

Le  lendemain  matin,  sans  se  presser  pourtant,  Cuchulinn  revient  de 
chez  son  amante.  Monté  sur  son  char  de  guerre,  il  décrit,  à  quelque 

distance,  plusieurs  cercles  autour  de  l'armée,  et  cherche  à  l'embrasser 
d'un  coup  d'oeil.  Puis,  prenant  les  devants,  il  s'élance  jusqu'à  un  gué  ; 
et  ici  encore  il  oppose  à  l'ennemi  un  de  ses  tours  de  force.  D'un  coup  il 
détache  un  tronc  d'arbre,  avec  quatre  branches,  y  fait  une  inscription 
en  caractères  oghamiques,  et  lance  cette  pesante  fourchette  d'une  seule 
main  dans  le  gué,  de  sorte  que  traversant  une  large  pierre  de  part  en 

part,  elle  s'enfonce  aux  deux  tiers  dans  le  sol.  Cette  fois  il  arriva  mal- 
heur aux  éclaireurs  de  l'armée.  Cuchulinn  coupe  leurs  têtes  et  les  pique 

aux  quatre  pointes  de  sa  fourchette.  Quant  aux  chevaux  attelés  aux 
chars  qui  portent  les  corps  sanglants  de  leurs  maîtres,  il  les  renvoie  du 

côté  de  l'armée,  où  ce  spectacle  jette  une  grande  consternation.  Medb 
tient  conseil  avec  les  autres  chefs  ;  ils  croient  que  tout  le  pays  d'Ulster 
s'est  levé  et  qu'une  armée  ennemie  s'avance  à  leur  rencontre.  Mais, 
arrivé  au  gué,  on  trouve  seulement  le  tronc  taillé  en  fourchette,  avec  les 

têtes  coupées,  et  près  de  là  les  traces  d'un  seul  attelage  et  d'un  seul 
homme.  Un  druide  explique  ce  nouveau  signe.  C'est  encore  un  tour  de 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  75 

force  pour  arrêter  l'armée,  car  on  ne  devra  pas  avancer  jusqu'à  ce  qu'un 
homme,  d'une  seule  main,  ait  enlevé  la  terrible  fourchette.  Fergus  seul 
en  est  capable.  Il  est  vrai  que  quatorze  chars  se  brisent  sous  lui,  avant 

que,  debout  sur  le  sien,  il  vienne  à  bout  de  son  entreprise. 

L'armée  se  repose  alors  pendant  cette  seconde  nuit.  On  dresse  des 
huttes  et  des  tentes,  on  prépare  à  manger  et  à  boire,  on  chante,  on 

joue. 
Celui  qui  a  rédigé  cette  légende  y  a  laissé  certaines  inconséquences. 

Ainsi  dans  les  vers  qui  sont  insérés  au  milieu  du  récit  en  prose,  le  nom 
de  Cuchulinn  est  assez  souvent  prononcé.  Malgré  cela,  Ailill  demande  à 

Fergus,  au  moment  où  ils  sont  campés  tranquillement,  quel  peut  bien 

être  cet  homme-là,  qui  a  donné  des  preuves  si  étonnantes  de  sa  force. 

Fergus  n'en  connaît  qu'un  qui  puisse,  seul,  tenir  tête  à  une  armée  :  c'est 

Cuchulinn,  celui  qu'il  a  élevé  autrefois.  Ailill  a  déjà  entendu  parler  de 
ce  jeune  héros,  mais  il  désire  en  savoir  davantage  ;  et  ici  se  trouve 

intercalé,  dans  les  deux  récits  que  j'ai  en  vue,  un  long  épisode  intitulé 
«  les  actions  de  Cuchulinn  enfant  ».  Je  parlerai  seulement  de  celle  qui 

lui  a  valu  son  nom.  Car  il  s'appelait  d'abord  Sétanta  ;  sa  mère  était 
Dechtire,  la  sœur  du  roi  Conchobar,  et  son  père  Sûaltam,  gentilhomme 

de  l'Ulster.  Il  y  a  pourtant  sur  sa  naissance  une  remarquable  légende, 

d'après  laquelle  il  serait  en  réalité  le  fils  d'un  dieu  païen.  Cette  tradition  est 

probablement  d'origine  plus  récente  ̂ 'influence  chrétienne  n'y  est  peut- 

être  pas  étrangère)  et  date  d'une  époque  où  Cuchulinn  avait  été  doué  par 
l'imagination  populaire  de  forces  surhumaines. 

Voici  donc  à  quelle  occasion  il  reçut  le  nom  de  Cuchulinn.  Le  roi 

Conchobar  fut  un  jour  invité  à  un  repas  par  le  forgeron  Culann,  qui 

demeurait  seul  dans  une  métairie.  Il  demanda  au  jeune  fils  de  sa  sœur 

de  l'accompagner;  mais  celui-ci  préféra  aller  seul  après  lui,  ses  cama- 

rades n'étant  pas  encore  lassés  de  jouer.  Cependant  le  roi  oublie  que 
Sétanta  doit  venir  après  lui  ;  et  le  forgeron  lâche  comme  de  coutume  son 

chien  de  garde.  Le  dogue,  après  avoir  parcouru  rapidement  les  environs, 

revient  à  son  gîte,  et  se  couche  pour  faire  le  guet,  la  tête  sur  les 

pattes.  Alors  arrive  le  petit  Sétanta.  Le  chien  se  précipite  sur  lui,  furieux, 

la  gueule  béante.  L'enfant  n'avait  d'autre  défense  que  sa  balle  à  jouer  ; 
il  la  lance  dans  le  gosier  du  chien  avec  tant  de  force  qu'elle  le  traverse 
d'outre  en  outre,  entraînant  avec  elle  ses  entrailles.  Culann  était  irrité 

de  la  perte  de  son  chien  ;  mais  Sétanta  s'offrit  à  lui  servir  lui-même  de 

gardien  de  ses  troupeaux  et  de  sa  terre,  jusqu'à  ce  que  le  forgeron  eût 

élevé  un  autre  chien  aussi  bon  que  celui  qu'il  avait  tué.  Et  il  reçut  dès 
lors  le  nom  de  Cuchulinn,  c'est-à-dire  «  le  chien  de  Culann.  » 



76  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 

Le  lendemain  matin  l'armée  se  remit  en  marche ,  sous  les  ordres 

d'Ailill  et  de  Medb.  Cuchulinn  était  toujours  dans  le  voisinage.  Voilà 

qu'il  rencontre  dans  le  bois  un  conducteur  de  char,  qui  coupait  du 

sureau  pour  en  faire  des  traits  de  roue.  Il  lui  demande  ce  qu'il  fait  là. 

«  Je  coupe  du  sureau  pour  en  faire  des  traits  de  roue,  répond  l'écuyer  ; 
car  nos  chars  se  sont  brisés  hier  à  la  chasse  d'un  noble  gibier,  de  Cuchu- 

linn ;  et  par  ta  virilité,  brave  homme,  aide-moi  pour  que  ce  fameux 

Cuchulinn  ne  me  surprenne  pas.  »  La  scène  rappelle  l'humour  de  Shake- 
speare. «  Tu  as  le  choix,  dit  Cuchulinn  :  veux-tu  assembler  les  bois,  ou 

bien  les  polir  ?  —  J'aime  mieux  les  assembler,  dit  le  conducteur  du  char, 
car  cela  est  plus  facile.  »  Cuchulinn  se  mit  donc  à  polir  les  bois  :  ils 

avaient  beau  être  courbes  ou  noueux,  il  les  faisait  passer  par  les  fourchettes 

de  ses  mains  et  de  ses  pieds,  de  telle  sorte  qu'ils  devenaient  droits,  sans 
défauts,  lisses  et  bien  taillés  ;  et  avant  de  les  livrer  il  les  polissait  si  bien 

qu'une  mouche  n'eût  pu  s'y  tenir.  L'écuyer  s'étonne  et  demande  à 
Cuchulinn  qui  il  est.  Celui-ci  s'étant  fait  connaître  :  «  Malheur  à  moi,  je 

suis  perdu  !  »  s'écrie  son  interlocuteur.  «  Mais  non,  dit  Cuchulinn,  car 

je  ne  tue  point  d'écuyers,  de  valets  ou  de  gens  sans  armes.  Mais  où  est 
ton  maître  ?  —  Là-bas,  dans  la  prairie.  »  Avant  que  le  maître  ait  pu  être 

prévenu  par  son  serviteur,  Cuchulinn  l'a  atteint  et  lui  a  coupé  la  tête. 

Je  m'en  tiens  là,  ce  qui  précède  étant  suffisant  pour  donner  une  cer- 

taine idée  du  genre  des  anciennes  légendes  irlandaises,  et  de  ce  qu'elles 
racontent. 

Ces  temps  héroïques  où  Conchobar  régnait  en  Ulster,  Ailill  et  Medb 

en  Connaught,  où  Cuchulinn,  Fergus  et  d'autres  héros  accomplissaient 

leurs  exploits,  sont  encore  illustrés  par  beaucoup  d'autres  légendes.  Elles 
se  rapportent  toujours  au  même  état  de  choses,  malgré  mainte  contradic- 

tion dans  les  détails  :  les  caractères  des  héros  se  soutiennent  avec  une 

constance  remarquable,  et  l'action  d'une  légende  suppose  souvent  connue 

celle  d'une  autre  légende.  Le  combat  et  la  lutte  sont  l'élément  favori  de 
ces  héros.  Mais  ils  ne  se  battent  pas  sans  règle  et  sans  loi,  comme  des 

sauvages  :  les  principaux  héros  se  distinguent,  non  seulement  par  leur 

grande  force  physique,  mais  encore  par  leur  habileté  à  manier  l'épée  et 

la  lance,  à  sauter  et  à  jeter  le  javelot.  Les  tours  de  force  et  d'adresse 

par  lesquels  se  signale  Cuchulinn  atteignent  la  limite  de  l'incroyable  ; 
mais  quoique  ici  fcomme  il  arrive  souvent  dans  la  légende  irlandaise)  il 

y  ait  évidemment  exagération  fantastique,  il  n'en  est  pas  moins  certain 

qu'au  fond  de  tout  cela  il  y  a  une  vérité  humaine.  La  première  éducation 
des  enfants  était  déjà  guerrière.  A  Emain,  résidence  de  Conchobar,  les 

garçons  avaient  l'habitude  de  s'exercer  journellement  à  la  lutte,  sous  la 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiqu.es.  77 

haute  surveillance  du  roi  lui-même.  Malheur  à  l'enfant  étranger  qui,  si  ce 
n'est  pour  implorer  leur  protection,  venait  se  mêler  à  leurs  jeux  militaires! 

C'est  ce  que  fit  le  jeune  Cuchulinn,  qui  ne  connaissait  pas  les  mœurs  de  ces 

petits  héros  ;  mais  un  autre  que  lui  ne  s'en  fût  pas  tiré  :  cinquante  assail- 
lants l'accablèrent  de  leurs  dards  à  la  pointe  durcie  au  feu.  Les  épées,  les 

lances  et  les  boucliers  des  héros  avaient  leurs  noms  particuliers,  sous 

lesquels  ils  étaient  généralement  connus.  Comme  ces  héros  étaient 

prompts  à  se  mettre  en  colère,  Conchobar  ordonna  que  les  armes  fussent 

gardées  ensemble  dans  une  des  trois  grandes  salles  de  sa  résidence,  à 
Emain.  Dans  une  autre  se  trouvaient  les  crânes  et  les  armes  des  enne- 

mis abattus  ;  dans  la  troisième  (le  fameux  Crâeb  Rûad)  Conchobar  con- 
voquait les  assemblées  et  célébrait  ses  fêtes.  Douze  des  plus  nobles  héros 

d'Ulster  demeuraient  avec  le  roi. 

Les  soins  amoureux  sont  aussi  étrangers  aux  héros  irlandais  qu'à  ceux 

d'Homère.  Malgré  cela,  les  femmes  jouent  dans  mainte  légende  un  rôle 

important,  non  seulement  quand  il  s'agit  de  mariage,  mais  aussi  quand 
l'honneur  ou  l'intérêt  de  leur  époux  sont  en  jeu.  Elles  se  distinguent  par 
leur  sagesse,  et  leurs  conseils  ingénieux  aident  souvent  les  hommes  à 

sortir  d'un  mauvais  pas.  Il  y  a  souvent  des  peintures  de  belles  femmes 
ou  de  jeunes  filles,  mais  aucune  qui  blesse  les  convenances.  On  ne  peut 

nier  que  nous  rencontrions  en  beaucoup  de  passages  des  mœurs  sin- 

gulières, mais  d'un  autre  côté  le  roi  a  sa  reine,  de  même  que  tout  héros 
a  son  épouse,  et  il  ne  manque  pas  d'exemples  touchants  d'un  amour 
fidèle. 

Les  héros  ne  vont  pas  courir  les  aventures  comme  des  chevaliers 

errants.  Ces  légendes  irlandaises  ne  peuvent  être  regardées  comme  un 

reflet  de  la  poésie  romane  et  germanique  du  moyen  âge.  Elles  sont  incon- 

testablement beaucoup  plus  anciennes,  et  la  matière  en  est  tout  à  fait  origi- 

nale. Elles  n'ont  pu  prendre  naissance  à  l'époque  chrétienne,  et  elles 

appartiennent  moins  encore  à  cette  période  par  les  événements  et  l'état  de 

choses  qu'elles  représentent.  Ceci  posé,  nous  sommes  amenés  tout  aussi- 

tôt à  attribuer  ces  légendes  aux  premiers  siècles  de  notre  ère.  D'après 
un  calcul  irlandais,  le  roi  Conchobar  est  mort  l'an  33  après  J.  C,  ou 
quelques  années  plus  tard.  Mais  la  légende  qui  se  rattache  à  cette  asser- 

tion est  trop  invraisemblable  pour  qu'on  puisse  en  faire  le  point  de 

départ  d'un  système  chronologique.  Conchobar,  nous  dit-elle,  devait, 
dans  les  dernières  années  de  sa  vie,  se  garder  de  toute  agitation,  parce 

qu'une  balle  de  fronde  lui  était  entrée  dans  la  tête.  C'est  alors  qu'il 

aurait  appris  la  mort  du  Christ,  et  le  crime  des  Juifs  l'aurait  jeté  dans 
une  violente  colère,  qui  causa  sa  mort  sur-le-champ.  Cette  légende  est 



78  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 
une  des  fictions  par  lesquelles  on  essaya,  dans  les  siècles  suivants,  de 

rattacher  au  christianisme  les  héros  fameux  d'un  autre  âge. 
Il  est  vrai  qu'avec  le  christianisme  se  développa  en  Irlande  une  litté- 

rature d'annales,  qui,  certes,  pour  les  événements  contemporains, 
mérite  bien  la  même  confiance  que  les  autres  chroniques  du  moyen  âge. 

Mais  aux  temps  païens  il  n'y  avait  pas  de  chronologie  assurée,  quoiqu'on 
tienne  compte  des  saisons  et  que  par  exemple  la  fin  de  l'été  [samfuin), 
c'est-à-dire  le  iel  novembre,  ou  plutôt  la  veille  au  soir,  joue  en  plusieurs 
légendes  un  rôle  important.  Si  l'on  veut  cependant  ne  pas  refuser  toute 
lueur  de  vérité  aux  données  chronologiques  des  Irlandais,  on  peut  s'ap- 

puyer encore  sur  ces  deux  faits  :  la  tradition  ininterrompue  des  druides 
et  des  poètes,  et  le  soin  jaloux  que  ce  peuple  a  toujours  eu  pour  les 

généalogies.  Nous  pouvons  bien  attribuer  aux  anciens  Irlandais  un  cer- 

tain sens  historique,  du  moins  pour  la  chronologie  relative  ;  et  cela  d'au- 
tant mieux  que  leurs  évaluations  chronologiques,  en  ce  qui  concerne  leur 

propre  histoire,  ne  sont  point  du  tout  extravagantes,  et  s'accordent  fort 
bien  avec  d'autres  considérations.  En  tout  cas,  les  Irlandais  montrent 
beaucoup  plus  de  tendance  à  faire  descendre  leur  antiquité  et  à  la  rap- 

porter vers  l'époque  de  la  naissance  du  Christ,  qu'à  l'envoyer  se  perdre 
dans  la  nuit  des  temps. 

Ainsi,  d'un  côté,  il  est  moralement  impossible  que  les  anciennes 
légendes  irlandaises  soient  nées  seulement  à  l'époque  chrétienne,  qui 
commence  à  la  première  moitié  du  ve  siècle  et  dont  la  période  florissante 
s'arrête  en  800  aux  incursions  normandes.  Et  d'autre  part,  maint  trait 
de  ces  légendes  rappelle  ce  que  nous  savons  par  César  des  Celtes  de  la 
Gaule.  Il  suffit  de  citer  ces  druides,  sorciers,  devins  et  conseillers  des 

rois,  dont  nous  ne  pouvons  d'ailleurs  qu'entrevoir  la  vraie  puissance 
dans  l'ancienne  légende  irlandaise,  parce  que  la  tradition,  en  traversant 
des  temps  chrétiens,  a  oublié  l'ancien  culte  païen,  et  dépouillé  les  druides 
de  leur  caractère  sacerdotal.  Je  rappellerai  aussi  les  chars  de  guerre 

qui  portent  les  héros  et  sur  lesquels  ils  s'élancent  au  combat,  laissant 
à  un  écuyer  le  soin  de  mener  les  chevaux  '.  Que  l'ancienne  légende 
irlandaise  ait  tiré  d'un  fonds  étranger  ses  traits  caractéristiques,  que 
les  Commentaires  de  César,  par  exemple,  et  les  poésies  homériques 

aient  été  ses  sources,  c'est  ce  qu'aucun  connaisseur  ne  soutiendra 
jamais.   Les  héros  irlandais  ont,  pour  l'aspect  même,   une  différence 

1 .  Le  char  de  guerre  n'est  pas  d'invention  irlandaise  ;  il  est  même  vraisemblable  qu'il 
est  venu  de  Gaule  dans  l'île.  Le  mot  qui  le  désigne  (carpat  =  lat.  carpentum)  a  tout 
l'air  d'un  emprunt,  d'après  les  lois  phonétiques  de  l'irlandais.  Mais  cette  remarque  n'in- 

firme pas  l'existence  de  ces  chars  en  Irlande,  à  une  époque  reculée. 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiaues.  79 

essentielle  avec  ceux  d'Homère  :  ils  n'ont  ni  armure  ni  casque.  Aussi  la 

couleur  des  cheveux  ne  fait-elle  jamais  défaut  dans  la  description  d'un 
héros  irlandais. 

D'après  ces  considérations  nous  pouvons  tenir  pour  certain  qu'il  y  a 
eu  un  âge  héroïque  chez  les  Irlandais ,  et  que  les  mœurs  que  leurs 

légendes  assignent  à  cette  époque  ont  eu  leur  réalité  (sauf  les  embellis- 

sements et  les  exagérations  de  la  fantaisie)  en  un  temps  qui  n'est  certai- 
nement pas  postérieur  au  commencement  de  notre  ère.  Il  serait  absurde 

de  tenir  pour  historique  la  légende  irlandaise,  comme  Pont  fait  autrefois 

bien  des  savants  du  pays.  Peut-être  n'y  a-t-il  pas  un  seul  événement 

qui  soit  arrivé  exactement  comme  elle  le  rapporte  ;  il  n'est  pas  besoin 

d'une  grande  pénétration  pour  reconnaître  que  souvent  ce  qui  était 

séparé  d'abord  s'est  trouvé  réuni  ensuite,  et  que  des  éléments  nouveaux 
ont  été  fabriqués  sur  le  modèle  des  anciens.  Mais  que  des  événements 

tels  que  des  vols  de  bestiaux,  des  batailles  entre  diverses  provinces  et 

diverses  tribus,  des  vengeances  exercées  sur  la  perfidie  et  la  trahison, 

des  embauchages  et  des  enlèvements  aient  eu  lieu  fréquemment  dans  ces 

temps  de  violence,  c'est  ce  qui  n'a  sans  doute  rien  d'invraisemblable. 
Peut-être  le  roi  Conchobar,  ni  aucun  autre  personnage  de  la  tradition 

n'ont-ils  jamais  ressemblé,  par  leurs  caractères  et  leurs  actions,  à  ceux 
que  les  légendes  nous  représentent  ;  mais  du  reste  je  ne  vois  point  pour- 

quoi il  n'aurait  pas  existé  réellement  un  roi  Conchobar,  une  reine  Medb, 

qui  chez  les  générations  suivantes  sont  passés  à  l'état  de  héros  légen- 
daires. 

Mais  ne  serait-il  pas  possible  que  les  récits  de  la  légende  eussent  pour 

origine  d'anciens  mythes  ?  Quelles  analogies  le  flair  délicat  d'un  savant 

en  mythologie  comparée  ne  découvre-t-il  pas,  quand  on  lui  parle  d'un 
vol  de  vaches  ?  Il  est  indubitable  que  dans  le  cours  du  temps  des  traits 

mythologiques  ont  passé  dans  la  légende,  et  qu'on  a  prêté  à  des  héros 
humains,  à  Cuchulinn,  par  exemple,  les  anciens  attributs  des  dieux. 

Mais  en  général  ce  qui  est  d'origine  mythique  dans  la  légende  y  conserve 
ce  caractère  ;  et  nous  devons  nous  garder  de  prendre,  au  contraire, 

la  légende  elle-même  pour  un  mythe.  Le  clergé  chrétien,  aux  membres 

duquel  nous  devons  d'ailleurs  tant  de  renseignements  sur  l'ancienne 

légende,  n'a  point  souffert  qu'on  vénérât  les  dieux  païens,  aussi  ne 

trouvons-nous  de  leur  culte  que  des  vestiges  effacés  ;  mais  l'Église  n'a 
pas  empêché,  en  ces  récits  traditionnels,  l'élément  divin  et  surnaturel 
de  pénétrer  l'humanité. 

Ce  qui  donne  à  l'antique  légende  irlandaise  une  valeur  toute  particu- 

lière, et  ce  qu'à  coup  sûr  on  ne  peut  pas  expliquer  par  des  mythes  tirés 



80  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 

du  ciel  étoile  ou  du  soleil  et  des  nuages,  c'est  la  peinture  remarquable- 
ment précise  des  détails.  On  y  trouve  les  renseignements  les  plus  cir- 

constanciés sur  les  pièces  qui  forment  un  habillement,  sur  la  couleur  d'un 

manteau,  sur  la  finesse  du  tissu  d'une  chemise  ;  on  y  apprend  en  quoi 
consistaient  les  ornements  et  la  parure,  ce  qui  constituait  la  richesse  ;  de 

quelles  armes  on  se  servait  ;  comment  on  célébrait  les  fêtes,  quelles 

étaient  l'architecture  et  la  disposition  d'une  salle,  quelles  habitudes 

régnaient  dans  les  solennités,  et  bien  d'autres  choses  encore.  En  ceci  il 

faut  remarquer  le  type  et  la  forme  consacrée  :  l'imagination  du  conteur 
ne  régnait  pas  sans  contrôle,  elle  était  soumise  à  des  formules  tradition- 

nelles, et  cette  circonstance  favorable  à  la  conservation  de  la  pensée 

ancienne  doit  augmenter  notre  confiance  dans  l'exactitude  du  tableau. 

Tandis  que  dans  presque  toute  l'Europe  les  peuples  changeaient  si  sou- 
vent de  séjour,  tandis  que  le  même  pays  recevait  dans  le  cours  des 

temps  mainte  et  mainte  couche  successive  de  populations  nouvelles,  la 

race  gaélique  est  demeurée  constamment  établie  en  Irlande.  Les  Irlan- 
dais sont  intimement  liés  au  sol  de  leur  île,  et  leur  légende  est  pleine  de 

noms  géographiques.  Tantôt  ce  sont  des  bois  et  des  prairies,  tantôt  une 

bruyère  et  un  marais,  tantôt  une  montagne  et  une  vallée,  tantôt  des 
fleuves  et  des  gués,  tantôt  des  châteaux,  des  villas  et  des  sortes  de 

villes,  qui  sont  désignés  par  leur  nom,  comme  étant  le  lieu  où  s'est 
passé  un  fait.  Et  voici  encore  un  nouveau  trait  qui  nous  fait  reconnaître 

l'âge  de  ces  légendes  :  beaucoup  de  noms  ont  été  remplacés  par  d'autres, 
dans  le  cours  des  siècles,  et  déjà  dans  les  plus  vieux  manuscrits  on  trouve 

souvent  le  nom  moderne  ajouté  à  l'ancien  comme  explication.  On  ne  peut 

pas  nier,  il  est  vrai,  que  beaucoup  de  ces  noms  aient  rapport  à  l'événement 

qui  a  dû  se  passer  dans  le  lieu  qu'ils  désignent,  et  l'on  se  demande  si  la 
légende  a  été  inventée  pour  expliquer  le  nom,  ou  si  le  nom  doit  sa  nais- 

sance à  la  légende. 

L'antique  tradition  irlandaise  a  encore  une  haute  importance  au  point 
de  vue  général,  et  cela  pour  diverses  raisons.  Nous  parlerons  tout  à 

l'heure  de  son  importance  pour  l'histoire  de  l'épopée.  Mais  nous  remar- 

querons ici  qu'elle  nous  fournit  un  tableau  d'ensemble  de  la  vie  antique 
des  Celtes  purs,  vie  sur  laquelle  nous  ne  possédons  par  ailleurs  que 

quelques  renseignements  isolés.  Le  tableau  général  que  Mommsen,  au 
Ille  volume  de  son  histoire  romaine,  a  tracé  de  la  civilisation  des  Celtes, 

et  spécialement  des  Gaulois,  se  trouve  confirmé  sur  beaucoup  de  points, 

mais  il  peut  encore  être  complété,  grâce  aux  sources  irlandaises,  et 

enrichi  d'un  grand  nombre  de  traits  propres  à  l'Irlande.  Ainsi,  il  est  peu 

question  d'agriculture,  dans  les  temps  même  les  plus  reculés  de  l'Irlande 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  81 

la  chasse  et  l'élève  du  bétail  en  tiennent  lieu.  De  grands  troupeaux  de 
bœufs,  de  brebis,  de  pourceaux,  constituent  la  richesse,  en  même  temps 

que  les  habits,  les  armes,  les  parures  et  les  vases  de  toute  sorte. 

Mais  le  trésor  des  légendes  irlandaises  est  loin  de  comprendre  seule- 
ment celles  qui  parlent  du  roi  Conchobar  et  de  ses  contemporains.  Il  y  a 

des  légendes  sur  la  manière  dont  l'île  s'est  peuplée  peu  à  peu,  il  y  en  a 

sur  une  dernière  colonie  celtique  venue  d'Espagne,  il  y  en  a  encore  où 

l'élément  mythologique  est  prédominant.  Un  second  cycle  légendaire  va 

nous  occuper  désormais  :  c'est  celui  que  nous  pouvons  appeler  cycle  des 

Féniens,  ou  d'Ossian. 
Le  nom  d'Ossian  a  eu  un  jour,  en  Allemagne  même,  un  merveilleux 

retentissement.  Les  poèmes  publiés  par  l'écossais  Macpherson  ont  eu 
dans  la  seconde  moitié  du  siècle  dernier  une  influence  profonde  sur  le 

caractère  et  sur  le  goût  de  nos  poètes.  Je  me  contenterai  de  rappeler  les 

lignes  que  Goethe  a  consacrées  à  Ossian  dans  «  les  souffrances  du  jeune 

Werther  ».  «  Ossian,  fait-il  écrire  à  son  héros,  a  dans  mon  cœur  sup- 
planté Homère.  Dans  quel  monde  ce  génie  me  transporte  !  Errer  sur  la 

bruyère,  à  la  lueur  de  la  lune,  au  souffle  du  vent  orageux,  qui  pousse  les 

esprits  des  ancêtres  planant  dans  les  vapeurs  du  soir...  »  etc.  La  légende 

irlandaise  n'a  pas  ce  ton  de  poésie  enchanteresse  ;  mais  tout  élément 

nouveau,  propre  à  jeter  du  jour  sur  la  nature  et  sur  l'origine  d'un  fait 

littéraire  de  cette  importance,  ne  peut  manquer  d'être  bien  accueilli. 

Les  poésies  ossianiques  de  Macpherson  parurent  d'abord  en  anglais  en 

1760,  62  et  63  ;  la  publication  du  texte  gaélique  n'eut  lieu  qu'en  1806. 

Les  manuscrits  dont  ce  dernier  a  dû  être  tiré  sont,  d'après  des  témoi- 

gnages précis,  restés  pendant  un  an  à  Londres  exposés  chez  l'éditeur  de 
la  traduction  anglaise  ;  mais  ils  ont  disparu  depuis  longtemps  sans  laisser 

de  traces.  Ce  n'est  pas  mon  dessein  d'entrer  dans  le  détail  de  cette  lutte 
acharnée  qui  s'éleva,  dès  l'apparition  de  la  traduction  anglaise,  au  sujet 

de  l'authenticité  des  poèmes  de  Macpherson.  En  général  ses  adversaires 
ont  eu  le  dessus  :  on  tient  le  texte  gaélique  pour  une  traduction  faite  après 

coup  sur  l'anglais,  et  les  plus  hostiles  regardent  Macpherson  comme  un 

imposteur,  qui  d'ailleurs  a  eu  l'habileté  de  revêtir  d'une  poésie  harmonieuse 

certains  sujets  de  traditions  populaires  en  Ecosse.  Mais,  d'un  autre  côté, 

la  cause  de  Macpherson  est  devenue  pour  l'Ecosse,  une  affaire  d'intérêt 
national.  Sous  ce  rapport  les  Irlandais  sont  leurs  adversaires,  et  leurs 

réclamations  violentes  ont  beaucoup  contribué  à  faire  tomber  l'Ossian  de 
Macpherson  dans  un  discrédit  à  peu  près  général. 

Les  Irlandais  prétendent  que  la  légende  d'Ossian  leur  appartient,  et 

ils  ont  raison  en  ce  sens  que  la  patrie  propre  à  cette  légende  est  l'Ir- 
Rev.  Celt.  V  6 



82  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiaues. 

lande  ;  c'est  elle,  en  tout  cas,  qui  en  a  les  sources  les  plus  anciennes. 

Les  événements  historiques  qui  sont  le  fonds  de  la  légende  d'Ossian 

tombent,  d'après  le  calcul  irlandais,  dans  l'intervalle  des  années  174  et 
283  après  J.  G.,  et  sont  compris  entre  deux  batailles  dont  il  est  déjà  fait 

mention  dans  les  plus  anciens  manuscrits  irlandais,  qui  datent  du  com- 

mencement et  du  milieu  du  xne  siècle.  Nous  ferons  bien  toujours  de  ne 

pas  avoir  foi  dans  l'exactitude  absolue  des  dates  indiquées  ;  mais  la  chro- 

nologie relative  des  Irlandais  porte  encore  ici  l'empreinte  de  la  vérité  : 

l'époque  d'Ossian  est  postérieure  à  celle  de  Conchobar  et  de  Cuchulinn, 

mais  elle  a  cependant  précédé  l'introduction  du  christianisme  en  Irlande. 

D'après  la  tradition  du  pays,  l'Irlande  formait  un  seul  royaume  sous 

l'autorité  du  roi  de  Tara  (Temair  en  vieil  irlandais).  On  fait  remonter  à 
la  plus  vénérable  antiquité  la  série  de  ces  chefs  suprêmes,  qui  étaient 

élus  par  les  rois  des  différentes  provinces  (mais  non  pas  toujours  parmi 

eux,  à  ce  qu'il  semble).  Toutefois  les  interrègnes  n'ont  pas  manqué,  et 
dans  la  légende  du  Tdin  Bô  Cûalgne,  par  exemple,  il  est  peu  ou  point 

question  de  cette  haute  dignité. 

Le  121e  roi  suprême  fut  Conn  Cetckathach,  c'est-à-dire  «  aux  cent 
combats  ».  Il  avait  un  druide  dont  la  fille,  nommée  Murni,  était  fort 

belle.  Le  roi  suprême  avait  à  ses  côtés  son  oncle  Cumall,  chef  de  ces 

troupes  remarquables  qui  sont  connues  sous  le  nom  aujourd'hui  fameux 

de  Féniens.  Cumall  brigua  la  main  de  la  belle  Murni,  et  l'enleva  de  force, 
après  avoir  essuyé  un  refus  de  son  père.  Celui-ci  demande  satisfaction 

au  roi  Conn,  qui  intime  au  coupable  l'ordre  de  rendre  la  jeune  fille,  ou 

de  quitter  l'Irlande.  Cumall  refuse  d'obéir.  Un  combat  s'engage  à  Cnu- 
cha  entre  les  partisans  du  roi  suprême  et  ceux  de  Cumall  ;  celui-ci  est 
vaincu  et  tué  par  Goll  mac  Morna.  Murni,  repoussée  par  son  père,  qui 

veut  la  brûler,  se  réfugie  chez  sa  sœur  et  met  au  monde  un  fils,  Finn 

mac  Cumaill.  Lorsque  Finn  fut  devenu  grand,  il  demanda  et  obtint  satis- 
faction pour  la  mort  de  son  père.  Mais  malgré  la  paix  jurée,  il  demeura 

une  hostilité  sans  cesse  renaissante  entre  la  race  de  Cumall  et  le  Clan 

Morna,  à  qui  appartenait  Goll,  le  meurtrier  de  Cumall. 
Ce  récit  est  connu  sous  le  nom  de  «  la  cause  de  la  bataille  de  Cnu- 

cha  »,  et  il  se  trouve  dans  un  manuscrit  [Lebor  na  huidre)  qui  a  été  écrit 

vers  l'an  1 100.  Finn  paraît  ici  avec  un  caractère  historique,  sans  exagé- 

ration fantastique,  sans  addition  d'éléments  mythologiques.  Il  succéda  à 
son  père  Cumall  dans  le  commandement  des  Féniens.  Ceux-ci  formaient 

en  Irlande  une  armée  nationale  permanente,  destinée  à  l'origine  à  sou- 
tenir la  puissance  royale,  et  à  défendre  Tîle  des  invasions  ennemies. 

Leur  nom  irlandais  est  ftann,  ou  au  pluriel  fianna  ;  car  chaque  territoire  ou 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  83 

province  avait  son  contingent.  En  dehors  des  combats,  l'occupation  favo- 
rite des  Féniens  était  la  chasse.  Partout  dans  le  pays  se  trouvaient  des 

cabanes  où  les  chasseurs  pouvaient  passer  la  nuit,  et  beaucoup  des  aven- 

tures qu'on  raconte  de  Finn  lui  arrivèrent  dans  ses  parties  de  chasse. 
Parmi  les  récits  romantiques  qui  se  rapportent  à  cette  époque,  un  des 

plus  intéressants  est  la  poursuite  de  Diarmuid  et  de  Grainne  par  Finn. 

A  un  âge  déjà  avancé,  Finn  avait  voulu  épouser  Grainne,  fille  du  roi 

Cormac.  Mais  celle-ci  eût  préféré  un  jeune  homme,  et  elle  força  le 
beau  Diarmuid,  un  des  Féniens,  par  une  incantation  à  laquelle  il  dut 

obéir,  de  s'enfuir  avec  elle.  Finn  et  ses  soldats  les  poursuivent  ;  les 
aventures  s'enchaînent  les  unes  aux  autres,  tout  l'intérêt  se  porte  sur 
Diarmuid,  mais  il  est  tué  par  un  sanglier,  en  présence  de  Finn  qui  eût 

pu  le  sauver. 
Les  récits  des  aventures  de  Finn  et  des  Féniens  ont  incontestablement 

un  caractère  plus  moderne  que  les  légendes  de  Cuchulinn  et  de  Concho- 
bar,  avec  lesquelles  ils  ne  se  mêlent  même  pas  de  nos  jours  en  Irlande. 

Ainsi,  Finn  ne  paraît  jamais  sur  un  char  de  bataille  :  ils  avaient  disparu 

de  son  temps,  et  on  ne  lui  en  a  même  pas  imaginé  un.  Tandis  que  les 

récits  qui  concernent  Conchobar,  Cuchulinn,  Medb,  ont  déjà  dans  les 

plus  anciennes  sources  un  caractère  légendaire,  les  plus  vieux  récits  sur 

Finn  ont  plutôt  l'air  historique  et  n'offrent  rien  de  fantastique.  Mais 

l'imagination  du  peuple  irlandais  s'est  emparée  aussi  de  cette  matière,  et 
nous  retrouvons  ici  encore,  dans  les  innombrables  récits  et  poèmes  sur 

Finn  et  les  Féniens,  cette  vivacité  du  génie  celtique,  cet  art  du  conteur 

qui  tire  son  principal  effet  de  la  représentation  sensible  des  détails. 

Celui  qui  n'étudie  Finn  que  dans  les  récits  romantiques  des  âges  sui- 
vants peut  avoir  la  pensée  de  le  considérer  comme  une  figure  mythique, 

car  on  lui  attribue  des  forces  surhumaines,  et  des  idées  d'une  provenance 

mythologique  irrécusable  ont  pénétré  dans  sa  légende.  Mais  c'est  seule- 

ment là,  pour  le  peuple  irlandais,  une  façon  d'illustrer  les  héros  et  les 

événements  d'un  passé  qu'il  aimait.  Finn  n'est  devenu  qu'après  Cuchu- 
linn et  Conchobar  un  héros  favori  du  peuple  irlandais  ;  il  est  même  à 

remarquer  que  certains  traits  du  plus  ancien  cycle  ont  été  reportés  sur 

Finn  et  ses  héros  les  Féniens.  C'est  ainsi  qu'il  y  a  un  récit  des  actions  de 

l'enfance  de  Finn,  comme  nous  avons  vu  qu'il  y  en  a  un  sur  Cuchulinn. 

Ce  qui  caractérise  le  mieux  l'époque  de  Finn,  ce  sont  les  fianna.  La 
force  ne  réside  plus  exclusivement  dans  quelque  héros  privilégié,  comme 

au  temps  héroïque  proprement  dit,  mais  bien  dans  ce  corps  des  Féniens. 

L'admission  à  cette  compagnie  était  subordonnée  à  certaines  conditions. 

L'aspirant  au  titre  de  Fénien  devait  pouvoir  composer  un  chant  de  guerre 



84  V ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 

{rose  catha)  ;  il  devait  montrer,  dans  des  épreuves  difficiles,  son  habileté 

au  maniement  des  armes  ;  il  devait  courir  parfaitement  et  se  défendre  en 

courant,  glisser  en  un  instant  sous  les  branches  d'arbres  peu  élevés, 
sauter  légèrement  des  obstacles  à  hauteur  de  poitrine  ;  il  fallait  de  plus 

que  sa  longue  chevelure  fût  tressée  de  telle  sorte  qu'elle  ne  se  prît  jamais 

aux  branches  et  aux  taillis  ;  qu'il  pût  tenir  sa  lance  d'une  main,  par 

l'extrémité  inférieure,  sans  trembler,  et  se  tirer  une  épine  du  pied,  tout 
en  courant  et  en  combattant  ;  enfin,  il  devait  jurer  à  son  chef  une  obéis- 

sance aveugle. 

Les  privilèges  des  Féniens,  tels  que  Finn  passe  pour  les  avoir  défini- 
tivement obtenus,  ne  sont  pas  moins  curieux.  Toute  chasse  leur  appartenait; 

celui  qui,  sans  faire  partie  des  Féniens,  tuait  un  cerf,  devait  leur  donner 

un  bœuf  à  la  place  ;  et  une  vache  à  lait,  s'il  tuait  un  chevreuil.  Personne 
ne  pouvait  donner  une  fille  en  mariage,  avant  d'avoir  demandé  par  trois 

fois  si  un  Fénien  la  voulait;  et  s'il  s'en  présentait  un,  il  avait  la  préfé- 
rence. 

Le  pays  devait  souffrir  gravement  d'une  pareille  oppression,  et  nous 

comprenons  que  l'arrogance  des  Féniens  soit  devenue  insupportable  aux 

rois  eux-mêmes  ;  c'est  ce  qui  amena  la  catastrophe.  Carbre,  roi  suprême 

d'Irlande,  maria  sa  fille  au  fils  d'un  petit  roi,  sans  faire  l'appel  aux  Féniens. 
A  cette  nouvelle,  ceux-ci,  alors  sous  la  conduite  d'Ossin,  fils  de  Finn,  en 
appelèrent  à  leurs  privilèges,  et  réclamèrent  une  réparation.  Carbre,  irrité 

au  plus  haut  point,  résolut  alors  de  faire  aux  Féniens  une  guerre  à  mort. 

Ceux-ci  étaient  divisés  :  les  Féniens  de  Leinster  seuls,  sous  Ossin,  fils  de 

Finn,  bravaient  l'autorité  du  roi,  tandis  que  leurs  anciens  rivaux,  les 
Clanna  Morna  du  Connaught,  étaient  de  son  parti.  A  Gabar  se  livra  un 

combat  terrible,  qui  finit  par  la  destruction  complète  des  Féniens.  Du  côté 

du  roi,  les  pertes  ne  furent  guère  moins  considérables.  Carbre  lui-même 

et  Oscar,  fils  d'Ossin,  tombèrent  dans  un  combat  singulier.  Une  pierre 

avec  inscription  oghamique  fut  placée  en  ce  lieu,  d'après  une  courte  poé- 
sie ossianique  qui  se  trouve  dans  le  livre  de  Leinster,  célèbre  manuscrit 

appartenant  au  milieu  du  xue  siècle. 

Mais  par  la  bataille  de  Gabar  la  force  militaire  de  l'Irlande  se  trouvait 
brisée.  Une  centaine  d'années  plus  tard,  saint  Patrice  arrivait  en  Irlande, 
et  bientôt  commence  pour  cette  île  la  période  florissante  du  christianisme. 

Parmi  les  derniers  Féniens  qui  survécurent  à  la  bataille  de  Gabar,  se 

trouve  en  premier  lieu  Ossin,  fils  de  Finn.  Il  est  facile  de  reconnaître 

que  ce  qu'on  raconte  de  lui  ensuite  est  un  produit  de  l'imagination 

poétique  du  peuple  irlandais.  D'après  une  version,  Ossin  vécut  avec  un 
compagnon  beaucoup  au  delà  des  limites  de  la  vie  humaine,  et  tous  deux 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  85 

dans  leur  extrême  vieillesse  virent  les  débuts  de  saint  Patrice.  D'après 

une  autre  version,  à  l'arrivée  de  l'apôtre  en  Irlande,  Ossfn  demeurait 
déjà  depuis  longtemps  dans  la  terre  de  la  jeunesse,  élysée  des  Irlandais 

païens,  où  un  jour  une  belle  femme  l'avait  enlevé  sur  un  blanc  coursier. 

Mais  Ossi'n  fut  alors  pris  d'un  vif  désir  de  revoir  Erin  et  les  Féniens.  Sur 
sa  prière  on  lui  permet  d'aller  visiter  le  théâtre  de  ses  anciens  exploits, 
mais  malheur  à  lui  s'il  descend  du  blanc  coursier,  ou  que  son  pied  touche 
la  terre  !  Ossin  trouve  tout  changé  sur  la  terre  ;  enfin  il  aperçoit  une 

foule  de  gens  qui  s'efforcent  en  vain  de  remuer  une  grande  pierre.  Il  veut 
leur  aider,  voilà  que  ses  pieds  touchent  le  sol,  et  soudain  son  coursier 

a  disparu,  et  lui-même  est  un  vieillard  faible  et  aveugle,  qui  ne  peut 

plus  revenir  dans  la  terre  de  la  jeunesse  !  L'enlèvement  d'Ossi'n  par  une 
fée  est  un  de  ces  traits  mythiques  qui  faisaient  partie  du  bagage  fantas- 

tique des  conteurs,  et  qui,  emprunté  aux  plus  anciennes  légendes,  ont 
servi  à  en  créer  de  nouvelles  aux  nouveaux  favoris  du  peuple. 

Ossin  mis  en  rapport  avec  saint  Patrice,  c'est  là  une  pensée  poétique 
et  féconde  qui  a  donné  naissance  à  un  genre  particulier  de  poèmes,  dia- 

logues entre  ces  deux  représentants  d'époques  si  différentes.  Saint 
Patrice  se  fait  peindre  par  Ossin  la  splendeur  de  ses  jeunes  années,  et  il 

cherche  de  son  côté,  du  moins  dans  beaucoup  de  ces  poèmes,  à  conver- 

tir le  vieillard  brisé  par  l'âge.  Dans  d'autres  poèmes,  Ossin  parle  seul, 

et  il  n'y  a  que  le  début  qui  indique  que  son  discours  doit  s'adresser  à 
saint  Patrice.  Toutes  ces  poésies  sont  plus  ou  moins  de  parti  pris,  il  y 

règne  une  teinte  mélancolique  dans  la  peinture  de  l'éclat  passé  des  jours 

d'autrefois.  Nous  pouvons  sentir  dès  maintenant  sur  quoi  s'appuie  la 

gloire  poétique  d'Ossfn  :  sur  une  fiction  poétique  qui  dans  le  cours  des 

temps  a  été  prise  pour  une  réalité.  Ossin  ou  Ossian  n'était  originairement 
ni  plus  ni  moins  poète  que  tout  autre  de  ses  contemporains. 

Cependant  le  rôle  qui  est  échu  à  Ossin,  comme  représentant  des  temps 

anciens  vis-à-vis  de  saint  Patrice,  ne  suffit  pas  à  tout  expliquer.  Le 

savant  irlandais  O'Curry  a  le  premier  attiré  l'attention  sur  un  certain 
nombre  de  poésies  isolées  qui  appartiennent  à  ce  cycle  légendaire,  et  qui 

se  trouvent  dans  divers  manuscrits  anciens.  Circonstance  remarquable, 

la  plupart  de  ces  poésies  sont  attribuées,  non  pas  à  Ossin,  mais  à  Finn 

lui-même.  Il  ne  suffit  pas  ici  de  rappeler  ce  fait,  que  les  Féniens  en 

général  ont  dû  cultiver  la  poésie  ;  il  faut  plutôt  considérer  ici  une  parti- 
cularité importante  dans  la  forme  extérieure  de  la  légende  irlandaise. 

Les  Irlandais  n'ont  pas  composé  de  grande  épopée  nationale,  bien  que 

les  matériaux  les  plus  convenables  s'en  soient  trouvés  en  abondance  et 
aient  même  été  travaillés  en  détail.  Mais  pour  expliquer  la  naissance  de  ce 



86  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 

genre  de  poème  la  littérature  irlandaise  est  d'une  haute  valeur  ;  car  ici  nous 

trouvons,  réel  et  saisissable,  un  premier  degré  d'épopée  :  une  foule  de 
légendes  détachées,  mais  qui  se  groupent  plus  ou  moins  étroitement 

entre  elles,  sans  former  pourtant  d'unité  fortement  constituée.  Ces 
légendes  sont  des  récits  en  prose,  mais  au  milieu  de  cette  prose  nous 

trouvons  insérés  des  morceaux  de  poésie  qui  feront  les  premiers  éléments 

d'une  rédaction  poétique,  jusque  dans  la  forme,  de  ces  mêmes  légendes.  Il 

ne  faudrait  pas  croire  qu'un  morceau  ait  été  versifié  un  beau  jour,  et  que  le 

morceau  suivant  n'ait  pas  trouvé  d'amateur  qui  le  mît  en  œuvre  :  cette 

poésie  n'a  pas  été  faite  ainsi  «  à  la  tâche  ». 
Ce  sont  plutôt  les  éléments  lyriques  et  dramatiques  de  la  légende, 

les  discours ,  monologues  et  dialogues ,  qui  ont  attiré  tout  d'abord 

l'art  du  poète.  Ces  discours  en  vers  affectent  des  formes  variées  :  tantôt 

c'est  une  conversation  vers  par  vers,  tantôt  des  poésies  plus  étendues  ; 
tantôt  ils  sont  en  style  simple,  tantôt  ils  emploient  des  mots  relevés 

et  sonores.  Parfois  ils  se  multiplient  tellement,  que  le  récit  en  prose 

disparaît  presque  en  entier,  et  qu'il  ne  manque  que  la  forme  poétique 
aux  récits  qui  servent  d'introduction  à  ces  chants,  pour  faire  de  l'en- 

semble un  poème  épique.  Mais  ce  dernier  pas  n'a  jamais  été  fait  en 
Irlande.  Nulle  part  on  ne  reconnaît  plus  clairement  ce  fait,  que  seule  la 

versification  du  simple  récit  des  événements  achève  de  donner  à  l'épopée 
sa  forme  essentielle. 

Les  noms  des  poètes  à  qui  nous  devons  ces  poésies  qui  font  partie 

intégrante  de  l'ancienne  légende  irlandaise,  sont  à  jamais  perdus.  Nous 
voyons  bien  que  dans  les  légendes  mêmes  il  est  fait  souvent  mention  de 

poètes  fameux,  de  leur  talent,  de  l'étendue  de  leur  mémoire  (car  ils 

étaient  en  même  temps  chargés  du  dépôt  de  la  tradition)  ;  mais  c'est 
seulement  dans  les  temps  plus  récents  que  les  poètes  se  présentent  en 

personne,  avec  leurs  œuvres,  devant  la  postérité.  La  condition  des 

anciens  poètes,  le  crédit  dont  ils  jouissaient  en  Irlande,  nous  sont  connus 

mieux  peut-être  que  pour  aucun  autre  peuple  ;  mais  leur  personnalité 

comme  individus  n'a  point  passé  jusqu'à  nous.  Ce  caractère  anonyme 

des  poésies  s'explique  par  l'intérêt  naïf  que  poètes  et  auditeurs  pre- 
naient à  la  légende  et  à  son  sujet.  Cependant,  pour  une  époque  naïve, 

ces  poésies  n'étaient  pas  anonymes,  car  elles  se  trouvent  intercalées 

dans  les  légendes  de  telle  sorte  qu'elles  sont  mises  dans  la  bouche 
des  personnages  eux-mêmes.  A  chaque  instant  nous  rencontrons  la 
formule  «  alors  chanta  »  ou  bien  «  alors  parla  »  Cuchulinn,  Fergus, 

Medb,  ou  tout  autre  personnage.  Et  c'est  de  la  même  façon  qu'il 
faut  entendre  ces  poésies  qui,  dans  quelques  anciens  manuscrits  irlan- 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  87 

dais,  sont  attribuées  à  Finn,  à  Ossin  ou  à  d'autres,  sous  des 
rubriques  comme  Ossin  ou  Finn  cecinit.  Ils  appartiennent  proprement 

à  un  récit,  ou  du  moins  ils  ont  besoin  d'une  introduction  qui  explique 
à  quelle  occasion  Finn  ou  Ossin  ont  dû  prononcer  ces  paroles.  Ces 

poésies  ont  des  passages  très  obscurs  pour  nous,  parce  qu'elles  con- 
tiennent des  rapports  et  des  allusions  que  la  connaissance  de  la  légende 

entière  pourrait  seule  rendre  intelligibles.  Sous  ce  rapport  les  poésies 

ossianiques  déjà  mentionnées,  et  qui  se  composent  d'un  dialogue  entre 
Ossin  et  saint  Patrice,  forment  un  genre  à  part.  Le  récit  qui  leur  sert  de 

cadre  demeure  toujours  le  même,  et  se  réduit  à  ceci  :  Ossin  parle  à  saint 

Patrice  d'un  passé  lointain.  La  circonstance  dans  laquelle  le  personnage 
d'Ossin  est  introduit  n'a  donc  aucun  rapport  avec  les  sujets  mêmes  dont 
il  parle.  Ces  récits  poétiques  peuvent,  par  conséquent,  être  complets  par 

eux-mêmes,  sans  avoir  besoin  du  secours  de  ce  qui  les  précède  ;  aussi 

les  poésies  de  ce  genre  ont-elles  pris  un  caractère  plus  indépendant,  et 

elles  peuvent  se  comparer  à  des  chants  épiques.  Or,  c'est  de  ces  poésies, 
qui  dans  la  légende  sont  mises  dans  la  bouche  du  personnage  Ossin,  que  sont 

sorties  peu  à  peu  la  gloire  et  la  figure  poétiques  d'Ossian.  Ce  qu'on  lui  met 
dans  la  bouche  a  été  en  réalité  composé  par  un  poète  anonyme,  et  dans 

la  suite  des  temps  on  l'a  considéré  comme  son  œuvre. 

L'ancienne  littérature  indoue  nous  offre  un  très  intéressant  phéno- 
mène historique  analogue  à  celui  qui  nous  occupe.  Les  Brâhmanas  con- 

tiennent beaucoup  de  légendes  racontées  en  prose,  mais  où  s'introduisent 
assez  souvent  des  poésies  connues  sous  le  nom  de  gâthâs.  C'est  encore 
ici  un  commencement  de  poésie  épique.  Ces  gâthâs  sont  également  des 

discours,  monologues  ou  dialogues,  qui,  comme  ces  poésies  irlandaises, 

sont  mises  dans  la  bouche  des  principaux  personnages  de  la  légende.  Je 

rappellerai  seulement  les  légendes  de  Hariçcandra  et  de  Çuna/;çepa,  au 

VIIe  livre  de  l'Aitareyabrâhmana.  Il  y  a  plus.  Au  Xe  livre  du  Rigvéda  se 

trouve  une  poésie  qui  consiste  en  un  dialogue  entre  l'Apsaras  Urvaçî  et 
Purûravas.  Elle  y  est  à  peine  intelligible,  parce  qu'elle  est  détachée  de 
son  cadre  ;  nous  la  comprenons  mieux  au  XIe  livre  du  Çatapathabrâh- 

mana,  où  les  mêmes  vers  se  retrouvent,  mais  au  milieu  d'une  légende  à 
laquelle  ils  doivent  se  rapporter.  En  tout  cas,  ce  sont  des  vers  mis  dans 

la  bouche  de  Purûravas  et  d'Urvaçî.  Eh  bien  !  partant  de  là,  la  science 
indoue  a,  dans  la  suite,  fait  de  ces  deux  personnages  les  auteurs  de 

cette  composition.  C'est  exactement  la  façon  dont  Ossian  est  devenu 

poète  et  auteur  de  tant  d'ouvrages  ! 

Nous  sommes  jusqu'ici  restés  exclusivement  sur  le  terrain  irlandais,  en 

traitant  de  la  légende  d'Ossian  ;  il  est  temps  d'en  venir  à  l'Ecosse.  La 



88  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 

légende  a  eu  la  même  destinée  dans  ce  pays,  bien  qu'on  n'y  aime  pas  à 
entendre  cette  vérité.  Il  semble  que  les  prétentions  écossaises  triomphent 

par  le  fait  qu'un  manuscrit  écossais  des  premières  années  du  xvie  siècle 

(  1 5 1 2  environ),  le  livre  du  Doyen  de  Lismore,  prouve  l'existence  de  poé- 

sies ossianiques  en  Ecosse  dès  cette  époque.  Mais  d'un  autre  côté  la 
plupart  de  ces  poésies  mêmes  du  livre  du  Doyen  de  Lismore  témoignent 

évidemment  d'une  origine  irlandaise,  et  l'on  doit  s'étonner  que  Skene, 

dans  sa  préface,  n'avoue  pas  le  fait  d'une  façon  plus  franche  et  plus 

catégorique.  Ici  nous  trouvons  les  dialogues  d'Ossian  avec  saint  Patrice, 

apôtre  de  l'Irlande  ;  mainte  et  mainte  fois  l'Irlande,  ou  une  de  ses  pro- 
vinces, est  nommée  comme  le  théâtre  des  événements  ;  et  nous  retrou- 

vons ces  mêmes  personnages  que  nous  avons  déjà  vus  figurer  comme 

héros  de  la  légende  irlandaise.  Il  y  a  un  petit  trait  d'un  intérêt  tout  par- 

ticulier, qui  nous  rend  parfaitement  sensible  cette  transformation  d'Ossin, 

personnage  que  la  légende  fait  parler  en  vers,  en  un  poète  réel.  L'ex- 
pression amphibologique  des  vieilles  poésies  irlandaises,  Ossin  ou  Finn 

ceciniî,  a  été  remplacée  sans  plus  de  façon,  dans  ce  manuscrit  écossais, 

par  «  a  houdir  so  Ossin  »,  c'est-à-dire  auctor  hujus  Ossin.  Conall  Cernach, 

héros  de  l'ancien  cycle  légendaire,  uni  étroitement  à  Cuchulinn  dans 
beaucoup  de  légendes,  se  trouve  également  cité,  dans  le  recueil  écossais, 

comme  l'auteur  d'une  poésie.  La  légende  lui  avait  mis,  à  lui  aussi,  assez 

souvent  des  poésies  à  la  bouche,  et  c'est  ainsi  que,  comme  nous  le 

voyons,  il  a  subi  le  même  sort,  et  s'est  trouvé  rangé  au  nombre  des  poètes. 

La  gloire  poétique  d'Ossin  ou  d'Ossian  n'est  en  aucune  façon  mieux  fondée 
que  celle  de  Connall.  Et  même  dans  l'ancienne  légende  des  Finnians,  leur 

poète  en  titre  n'est  pas  Ossîn,  mais  bien  Fergus,  autre  fils  de  Finn. 
Comment  se  fait-il  donc  qu'Ossin  soit  cependant  devenu  si  exclusivement 

le  poète  du  passé  ?  Nous  le  répétons,  c'est  qu'il  survécut  à  la  bataille  de 

Gabar,  qui  mit  fin  pour  ainsi  dire  à  l'ancien  temps,  dont  il  parle  comme 
le  dernier  témoin.  Il  faut  bien  remarquer  (et  ceci  est  étroitement  lié  au 

caractère  primitif  d'Ossin)  qu'il  ne  raconte  que  des  événements  qui  se 

sont  passés  de  son  temps,  et  jamais  d'événements  antérieurs.  C'est  seu- 
lement dans  Macpherson  que  nous  trouvons  (ce  qui  ne  témoigne  pas  en 

faveur  de  l'antiquité  de  ses  poèmes)  Ossian  parlant  de  Cuchulinn,  dont  il 
fait,  il  est  vrai,  son  contemporain,  au  grand  scandale  des  Irlandais.  Mais 

Ossin  n'était  pas  le  seul  dernier  représentant  des  Féniens  ;  un  autre  sur- 
vécut avec  lui  à  la  bataille  de  Gabar.  Nous  trouvons  donc  çà  et  là  celui-ci 

qui  nous  conte  le  passé,  mais  Ossin  le  rend  peu  nécessaire,  car  à  quoi 

bon  deux  conteurs  des  mêmes  choses  ?  Quant  à  Finn,  à  qui  les  anciens 

manuscrits  irlandais  mettent  plus  de  poésies  à  la  bouche  qu'à  Ossin,  il 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  89 
était  mort  avant  la  bataille  de  Gabar  ;  on  ne  pouvait  donc  lui  faire  jouer 

le  rôle  d'un  vieillard  racontant  ses  exploits. 

Il  n'y  eut  pas  de  tentative  sérieuse  pour  développer  une  figure  poétique 

dans  le  premier  cycle  légendaire.  Fergus  avant  tout  autre  s'y  fût  prêté  ;  et 
voici,  en  effet,  un  trait  qu'on  a  inventé  à  son  égard.  Les  poètes  et  les 
savants  de  l'Irlande  s'étaient  assemblés,  au  vie  siècle,  pour  reconstituer, 

en  réunissant  leurs  efforts,  l'histoire  du  Tâin,  qu'aucun  ne  connaissait 
plus  en  entier.  Tout  à  coup  Fergus  paraît  :  il  arrive  du  pays  de  la  jeu- 

nesse, et  il  raconte  tout  comme  cela  s'est  passé. 
Nous  sommes  maintenant  suffisamment  préparés  à  observer  la  brillante 

apparition  des  poèmes  ossianiques  de  Macpherson.  Celui  qui  n'en  con- 
naît pas  le  sujet  par  d'autres  documents,  et  qui  se  livre  simplement  à 

leur  impression,  doit  les  trouver  beaux  en  eux-mêmes.  Mais  pour  qui 

connaît  l'ancienne  légende  irlandaise,  et  veut  ensuite  leur  comparer  ces 
poèmes,  toutes  ses  idées  sont  bouleversées  :  il  croit  regarder  dans  un 

kaléidoscope,  où  un  simple  tour  de  main  a  tout  brouillé,  et  avec  les 

mêmes  éléments  composé  un  assemblage  bizarre  de  figures  nouvelles. 

C'est  à  peine  si  le  père  et  le  fils  restent  ensemble  :  des  hommes  et  des 

faits  d'époques  différentes  se  rapprochent,  l'ennemi  devient  ami,  l'Irlan- 
dais devient  Écossais,  dans  les  noms  des  syllabes  disparaissent  arbitrai- 

rement, ou  au  contraire  de  nouveaux  éléments  s'y  ajoutent. 
Tous  ces  changements  à  vue  se  remarquent  aisément  dans  le 

grand  poème  de  Temora,  composé  de  huit  chants  assez  longs.  Les 

Écossais  admettent  eux-mêmes,  ici,  que  la  scène  se  passe  en  Irlande  : 
nous  avons  donc  le  droit  incontestable  de  regarder  la  tradition  irlandaise, 

plus  vieille  de  plusieurs  siècles,  comme  plus  rapprochée  de  la  vérité. 

Dans  cette  tradition,  Carbre  est  le  fils  de  Cormac,  et  lui  succède  après 

sa  mort  sur  le  trône  de  l'Irlande.  Chez  Macpherson,  ils  sont  de  race  tout 

à  fait  distincte,  et  Cairbar  (c'est  ainsi  qu'on  le  nomme)  monte  sur  le 
trône  après  avoir  assassiné  Cormac.  Dans  la  légende  irlandaise,  Finn  est  le 

chef  des  Féniens  ;  chez  Macpherson  Finn  ou  Fingal  est  un  roi  d'Ecosse. 

Dans  la  légende  irlandaise,  c'est  l'arrogance  des  Féniens  qui  les  fait  se 
battre  contre  le  roi  d'Irlande,  sous  les  ordres  d'Ossfn,  fils  de  Finn,  et 

d'Oscar,  fils  d'Ossfn  ;  dans  Macpherson,  une  parenté  avec  le  roi  Cormac 
(parenté  qui  repose  uniquement  sur  une  confusion  de  noms)  amène  une 

attaque  du  roi  d'Ecosse  Finn  contre  le  meurtrier  Cairbar  (en  irlandais 

Carbre) .  Du  caractère  original  de  la  bataille  de  Gabar,  qui  amena  l'anéan- 
tissement des  Féniens,  il  ne  reste  plus  trace.  Il  y  a  même  un  chan- 

gement de  nom  :  cette  bataille  se  livre  sur  la  bruyère  de  Moilena,  qui, 

en  Irlande,  est  le  théâtre  d'une  autre  bataille.  Un  trait  seul  concorde  : 



90  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiaues. 

Cairbar  et  Oscar  périssent  de  la  main  l'un  de  l'autre.  Mais  en  Irlande 
cette  mort  des  chefs  met  fin  à  une  grande  bataille  ;  dans  Macpherson, 

au  contraire,  Cairbar  invite,  avant  le  combat,  Oscar  à  une  fête  où  il 

l'attaque  traîtreusement,  et  où  il  trouve  lui-même  la  mort. 

Ce  qui  précède  peut  donner  quelque  idée  du  rapport  qu'il  y  a  entre 
les  faits  contenus  dans  les  poèmes  de  Macpherson  et  ceux  de  la  légende 

irlandaise.  Une  des  principales  divergences,  c'est  que  les  Écossais  récla- 
ment comme  leur  propriété  Finn  et  sa  race,  et  par  conséquent  la  figure 

poétique  d'Ossin.  Il  y  a  d'autres  héros  à  qui  la  légende  écossaise,  à  qui 
Macpherson  a  laissé  leur  première  nationalité  irlandaise  ;  mais  l'Ecosse 
réclame  Finn,  Ossian  et  Oscar,  et  ne  veut  pas  s'en  dessaisir.  Tout  ce 

que  nous  pouvons  accorder,  c'est  que  la  légende  de  Finn  a  été  cultivée 

avec  amour  dans  les  Highlands  d'Ecosse,  comme  si  elle  eût  été  vraiment 
fille  du  pays,  et  que  cette  légende  a  reçu  chez  Macpherson  une  forme 

particulière,  fort  éloignée  de  la  forme  irlandaise  ;  mais  elle  l'a  reçue  cer- 

tainement par  suite  d'une  transformation  graduelle  ou  d'un  travail 
réfléchi. 

La  figure  poétique  de  l'aveugle  Ossian  est  devenue  l'orgueil  de 

l'Ecosse.  Dans  la  plupart  des  poèmes  de  Macpherson,  Ossian  se  présente 

à  nous  dès  l'abord  comme  le  chanteur  de  la  poésie,  qui  se  déroule  d'une 
manière  saisissante  à  mesure  que  le  souvenir  des  anciens  jours  lui  revient. 

Un  trait  qui,  à  ma  connaissance,  ne  se  trouve  pas  en  Irlande,  c'est  qu'il 
adresse  assez  souvent  ses  paroles  à  Malvina  (piala  mhln,  sourcil  uni,  beau 

sourcil)  qui  est  représentée  comme  servant  de  guide  au  vieil  aveugle.  On 

lui  donne  pour  père  Toscur  et  pour  amant  Oscur,  mais  ici  sans  doute 

une  personne  a  été  dédoublée  :  le  t  qui,  d'après  les  règles  phonétiques 
du  gaélique,  se  joint  après  certains  mots  à  la  voyelle  initiale  du  mot  sui- 

vant, a  été  regardé  comme  faisant  partie  du  nom  lui-même.  Nous  trou- 

vons aussi  que  dans  Macpherson  Ossian  s'adresse  à  plusieurs  reprises  à 
un  missionnaire  chrétien  ;  il  ne  manque  que  le  nom  de  saint  Patrice. 

Conformément  à  la  tradition  irlandaise,  Ossian  raconte,  le  plus  souvent 

du  moins,  et  sur  un  mode  mélancolique,  les  événements  d'un  passé  qu'il 
a  connu  par  lui-même. 

Mais  que  disent  à  leur  tour  les  Ecossais  des  prétentions  irlandaises  ? 

Ils  n'en  connaissent  pas  toute  la  valeur.  Je  n'en  veux  pour  exemple  que 

la  manière  dont  un  homme  aussi  éminent  que  Skene  s'est  exprimé  dans 
son  introduction  au  livre  du  Doyen  de  Lismore.  Il  ne  conteste  pas  que 

Finn  et  Ossin  soient  vivants  aussi  dans  la  légende  irlandaise,  mais  il  se 

méprend  sur  l'âge  et  la  valeur  de  celle-ci,,  et  cherchant  un  compromis, 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  91 

il  regarde  les  figures  de  Finn  et  d'Ossin  comme  une  propriété  commune 

aux  Gaëls  d'Ecosse  et  d'Irlande.  Les  Écossais  posséderaient  donc  la 
légende  de  Finn  par  une  tradition  indépendante  de  l'Irlande.  Mais  ceci 
n'est  point  exact  ;  la  légende  écossaise  se  rattache  évidemment  à  la 

légende  irlandaise,  les  légendes  et  les  poésies  irlandaises  ont  passé  d'Ir- 
lande en  Ecosse,  comme  l'avait  fait  aussi,  vraisemblablement,  la  popula- 

tion elle-même  ;  et  quoique  les  Gaëls  d'Ecosse  et  d'Irlande  aient  fait  aux 
temps  primitifs  un  seul  peuple,  il  a  bien  fallu  pourtant  que  Finn  fût,  en 

son  temps,  ou  irlandais,  ou  écossais.  En  réalité,  la  patrie  de  Finn 

est  l'Irlande  ;  en  réalité,  le  vieux  poète  aveugle  Ossian  est  une  invention 

poétique  qui  a  pris  naissance  et  qui  a  trouvé  tout  d'abord  créance  en 
Irlande. 

Un  point  fort  embarrassant  pour  qui  soutient  l'antiquité  des  poèmes 

de  Macpherson,  c'est  leur  langue.  Celle-ci  porte  une  empreinte  tout  à 
fait  moderne,  elle  est  usée  comme  le  gaélique  du  siècle  dernier  et  comme 

celui  de  nos  jours.  Or,  nous  possédons  d'autre  part  des  documents  d'un 

âge  plus  ancien,  où  le  gaélique  d'Ecosse  a  gardé  encore,  de  même  que 
le  vieil  irlandais,  des  traces  de  la  flexion  indo-germanique.  Ce  serait 
donc  à  ceux  qui  soutiennent  que  les  poèmes  de  Macpherson  remontent 

réellement  à  une  antiquité  reculée,  à  montrer  comment  il  se  fait  que  leur 

langue  soit  surpassée  en  archaïsme  par  d'autres  sources  écossaises  de 
date  très  historique.  Ici  le  dernier  éditeur ,  d'ailleurs  estimable,  des 

poèmes  d'Ossian,  avance  un  argument  très  fort.  Clerk  sait  bien,  par  les 
leçons  de  M.  Mùller,  que  les  langues  ont  eu  dans  l'antiquité  un  système 
de  flexions  plus  riche  que  dans  les  temps  modernes,  où  les  sons  se 

détériorent  davantage  ;  mais  il  sait  aussi  de  même  source  qu'il  y  a  eu  un 
temps  encore  plus  primitif,  où  la  langue  ne  connaissait  pas  encore  la 

flexion  ;  et,  dit-il,  «  le  langage  d'Ossian  me  semble  appartenir  évidem- 
ment à  une  telle  période  !  » 

Si  les  légendes  ossianiques  ont  été  cultivées  avec  amour  dans  les 

Hautes-Terres  de  l'Ecosse,  on  pourrait  s'attendre  à  ce  que  le  peuple 
écossais  y  eût-mis  quelque  chose  de  son  propre  génie  et  de  son  histoire. 

Mais  ce  que  les  poèmes  de  Macpherson  nous  apprennent  sur  l'histoire 
intérieure  de  l'Ecosse  est  absolument  nul;  et  leurs  caractères  particuliers, 
qui  sautent  aux  yeux  du  premier  coup,  ne  sont  pas  faits,  en  tout  cas, 

pour  appuyer  la  croyance  en  leur  ancienne  origine  celtique.  Un  de  ces 

caractères  les  plus  importants  est  l'introduction  fréquente  du  Nord  dans 

la  légende.  Le  roi  et  les  guerriers  de  Lochlin,  c'est-à-dire  de  Scandina- 

vie, sont  les  principaux  adversaires  que  combat  Finn,  quand  il  ne  s'oc- 



92  L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques. 

cupe  pas  des  affaires  d'Irlande  ;  et  il  reste  encore  à  rechercher  si  sous  ce 

rapport  les  anciennes  légendes  du  Nord  n'ont  pas  fourni  le  motif,  ou  ne 
répondent  pas  comme  un  écho  aux  poésies  ossianiques  de  Macpherson. 

L'ancienne  légende  irlandaise  n'est  pas  non  plus  sans  faire  parfois  men- 

tion de  la  Scandinavie,  et  aussi  de  l'Ecosse  (Alba).  Mais  ces  rapports 

sont  loin  d'être  aussi  importants  ;  en  Irlande,  Finn  ne  gagne  pas  sa 
renommée  en  combattant  les  Normands.  C'est  seulement  depuis  l'an  800, 

environ,  que  ces  Normands  devinrent  le  fléau  de  l'Irlande,  mais  à  cette 

époque  la  légende  de  Finn  était  depuis  longtemps  formée  dans  l'île. 

Une  dernière  particularité  que  nous  voulons  rappeler  ici,  c'est  l'origi- 
nalité du  ton  poétique  qui  règne  dans  les  poèmes  de  Macpherson.  Une 

peinture  si  animée  des  scènes  de  la  nature  ne  se  rencontre  point  dans  les 

anciennes  poésies  irlandaises,  et  c'est  un  trait  qu'il  est  difficile  de  rap- 

porter à  une  époque  ancienne.  —  En  somme,  j'avouerai  que  le  ton  de 

la  poésie  ossianique  de  Macpherson  produit  sur  mon  goût  l'impression 
du  nord  plus  que  celle  du  génie  celtique. 

Mon  dessein  n'a  pas  été  de  donner  une  idée  complète  des  poésies 
ossianiques  de  Macpherson.  Il  y  aurait  encore  beaucoup  à  dire  sur  leur 

langue  et  sur  leur  métrique.  J'ai  voulu  seulement  expliquer  quelle  est 

leur  relation  avec  l'ancienne  légende  irlandaise.  Celle-ci  nous  donne  une 

image  fort  précieuse  des  choses  que  comprend  l'ancienne  civilisation, 

l'ancienne  manière  de  vivre  des  Celtes  (quoique  maint  élément  fantastique 

s'y  soit  introduit) .  Les  poèmes  de  Macpherson  reposent,  pour  ce  qu'ils 

ont  de  celtique,  sur  l'ancienne  légende  irlandaise,  mais  ils  la  montrent 
tout  à  fait  défigurée,  comme  cela  arrive  à  tout  ce  qui  court  le  monde  ; 

ils  se  sont  par  là  écartés  de  plus  en  plus  de  la  vérité  historique. 

Des  éléments  étrangers  ont  été  mêlés  à  l'ancienne  légende  celtique; 

aussi  les  poèmes  de  Macpherson  ne  doivent-ils  être  employés  qu'avec 

une  grande  prudence,  comme  source  pour  l'antiquité  celtique.  En  dehors 

de  ces  poèmes,  il  y  a  encore  en  Ecosse  d'autres  textes  nombreux  qui 

traitent  de  la  légende  de  Finn.  Ceux-ci  semblent  en  partie  s'être  moins 

éloignés  des  sources  irlandaises.  Cependant  il  n'est  pas  encore  suffisam- 

ment démontré  que  tout  l'élément  étranger  soit  venu  des  mélanges  opérés 

par  Macpherson  dans  les  poésies  qu'il  a  publiées.  Il  n'est  pas  non  plus 
prouvé  que  son  texte  gaélique  soit  partout  une  traduction  faite  après 

coup  de  ses  compositions  anglaises,  car  des  passages  difficiles  du  texte 

gaélique  manquent  assez  souvent  dans  l'anglais  de  Macpherson,  et  la 
traduction  anglaise  mot  à  mot  a  souvent  un  tout  autre  aspect  que  la 

sienne.  Que  Macpherson  ait  réuni  divers  poèmes  ou  fragments  qu'il  avait 



L'ancienne  légende  irlandaise  et  les  poésies  ossianiques.  93 

sous  la  main  pour  en  faire  des  compositions  plus  étendues,  c'est  ce  dont 

on  ne  peut  douter.  Qu'il  n'ait  pas  toujours  puisé  dans  les  manuscrits, 

mais  aussi  dans  la  tradition  orale,  c'est  ce  qui  est  très  vraisemblable. 
Enfin,  a-t-il  toujours  été  le  premier  auteur  des  confusions,  des  mutila- 

tions, des  combinaisons  nouvelles  qu'a  subies  sa  matière  ?  ou  bien  d'autres 
rédacteurs  lui  avaient-ils,  çà  et  là,  préparé  l'ouvrage  ?  C'est  ce  qu'il  n'est 
pas  facile  de  juger. 

E.  Windisch. 

(Traduit  par  Emile  Ernault.) 



L'ORIGINE 

DE    L'HYMNE    DE    COLMAN 

Un  des  plus  précieux  débris  qui  nous  restent  de  l'ancienne  église 

d'Irlande  est  son  Liber  Hymnorum  ou  recueil  d'hymnes  (latins  et  irlandais) 
conservé  dans  deux  manuscrits  ;  le  principal  est  de  la  fin  du  xie  siècle, 
copié  lui-même  sur  un  des  mss.  plus  anciens1.  La  haute  antiquité  de  ces 

textes  est  incontestable.  Les  hymnes  irlandais  n'étaient  plus  compris  des 
Irlandais,  comme  on  voit  par  le  grand  nombre  de  gloses  qui  en  expli- 

quent ou  cherchent  à  en  expliquer  les  obscurités.  La  langue  elle-même 

des  hymnes  porte  aussi  témoignage;  elle  se  reporte  par  ses  archa'ismes 
à  la  date  même  des  plus  anciennes  gloses  que  nous  possédions  (vme  et 

ixe  siècles).  Le  D1'  Todd  avait  entrepris  la  publication  de  ce  recueil  qu'il 
accompagnait  d'un  savant  commentaire.  Sa  publication  est  restée  ina- 

chevée 2  ;  mais  elle  se  complète  heureusement  par  l'édition  de  la  partie 

irlandaise  de  ce  recueil  qu'ont  donnée  d'abord  M.  Stokes  dans  ses  Goi- 
delica,  puis  M.  Windisch  dans  ses  Iriscke  Texte  ». 

Ces  hymnes  sont  ou  latins  ou  irlandais.  Les  hymnes  latins  sont  les  uns 

communs  à  toute  la  catholicité,  comme  le  Gloria  in  Excelsis,  le  Magni- 
ficat, etc.,  et  il  faut  y  joindre  des  textes  en  prose  comme  la  lettre  de 

J.  Christ  au  roi  Abgar,  et  la  prière  de  saint  Jean  l'Evangéliste  ;  d'autres 

paraissent  particuliers  à  l'Irlande,  comme  YAltus  prosatoràe  saint  Columba, 

ou  l'hymne  en  l'honneur  de  saint  Martin  4.  Les  hymnes  en  langue  irlan- 

daise sont  plus  intéressants  parce  qu'ils  ont  un  caractère  à  la  fois  plus 

local  et  plus  mythologique  :  ce  sont  ou  des  incantations,  comme  l'hymne 

i.  Sur  ce  ms.,  voir  Todd,  Book  of  Hymns,  I,  p.  i  ;  Wh.  Stokes,  Goidelica,  2d  Ed. 
p.  61  (avec  le  sommaire  complet  du  ms.),  et  Windisch,  Irische  Texte,  p.  3. 

2.  Todd,  Book  of  Hymns,  fasc.  1,  185  s  ;  ̂asc-  u>  1869. 
3.  Wh.  Stokes,  Goidelica  (2d  Ed.)  p.  97  et  121  ;  Windisch,  Irische  Texte,  p.  5. 
4.  Nous  reproduisons  plus  loin  cet  hymne,  à  la  bibliographie,  dans  notre  article  sur  le 

Saint-Martin  de  M.  Lecoy  de  la  Marche. 



V origine  de  l' 'hymne  de  Colmdn.  95 

attribué  à  saint  Patrice,  ou  des  invocations  aux  grands  saints  d'Irlande 
dont  on  rappelle  la  vie  et  les  miracles. 

Un  des  hymnes  irlandais  pourtant,  celui  de  Colmân,  ne  présente  pas 

ce  caractère  ;  il  n'est  pas,  comme  les  autres,  inspiré  par  la  mythologie 

chrétienne  de  l'Irlande,  et  il  se  distingue  des  autres  en  ce  qu'il  est  écrit 

dans  le  genre  de  ce  qu'on  a  appelé  plus  tard  des  pièces  farcies,  c'est-à- 

dire  en  un  mélange  de  latin  et  de  langue  vulgaire.  Ces  particularités  n'ont 

cependant  pas  éveillé  l'attention  des  éditeurs,  MM.  Todd,  Stokes  et 
Windisch.  Il  leur  a  échappé  que  nous  avons  là  seulement  une  version 

irlandaise  d'une  des  plus  anciennes  prières  de  l'Église.  Les  citations  que 

l'on  va  lire  mettront,  croyons-nous,  ce  fait  en  pleine  lumière. 
Les  hymnes  sont  accompagnés  de  préfaces  dans  lesquelles  le  commen- 

tateur (qui  joint  aussi  au  texte,  déjà  archaïque,,  des  gloses  soit  latines,  soit 

irlandaises)  donne,  sinon  l'histoire,  au  moins  la  légende  de  l'origine  de 

l'hymne.  Parfois  il  y  a  plusieurs  légendes  plutôt  qu'une  :  le  glossateur 
les  donne  toutes  religieusement.  Nous  allons  successivement  traduire  la 

préface  et  l'hymne,  laissant  en  latin  ce  qui  est  en  latin  dans  l'original. 
Nous  laissons  à  la  préface  le  cachet  de  son  style  naïf. 

Colmân  Mac  Hûi  Chluasaich  *,  lecteur  à  Cork,  fit  cet  hymne  pour  se  préser- 

ver de  la  peste  jaune  qui  était  au  temps  des  fils  d'Aed  Slâne.  Car  les  habitants 
de  l'Irlande  étaient  nombreux  à  cette  époque,  et  si  grand  était  leur  nombre  qu'ils 
n'avaient  que  trois  fois  neuf  billons  pour  chaque  homme  en  Irlande,  c'est-à-dire 
neuf  de  tourbière,  et  neuf  de  terre  et  neuf  de  forêt  ;  de  sorte  que  les  nobles  des 

hommes  d'Irlande  jeûnèrent  avec  les  fils  d'Aed  Slâne,  avec  Fechine  de  Fore,  et 
avec  Airerân  et  avec  Manchan  de  Liath,  et  avec  une  multitude  encore,  à  cause 
de  la  diminution  du  peuple  ;  car  la  rareté  des  subsistances  les  avait  envahis  à 

cause  de  leur  nombre.  C'est  alors  que  la  peste  jaune  fut  envoyée  sur  eux  et  les 
fils  d'Aed  Slâne  moururent  cette  année  et  aussi  les  sages  que  nous  avons  nom- 

més, et  ûlii  maki.  Dicunt  alii  que  ce  fut  Colmân  qui  composa  tout.  D'autres 
disent  qu'il  fit  seulement  deux  quatrains,  et  que  les  écoliers  firent  le  reste  à 
partir  de  là,  c'est-à-dire  chacun  d'eux  un  demi-quatrain.  Il  fut  fait  à  Cork,  dans 
le  temps  des  deux  fils  d'Aed  Slâne,  c'est-à-dire  Blaithmac  et  Diarmait.  Voici 
hautem  pourquoi  il  fut  fait.  Une  grande  épidémie  était  envoyée  sur  les  hommes 

d'Irlande,  c'est-à-dire  la  peste  jaune,  et  elle  ravageait  toute  l'Irlande  et  elle 
laissa  en  vie  seulement  un  tiers  des  habitants  de  l'Irlande.  Et  c'est  pour  se  pré- 

server, lui  et  son  école,  contre  cette  épidémie,  que  Colmân  fit  cet  hymne.  Et  il 

arriva  qu'il  le  fit  comme  il  se  mit  en  voyage  pour  une  certaine  île  de  la  mer 
d'Irlande,  fuyant  la  peste,  jusqu'à  ce  qu'il  y  eut  neuf  vagues  entre  lui  et  Iâ 
terre  ;  car  la  peste  ne  va  pas  au-delà,   ut  dicunt  periti.  Et  un  de  ses  écoliers 

i.  Mac  Hui  Chluasaich,  c.-à-d.  «  fils  du  petit-fils  de  CIuas3ch  ». 



96  L'origine  de  l'hymne  de  Colmdn. 

demanda  à  Colmân  sous  quelle  bénédiction  ils  s'en  allaient  ainsi.  Et  Colmân 
dit:  «  Quelle  bénédiction,  dit-il,  sinon  la  bénédiction  de  Dieu?  »  Car  c'est  ce 
qu'ils  tentaient,  de  s'en  aller  dans  les  îles  de  la  mer,  fuyant  devant  la  peste.  » 

D'après  les  chroniques  irlandaises,  les  deux  fils  d'Aed  Slâne,  Blaithmac 

et  Diarmait,  moururent  en  661  de  cette  peste.  L'hymne  remonterait  donc 

au  vne  siècle  d'après  la  tradition.  La  tradition  en  ferait  aussi  l'œuvre  de 
plusieurs  auteurs  :  on  verra  plus  loin  que  sur  ce  point  la  tradition  est 

exacte.  Voici  maintenant  l'hymne  '  : 

[I.] 

Que  la  bénédiction  de  Dieu  nous  porte,  nous  aide  !  Que  le  fils  de  Marie  nous 

[protège  ! 
Que  sous  sa  sauvegarde  nous  [soyons]  ce  soir  !  où  que  nous  allions  qu'il  nous 

[garde  bellement  ! 
Que  ce  soit  en  repos  ou  en  mouvement,  que  ce  soit  assis  ou  debout  ! 

Le  prince  du  ciel  contre  toute  bataille  !  c'est  la  prière  que  nous  prierons, 

$  Prière  d'Abel,  fils  d'Adam,  d'Elie,  d'Enoch,  à  notre  aide  ! 
Puissent-ils  nous  sauver  de  la  prompte  maladie,  telle  place  dans  le  monde 

[qu'elle  puisse  menacer  ! 
Noé  et  Abraham,  Isaac  le  jeune  homme  admirable, 

Puissent-ils  venir  autour  de  nous  contre  la  maladie  !  que  la  famine  ne  nous 

[arrive  pas  ! 

Nous  prions  le  père  des  trois  quaternités  2  et  Joseph  le  prophète, 
10  Que  leurs  prières  nous  sauvent  auprès  du  noble  roi  entouré  de  nombreux 

[anges  ? 
Que  Moïse  le  bon  guide  nous  protège,  lui  qui  protégea  à  travers  rubrum 

[mare  ; 
Que  Josué,  Aaron  fils  d'Amra,  David  le  hardi  jeune  homme, 

Job  avec  ses  tribulations,  nous  protègent  contre  les  poisons  ! 

Que  les  prophètes  de  Dieu  nous  gardent  avec  les  sept  fils  de  Machabée  ! 

1 $  A  Jean-Baptiste  nous  faisons  appel  !  qu'il  soit  notre  sauve-garde,  notre  pro- 

tection ! Que  Jésus  avec  les  apôtres  soit  à  notre  aide  contre  le  danger  ! 

1 .  Il  est  en  vers  rimes  de  1 4  syllabes,  chaque  vers  partagé  en  hémistiches  de  sept 

syllabes.  Pour  nous  cela  ferait  un  distique,  pour  les  Irlandais  c'est  un  quatrain,  les  hémis- 
tiches étant  regardés  comme  des  vers  dont  les  2e  et  4e  riment  seuls.  Les  vers  41-4  font 

exception  :  ils  sont  de  7  syllabes  rimant  ensemble  par  deux  vers  successifs.  Cette  poésie 
est  allitérative,  en  même  temps  que  rimée. 

2.  C'est-à-dire  Isaac,  père  des  douze  patriarches  :  |2  =  3  multipl.  par  4. 



L'origine  de  l'hymne  de  Colmdn.  97 

Que  Marie,  Joseph  nous  appellent  et  spiritus  Stephani! 

De  tout  péril  puisse  nous  sauver  la  mention  du  nom  àrIgnati! 

Que  tout  martyr,  que  tout  ermite,  que  tout  saint  qui  a  vécu  avec  chasteté, 

20  Soit  une  cuirasse  pour  nous  protéger,  une  flèche  [qui  parte]  de  nous  contre 

[les  démons. 

Regem  regum  rogamus  in  nostris  sermonibus 

Qui  sauva  Noé  et  son  monde  diluvi  temporibus. 

Melchisedech  rex  Salem  incerto  de  semine 

Que  ses  prières  nous  délivrent  ab  omni  formidine. 

25  Soter  qui  délivra  Loth  du  feu,  qui  per  secla  habetur, 

Ut  nos  omnes,  precamur,  liber  are  dignetur. 

Que  le  prince  qui  protégea  Abraham  de  Ur  des  Chaldéens  nous  protège! 

Qu'il  me  délivre  celui  qui  lympa  fontis  délivra  le  peuple  en  danger  ! 

Que  le  prince,  qui  sauva  les  trois  enfants  de  la  fournaise  rouge  de  feu, 

30  Qu'il  nous  protège  comme  il  protégea  David  de  manu  Golai. 

Que  le  souverain  du  ciel  resplendissant  nous  sauve  de  notre  misère, 

Lui  qui  n'a  pas  laissé  suum  prophetam  ulli  leonum  ori.        • 

Comme  il  envoya  l'ange  qui  délivra  Pierre  de  ses  chaînes, 
Que  celui-ci  nous  soit  envoyé  pour  nous  défendre  ;  que  toute  chose  ardue 

[soit  aplanie  devant  nous  ! 

3  $  Puissions-nous  plaire  à  notre  Dieu  nostro  opère  digno 

Puissions-nous  être  avec  lui  dans  la  vie  éternelle  in  paradisi  regno. 

Comme  il  sauva  le  prophète  Jonas  du  ventre  de  la  baleine  —  action  écla- 

tante !  — 
Que  le  bon  roi   menaçant,  puissant,  nous  protège  !  Que  la  bénédiction  de 

[Dieu  nous  porte,  nous  aide  ! 

[IL] 

En  vérité,  ô  Dieu,  en  vérité,  que  cette  prière  soit  exaucée  ! 

40  Que  les  petits  enfants  du  royaume  de  Dieu  *  soient  autour  de  cette  école  ! 

En  vérité,  ô  Dieu,  puisse-t-il  être  vrai  ! 

Puissions-nous  atteindre  tous  la  paix  du  Seigneur  ! 

Puissions-nous  l'atteindre,  si  quelqu'un  l'atteint! 
Dans  le  royaume  de  Dieu  puissions-nous  arriver  ensemble. 

1 .  La  glose  dit  ici  :  meicc  becca  atbalat  fochetor  in  sanctitate  post  baptismum,  «  les 
petits  enfants  qui  meurent  aussitôt  in  sanctitate  post  baptismum  » . 

Rev.  Celt.  V  7 



98  L'origine  de  l'hymne  de  Colmàn. 

4$  Puissions-nous  être  sans  vieillir  dans  l'espace, 
Avec  les  anges  dans  la  vie  éternelle  ! 

Grands  rois,  prophètes  immortels,  anges,  apôtres  —  noble  spectacle!  — 
Puissent-ils  venir  ayec  le  Père  Céleste  devant  la  troupe  des  démons  pour 

[nous  bénir  ! 

Que  la  bénédiction  de  Dieu. 

[III.] 

Bénédiction  sur  le  patron  Patrice  avec  les  saints  d'Irlande  autour  de  lui  ! 
50  Bénédiction  sur  cette  ville  et  sur  quiconque  l'habite  ! 

Bénédiction  sur  la  patronne  Brigitte  avec  les  vierges  d'Irlande  autour  d'elle! 
Que  tous  donnent  —  belle  déclaration  —  une  bénédiction  sur  la  gloire  de 

[Brigitte! Bénédiction  sur  Columba  avec  tous  les  saints  d'Ecosse  autour  de  lui  ! 

Sur  l'âme  du  noble  Adamnân  qui  a  donné  une  loi  aux  clans  ! 

Sur  la  protection  du  roi  des  éléments  ;   c'est  une  garantie  qu'il  ne  nous 
[reprendra  pas  ; 

56  Que  le  Saint-Esprit  tombe  en  pluie  sur  nous  !  Que  le  Christ  nous  délivre, 

[nous  bénisse  ! 

Que  la  bénédiction  de  Dieu. 

C'était  un  usage  des  scribes  irlandais,  pour  marquer  la  fin  d'une  com- 
position poétique,  de  répéter  après  le  dernier  vers  les  premiers  mots 

du  début.  Cet  artifice  n'était  pas  sans  utilité,  puisqu'ils  écrivaient  le 
plus  souvent  les  vers  à  la  suite  les  uns  des  autres,  comme  de  la  prose, 

et  cela  pour  économiser  le  parchemin.  Le  poème  se  distinguait  ainsi  net- 
tement. Or  nous  trouvons  ici  cette  rubrique  finale,  non  pas  seulement 

après  le  vers  56,  le  dernier  de  la  prière  dans  sa  forme  actuelle,  mais 

aussi  après  le  vers  47,  où  le  scribe  l'a  laissé  parce  qu'il  copiait  scrupu- 

leusement ses  anciens  manuscrits  et  quoiqu'il  n'y  eut  plus  de  raison  pour 

l'y  laisser.  Bien  plus,  le  dernier  hémistiche  du  vers  38  est  le  premier 
hémistiche  du  vers  1 .  Cela  nous  donne  une  division  certaine.  Nous  pou- 

vons donc  distinguer:  i°  l'œuvre  originale  comprenant  les  38  premiers 

vers;  20  une  première  addition  formant  les  vers   38-49'  ;  et  30  une 

1.  Peut-être  même,  tenant  compte  de  la  différence  de  mètre  des  vers  41-46,  pourrait-on 
y  voir  une  addition  indépendante.  Les  groupes  des  vers  39-40,  41-46,  47-8,  formeraient 
ainsi  trois  prières  successivement  ajoutées  à  l'hymne  par  de  pieux  réciteurs.  C'est  ainsi 
que  les  complaintes  populaires  vont  s'allongeant  de  nouveaux  couplets  en  courant  le monde. 



L'origine  de  l'hymne  de  Colmân.  99 

seconde  addition,  vers  49-56,  dans  laquelle  apparaît  enfin  l'hagiographie 
locale  avec  les  trois  grands  saints  de  l'Irlande.  Mais  dans  la  partie  origi- 

nale (vers  1-38),  il  n'en  paraît  pas  d'indigène.  Chez  un  peuple  qui  n'a 
abandonné  l'Olympe  de  ses  dieux  nationaux  que  pour  le  remplacer  par 
un  Olympe  de  saints  locaux,  cette  omission  seule  indiquerait  un  emprunt. 

L'emploi  de  mots  latins  qui  caractérisent  cet  «  hymne  farci  »  donne 

aussi  lieu  de  croire  qu'on  a  là  une  adaptation,  une  hibernisation  d'un 

texte  latin.  —  Pour  mieux  marquer  cette  division  tripartite,  nous  l'avons 
figurée  dans  notre  traduction  par  des  chiffres  romains  entre  crochets. 

Cette  pièce  rimée,  appelée  l'hymne  de  Colmân,  n'est  elle-même  pas 
isolée  dans  la  littérature  irlandaise  :  elle  rappelait  à  M.  Windisch  quelques 

vers  du  F  élire.  L'analogie  est  plus  grande  que  M.  Windisch  ne  le  donne 

à  entendre  ;  c'est,  au  fond,  le  même  développement,  et  aussi  avec  un 

mélange  de  mots  latins.  Le  Félire,  ou  martyrologe  d'Oengus  le  Culdée, 
est  conservé  dans  des  mss.  du  xive  siècle  ;  mais  le  texte  est  de  beaucoup 

plus  ancien  que  ses  mss.,  et  il  est  certainement  du  xe,  sinon  du  ixe  s.1. 
Il  est  écrit  en  vers  de  6  syllabes  réunis  en  quatrains,  avec  allitération  et 

rimes  au  2e  et  au  4e  vers.  Le  passage  que  nous  allons  citer  termine 

l'épilogue  du  poème. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  mon  corps  et  mon  âme  —  de  tout  mal  qui  existe  — 
qui  frappe  la  terre. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  seigneur  des  belles  réunions  —  comme  tu  as  délivré 
Elie  —  avec  Enoch,  du  monde. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  de  tout  mal  sur  terre  —  comme  tu  as  délivré  Noé 
—  fils  de  Lamech,  du  déluge. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  de  pure  clarté  —  comme  tu  as  délivré  Abra- 
ham —  des  mains  des  Chaldéens. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  mystérieux,  aimable,  —  comme  tu  as  délivré 
Loth  —  des  péchés  des  villes. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  puissant,  admirable,  comme  tu  as  délivré 
Ionas  —  du  ventre  ceti  magni. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  dans  ton  royaume  plein  de  grâce  —  comme  tu  as 
délivré  Isaac  —  des  mains  de  son  père. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  quand  tu  viendras  avec  tes  saints  —  comme  tu  as 
délivré  Teclam  de  la  gueule  de  la  biastœ  [pour  bestiœ]. 

Délivre-moi.  ô  Jésus,  —  par  l'intercession  de  ta  mère  —  comme  tu  as  délivré 
Jacob  —  des  mains  de  ses  frères. 

1.  Cette  longue  et  peu  intéressante  production  a  été  publiée  par  M.  Wh.  Stokes  dans 
les  Transactions  de  l'Académie  d'Irlande  :  cf.  un  article  de  M.  d'Arbois  de  Jubainville 
dans  la  Revue  critique  du  7  mars  1881. 



ioo  L'origine  de  l'hymne  de  Colman. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  de  tout  mal  ...  —  comme  tu  as  délivré  Jean  —  du 
venin  du  serpent. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  de  l'enfer  lamentable  —  comme  tu  as  délivré  David 

—  de  la  valeur  de  l'épée  de  Golai  [Goliath]. 
Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  qui  as  tout  délivré  —  comme  tu  as  délivré  Susan- 

nam  avec  puissance  —  du  mensonge  qui  était  sur  elle. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  par  l'intercession  de  ton  combat  —  comme  tu  as 
délivré  Ninive  —  au  temps  de  la  plaige  [pour  plagœ]. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  je  désire  que  tu  me  protèges  —  comme  tu  as  délivré 

le  peuple  d'Israël  de  monte  Gilbœ  [pour  Gilboe], 
Délivre-moi,  —  ô  Jésus,  —  ô  seigneur  le  plus  divin, —  comme  tu  as  délivré 

Daniel  —  de  la  caverne  des  lions. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  illustre,  aimable,  —  comme  tu  as  délivré  Moy- 
sen  —  de  manu  Faraonïs. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  toi  qui  as  fait  de  grandes  merveilles —  comme  tu  as 

délivré  les  trois  jeunes  gens  —  de  camino  ignis. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  de  toute  tribu  —  comme  tu  as  délivré  Tobie 
—  de  la  misère  de  la  cécité. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  par  l'intercession  de  ton  martyre  —  comme  tu  as 
délivré  Paul  et  Pierre  devant  les  rois  —  de  la  punition  du  cachot. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  de  l'angoisse  de  toute  maladie  —  comme  tu  as 
délivré  Job  —  des  persécutions  du  diable. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  Christ,  sans  négligence  —  comme  tu  as  délivré 
David  de  Saùl,  de  sa  colère. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  par  l'intercession  de  ta  mère  —  comme  tu  as  déli- 
vré Joseph  —  des  mains  de  ses  frères. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  bencdicti  —  comme  tu  as  délivré  Israël  —  de 

l'esclavage  A'Egypti. 
Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  car  avec  toi  est  mon  assurance  —  comme  tu  as 

délivré  Pierre  —  des  vagues  de  la  mer. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  de  l'enfer  cruel,  avide  —  comme  tu  as  délivré  Jean 
—  de  la  cuve  de  feu. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  ô  roi  qui  règne  sur  les  princes,  —  comme  tu  as 

délivré  Samson,  —  qui  s'échappa  de  la  ville. 
Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  et  mon  âme  de  toute  vengeance  —  comme  tu  as 

délivré  Martin  —  du  prêtre  de  l'idole. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  par  l'intercession  des  tiens  —  comme  tu  as  délivré 
Patrice  —  du  poison  de  Tara. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  car  je  suis  ton  esclave  —  comme  tu  as  délivré 

Kevin  {  de  la  chute  de  la  montagne. 

Délivre-moi,  ô  Jésus,  —  éternels  sont  tes  miracles.  —  0  seigneur  que  je  prie 

—  j'attends  ta  venue. 

i.  Nom  d'un  saint  irlandais. 



L 'origine  de  l'hymne  de  Colman.  loi 

Le  prototype  de  ces  deux  prières  irlandaises  se  retrouve  dans  une 

prière  que  l'Église  catholique  récite  au  chevet  des  agonisants  et  qui 
figure  au  bréviaire  romain  sous  le  titre  de  Commendatio  anima  auando 

infirmus  est  in  extremis.  La  Commendatio  commence  par  l'exclamation 
répétée  «  Kyrie  eleison,  Christe  eleison  »,  et  par  une  longue  litanie,  puis 
viennent  les  paroles  suivantes  : 

Suscipe,  Domine,  servum  tuum  in  locum  sperandae  sibi  salvationis  a  miseri- 
cordia  tua. 

Libéra,  Domine,  animam  ejus  ex  omnibus  periculis  inferni,  et  de  laqueis  pce- 
narum  et  ex  omnibus  tribulationibus. 

Libéra,  Domine,  animam  ejus,  sicut  Iiberasti  Enoch  et  Eliam  de  communi 
morte  mundi. 

Libéra,  Domine,  animam  ejus,  sicut  Iiberasti  Noe  de  Diluvio. 
Libéra,  Domine,  animam  ejus  sicut  Iiberasti  Abraham  de  Ur  Chaldaeorum. 
Libéra,  Domine,  animam  ejus,  sicut  Iiberasti  Isaac  de  hostia  et  de  manu 

patris  sui  Abrahas. 
Libéra,  Domine,  animam  ejus,  sicut  Iiberasti  Lot  de  Sodomia  et  de  flamma 

ignis. 
Libéra  Domine,  animam  ejus,  sicut  Iiberasti  Moysen  de  manu  Pharaonis  régis 

Aegyptiorum. 
Libéra,  Domine,  animam  ejus  sicut  Iiberasti  Danielem  de  lacu  leonum. 
Libéra,  Domine,  animam  ejus  sicut  Iiberasti  très  pueros  de  camino  ignis 

ardentis  et  de  manu  régis  iniqui. 

Libéra,  Domine,  animam  ejus,  sieut  Iiberasti  Petrum  et  Paulum  de  carce- 
ribus. 

Et  sicut  beatissimam  Theclam  virginem  et  martyrem  tuam  de  atrocissimis 
tormentis  Iiberasti,  sic  liberare  digneris  animam  hujus  servi  tui  et  tecum  facias 
in  bonis  congaudere  cœlestibus. 

On  voit  que  la  prière  du  Félire  se  rattache  immédiatement  à  la  Com- 

mendatio, dont  elle  n'est  par  endroits  que  la  traduction  littérale.  L'hymne 
de  Colmân  s'en  éloigne  beaucoup  plus,  et  il  nous  paraît  probable  que 

tous  deux  (l'hymne  et  la  commendatio)  dérivent  d'une  même  source, 
d'une  des  plus  anciennes  prières  de  l'Église.  Ici  nous  avons  la  chance  de 

pouvoir  nous  servir  des  recherches  de  M.  Le  Blant  sur  l'origine  de  la 
Commendatio  dans  un  travail  récent  ' . 

«  A  quelle  époque,  dit  M.  Le  Blant,  peut  remonter  cette  Commendatio 

anima  dont  le  nom  même  est  de  forme  antique 2  ? 

i.  Les  bas-reliefs  des  sarcophages  chrétiens  et  les  liturgies  funéraires  dans  la  Revue 

Archéologique  d'octobre  et  novembre  1879. 
2.  Constit.  apost.  VIII,  43  ;  Sacramentarium  Gelasianum,  «  commendatio  anima;  » 

(Muratori,  Liturg.  rom.  t.  I,  p.  751),  Codex  can.  Eccl.  Afr.  CI  II,  etc. 



102  L'origine  de  l'hymne  de  Colmân. 
«  Le  premier  manuscrit  où  je  la  retrouve  est  le  Pontifical,  donné,  au 

ixe  siècle,  par  saint  Prudence  à  l'église  de  Troyes,  et  que  l'on  s'accorde 
à  reconnaître  comme  antérieur  à  cet  évêque  '.  Au  chapitre  IV,  sous  le 

titre  de  Agonizantibus,  le  Pontifical  dont  il  s'agit  porte  cette  indication 
sommaire,  mais  facile  à  reconnaître  : 

Sequitur  oratio  post  litaniam  : 
Suscipe,  Domine,  animam  famuli  tui  N.  in  bonum.  Libéra  eam  ex  omnibus 

periculis  infernorum,  et  de  laqueis  pœnarum,  et  ex  omnibus  tribulationibus 
tartari. 

Libéra,  Domine,  animam  ejus,  sicut  liberasti  Enoch  et  Eliam,  etc. 

«  Sauf  quelques  légères  variantes  dans  l'expression,  nous  retrouvons 
donc  ici  les  paroles  mêmes  par  lesquelles  on  recommande  encore  aujour- 

d'hui les  mourants  à  la  clémence  de  Dieu.  Au  xie  siècle,  un  Ordo  de  exiiu 

anima,  au  xne  un  autre  encore,  présentent  des  textes  de  même  forme  qui 

se  récitaient  également  à  l'heure  de  l'agonie  et  de  la  mort 2  : 
Libéra,  Domine,  animam  servi  tui  de  omnibus  periculis  infernorum,  et  de 

laqueis  pœnarum  et  de  omnibus  tribulationibus. 
Libéra,  Domine,  animam  servi  tui,  sicut  liberasti  Enoch  et  Eliam  de  com- 

muni  morte  mundi  3. 
Kyrie  eleison,  Christe  eleison... 
Suscipiat  eam  etc, 

Libéra,  Domine,  animam  famuli  tui,  etc4. 

«  J'ai  dit  que  l'on  incline  à  croire  antérieur  à  saint  Prudence  le  Pon- 

tifical qui  porte  son  nom.  Aucune  preuve  n'en  a  été  produite  :  mais  si 

l'on  examine  par  le  détail  YOrdo  de  Agonizantibus,  il  est,  je  crois,  permis 

de  déduire  du  rapprochement  d'un  monument  antique  que  le  texte  qui 
nous  occupe  remonte  aux  premiers  temps  du  christianisme.  » 

Cette  prière  était  une  des  plus  familières  à  la  primitive  Église;  M.  Le 

Blant  l'a  constaté  par  deux  ordres  de  faits  :  i°  par  les  actes  des  martyrs 
où  les  saints  invoquent  le  Seigneur  dans  des  prières  analogues  ;  2°  par  les 

monuments,  principalement  les  sarcophages,  où  l'on  voit  représentées  les 

scènes  d'assistance  divine  mentionnées  dans  la  prière.  C'est  ainsi  qu'on 
trouve  figurés  le  passage  de  la  Mer  Rouge,  Noé  sauvé  du  déluge,  Isaac 

préservé,  Elie  enlevé  au  ciel,  Job  dans  ses  tribulations,  David  et  Goliath, 

saint  Pierre  délivré  de  sa  prison,  Daniel  dans  la  fosse  aux  lions,  les  trois 

1.  D.  Martene,  De  antiquis  Eccl.  Ritibus,  l.  I  ;  Syllabus  ritualium  ;  Hist.  litt.  de  la 
France,  t.  V.  p.  253. 

2.  Grancolas,   l'Ancien  sacramentaire  de  l'Église,  t.   II,  p.   535,   536;  cf.  S.  Greg. 
Magn.  Antiphonarium,  t.  III,  p,  724. 

3.  Dom  Martene,  t.  II,  p.  1095. 
4.  Ibid.,  p.  1080. 



L'origine  de  l'hymne  de  Colmdn.  103 

jeunes  Hébreux  dans  la  fournaise,  Jonas  et  la  baleine,  Suzanne  accusée  '. 

Une  coupe  de  verre  gravé  du  ve  siècle,  trouvée  à  Podgoritza,  ville  aujour- 

d'hui monténégrine,  nous  présente  à  la  suite  les  uns  des  autres  plusieurs 
de  ces  miracles  où  Dieu  a  sauvé  les  siens  2.  Des  inscriptions  explicatives 

accompagnent  ces  grossiers  tableaux,  daniel  de  laco  leonis  —  tris 

pveri  de  ecne  cami  (c.-à-d.  de  igné  camini)  —  svsanna  de  falso  cri- 
mine  —  divnan  de  ventre  qveti  liberatvs  est  (Diunan  =  Iunan  — 

Ionam,  employé  par  barbarie  pour  Jonas?,  comme  Evam  pour  Eva  dans 
une  autre  inscription  de  la  même  coupe).  Enfin  un  dessin  central,  sans 

légende,  représente  le  sacrifice  d'Isaac  par  Abraham. 

Aux  textes  réunis  par  M.  Le  Blant  nous  ajouterons  une  prière  attribuée 

à  saint  Martin  et  donnée  à  ce  titre  dans  les  offices  des  fêtes  réunis  par 

Alcuin  (fin  du  vme  siècle)  : 

Oratio  sancti  Martini. 

Deus  Gloriae,  Deus  qui  unus  et  verus  Deus,  qui  solus  et  justus  es,  Deus  in 
quo  omnia,  sub  quo  omnia,  per  quem  omnia  facta  sunt,  exaudi  me  orantem 
sicut  exaudisti  très  pueros  de  camino  ignis  ardentis  ;  exaudi  me  orantem  sicut 
exaudisti  Jonam  de  ventre  ceti  ;  exaudi  me  orantem  sicut  exaudisti  Susannam 
et  liberasti  eam  de  manu  iniquorum  testium  ;  exaudi  me  orantem  sicut  exaudisti 

Petrum  in  mari  et  Paulum  in  vinculis.  Parce  animae  meae,  etc.4. 

On  voit  par  ces  exemples  que  l'hymne  de  Colmân  n'est  qu'une  para- 

phrase irlandaise  d'une  ancienne  prière  commune  à  toute  l'Église  et  que 

les  mots  latins  dont  il  est  farci  appartiennent  sans  doute  à  l'original  latin 
qui  a  servi  de  modèle  au  poète  irlandais. 

H.  Gaidoz. 

1.  On  trouvera  ces  figures  reproduites  dans  l'article  cité  de  M.  Le  Blant.  Cf.  A.  Maury, 
Essai  sut  les  légendes  pieuses  du  moyen  âge,  p.  98,  n. 

2.  Cette  coupe  fait  partie  de  la  riche  co'lection  de  M.  Basilewski.  Elle  a  été  signalée 
par  M.  Albert  Dumont  dans  le  Bulletin  de  la  Société  des  Antiquaires  de  1873,  p.  71  : 

M.  Le  Blant  l'a  reproduite  par  la  gravure. 
3.  C'est  le  développement  épenthétique  d'un  d  devant  i  consonne  :  c'est  ainsi  qu'en 

bas-latin  on  a  madius  pour  majus,  pediorare  pour  pejorare,  etc.  Le  d  s'est  même  conservé 
dans  une  forme  moderne,  l'italien  diacere  qui  forme  un  doublet  avec  giacere.  Cf.  Diez, 
Gramm.  des  langues  romanes,  trad.  franc.,  t.  I,  p.  253. 

4.  Migne,  Patrologie  latine,  t.  CI,  p.  604. 



LES 

GLOSES    BRETONNES    D'ORLÉANS 

M.  Bradshaw  vient  d'acquérir  un  nouveau  titre  à  la  reconnaissance 

des  celtisants,  et  particulièrement  de  ceux  qui  s'occupent  d'études  bre- 

tonnes, en  confiant  à  M.  Whitley  Stokes  le  soin  de  publier  et  d'éclaircir 
les  gloses  en  vieux  breton  découvertes  par  lui  dans  un  manuscrit  de  la 

bibliothèque  d'Orléans  '. 
Ce  manuscrit,  d'après  M.  Bradshaw,  serait  du  xe  ou  du  xie  siècle,  et 

les  gloses  seraient  armoricaines.  Il  nous  reste  néanmoins  un  regret  à 

exprimer  :  c'est  qu'il  n'ait  pas  jugé  encore  à  propos  de  nous  exposer 

les  raisons  de  paléographie  ou  de  linguistique  qui  l'ont  guidé. 
Ces  raisons,  nous  croyons  les  deviner,  et  nous  allons  essayer  de  les 

mettre  en  lumière  ;  nos  conclusions  sont  les  siennes  : 

i°  Les  gloses  d'Orléans  sont  armoricaines. 
2°  Elles  sont  du  xe  au  commencement  du  xie  siècle. 

Voici  ce  que  nous  apprend  sur  ce  manuscrit  le  catalogue  de  la  biblio- 

thèque d'Orléans  : 
«  Manuscrit  193 

Antiqua  canonum  collectio, 

in-fol. ,  217  pages,  xie  siècle,  sur  vélin,  à  plein  feuillet.  L'écriture,  un 
peu  abrégée,  est  néanmoins  lisible.  Il  vient  de  la  bibliothèque  de  Saint- 
Benoît- sur-Loire,  » 

Le  manuscrit  a  32  centimètres  de  hauteur  sur  21  de  largeur.  Il  n'est 
pas  daté.  Le  nom  du  scribe  est  Junobrus.  On  trouve  dans  le  cartulaire  de 

Redon  Juno  ou  Luno,  Juna  et  Junet,  et  un  grand  nombre  de  noms  propres 

1.  The  Breton  Glosses  at  Orléans,  éd.  by.  Whitley  Stokes,  ix-77  p.  in-8°.  Calcutta, 



Les  gloses  bretonnes  d'Orléans.  105 

d'hommes  paraissant  contenir  Juno  comme  premier  terme.  Le  cartulaire 

de  l'abbaye  de  Fleury  (archives  de  la  préfecture  du  Loiret,  6  vol.  in-f°) 
pourrait  peut-être  nous  apprendre  quelque  chose  sur  ce  copiste,  en  sup- 

posant qu'il  ait  vécu  à  Fleury. 
M.  Bradshaw  (Old-Bret.  Glosses,  p.  iv-v)  croit  que  la  collection  de 

canons,  dont  nous  connaissons  maintenant  cinq  copies,  et  à  laquelle 

appartient  le  manuscrit  d'Orléans,  a  été  rédigée  en  Armorique  vers  le 

vine  siècle,  mais  il  n'est  pas  impossible  qu'une  copie  en  ait  été  faite  à 

Fleury  même.  L'abbaye  de  Fleury  avait  au  xe  siècle  une  école  de  calli- 

graphie célèbre.  Les  rapports  de  l'abbaye  avec  l'Angleterre  et  la  Bre- 
tagne étaient  fréquents.  En  944,  Osgoid,  moine  saxon,  est  envoyé  à 

Fleury  par  Odon  de  Cantorbéry,  avec  treize  moines  écossais.  En  984, 

Urmonoc,  moine  breton  de  Fleury,  y  écrit  la  vie  de  saint  Paul  (Dom 

Mabillon,  Ann.  ord.  S.  Bened.,  t.  III,  p.  504). 

Vers  1008,  Félix,  moine  breton,  part  de  Fleury  avec  six  de  ses  col- 

lègues sur  la  prière  du  duc  Geoffroy  de  Bretagne  pour  relever  des  monas- 

tères ruinés.  Au  xe  siècle,  Oswald  et  Dunstan,  plus  tard  archevêque  de 
Cantorbéry,  paraissent  à  Fleury.  Alain,  comte  de  Nantes,  confie  son  fils 
Guérech  à  Archambauld,  abbé  de  Fleury.  Guérech  devient  plus  tard 

évêque  de  Nantes  en  952  [Album  archéologique  de  Saint-Benoît-sur-Loire. 
Ed.  Fournier.  Orléans,  185 1,  p.  4). 

D'après  M.  Bradshaw,  le  manuscrit  d'Orléans  ressemblerait  beaucoup, 

pour  l'ordre  des  différentes  parties,  au  manuscrit  3 182  de  la  Bibliothèque 
nationale,  écrit  vers  le  xie  siècle  par  un  certain  Maeloc.  Le  texte  se 
retrouve  en  grande  partie  dans  la  compilation  de  canons  publiée  par 

Wasserschleben  (Die  Irische  Kanonensammlung  von  H.  Wasserschleben. 

Giessen,  1874).  Pour  plus  de  détails,  voir  la  publication  de  M.  Stokes 

préface,  III,  IV). 

L'écriture,  à  l'exception  du  premier  feuillet  et  de  la  page  136,  se  dis- 
tingue très  nettement  de  celle  des  autres  collections  de  canons  bretons 

que  nous  avons  pu  voir  à  la  Bibliothèque  nationale  (mss.  lat.  12021, 

3182).  Elle  présente  des  caractères  qui  appartiennent  au  type  anglo- 

saxon.  Nous  signalerons  la  forme  de  ïn  et  du  g,  et  certaines  abrévia- 

tions, par  exemple,  celles  de  per  et  d'ejus,  qu'on  ne  trouve  que  dans  les 

mss.  de  l'île  de  Bretagne.  C'est  l'opinion  de  M.  Léop.  Delisle  et  de 

M.  Châtelain,  répétiteur  de  paléographie  latine  à  l'Ecole  des  hautes 

études,  à  qui  nous  avons  soumis  la  photographie  d'un  feuillet  de  ce 
manuscrit. 

Le  premier  feuillet  a  tous  les  caractères  de  l'écriture  continentale.  Les 
gloses  sont,  en  général,  de  la  même  main.  Il  y  en  a  un  certain  nombre 



io6  Les  gloses  bretonnes  d'Orléans. 

qui  appartiennent  à  une  main  différente,  plus  grossière  et  qui  a  fait,  en 

marge  et  entre  les  lignes  mêmes,  d'assez  nombreuses  additions  ou  cor- 
rections au  texte.  Ces  gloses  de  seconde  main  sont  postérieures  aux  pre- 

mières au  moins  d'un  siècle.  Voici  celles  que  nous  avons  notées.  Nous 

nous  promettons  d'en  faire  incessamment  un  relevé  plus  exact.  Nous 
suivons  l'ordre  alphabétique. 

adi  gupar 
aguetur  (glose  latine,  donnée  comme      guparol 

bretonne  par  M.  Stokes)  gurclut 
aïmseudeticad  huisicon 

ampar  imfer 
arga  liusiu 
corn  pis 
diuenoc  pus 
eleuc  rod 
enneuidteruo  soeul 

erdirh  testoner 

frec  tronca  issent. 

guirhter 

L'écriture  erdirh  et  guirh  est  étrangère  aux  premières  gloses.  Gupar  et 
guparol  à  côté  de  imguparton  (se  abdicant)  et  gupartolaid  (privilégia)  dans 
le  même  manuscrit,  mettent  au  moins  un  siècle  de  distance  entre  les 

gloses  de  seconde  main  et  celles  de  première  main.  Cf.  guparth  (gloses 

du  Luxembourg)  'remotus'. 

Ces  gloses  étant  peu  nombreuses,  nous  n'insistons  pas. 

Le  caractère  insulaire  de  l'écriture  n'est  qu'une  présomption  sans 
importance  pour  la  provenance  des  gloses,  si  l'on  réfléchit  qu'à  cette 

époque  tout  se  ressentait  encore  en  Basse-Bretagne  de  l'origine  insulaire 

de  la  population.  Les  moines  de  Landévennec  avaient  à  l'époque  de 
l'expédition  de  Louis  le  Débonnaire  le  costume  et  les  coutumes  des 

moines  insulaires.  Rien  d'étonnant  à  ce  que  l'écriture  eût  gardé  quelque 

chose  d'insulaire,  dans  cette  abbaye  particulièrement,  où  M.  Bradschaw 

croit  qu'a  été  faite  la  compilation  de  canons  qui  nous  occupe.  La  langue 
est  sans  aucun  doute  celle  du  continent. 

Dans  la  préface  (p.  m)  de  ses  Old-Breton  Glosses,  M.  Stokes,  voulant 

prouver  que  les  gloses  à  Eutychius  sont  armoricaines,  donne,  d'après 
M.  Bradshaw,  les  arguments  suivants: 

i°  La  particule  verbale  do  ne  s'y  présente  pas,  comme  en  gallois,  sous 
la  forme  ai  ;  donc  ces  gloses  ne  sont  pas  galloises. 

2°  On  y  trouve  dans  didanuud  (elicio)  la  préposition  didan  qui,  en 



Les  gloses  bretonnes  d'Orléans.  107 

moyen  comique,  est  yn-dan  ou  a-than  :  donc  elles  ne  sont  pas  comiques. 

Une  autre  raison  pour  qu'elles  ne  le  soient  pas,  c'est  qu'on  n'y  remarque 
pas  le  signe  anglo-saxon  pour  th  et  w. 

La  confusion  de  di  et  do  n'est  pas  inconnue  aux  Armoricains.  Ex.  : 
digas,  apporter,  pour  do-cass.  M.  Stokes  la  suppose  lui-même  (p.  42) 

pour  diuenoc  (gl.  balineaï  dans  le  manuscrit  d'Orléans.  Cependant  lorsque 

di  se  présente  pour  do  avec  persistance,  on  peut  être  sûr  qu'on  est  en 

présence  d'un  texte  insulaire. 
Le  second  argument  ne  peut  être  pris  en  considération,  les  formes 

yn  dan  et  athan  ne  se  présentant  qu'en  moyen  comique. 
Le  dialecte  de  Vannes  présente  aussi  pour  didan,  idan. 

L'absence  du  signe  anglo-saxon  pour  th  et  w  semblerait  un  indice  plus 
sérieux.  Cependant,  M.  Stokes  lui-même  suppose  que  ce  signe  a  été  en 

usage  chez  les  Armoricains,  au  moins  pour  le  th,  puisqu'il  admet  que  le 
p  dans  ipn  (gl.  ualere)  est  pour  th,  comme  dans  les  gloses  armoricaines 

de  Luxembourg  où  l'on  a  gurpait  (fusam)  qu'il  faut  évidemment  trans- 
crire gurthait,  bret.  mod.  gwerzid. 

De  ces  arguments  nous  ne  retenons  que  le  premier.  La  persistance  de 

la  forme  di  pour  do  dans  un  manuscrit,  à  partir  du  ixe  siècle,  est  une 

preuve  certaine  qu'il  n'est  pas  d'origine  galloise.  Les  gloses  d'Orléans 
ont  constamment  do.  Ex.  :  do  condomni,  do  guolouit,  doguor,  dogur- 

bonneu,  doilux,  dutimener.  Il  n'y  a  pas,  à  part  diuenoc,  qui  est  douteux, 
un  seul  exemple  de  di  pour  do. 

Un  second  argument,  absolument  irréfutable,  c'est  que  Va  dans  les 

suffixes  ac  et  al,  lorsqu'ils  forment  la  syllabe  finale  dans  les  terminaisons 
aty  dr,  est  toujours  oc  et  ol,  ot,  or.  Le  gallois,  depuis  le  ixe  siècle,  a  tou- 

jours auc  et  aul.  Un  manuscrit  de  Nennius  du  xe  siècle  (v.  Ed.  Steven- 
son) nous  donne  Guollauc,  Finaun,  guiur  Helic,  Cereticiaun,  Crue  maur, 

Ebrauc,  Caratauc,  etc. 

Les  gloses  Juvencus  et  Martianus  Capella,  celles  de  l'Oxon.  prior,  incon- 
testablement galloises,  donnent  invariablement  aul  et  auc. 

ardomaul  (M.  C.) 

aul  (M.  C.) 

bardaul  (M.  C.) 

braut  (Ox.  1  alph.j 
caiauc  (Ox.) 

catteiraul  (M.  C.) 

coiliauc  (M.  C.) 
creaticaul  (Ox.) 

guithlaun  (Juv.) 



108  Les  gloses  bretonnes  d'Orléans, 
marchauc  (Ox.  i) 

menntaul  (M.  C.) 

morliaus  (Ox.  i) 

poulloraur  (M.  C.) 
ringuedaulion  (Ox.  i) 
trucarauc  (Juv.) 

Nous  ne  relevons  dans  ces  gloses  aucun  exemple  d'à  long  dans 
une  syllabe  finale  (âc,  âl,  âr,  ât)  sous  la  forme  o.  Le  cartulaire  de 

Redon  donne  au  contraire  toujours  o  pour  â  dans  les  suffixes  âc  et  âl 

(quelques  exemples  à'ec  et  d'uc). 
Les  gloses  d'Orléans  ont  invariablement  oc  et  ol. 
Ex.  :  Bleoc,  colioc,  guparol,  haloc,  inmor,  iecol,  unblot. 
Le  comique  flotte  entre  auc  et  oc. 

Ex.  :  Ex.  Ox.  2  (voc.  in  pensum  discip.)  Edol,  bracaut,  dinaut,  mor- 
thol,  brachaut,  plumauc,  munutolau,  didaul,  didaul. 

Le  Bodmin  Gospel  (Revue  celt ,  t.  I,  p.  333)  nous  offre  des  terminaisons 
en  oc. 

Ex.  :  Cenmenoc,  Milcenoc,  Freoc,  Sulldsoc,  M&iloc,  Rioc. 

Pas  d'exemple  à'auc. 
On  peut  conclure  que  les  terminaisons  auc,  aut,  aur,  aul  sont  essen- 

tiellement galloises,  souvent  comiques,  jamais  armoricaines.  Les  gloses 

d'Orléans  les  remplaçant  toujours  par  oc,  ot,  or,  ol,  sont  incontestable- 
ment armoricaines. 

La  préposition  marquant  l'ablatif  en  gallois  est  toujours  0.  Nous  la 

comptons  trente-trois  fois  dans  les  gloses  de  l'Ox.  I,  les  gloses  à  Juv.  et 

Mart.  Cap.  Jamais,  sans  aucune  exception,  nous  n'avons  a.  (V.  Zeuss, 
p.  666-669.) 

Dans  les  gloses  réputées  armoricaines,  nous  avons  invariablement  a 

(10  fois  environ;  9  fois  dans  les  collections  de  canons,  1  fois  dans  les 

gloses  de  Luxembourg). 

Le  manuscrit  d'Orléans  a  la  forme  a.  Ex.  :  a  iul  (gl.  ultro)  a  glanet 
(gl.  a  palliditaie)  a  olguo  (gl.  indagatione).  Donc,  un  manuscrit  qui  a  0 

préposition  marquant  l'ablatif  est  gallois  :  il  n'est  ni  armoricain  ni  cor- 
nique  (pour  le  comique,  voir  Zeus,  930). 

A  part  Va  long,  la  langue  du  continent  et  celle  de  l'île  nous  paraissent 
identiques  en  ce  qui  concerne  les  voyelles  longues  et  les  diphthongues. 

Pour  les  voyelles  brèves,  nous  relevons  les  trois  différences  suivantes: 

i°  L'armoricain  n'écrit  jamais  a  infecté  par  ei.  Ex.  ni  ceinguodeimi- 
sauch  (irl.  fodaimim)  non  bene  passae  estis.  On  trouve,  il  est  vrai,  pour 

la  première  fois,  dans  les  gloses  d'Orléans  ai  pour  a  infecté.  Ex.  : 
comairde  aimseudeticad. 



Les  gloses  bretonnes  d'Orléans.  109 

2°  L'é  ne  s'affaiblit  jamais  en  I  sans  autre  cause  que  la  dérivation. 
Ex.  :  hinham  Ox.  2  (superlatif  de  hen  =  sen),  bret.  mod.  henaff. 

Cett  glose  est  comique. 

30  En  gallois  comme  en  comique,  0  infecté  ainsi  que  ù  devient  X. 

Gallois.  Armoricain. 

hircimerdridou  M.  C.  imcomarguid  (Orl.) 

aurcimerdrichetïcion  M.  C.  comadas  (Old-Bret.Gl.) 
cimadas  M.  C.  comelia  (Orl.) 
cilhremmet  M.  C.  comnidder  (Orl.) 

cimmaeticion  M.  C.  arcogued  (Orl.) 
cimmailhurus  M.  C.  co/ce/  (Orl.) 

Comique.  comairde  (Orl.) 

c/7«Z  (Ox.  2  Voc.)  cogne/*  (Orl.) 
ri/crf  (Ox.  2  Voc.)  etc. 

L'origine  armoricaine  des  gloses  d'Orléans  étant  surabondamment 
prouvée,  nous  allons  établir  leur  âge;  cela  fait,  nous  relevons  certains 

faits  dans  la  transcription  des  consonnes  qui,  pour  le  xe  et  le  xie  siècle, 
suffiraient  à  établir  une  ligne  de  démarcation  entre  la  langue  du  continent 

et  celle  de  l'île. 

II. 

AGE   DES  GLOSES. 

Les  gloses  d'Orléans  (nous  ne  parlons  pas  des  gloses  de  seconde 

main)  appartiennent  à  ce  que  nous  appellerons  la  2e  période  du  vieux- 
breton. 

Le  terme  vieux-breton  présente  encore  à  l'esprit  quelque  chose  de 
vague.  Cela  tient  à  ce  que  les  gloses  bretonnes,  beaucoup  moins  nom- 

breuses que  les  gloses  en  vieil  irlandais,  ne  présentent  en  général  que 

les  mots  isolés  et  ont  par  conséquent  moins  attiré  l'attention  des  celti- 

sants.  Beaucoup  d'ailleurs  sont  connues  depuis  peu. 

On  est  d'accord  avec  Zeuss  pour  admettre  que  ce  qui  caractérise  le 

vieil  irlandais,  c'est  l'absence  d'affaiblissement  pour  les  ténues  et  le  main- 
tien de  certaines  terminaisons  ^Zeuss,  2e  Ed.  praef.  xxv).  A  partir  du 

xie  s.,  les  ténues  commencent  à  s'affaiblir  ;  on  entre  dans  la  période  du 
moyen  irlandais. 

Le  même  critérium  semble  avoir  été  adopté  par  Zeuss  pour  le  vieux- 

breton.  Dans  la  préface  de  la  2''  édition,  p.  xxvn,  il  fait  remarquer  à  pro- 

pos de  l'Oxoniensis  posterior  que  tout  en  n'atteignant  pas  l'âge  de  l'Oxo- 
niensis  prior,  ce  manuscrit  présente  cet  état  ancien  de  la  langue  qui, 



no  Les  gloses  bretonnes  d'Orléans. 

comme  l'ancien  irlandais,  ignore  l'affaiblissement  des  ténues,  les  ténues 

s'y  montrant  dans  l'état  primitif,  ainsi  que  \'m. 
Ces  caractères  appartiennent  à  toute  la  période  du  vieux  breton,  mais 

il  y  en  a  d'autres  qui  nous  permettent  de  distinguer  dans  le  vieux-bre- 
ton deux  époques  bien  distinctes  : 

i°  La  langue  de  la  fin  du  ve  au  commencement  du  vme  siècle  :  c'est 
proprement  la  langue  des  inscriptions. 

2°  La  langue  des  chartes  et  des  gloses  de  la  fin  du  vme  au  commen- 
cement du  xie  siècle. 

Première  période  du  vieux-breton. 

La  langue  à  cette  période,  pour  laquelle  nous  n'avons  guère  d'autre 
document  que  les  inscriptions  chrétiennes  de  Grande-Bretagne,  présente 
comme  caractères  distinctifs,  outre  le  maintien  des  tenues  et  de  Vm  : 

i°  Le  maintien  de  la  voyelle  finale  du  premier  terme  dans  les 

composés.  Hùbner  a  distingué  trois  âges  pour  ces  inscriptions  :  le  ier  du 

milieu  du  ve  au  commencement  du  vie  siècle  ;  le  2*  comprend  le  vie  et 

une  partie  du  vne  siècle  ;  le  troisième  le  vneet  le  vme  siècle.  La  dispari- 

tion de  cette  voyelle  a  dû  s'opérer  à  la  fin  du  vne  siècle,  car  les  inscrip- 
tions de  la  3  e  période  nous  offrent  un  certain  nombre  de  noms  où  elle 

est  conservée  comme  BtohoÇmagli),  Trenegussi,  Vendumagli  et  Catamanus 

(année  664  ou  679  suivant  Hùbner,  p.  93,  Inscript.  Brit.  Christ.). 

20  Le  maintien  des  moyennes  b  et  g  dans  toutes  les  positions.  Ex.  : 
Vendubarri,  Rialobrani,  Enabarri,  Conbevi,  Caturugi,  Cavosemargi,  Seno- 

magli,  Curcagnus,  Brohomagli,  Camelorigi,  Catotigimi,  Evolengi,  Vendu- 
magli. 

30  le  maintien  de  Y  s  initial  : 
1er  âge  :  Senemagli 

Senomagli 

2e   âge  :  Saumilini 
Seimetiaco 

Solini 

3  e    âge  :  Sarini 
Suani 
Brosagan. 

40  Le  maintien  du  v  initial  et  dans  l'intérieur  du  mot.  On  trouve  trois 
exceptions  dans  les  inscriptions  du  3e  âge:  Gorcus  et  Gurgles,  Catgug, 
mais  ces  inscriptions  appartiennent  sans  doute  à  une  époque  très  posté- 

rieure aux  autres,  peut-être  au  ixe  ou  au  xe  siècle,  comme  nous  le  ver- 
rons bientôt.  Partout  ailleurs  nous  avons  v. 



Les  gloses  bretonnes  d'Orléans.  1 1 1 

Nous  pourrions  relever  pour  les  voyelles,  notamment  pour  le  traite- 

ment de  l'a  long  et  pour  l'infection  vocalique,  quelques  autres  particu- 

larités. Celles  que  nous  venons  d'énumérer  suffisent  à  caractériser  la 
période  que  nous  appelons  la  première  époque  du  vieux-breton. 

La  langue  de  la  2e  période  a  perdu  partout  la  voyelle  finale  du  premier 
terme  ;  elle  conserve  les  tenues  généralement  intactes,  en  se  contentant 

de  les  transformer  en  aspirées  dans  certaines  positions  ;  Vm  également. 

Mais  elle  a  une  tendance  à  changer  le  b  en  v  entre  deux  voyelles  ;  elle 

a  perdu  Y  s  initial.  Elle  transforme  v  en  uu,  uo  en  Armorique  depuis  la 

fin  du  vine  jusqu'au  xe,  et  à  partir  du  xe  siècle  en  guo,  gu  ;  en  Galles  en 
guo,  gu,  depuis  la  fin  du  vme  ou  le  commencement  du  ix°  s.  ;  en  cor- 

nique  on  a  tantôt  uu,  uo  initial,  tantôt  guo,  même  aux  xe  et  xie  siècles  ; 

la  transformation  n'a  jamais  été  absolue. 

Les  gloses  d'Orléans  étant  continentales,  le  cartulaire  de  Redon  avec 
ses  chartes  datées,  dont  quelques-unes  remontent  à  la  fin  du  vme  siècle, 
nous  permet  de  fixer  leur  âge  à  quelques  années  près.  A  partir  du  milieu 

du  xie  siècle,  l'affaiblissement  des  tenues,  qui  auparavant  est  rare,  devient 
presque  la  règle. 

En  1050-1051  (append.  p.  378),  nous  lisons  Jarnogonus  (année  892 
Jarnuocon),  Hugar  (Hocar  année  821),  Gradelonus  1062- 1080  [Grailon 

904),  Cadodal  1060  (Catuotal  jusqu'en  812). 

Il  nous  serait  facile  d'accumuler  les  citations.  On  peut  s'en  assurer  en 
examinant  les  noms  de  Y  Index  generalis.  De  la  page  1  à  219  on  a  les 

chartes  jusqu'au  ixe  siècle.  De  221  à  228  celles  du  xe  siècle.  De  228  à 
3  5 1  celles  du  xie  et  du  xne  siècle. 

L'm  persiste  jusqu"en  1037. 
On  a  partout  morman  auparavant. 

En  1037,  pour  la  première  fois,  on  rencontre  morvanus. 
Catnemet  9 10,  Canevet  1086. 

Un  manuscrit  d'Einhardt  (Annales  Fuldenses)  V.  Pertz,  Monum.  germ. 
hist.  script,  t.  I,  p.  556,  donne  Mormanus. 

La  chronique  de  Reginon  (ms.  du  xe  au  xie  siècle)  p.  567  (Pertz) 
donne  deux  fois  Murmanus  pour  les  années  836-837. 

Nous  avons  même  Nominoe  (Babin  filium  Nominoe)  jusqu'en  1075; 

mais  c'était  un  nom  si  connu  que  l'orthographe  ancienne  a  pu  persister 
en  dépit  de  la  prononciation. 

Pour  morman,  on  ne  le  rencontre  plus  que  sous  la  forme  moruan  à 
partir  de  1037. 

Il  ne  faut  pas  confondre  ce  nom  avec  celui  de  Moruan  qui  se  trouve 

dès  868  et  qui  est  composé,  comme  Botuuan,  au  xe  siècle  Bodguan,  etc. 



1 1 2  Les  gloses  bretonnes  d'Orléans. 
Le  b  en  position  se  conserve  bien.  Entre  deux  voyelles,  il  est  flottant. 

Uorbili  jusqu'en  826,  Guorili  dès  837,  Maenuuili  834,  Trebaltnou  909. 
Le  g  entre  deux  voyelles  a  partout  disparu.  Nous  avons  sept  fois 

Tiarn,  jamais  Tigern,  un  grand  nombre  de  fois  Machtiern,  jamais  Machtigern. 
Le  v  se  présente  au  commencement  et  dans  le  corps  du  mot  sous  la 

forme  uu,  uo  jusque  vers  878.  On  compte  jusque  vers  la  fin  du  ixe  siècle 
guu,  guo,  gu  une  quarantaine  de  fois  seulement  ;  on  trouve  uu,  uo  plus 

de  400  fois  jusqu'à  cette  époque. 
Les  textes  des  écrivains  carlovingiens  sont  d'accord  avec  le  cartulaire. 
Einhardi  annales  p.  209.  213,  Wihomarcus. 

Reginonis  chron.  p.  587.  Vurfandus  (var.  Wurfandus). 

Hincmari  annales,  Pascuitan,  Vurnahat,Wigon.  (Pertz,  Monum.  germ. 

hist.  script,  t.  I.) 

Une  charte  reproduite  par  Dom  Morice  (année  860,  charte  de  Salo- 
mon)  nous  donne  les  noms  suivants  : 

Winbrii  (femme  de  Salomon)  Waranton 
Riwal  Wiomarc 

Morwithan  Matuedoi 
Berwalt  Fines 

Unagogert  ?  Winoc 

Pasquhhan  Ratuili 

Sprewi  Helwiîhan. 
Irispoi 

En  Galles,  au  ixe  siècle,  nous  avons  partout  guo,  gw.  Les  deux  mss. 

les  plus  anciens  de  Nennius  sont  d'accord  sur  ce  point. 
Nous  citons  d'après  le  manuscrit  publié  dans  YAppendix  ad  opéra  édita 

ab  Angelo  Mai.  Romae,  1871,  in-40,  p.  97  : 
Cair  Gurcoc. 

Cair  Guent. 

Cair  Guorthegern. 

Cair  Guorancguon. 
Cair  Guintrun. 

Cair  Meguaid. 
Cair  Guorcon,  etc. 

Le  codex  Lichfeldensis  présente  la  même  transcription  de  v.  Le  ms. 

le  plus  ancien  de  Bède  (ixe  siècle,  Potthast,  Bibl.  nat.,  n°  5226)  portant 

uurtigern  (feuille  13  v°),  il  est  probable  que  ce  phénomène  s'est  produit 
en  Galles  dès  le  commencement  du  ixe  ou  vers  la  fin  du  vme  siècle. 

Le  Bodmin  Gospel  du  xe  au  xie  siècle  présente  tantôt  gu,  tantôt  wu, 
plus  souvent  wu  et  même  ou. 



Les  gloses  bretonnes  d'Orléans.  113 

A  partir  du  xe  siècle,  le  cartulaire  de  Redon  donne  guu,  guo  initial  qui 
persiste  désormais  à  toutes  les  époques,  et  qui,  constant  pour  uo  dans 

l'intérieur  des  mots  jusqu'au  xie  siècle,  commence  à  s'user  vers  la  fin  de 
ce  siècle.  Ex.  : 

Boiuuan  850  Botguan  916 

Boduuoret  844  Budguoret  909 

Caiuueten  876  Catguethen  105 1-1069 
Catuuoret  878  Catguoret  897 

Dronuualoe  895  Drongualoius  1008-1 041 
Gleuuethen  850  Gleuguethen  1038 
Jarnuuallon  797  Jarnguallon  909 

Kenguethen  909 

Matuueten  907  Matguethen  9 1 3 
Tanetuuoion  872  Tanetguoion  913. 

Dès  le  milieu  du  xie  siècle,  surtout  après  d  f,  guo  dans  le  milieu  des 
mots  a  une  tendance  à  disparaître. 

Caîuuotal  872,  Caiuuodal  892,  Cadodal  1060. 

Catuuoret  872,  Catguoret  897,  Cadoret  11 24. 

Jarnuuocon  872,  Jarngucon  877,  Jarnogonus  (gu  devient  0,  et  c  de- 
vient g).  Charte  de  1051. 

Un  manuscrit  contenant  des  noms  bretons  (abbaye  de  Limoges.  Rev. 

celt.,  t.  III,  p.  449),  nous  offre  guo  au  commencement  et  au  milieu  des 
mots. 

Tutgual  Gueganton 
Guodnou  Guiniau 

Guingualui  Meguinus 
Gurguabr  Gurthiernus. 
Rethgualt 

D'après  ces  données,  nous  fixons  comme  date  approximative  pour  les 

gloses  d'Orléans  la  fin  du  xe  et  le  commencement  immédiat  du  xie  siècle. 

Les  ténues  ne  s'y  affaiblissent  ni  en  position  ni  entre  deux  voyelles. 
Bx.  :  bitat,  brientinion,  brot,  colcet,  cospitiot,  darcenneti,  dispriner,  guo- 

tric,  imguparton,  gupartolaid,  gurprit,  maciat,  motrep,  etc. 

L'aspiration  n'y  est  même  pas  marquée  après  IV,  ni  entre  deux 

voyelles,  mais  il  est  évident  qu'elle  existait  à  cette  époque. 
L'm  y  est  conservé  excepté  dans  lau  (main). 
Ex.  :  comairde,  dutimen,  gurlimun ,  imcomarguid ,  comnidder,  dem- 

guescim,  guomonim,  guomone,  meplaom,  bitpanim,  silim. 

Le  g  entre  deux  voyelles  a  disparu  :  siel  (=  sigillum),  brientinion  = 
brigantinion.  Appuyé,  il  reste  :  tegran  (de  teg,  maison,  et  ran,  part). 

Rev.  Celt.  V  8 



114  Les  gloses  bretonnes  d'Orléans. 

V  est  partout  dans  les  gloses  de  première  main  guo,  gu  au  commence- 

ment comme  dans  le  corps  du  mot.  Ex.  :  guad,  guascot,  gudcoguod,  gue- 
dom,  guelcet,  etc.  Pas  un  exemple  de  uo  uu  initial. 

Dans  l'intérieur  du  mot  : 
anguo,  arcogued,  coguelt,  coguenou,  demguescim,  dieîeguetic,  doguolouit, 

doguor,  dogurbonneu ,  dorguid,  eidguin,  emguer ,  erguinit,  gueltoguat, 

imguparton,  niguid. 

L'absence  de  uo  initial  nous  empêche  de  reculer  ces  gloses  plus  loin 

que  le  commencement  du  xe  siècle,  la  fermeté  des  tenues  et  le  maintien 
de  Y  m  à  côté  de  Yn  à  la  fin  des  mots  et  entre  deux  voyelles,  de  leur  faire 

dépasser  le  commencement  du  xie  siècle. 

Pour  la  lecture  de  ces  gloses,  nous  sommes  généralement  d'accord 
avec  M.  Stokes.  Il  hésite  entre  adinisoi  et  admosoi.  Le  manuscrit  a 

admosoi.  Pour  nedo  (erant),  Yn  nous  a  paru  un  signe  abréviatif,  comme 

pour  htigutre  (uttensilia).  Yn  est  un  h.  Pour  incoint  (quesitus),  nous  pro- 
posons incorit[l),  pour  eriolim  (editui),  ercolim,  nous  lisons  doilux  et  non 

doiluf  (M.  Stokes  hésite  entre  les  deux  lectures)  ,  ol  lored  ̂ indago)  au 

lieu  de  oldored  ;  muncul  pour  muntul  ;  siraul  pour  straal  (calamidis  leg. 

chlamydis)  ;  iorn  pour  a  dorn  (triturantis)  ;  in  dicomit  pour  in  dicom  ; 

inardoîas  est  pour  nous  douteux.  Nous  lisons  arapred  pour  araplecl,  edem- 
netic  pour  terdeuinetic  (desideratrix),  cosom  pour  cosoin  ? 

Dans  sa  préface  ̂ p.  m),  M.  Stokes  dit  que  M.  Bradshaw  lui  a  remis 

une  copie  non-seulement  des  gloses,  mais  même  du  contexte  de  la  plu- 

part des  mots  latins  glosés.  Il  est  regrettable  qu'il  ne  l'ait  pas  fait  pour 
tous. 

M.  Stokes  donne  p.  44,  n°  244,  comme  breton  le  mot  aguetur.  Ce 

serait  une  3e  pers.  du  sg.  prés.  ind.  act.  d'un  verbe  qui  a  perdu  le/? 
ario-européen.  Cf.  raOpoç,  goth.  Javai,  a.  s.  feava,  angl.  few,  paulus, 
paucus,  irl.  uaîhad. 

Ce  mot  gloserait  diminuiîur.  Voici  le  contexte  d'après  M.  Stokes  : 
Quanto  de  terrenis  diminuitur,  tanto  de  spiritualibus  augetur,  et  quantum 

terrena  quaesiverit  aut  contenderit,  tantum  de  spiritalibus  aguetur  dimi- 
nuitur. 

Voici  le  contexte  réel  du  manuscrit  :  Quanto  de  terrenis  diminuitr, 

tanto  de  spiritalib.  ;  diminuitur.  Il  est  évident  que  c'est  le  second  glossa- 
teur-qui  a  corrigé  diminuitur  en  aguetur  pour  augetur. 

La  glose  est  de  cette  seconde  main  qui  a  introduit  dans  le  texte  d'as- 
sez nombreuses  additions  et  corrections.  Le  texte  de  Wassersleben  porte 

augetur  à  cet  endroit,  et  c'est  là  que  M.  Stokes  l'a  pris.  Il  nous  semble 
probable  aussi  que  boco  au-dessus  de  paulo  est  une  glose  latine  (poco  ?). 



Les  gloses  bretonnes  d'Orléans.  1 1 $ 

Quant  à  l'interprétation  des  gloses,  M.  Stokes  y  déploie  sa  sagacité  et  sa 
science  ordinaires,  dont  nous  n'avons  pas  à  faire  l'éloge  aux  lecteurs  de 
la  Revue  celtique.  Il  est  peut-être  trop  disposé  à  croire  que  la  glose  est  la 
traduction  exacte  du  mot  latin,  lorsque  souvent  le  glossateur  n'a  voulu 
que  rendre  l'idée  générale. 

A  la  fin  de  son  travail,  M.  Stokes  adresse  au  copiste  Junobrus  le  mot 

de  Siegfried  sur  Owen  Pughe  :  Peace  to  his  stupid  ashes  !  M.  Stokes  a 
fait  à  son  savant  maître  de  plus  heureux  emprunts,  et  nous  le  trouvons 

bien  dur  pour  le  moine  obscur  qui  lui  a  fourni  la  matière  d'une  publica- 
tion si  intéressante. 

J.  Loth. 



MÉLANGES. 

FOUR  NEW  GAULISH  INSCRIPTIONS. 

The  great  rarity  of  inscriptions  in  Gaulish  gives  to  any  new  spécimens 
of  that  language,  no  matter  how  brief  they  may  be,  a  value  and  interest 

which  they  would  not  otherwise  possess.  It  was,  therefore,  with  extrême 

pleasure  that  we  saw  in  the  Revue  archéologique  (Février  1878)  and  in 

the  Comptes-rendus  de  l'Académie  des  inscriptions  et  belles-lettres  (Décembre 
1 880)  the  four  inscriptions  which  we  are  about  to  lay  before  our  readers  ; 

and  it  is  no  mère  compliment  when  we  say  that  our  pleasure  was 
enhanced  by  the  learning  and  acuteness  which  M.  Robert  Mowat  has 

brought  to  the  elucidation  of  thèse  inscriptions,  and  which  makeushope 

that  in  him  we  hâve  at  last  found  a  scholar  both  able  and  willing  to 

compose  a  Gaulish  Onomasticon. 

I.  The  inscription  of  Néris-les -Bains  (Allier). 

This  is  on  a  square  block  of  calcareous  stone,  preserved  in  the  Mu- 
séum of  Cluny,  in  Paris  : 

BRATRONOS 

NANTONICN 

EPADATEXTO 

RIGILEVCVLLO 

SVIOREBELOCI 

TOI 

The  NT  in  the  second  line  are  expressed  by  the  usual  ligature.  The 
D  in  the  third  line  is  barred. 

M.  Mowat  reads  the  inscription  thus  :  Bratronos  Nantonicn(os)  Epaàa- 

textorigi  Leucullo  sviorebe  locitoi,  and  renders  the  first  four  words  'Bra- 

tronos, son  of  Nantonios,  to  (a  god)   Epadatextorix   Leucullos'.    As 



Four  new  Gaulish  inscriptions.  1 17 

regards  the  last  two  words  M.  Mowat  says  'j'estime  qu'il  vaut  mieux 

s'abstenir  de  toute  conjecture  arbitraire,  et,  par  conséquent,  oiseuse'. 
However,  in  his  essay  on  the  inscription  of  Bavai,  which  we  shall  next 

notice,  he  conjectures  that  suiorebe  locitoi  (as  he  reads  this  part  of  the 

inscription)  may  mean  something  like  'libenter  ex  voto  posuit'. 
Bratronos  (Brâtronos?)  is  formed  from  brâter  (Ir.  brâthir)  as  Lat. 

patronus  from  pater.  NantonicnÇos)  is  formed  from  "Nantonios,  as  Oppia- 
nicnos  from  Oppianos,  Trutiknos  (leg.  Druticnos)  from  Drutos,  Tanotalik- 
nos  (leg.  Dannotalicnos)  from  Dannotalos,  Toutissicnos  from  Toutissios, 

and  Ojspsty.v;;  (Nîmes)  from  Versios.  Nantonios  (of  which  the  latin- 
ised  form  Nantonius  occurs  in  an  inscription  preserved  at  York)  is 

derived  from  the  thème  nanto-  'valley',  and  probably  means  'vallensis'. 
Epal-atexto-rigi  is  the  dat.  sg.  of  Epao-atexto-rîx.  This  is  compounded 

of  three  members  :  first,  Epao-  a  stem  in  d  from  epa-s  =  equus,  Ir.  ech  ; 

second,  a-texto  which  M.  Mowat  (regarding  the  a  as  a  prefix)  compares 

with  the  coin-legend  Atecto-rix  [Revue  celtique  I,  293  '),  and  connects 

with  téryoç,  tectum  and  the  Gaulish  Tecto-sagi,  and  lastly,  rzx  =  Lat.  rex, 
!r.  ri.  The  meaning  of  the  name  under  considération  would  thus,  he 

thinks,  be  'seigneur  protecteur,  dieu  tutêlaire  des  chevaux  ou  de  la  cavalerie  ' 
Leucullo  M.  Mowat  regards  as  the  dat.  sg.  of  Leucullos,  a  diminutive 

of  Leucos  (root  luk),  found  also  in  the  name  of  a  Gaulish  river  (Leucus) 
and  in  the  ethnie  name  Leuci. 

In  su-iorebe  M.  Mowat  seems  to  think  the  suis  the  particle  correspond- 

ing  with  the  Irish  su-,  so-,  W.  hy-,  and  he  suggests  that  iorebe  may  be 

radically  connected  with  the  stapou,  ieuru  ('vovit'?),  which  occurs  so 
often  in  Gaulish  inscriptions.  He  also  gives  a  suggestion  due  to  M.  Gai- 

doz,  that  iorebe  may  be  an  instrumental  singular  in  -be,  'correspondant 

à  l'ancien  instrumental  latin  en  -bi  (tibi,  sibï)',  or  rather,  I  should  say,  to 
Gr.  hncfyt,  (îfyft,  Yj<fi,  and  Old-Bulgarian  vlukomï. 

M.  Mowat  is  disposed  to  consider  locitoi  as  a  verb,  and  he  attributes 

to  it,  conjecturally,  the  sensé  of  the  Latin  locavit,  posuit.  Though  he 

does  not  says  so,  he  obviously  regards  locitoi  either  as  cognate  with,  or 

as  borrowed  from,  the  latin  verb  loco.  As  to  the  termination  -oi  or  -oe 

(for  the  last  letter  is  somewhat  doubtful),  he  equates  it  with  the  -u  of 

karnitu  'congessit',  and  compares  the   old-Latin  coirare,  coerare  later 

1.  For  the  équivalence  of  the  notation  XT  and  CT  M.  Mowat  compares  Fixtibs  and 
Pictilos,  Venextos  and  Vennectis,  Luxtiirios  and  Lucterius,  Divixtus  and  Divicta.  Compare 
the  insertion  of  s  before  suffixes  beginning  with  t  so  common  in  the  Slavonic  and  Teu- 

tonic  languages  (Schleicher  in  Kuhn's  Zeitschrift  I,  142).  So  in  Lat.  mon-s-trum,  lu-s- trum. 



1 18  Four  new  Gaulish  inscriptions. 

curare,  loidos,  Ioedo  later  ludus,  moinicipium  later  municipium,  poenicas 
later  punicas. 

Thèse,  stated  briefly  and  without  the  store  of  illustrations  which 

M.  Mowat  has  drawn  from  gallo-latin  inscriptions,  are  his  viewson  this 
interesting  relie.  In  the  présent  state  of  our  knowledge  of  Gaulish  it 

would  be  absurd  to  dogmatise  about  the  etymology  and  meaning  of 

many  of  the  words  which  it  contains  ;  and  the  following  remarks  are 

merely  meant  as  suggestions  towards  the  further  discussion  which  it 
merits  and  is  sure  to  receive. 

No  one,  I  think,  can  cavil  at  M.  Mowat's  explanations  of  the  first  two 
words,  Brâtrônos  Nantonicn(os).  They  are  certainly  right.  The  next  two 

words  also  are  certainly  the  names,  in  the  dat.  sg.,  of  the  deity  to  whom 

this  monument  is  dedicated.  In  the  first  élément  of  Epao-atexto-nx , 

M.  Mowat  rightly  sees  a  à-  stem  formed  from  epa  'horse'  :  it  is  in  form, 
and  probably  in  meaning,  identical  with  the  stem  of  the  Gr.  [acwfç, 

[jcwdfêoç  'cavalry'.  But  I  doubt  M.  Mowat's  explanation  of  the  a  in 
atexto,  for  there  is,  so  far  as  I  know,  no  Gaulish  prefix  a.  Atexto  may 

perhaps  stands  for  ad-texio  or  even  ati-texto.  Again,  I  doubt  whether  he 

is  right  in  regarding  Leucullo  as  a  dative  singular  of  the  masc.  o-  stem 
Leucullos.  The  three  certain  examples  of  this  case  which  we  already 

possess  [Alisanu,  Anvalonnacu,  Magalu1)  ail  end,  not  in  o,  but  in  u,  the 

very  termination  which  the  old-Irish  forms  of  the  dat.  sg.  of  masc.  and 

neuter  a-  stems  would  lead  us  to  expect.  I  venture,  therefore,  to  sug- 
gest  that,  instead  of  reading  LEVCVLLO  SVIOREBE,  we  should  read 

LEVCVLLOSV  IOREBE,  and  regard  Leucullôsu  as  the  dat.  sg.  of  Leu- 

cullosos,  formed  like  Tolosa  Z.2  786  and,  possibly,  the  Latin  Marcellôsus 

(-ôsus  for  -ossus,  -onsus,  o-vensus,  0-ventus2). 
As  to  iorebe,  since  there  is  no  trace  in  the  Italie  or  neo-Celtic  lan- 

guages  of  an  instrumental  singular  3,  I  should  prefer  to  regard  iorebe  as 

a  verb,  cognate,  of  course,  with  efcapoo,  ieuru,  but  of  the  same  person 

and  tense  as  the  go-bedbi*  ('placuit'?  'propitiabit'?)  of  the  inscription  of 

1.  Perhaps  Caraôitonu  may  be  added  from  the  inscription  of  Vieil-Évreux.  I  should 
rejoice  if  it  were  possible  to  add  IVAV  (Ivau)  from  the  Latin  inscription  of  Evaux  (Bulle- 

tin épigraphique  de  la  Gaule,  I,  40).  But  that  inscription  must,  I  think,  be  read  thus  : 

Vimpuro  Firmi  lib(ertus)  Ivav[o)  v(otum)  s(olvit)  l(ibens)  m(erito).  From  the  god-name 
Ivavos  (cf.  Lacavo  deo,  Orell.  2018)  cornes  the  place-name  'lvavono-n,,  and,  by  con- 

traction, lvaunon,  latinised  Ivaunum,  whence  the  modem  Evaux  and  the  adj.  Evaunensis 

cited  by  M.  Vallentin  from  Gregory  of  Tours.  For  Gaulish  -auno  ex  -avano  see 
Zeuss'-'  774,  783. 

2.  Schweizer-Sidler  in  Kuhn's  Zeitschrift,  III,  341;  VII,  155;  XVI,  134. 
3.  Schleicher,  Compendium,  §§  258,  25g.  The  Latin  tibi,  sibi  (Old-Latin  tibei,  sibei) 

quoted  by  M.  Mowat,  are  datives,  not  instrumentais,  lbid.  §  265. 

4.  I  would  now  explain  the  go-  of  go-bedbi  as  a  prefix  équivalent  to  the  Gothic  ga-, 
AS.  and  NHG.  ge-. 



Four  new  Gaulish  inscriptions.  i 1 9 

Alise  [etic  gobedbi  dugiiontiio  Ucuetin  in  Alisiia).  Whether  thistense  is  the 

preterite,  and  -bi,  our  -be,  is  the  Latin  -vit,  Oscan  -ffed,  or  whether  it 

is  the  future  and  -bi,  our  -be,  is  the  Latin  "bit,  must  be  left,  for  the 

présent,  undecided.  That  the  stem  of  iorebe,  s'iwpou,  ieuru  means  'to 

make'  and  not  'to  dedicate'  is,  I  think,  probable,  first,  from  the  occur- 
rence of  ieuru  in  the  inscription  on  the  menhir  of  Vieux-Poitiers  :  Ratin 

brivatiom  Frontu  Tarbeisonios  ieuru  'propugnaculum  pontilium  Fronto 

Tarbeisoni  filius  fecit',  and,  secondly,  because  the  old-Irish  verbal  forms 

-iurad  (gl.  factum  est)  and  frith-iuraim  :afficio'  are  almost  certainly 
cognate  with  the  Gaulish  verb.  See  Pictet,  Nouvel  Essai,  p.  44. 

Remains  locitoi  which,  as  I  hâve  said,  M.  Mowat  regards  as  a  verb  and 

renders  by  'locavit'.  It  clearly  is  not  cognate  with  Lat.  loco,  -ari,  a  deno- 
minative  from  locus,  the  old-Latin  stlocus,  which  like  NHG.  stelle,  cornes 
from  a  root  stal,  Skr.  sthal.  It  may,  no  doubt,  be  borrowed  from  loco; 

but  then  should  we  not  hâve  had  an  â-  verb  (^loc-a-toï)  rather  than  one 

belonging  to  the  i-  conjugation  (Joc-i-toï)?  Besides  this,  to  equate,  as 
M.  Mowat  does,  the  -oi  of  locitoi  with  the  -u  of  karnitu  seems  to  ignore 

phonetic  chronology,  for  -u  descends  from  -oi,  not  -oi  from  -u,  and  the 
Todi  inscription,  in  which  karnitu  occurs,  is  at  least  two  centuries  older 

than  the  inscription  of  Néris-les-Bains.  On  the  whole,  if,  as  I  conjecture, 
iorebe  is  a  verb,  locitoi  must  be  an  adverb,  and  I  would  provisionally 

explain  it  as  the  petrified  locative  singular  of  "lociton,  which  (if  we 
remember  the  regular  loss  of  p  in  the  Celtic  languages)  may  be  équiva- 

lent to  the  Latin  placitum  and  cognate  also  with  xXa|,  NHG.  flach  etc. 

For  Gaulish  6  corresponding  with  Latin  a,  compare  mori,  mare  and 

brogae,  margo.  For  adverbs  with  the  ending  of  the  locative  sg.  see  Bopp, 

V.  G.  §§  855  (note;,  989,  where  Lat.  novê  is  equated  with  Skr.  navë 

'in  neuem'.  1  may  add  that  the  termination  -o-i  of  locitoi  is  to  lhat  of  the 
Greek  locative  sg.  ofoo-i  as  the  termination  of  the  nom.  pi.  tanotaliknoi 
(i.  e.  Dannotalicni)  in  the  Novara  inscription  is  to  that  of  the  Gr.  nom. 

pi.  linco-i.  Compare  also  the  Old-Irish  locative  sg.  cinn  (ex  cenn-i, 

quend-t). 

The  meaning  of  the  whole  inscription  would  thus  be  'Brâtrônos,  son 

of  Nantonios,  for  Epacatextorix  Leucullôsos  made  (this)  acceptably', 
or  (if  we  regard  locitoi  as  équivalent  in  meaning  to  the  ordinary  Latin 

libenter]  'willingly'. 

II.  The  Inscription  of  Bavai. 

VRITVES 

CINGOS 



i2o  Four  new  Gaulish  inscriptions. 

This  is  a  potter's  inscription  on  a  patella  of  the  so-called  Samian  ware, 
part  of  the  collection  of  antiquities  formed  by  the  late  M.  Fourmestreaulx, 
at  Bavai,  département  du  Nord.  M.  Mowat  reads  and  divides  the  words 

thus  :  uritu  Escingos,  and  translates  'fecit  Excingus'.  He  regards  uritu 

as  coming  from  the  root  ur  'facere',  'fingere',  whence  the  Gaulish 
Oùptrraxoç,  Urittius,  Ate-uritus,  Aturita,  and  also,  in  his  opinion,  the 
Latin  ur-na,  ur-ceus.  He  explains  Es-cingos  for  Ex-cingos,  where  ex-  is 

an  intensive  prefix  (also  found  in  the  man's  name  Ex-cingo-latis ,  and  the 
place-name  Ex-cingo-magus  '  )  and  cingos  cognate  with  the  Gaulish 

Cingetus,  Cingeto-rix,  Ver-cingeto-rix,  and  the  Irish  (t-  stem)  cinge  = 
Gaulish  Cinges,  and  Cingetis. 

To  ail  this,  I  hâve  nothing  to  object.  It  may  however  be  conjectured 

that  we  should  read  the  verb  as  vritu  and  compare  the  Skr.  vrata  'work', 

'a  devoutact',  with  which  Fick  connects  bp-cf,  for  è-Fop-dj.  The  Breton 
[a)eureu,  with  which  M.  Mowat  doubtfully  connects  his  uritu,  stands  for 

geureu  =  guerue,  guerreu  M  128  b,  gueure  M  27  a,  137  a,  and  is  possibly 

connected  with  AS.  gearvian,  N.H.G.  (leder)  gerben,  O.N.  géra  'to 

make',  'to  do'. 

III.  An  Inscription  of  Nîmes. 

The  original  has  disappeared,  but  a  copy  by  Séguier  is  preserved  in 

the  library  of  Nîmes  with  his  other  papers.  It  is  in  Greek  characters  and 
runs  as  follows  : 

ECKirro 
PEIEKO 
NAEIAAE 

OC 

'Bons  caractères  bien  lisibles,  Ea/rffopei^  KovoiXXeoç  [sic).  Inedita'. 
The  Latin  transcription  would  be  Excingorix  Condillius,  équivalent  to 

'Condilli  filius'.  This  manner  of  expressing  filiation  is,  says  M.  Mowat, 
known  by  other  examples  belonging  to  the  same  région  :  at  Nîmes 

(Saint-Remy.  Rev.  Celt.  iii.  $06),  two  inscriptions  BIMMOC  AITOY- 

MAPEOC  (Bimmos  Litumareos,  'Bimmos  son  of  Litumâros')  and 

OYPITTAKOC  HAOYCKONIOC  [Urittâcos  Elusconios,  'Urittâcos  son 

of  Elusconos')  :  at  Vaison,  CEI~OMAPOC  OYiAAONEOC  (Segomàros 
Villoneos,  'Segomàros  son  of  Villonos'j.  To  thèse  1  would  add,  from  the 
menhir  of  Vieux-Poitiers,  FRONTU  (=  Lat.  Frontô,  Rev.  Celt.  ii.  137) 

1.  To. thèse  I  can  add  Excincomarus,  Kuhn's  Beitr.  III,  433  and  the  diminutive  Excin- 
gilla. 



Le  duel  dans  la  déclinaison  gauloise.  1 2 1 

TARBEISONIOS,  'F.  son  of  Tarbeisonos'.  The  formation  reminds  one 

of  Greek  names  like  'AtoXXmv-io-ç,  Aiovùs-io-ç,  Latin  like  Mar-iu-s, 
Octav-ia,  and  Sanskrit  patronymics  such  as  Kaurav-ya-s  'Kuruide' 
(Bopp,  V.G.  §  899). 

IV.  The  Inscription  of  Gargas  [Vaucluse). 

This  is  also  in  Greek  characters,  and  the  copy  sent  to  M.  Mowat 
runs  thus  : 

ECKETTAIBAAOOYIKOYNIAI. 

This  he  corrects  and  divides  as  follows  : 

ECKEITAI  BAAOOYIKOYNIAI, 

i.  e.  in  Latin  Excengae  Balovicuniae,  '(the  tomb)of  Excenga,  daughterof 

Balovicunos'.  Hère  balo-  may  be  cognate  with  Skr.  bhïïla-m,  Gr.  <piXo-ç, 
çaX'.c-ç,  and  vicunos  (whence  the  fem.  patronymic  -vicunia)  is  formed 

from  one  of  the  roots  vik,  like  Trouva  Z.2  773,  or  Virunum,  Seduni, 

Z.2  774.  The  termination  in  a-i  (cf.  old-Latin  equaï)  was  anticipated  by 

Adolphe  Pictet1,  but  is  a  little  disappointing,  for  the  gen.  sg.  of  fem.  a- 
stems  in  Irish  (e.  g.  rainne)  does  not  infect  the  initiais  of  following 

words,  and  therefore  points  to  a  prehistoric,  urkeltisch  ending  in  e-s 

from  a-es.  In  this  as  in  other  instances  (-abo,  -ebo  for  -âbos,  -ebos, 

brogae  —  0.  Ir.  mrug)  Gaulish  phonetics  hâve  a  distinctly  modem  appea- 
rance. 

W.  S. 

Simla,  21  March  1881. 

LE  DUEL  DANS  LA  DÉCLINAISON  GAULOISE 

A    PROPOS   d'un    NOUVEL    EXEMPLE    DU    MOT    VERGOBRETUS. 

Les  textes  qui  nous  font  connaître  le  mot  vergobretus  sont  au  nombre 

de  trois,  à  savoir  :  une  phrase  de  César,  une  glose  d'Isidore  de  Séville 
et  une  légende  de  monnaie  gauloise. 

Voici  d'abord  le  passage  de  César  2  :  Divitiaco  et  Lisco,  qui  summo 
magistratui  pr<zerant,  quem  vergobretum  appellant  Mdui,  qui  creatur  annuus 

1.  Writing  in  1867,  when  no  example  of  the  gen.  sg.  of  a  fem.  a-  stem  had  been 

found,  he  says  "on  peut,  par  analogie,  conjecturer  un  ai  gaulois".  Nouvel  Essaie  p.  82. 
2.  Bell.  Gall.,  I,  16. 



122  Le  duel  dans  la  déclinaison  gauloise, 

et  viîtz  necisque  in  suos  habet  potestatem.  Tous  les  manuscrits  portent  prœe- 

rani  que  les  éditeurs  ont  maladroitement  corrigé  en  prxerat,  en  conjectu- 

rant sans  aucun  motif  qu'il  n'y  avait  qu'un  seul  vergobret  à  la  fois.  Il 
faut  désormais  rejeter  cette  opinion  arbitraire  et  erronée,  puisqu'elle  est 

en  opposition  avec  l'accord  formel  de  tous  les  manuscrits.  On  devra  donc 

regarder  Divitiacus  comme  le  collègue  de  Liscus  dans  l'exercice  de  la 

magistrature  suprême,  et,  d'une  manière  plus  générale,  en  conclure  qu'il 
y  avait,  non  pas  un  vergobret  unique,  mais  deux  titulaires  de  la  même 

dignité  ensemble  dans  la  cité  des  Eduens,  comme  aussi  dans  d'autres 
cités  gauloises.  Cette  remarque  a  une  grande  importance  au  point  de  vue 

historique,  car  elle  explique  la  facilité  avec  laquelle  s'opéra  la  transition 
du  régime  municipal  indigène  au  régime  municipal  romain,  dont  le  prin- 

cipal rouage  administratif  consistait  dans  le  duumvirat  annuel.  Les  Gau- 
lois se  trouvaient  donc  préparés  à  accepter  la  substitution  des  duumvirs 

aux  deux  vergobrets  annuels,  puisque  la  forme  d'administration  locale 
restait  en  apparence  la  même. 

La  glose  d'Isidore  de  Séville  ',  «  virgobretus  (sic)  nomen  magistratus  », 

toute  laconique  qu'elle  soit,  a  l'avantage  de  nous  apprendre  que  ce  mot 
gaulois  était  encore  en  usage  au  vne  siècle. 

Quant  à  la  légende  monétaire  ci-dessus  annoncée,  elle  est  ainsi  conçue  : 

CISIAMBOSCATTOS-VERCOBRETO-  ;  le  revers  de  la  pièce  porte 

l'inscription  SIMISSOS-PVPLICOS-LIXOVTO-  2.  Je  l'ai  soigneusement 
vérifiée  sur  de  bons  exemplaires  conservés  au  Cabinet  des  médailles. 

Les  mots  Cisiambos  Caîtos  ne  doivent  pas  être  pris  pour  les  noms  d'un 
seul  et  même  personnage,  sans  quoi  le  qualificatif  qui  les  suit  devrait  être 

pourvu  du  s  désinentiel  du  nominatif  singulier  et  être  orthographié  vergo- 

bretos  ;  on  sait  d'ailleurs  que  l'usage  gaulois  n'admettait  pour  chaque 

individu  qu'un  seul  nom  propre,  suivi  quelquefois  d'un  adjectif  patrony- 
mique pour  indiquer  la  filiation.  De  là,  il  suit  que  Cisiambos  et  Cattos 

sont  les  noms  de  deux  personnages  différents  auxquels  se  rapporte  en 

commun  le  titre  vergobreto  ;  ce  dernier  mot  est  donc  un  pluriel,  ou  mieux, 

un  duel,  comparable  au  nominatif  duel  masculin  en  o  du  grec  et  du  latin  ; 

par  exemple,  fanu,  ambo,  duo.  La  légende  CISIAMBOS  CATTOS  VER- 
COBRETO  offre  une  frappante  analogie  de  rédaction  avec  la  formule 

des  signatures  duumvirales  sur  des  monnaies  municipales  d'Espagne, 
telles  que  COMPOSITO  ET  MARVLLO  HVIR(w);  SPARSO  ET  CAECI- 

i.  Isidori  Hispalensis  opéra  omnia,  Cologne,  1617,  in-fol.,  p.  631. 
2.  Dictionnaire  d'archéologie  celtique,  n°  78  des  planches  numismatiques.  Voir  dans  la 

Liste  des  mots  relevés  sur  les  monnaies  gauloises  par  M.  de  Barthélémy  (Revue  celtique, 

1,  p.  294  et  297)  la  lecture  CISIAMBOS  CATTOS  VERCOBRETO  —  SEMISSOS  PVBL1CV 
LEXOVIO  ;  elle  exige,  aux  trois  derniers  mots,  les  redressements  que  je  signale. 



Le  duel  dans  la  déclinaison  gauloise.  1 2  5 

LIANO  IIVIRi/V).  Elle  confirme  nos  précédentes  conclusions  en  ce  qui 

concerne  la  dualité  de  la  magistrature  des  vergobrets.  La  légende  du 

revers  SIMISSOS  PVPLICOS  LIXOVIO  paraît  offrir  la  même  construc- 

tion grammaticale  que  celle  du  droit  ;  le  mot  Lixovio,  identique  très  pro- 

bablement avec  l'ethnique  Lexovii  de  César,  serait  donc  un  nominatif 

duel  se  rapportant  aux  noms  d'hommes  Simissos  et  Puplicos  qui  le  pré- 
cèdent. 

Un  monument  épigraphique  découvert  à  Saintes  nous  donne  un  nouvel 

exemple,  le  quatrième,  du  mot  vergobretus.  L'inscription,  brisée  à  ses 
extrémités,  me  semble  devoir  être  lue  de  la  manière  suivante,  avec  réta- 

blissement de  cinq  lettres  au  commencement  de  chaque  ligne  et  de  six  à 
la  fin  : 

d. m. er.m.C. IVLI.RIgOVERIVGLF.VOL.MARINO.se  viro  (ou  vi.viro) 

augusTALl.  PRIMO.  C.C.R.QyAESTORI.VERGoèr^o 
Julia  MARINA  .FlLlA.Fac.cur 

\D[iis)  m{anibus)  et  m(emoriae)].  C(aio)  Juli[o),  Ri[g)overiugi  f\ilio),  Vol- 

[tinia  tribu),  Marino,  [seviro  augus]tali  primo,  c(uratori)  c(ivium)  R[omano- 
rum),  quaestori,  verg\obreto],  [Julia]  Marina,  filia,  f[ac{iundum)  cur(avit)}. 

—  Aux  dieux  mânes  et  à  la  mémoire  de  Caius  Julius  Marinus,  fils  de 
Rigoveriugus,  de  la  tribu  Voltinia,  premier  sévir  augustal,  curateur  des 

citoyens  romains,  questeur,  vergobret  ;  Julia  Marina,  sa  fille,  a  fait  élever 
ce  monument.  — 

Le  développement  des  abréviations  et  les  suppléments  des  parties 

absentes  sont  rigoureusement  conformes  aux  règles  épigraphiques;  seule, 

la  restitution  du  mot  verg[obreto]  demande  quelques  explications. 

L'inscription  appartient  au  commencement  du  1"  siècle  de  notre  ère, 
puisque  Marinus,  fils  du  gaulois  Rigoveriugus,  se  pare  du  nomen  gentili- 
cium  des  trois  empereurs  de  la  dynastie  julienne,  Auguste,  Tibère  et 

Caligula,  par  l'un  desquels  il  avait  été  fait  citoyen  romain.  Par  son  cursus 

honorum  on  apprend  qu'il  avait  été  successivement  chef  du  collège  des 
sévirs  augustaux  de  la  cité  des  Santones,  curateur  des  citoyens  romains 

établis  sur  leur  territoire,  questeur  de  la  même  cité;  finalement,  il  est 

qualifié  d'un  titre  de  magistrature  commençant  par  les  lettres  VERG 

qu'il  me  paraît  impossible  de  restituer  autrement  que  par  le  mot  vergo- 
breto.  Dans  l'ordre  hiérarchique  municipal,  il  ne  restait  plus  à  Marinus, 

après  sa  questure,  qu'à  être  élevé  au  rang  de  duumvir  ;  puis  donc  que  le 
groupe  des  lettres  VERG  occupe  la  place  invariablement  assignée  au  mot 

1IVIR0,  dans  l'énonciation  des  honneurs  municipaux,  telle  qu'on  la  con- 
naît par  une  foule  de  monuments  épigraphiques,  il  faut  de  toute  nécessité 



1 24  Remarques  sur  z  accompagné  de  voyelles  en  breton  moderne. 

faire  de  VERG  l'équivalent  de  I1V1R0,  et  je  ne  vois  que  le  mot  vergo- 

breto  qui  satisfasse  à  cette  condition,  d'après  ce  que  nous  savons  de  la 

magistrature  en  question.  Comme  d'ailleurs  les  duumvirs  étaient  des 
magistrats  judiciaires,  témoin  la  locution  juri  dicundo  ou  a  jure  dicundo 

souvent  ajoutée  au  titre  duumvir,  on  peut  être  assuré  que  cette  locution 

correspond  parfaitement  à  la  signification  même  du  mot  vergobretus,  telle 

que  Zeuss  l'a  établie  par  les  procédés  de  l'analyse  étymologique,  en 
comparant  les  termes  gaulois  vergo  et  bretus  respectivement  au  gallois 

guerg  =  latin  efficax,  et  à  l'irlandais  breth  =  lat.  judicium  ' .  La  présence 

du  mot  vergobretus  à  la  suite  d'autres  titres  exprimés  en  latin  n'est  pas 

plus  surprenante  que  l'association  du  titre  sacerdotal  gaulois  gutuater  au 
mot  flamen  dans  des  inscriptions  de  Mâcon  et  du  Puy. 

Robert  Mowat. 

REMARQUES  SUR  Z  ACCOMPAGNÉ  DE  VOYELLES 

EN    BRETON    MODERNE. 

I.  Le  breton  de  Léon  confond  plusieurs  z  que  le  trécorois  et  le  van- 
netais  distinguent  généralement  à  la  fin  des  mots  après  une  voyelle. 

i  °  Z  venant  de  s  dur  (écrit  au  xve  siècle  s)  est  en  Tréguier  et  en 
Vannes  5  (quelquefois  z)  :  L.  gwaz,  vassus,  T.  V.  gwas  ;  rouanez,  reine, 

suffixe  -issâ,  T.  V.  rouanes  ;  koantiz,  belle,  maîtresse,  proprement,  «  gen- 

tillesse, beauté  »,  suff.  français  -ise,  T.  V.  koantis  ;  noz,  nuit,  gallois  nos 

=  *noct-s  avec  Y  s  du  nominatif,  T.  V.  nos  ;  suff.  -uz  =  lat.  -ôsus,  T.  V. -us. 

Le  léon.  iaouankiz,  jeunesse,  a  le  même  suff.  que  koantiz  ;  le  van. 

yaoanqih  (P.  Grégoire  de  Rostrenen)  doit  en  être  emprunté  :  le  vrai 
mot  est  en  V.  ïouahktïs,  iuanktis,  T.  iaoanktis,  ioanktis,  où  le  /  résulte, 

soit  d'un  compromis  avec  iaouanctet  (P.  Maunoir),  gall.  ieuenctyd,  soit 

d'une  fausse  analogie  avec  les  mots  en  t-is  comme  honest-is,  honnêteté, 
qui  sont  les  plus  nombreux.  Cf.  en  petit  Trég.  souptieren,  zoubcheren 

soupière,  d'après  kaftieren,  cafetière,  où  le  t  franc,  est  lui-même  inorga- 
nique. 

20  Z  venant  de  d  celtique  et  vieux-breton  (écrit  au  xve  s.  z),  tombe 
en  tréc.  et  en  van.  :  L.  gwaz,  oie,  gall.  gwydd,  T.  gwa,  V.  gwai;  rouanez, 

1.  Zeuss,  Gram.  celt.,  2'  éd.,  p.  10,  11  et  857. 



Remarques  sur  z  accompagné  de  voyelles  en  breton  moderne.  1 2  5 

rois,  suff.  -id-,  T.  V.  rouane,  cf.  gounez,  il  gagne  (=  gounid,  gagner), 
T.  gone,  V.  gouni  ;  deiz,  jour,  gall.  dydd,  T.  V.  dei;  keuz,  xtjBoç,  T.  &eu, 

V.  të;  fcrà,  cnidus,  T.  V.  kri  ;  goz,  taupe,  gall.  gwadd,  T.  V.  go  ;  ruz 

rouge,  v.  bret.  rud,  T.  V.  ru. 

Cf.  même  en  L.  kere  cordonnier,  Catholicon  quere,  gall.  crydd,  Rev. 

Celt.  II,  329  ;  fcuga/e,  enfants  'bret.  moy.  id)  =  gall.  bugeilydd,  bergers; 
pri,  argile,  Cath.  pry,  gall.  pridd,  etc.  ;  dans  les  Middle  Bret.  Hours,  4, 

a  pour  az  =  a  -\-  da,  de  ton  ;  et  en  gall.  sydd  et  sy,  v.  gall.  -sid,  est, 
bret.  50. 

3°  Z  venant  de  f  précédé  d'une  consonne  (au  xve  s.  z)  répond  à  z,  5, 
en  Trég.,  et  à  h,  c'h  en  Vannes  :  L.  gwaz,  pire,  v.  bret.  guoheth-  Rev. 

Celt.  IV,  346,  bas  cornouaillais  gwez,  van.  gwah,gwac'h;  cornou.  naouez, 

néanmoins,  van.  naouac'h,  neoah,  et  nahoah  (P.  Grég.)  de  na  et  de  c'hoaz, 

encore,  gall.  chwaith,  C.  c'hoez,  V.  hoah,  hoac'h;  L.  bnz,  tacheté,  =  brin-, 
V.  bnTz,  fcre/z  ;  hencz,  cette  nuit,  vieil  irlandais  in-nocht,  C.  henoaz,  henoez, 

V.  henoac'h,  hineah,  hinïac'h,  heneah,  avec  la  racine  de  /zoz  à  un  cas 
oblique,  Rev.  Celt.  I,  369  ;  L.  pi.  dluz,  dluzed,  truites,  T.  sing.  lus 
pi.  /lizer,  V.  pi.  d/u/z,  dluhet. 

Faut-il  admettre  une  exception  dans  les  mots  trécorois  en  -ères, 

van.  -ereah,  qui  répondent  à  des  noms  léonnais  en  -erez,  masculins 

dans  Le  Gonidec  ?  M.  d'Arbois  de  Jubainville  les  a  rattachés  à  un  suff. 
-edo-s  :  les  féminins  seuls  viendraient  de  -actâ  (Mém.  de  la  Soc.  deling., 

IV,  4,  293,  cf.  Gr.  celt.2  836).  Mais  le  genre  est  en  breton  une  base 
peu  sûre  pour  une  telle  répartition  (cf.  pour  le  gall.  même,  Rev.  Celt., 

II,  117).  Beaucoup  de  ces  noms  sont  féminins  en  Tréguier  (par  ex. 
mederes,  moisson  ;  dorneres,  action  de  battre  ;  maleres,  act.  de  moudre  ; 

trohpleres,  tromperie,  etc.)  et  en  Van.  (medereah,  dornereah)  ;  le  diction- 

naire dit  «  de  L'Armery  »  donne  les  deux  genres  à  melinereali,  moulinage 

au  supplément)  et  à  trompereah,  illusion  ;  il  fait  masc. ,  d'ailleurs,  des  mots 
comme  golhediguiah ,  ablution,  crommediguiah,  courbure,  dont  la  prove- 

nance de  -actâ  est  certaine.  Aussi  la  distinction  des  deux  suffixes  -(er)ez 

masc.  et  -\ef\ez  fém.  ne  me  semble-t-elle  pas  originaire. 

II.  Z  entre  voyelles,  en  léonnais  et  en  breton  moyen,  correspond  sou- 
vent à  un  d  dans  certains  dialectes. 

i°  Ce  d  est  plus  primitif  que  le  z  :  Cath.  prezec,  à  Plélauff  ̂ basse  Cor- 

nouaille)  predek,  lat.  pr&dïcare  ;  Cath.  beuziff,  noyer,  à  Saint- Mayeux 

^b.  C.)  beudo,  beudein,  v.  gall.  bodi ;  Cath.  hiziu,  aujourd'hui,  Gr.  Myst. 
de  J.,  6,  hizieu,  hizeu,  petit  Trég.  hidiv,  hidu,  v.  irl.  in  diu;  Cath. 

bazaillat  «  baailler  »,  Van.  badaillat,  G.  M.  J.  147,  badou,  étourdisse- 

ments.  L'auteur  du  Cath.  eût  pu  faire  sans  doute  à  tous  ces  mots  la 



i  26       Remarques  sur  z  accompagné  de  voyelles  en  breton  moderne. 

même  observation  qu'à  huzel  «  suye   »   [gall.  uddygl]  :    «  aulcuns... 
mettent  d  au  lieu  de  z,  tant  uault.  »  De  même  L.  diziou,  jeudi,  à  Plestin 

(enTrég.)  didiou,  gall.  dydd  Iau;  L.  ruzel,  rougeole,  à  Morlaix  (en  Trég.) 

rudel,  gall.  rhuddel  ;  L.  iuzevien,  Judœi,  petit  Trég.  judevien. 
Cf.  en  Léon  même  baradoz  paradis,  Cath.  baxazoez  ;  et  pinvidik,  riche, 

Tréc.  pinwidik,  métathèse  pour  pen-devik  ',  gall.  pendefig,  prince,  grand 
personnage.  Dom  Le  Pelletier  donne  la  variante  pinvizic  «  selon  quelques 

anciens  livres  et  l'usage  de  certains  cantons  »  ;  Cath.  pinuizic.  Cf.  guin- 
uizic,  bienheureux,  M.  Bret.  Hours;  guinvidic  Poèmes  Br. ;  guennuidic 

Cath.;  ierridik  et  terrizik,  fatigant  (Troude). 

Ce  z  prématuré  vient  de  ce  que  les  dentales  ont  en  breton  comme  en 
allemand  une  tendance  à  aller  plus  vite  que  les  autres  consonnes  dans  la 

voie  du  progrès  et  de  la  corruption.  Le  dict.  de  L'Armery  donne  tuêm- 
dére  et  tuêmzér,  rut  ;  Le  Gonidec,  kardi  et  karzi,  remise  ;  on  dit  en  grand 

Trég.  dour  tom,  eau  chaude,  petit  Trég.  dour  dom,  Goëllo,  etc.,  doux 

zom  (cf.  Feiz  ha  Breiz,  26  fév.  1881,  p.  70)  ;  à  Mûr  (vannetais  des 

Côtes-du-Nord)  razeiin  pour  raden,  de  ratis,  fougère;  à  Plélauff  ar  }nn 
amdu,  quelquefois  amzu,  sur  le  mauvais  côté  ;  cf.  [et]  tu-man  (allez)  chez 

nous,  [tec'h]  îu-ze  (va-t'en)  chez  toi,  d'où  dre  du-man,  dredu-ze (Trég.,  etc.), 
d'où  simplement  du-man,du-ze  (Léon,  etc.),  à  Mûr  gu-ze  (cf.  Rev.Celt.,  III, 

54)  d'où  dre  zu-ma,  dre  zu-ze  (environs  de  Morlaix)  et  même  dix  u-mah,  dix 
u-ze2  (Lannion),  «  chez  nous,  chez  vous.  »  La  mutation  de  d  en  z  est 

plus  souvent  que  toute  autre  observée  dans  le  Cath.  :  a  zox  en  dox,  «  de 

huys  en  huys  »,  mais  lestx  a  mor,  «  nef  »  ;  douzec,  douze,  mais  doupen- 
nec,  «  qui  a  deux  testes  »,  etc. 

En  revanche,  plusieurs  variétés  trécoroises  s'opposent  à  tout  change- 
ment, même  légitime,  de  d  en  z  :  on  dit,  par  ex.,  en  petit  Trég.  wax 

didouran,  en  pente,  qui  serait  en  Léon  *var  zizoura. 

20  II  y  a  des  cas  où  le  z  peut  ne  pas  provenir  du  d  :  c'est  quand  ils 
servent  de  liaison  euphonique,  ce  qui  peut  arriver  à  tout  son  qui  touche 

aux  dentales  :  heb-on,  heb-d-on,  hep-î-on,  heb-z-on  et  hep-s-on,  sans  moi  ; 

ar  re-hont,  ax  xe-z-  ont  et  ax  xe-n-  ont,  ceux-là,  etc.  Le  d  peut  être  eupho- 

nique dans  le  van.  bleidi,  loups  (cf.  bxindi,  corbeaux)  ;  le  z  l'est,  à  coup 
sûr,  dans  le  léon.  gxiziat  =  gxia,  coudre,  gall.  gwnïo,  et  fizyoles  Cath., 

filleule  (fi-yeule),  fizyoldet  «  affinité  de  comperaige  »  Cath.,  fizyolded, 

P.  Grég.;  cf.  /azya/oberrare  Cath. ,  van.  faïein,  du  franc,  faillir  ? 

1.  Il  y  a  ici  une  assimilation  qui  atteint  à  la  fois  deux  syllabes  en  arrière,  comme 
dans  uscumunuguen,  «  excommuniement  »,  Cath.;  L.  livirit,  dites,  de  lavarit. 

2.  Pour  la  voyelle  insérée,  cf.  drask  et  darask,  grive  (L'A.),  et  duluf  =  dluz,  truite, 
cité  plus  loin. 



Remarques  sur  z  accompagné  de  voyelles  en  breton  moderne.        1 27 

Les  Léonnais  sont  portés  d'ailleurs  à  ajouter  des  z  inorganiques  :  paez, 
il  paie  ;  deleziou,  v.  bret.  deleiou,  vergues. 

III.  Voici  l'histoire  ultérieure  du  z  entre  voyelles  :  il  tombe,  ou  se 

combine  avec  un  /  suivant,  ou  est  remplacé  par  h,  c'h,  n,  r  ou  v. 
1°  Exemples  de  cette  chute  du  z  :  L.  beuzi,  noyer,  T.  béni,  beuih, 

V.  beuein,  béein,  à  Plélauff  beuo  ;  ruzel,  rougeole,  Trég.  ruel;  barazoez, 

Cath.  paradis,  V.  baraoues,  baraouls.  Cf.  Dom  Le  Pelletier,  aux  mots 

iudal,iualenetjuzew. 

Les  deux  voyelles  se  contractent  souvent  :  L.  prezek,  prêcher,  au 

Faouet  (Corn.)  preek,  Van.  prek  ;  huzel,  suie,  C.  hueil,  T.  huel,  V.  hûl-er; 

pinvizik,  riche,  forme  quelquefois  usitée  en  Léon,  d'où  pinvik,  pinwik, 

Trég.,  pinhuik,  penhuik,  Van.  (d'où  pinik1,  pinekh,  pet.  Trég.,  pének  à 
Sarzeau)  ;  L.  amezegez,  voisine,  pet.  Trég.  dnmeges  ;  diveza,  dernier, 

pet.  Trég.  diwan  ;  hizio,  aujourd'hui,  b.  C.  hyo  [P.  Grég.);  gouzouk,  cou, 
T.  V.  gouk. 

20  Z  changé  en  y,  ch,  ordinairement  par  l'influence  d'un  i  :  hicho, 

aujourd'hui  iPlougonven,  en  Trég.)  ;  m'è  jaot  (=  ma  ziaot),  ma  langue, 
pet.  Trég.  ;  tréc.  bleiji,  L.  bleizi,  loups  ;  ijel,  L.  izel,  bas  ;  à  St-Mayeux, 

ajan,  ajein,  L.  azeza,  s'asseoir;  anhuerichet,  génisses  (St-M.)  =  anoarezet 
(pet.  Trég.). 

Cf.  pet.  Trég.  jibi  fraises,  gr.  Trég.  zibi*,  à  Gurunhuel  zivi,  L.  wVi, 

C.  s'èni,  (pron.  sun-hï)  gall.  syfi,  irl.  sûbh,  cf.  le  gaul.  soubitès,  lierre  ? 
Tréc.  né},  nid,  L.  neiz;  parouj,  paroisse,  L.  parez;  dizurj,  désordre, 
L.  dizurz  (pluriels  iou),  etc. 

30  Z  changé  en  h,  c'h  :  Van.  bahailhat,  bâiller  (P.  Grég.)  ;  Trég. 
lac'han,  tuer,  L.  laza;  Goëllo  c'houec'han,  souffler,  L.  c'houeza. 

40  Z  remplacé  par  n  :  pihuinic,  Van.  riche  (L'A.),  cf. piuizic,  Gr.  celt.2 

1 5  5  (d'où  aussi  le  van.  pihuik)  ;  entrënek,  tr'ènek,  jusqu'à  (Pleudaniel,  en 
Trég.),  ténak  (pet.  Trég.)  =  L.  etrezek  (qui,  par  une  tout  autre  voie,  est 

devenu  à  Plélauff  sa)  ;  et  probablement  le  V.  hinihue,  aujourd'hui. 

50  Z  remplacé  par  r  :  hïrio  L.  aujourd'hui,  herie  Trég.  ;  «  hiru  »,  bas 
Van.,  et  «  herouë  »,  b.  C.  (P.  Grég.),  heroa  à  Douarnenez  (Corn.); 
dirio,  Trég.  jeudi;  baraillat,  Trég.  bâiller  ;  fariein,V.  errer;  L.  buzug  et 
burug,  vers  de  terre. 

Cf.  alc'houedez  et  alc'lwueder,  alouette  ;  liez,  Trég.  lier,  maisons. 

1.  De  pin-ik  s'est  formé  sans  doute  pin-ard,  richard. 
2.  On  peut  croire  ce  b  primitif,  comme  celui  du  pet.  Trég.  habëlzac'h,  havre-sac,  allem. 

Habersack,  et  comme  les  d  dont  il  vient  d'être  question.  Mais  le  changement  de  v  en  b 
entre  voyelles  a  lieu  dans  eun  dinchibiyard,  un  homme  qui  a  une  grosse  cheville  de  pied 

(St-M.),  et  je  ne  connais  pas  d'exemple  certain  du  changement  analogue  de  z  en  d. 



1 28  Notes  sur  des  textes  irlandais. 

6°  Z  remplacé  par  v  :  beuvein  (pet.  Trég.)  noyer  ;  duluvet,  truites 
St-M.  dulivet  (Plélauff). 

Le  sing.  est  duluf,  dulif,  cf.  pet.  Trég.  balaf,  baquet  à  anses,  L.  bdraz, 

C.  bares.  Ce  changement  a  lieu  aussi  avec  une  consonne  :  T.  evn,  oiseau, 

gwevn,  souple,  Cath.  ezn,  guezn  ;  cornou.  livrin  et  lirzin,  joyeux  ;  cf.  en- 

derv,  enderf,  (pet.  Trég.  inderr),  après-midi,  gall.  anterth  (Pictet,  Orig. 
II,  592). 

Emile  Ernault. 

NOTES  SUR  DES  TEXTES  IRLANDAIS. 

Je  crois  qu'en  général  j'avais  déjà  compris  le  sens  du  poème  curieux 
qui  se  trouve  dans  un  manuscrit  du  monastère  de  Saint-Paul  en  Carinthie 
et  qui  est  publié  dans  mon  livre  «  Irische  Texte  mit  Wœrterbuch  », 

p.  317,  mais  j'ignorais  le  vrai  sens  des  mots  imdis,  derban  et  coimsid.  A 

présent  j'ai  trouvé  que  imdis  contient  le  «  dis  i.  dearôil  (faible)  »  du 

glossaire  d'O'Clery,  que  derban  est  de  même  origine  que  tessbanat  (defi- 

ciunt),  et  M.  Whitley  Stokes  m'a  communiqué  un  texte  où  Éole  est  appelé 
comsid  ocus  cumachtach  na  h-gaetb  «  le  maître  (cp.  commus  puissance)  et 

dominateur  des  vents  ».  J'ai  des  raisons  pour  donner  ici  une  traduction 
de  ce  poème.  En  voici  le  texte  : 

1  Messe  ocus  Pangur  Bdn      cechtar  ndthar  fria  sainddn 

bith  a  menma-sam  fri  seilgg      mu  menma  céin  im  saincheirdd. 
2  Caraim-se  fos  ferr  cach  clù      oc  mu  lebran  leir  ingnu 

ni  foirmtech  frimm  Pangur  Bdn      caraid  cesin  a  maccddn. 

3  0  ru  biam  scél  cen  scis      innar  tegdais  ar  n-oendis 

taithiunn  dichrichide  clius       ni  fristarddam  ar  n-dthius. 

4  Gndth  huaraib  ar  gressaib  gai      glenaid  luch  inna  lin-sam 
os  mé  dufuit  im  lin  chéin       dliged  n-doraid  eu  n-dronchéill. 

$  Fuachaid-sem  fri  frega  fdl  a  rose  anglése  comldn 
fuachimm  chein  fri  fegi  fis  mu  rose  reil  cesu  imdis. 

6  Faelidsem  eu  n-dene  dul  ki  n-glen  luch  inna  gerchrub 

hi  tucu  cheist  n-doraid  n-dil      os  me  chêne  am  faelid. 
7  Cia  beimmi  amin  nach  ré  ni  derban  edeh  a  chele 

caraid  cechtar  ndr  a  ddn  subaigthius  a  ôenurdn. 

8  He  fesin  as  choimsid  ddu  in  muid  dungni  cach  oen  làu 

du  thabairt  doraid  du  glé  for  mu  mud  cein  am  messe. 



Un  parallèle  à  sainte  Brigitte.  1 29 
Voici  la  traduction  : 

1  Moi  et  Pangur  Ban,  chacun  de  nous  deux  à  son  art  particulier, 

son  âme  est  à  la  chasse,  mon  âme  [est  occupée]  d'un  métier  particulier. 
2  J'aime  à  rester  —  [c'est]  mieux  que  toute  gloire  —  près  de  mon  petit  livre, 

[avec  diligente  science, 

Pangur  Ban  n'est  pas  envieux  de  moi,  il  aime  son  art  juvénile. 
3  Dès  que  nous  sommes  —  conte  sans  ennui  —  dans  notre  maison,  nous  deux 

[seuls, il  y  a  jeu  séparé  pour  nous,  nous  ne  faisons  pas  notre  reproche  à  cela. 

4  [Chose]  ordinaire  quelquefois  pour  des  artifices  d'exploits  héroïques  :  une  souris 
[se  trouve  dans  son  filet, 

pour  moi  [ce  qui]   tombe  dans  mon  filet  [c'est]  un  devoir  difficile  avec  sens 

[fixe. 
5  Lui  il  s'emporte  (?)  contre  l'enceinte  du  mur,  son  œil  plein  d'obscurité  ; 

moi  je  m'emporte  (?)  contre  la  sévérité  de  la  science,  mon  œil  clair  quoiqu'il 
[soit  très  faible. 

6  Lui  joyeux  —  allant  bien  vite,  —  où  il  y  a  une  souris  dans  sa  patte  ; 

où  je  comprends  une  question  difficile  agréable,  quant  à  moi,  j'y  suis  joyeux. 
7  Quoique  nous  soyons  ainsi  tout  le  temps,  l'un  ne  déserte  pas  l'autre, 

chacun  de  nous  deux  aime  son  art,  s'y  amuse  tout  seul. 
8  C'est  lui-même  qui  est  le  maître  de  la  mode  qu'il  suit  chaque  |Our  ; 

proposer  une  difficulté  pour  être  résolue,  voilà  ma  mode  à  moi. 

Le  nom  propre  qui  se  trouve  dans  ce  poème  est  écrit  pangur  ban  dans 

le  manuscrit,  avec  un  petit  intervalle  entre  les  deux  mots.  Aussi  la  rime 

exige-t-elle  un  monosyllabe  à  la  fin  de  la  première  moitié  de  la  ligne. 

Pour  cette  raison  je  n'accepte  pas  la  critique  de  M.  Zimmer  (Glossae 

Hibernicae,  p.  xxxix),  qui  me  blâme  pour  ne  pas  avoir  vu  qu'il  fallait 
lire  Pan  Gurbdn.  Selon  M.  Zimmer,  c'est  un  nom  slave  qui  signifie 
«  Dominus  Gibber  »,  c.-à-d.  «  Monsieur  le  Bossu  ». 

E.  WlNDISCH. 

Leipzig,  4  juillet  1881. 

UN  PARALLÈLE  A  SAINTE  BRIGITTE. 

Un  épisode  que  l'on  raconte  de  sainte  Brigitte  pour  montrer  sa  modes- 
tie et  sa  chasteté  a  été  rapporté  dans  cette  revue  (t.  III,  p.  443  et  suiv.) 

avec  de  curieux  rapprochements  par  M.  Wh.  Stokes  et  par  nous-même. 
Nous  venons  de  le  retrouver  dans  la  vie  d'une  autre  sainte,  du  nom  de 

Lucie.  Voici  en  quels  termes  le  raconte  le  P.  Cahier  dans  ses  Caracté- 
ristiques des  Saints,  t.  I,  p.  105  : 

Rev.Celt.  V  a 



i  ̂ 0  Un  parallèle  à  sainte  Brigitte. 

«  Sainte  Lucie,  vierge  et  martyre,  1 1  décembre,  304.  Une  multitude 

de  peintures  et  d'estampes  lui  font  porter  deux  yeux  sur  sa  main  ou  dans 
un  plateau.  Par  suite  de  cette  invention,  quelques  artistes  ont  imaginé 

en  outre  de  représenter  la  sainte  comme  aveugle...  Mais  rien  dans  l'his- 
toire de  cette  sainte  ne  fait  allusion  à  pareil  supplice...  Cependant,  selon 

d'autres,  la  martyre  de  Syracuse  aurait  bénéficié  d'un  fait  qui  appartient 
à  la  vie  d'une  autre  Lucie,  soit  de  Bologne,  soit  d'Alexandrie.  On 
raconte  que  cette  autre  vierge,  se  voyant  fréquemment  suivie  par  un 

jeune  homme  qui  affectait  de  l'accompagner  partout  dès  qu'elle  quittait 
sa  maison,  lui  demanda  enfin  ce  qui  l'attachait  si  fort  à  ses  pas.  Celui-ci 

ayant  répondu  que  c'était  la  beauté  de  ses  yeux,  la  jeune  fille  se  ser- 
vit de  son  fuseau  pour  faire  sortir  ses  yeux  de  leur  orbite,  et  dit  à  son 

poursuivant  qu'il  pouvait  les  prendre  et  la  laisser  désormais  en  repos. 
On  ajoute  que  cette  générosité  effrayante  changea  si  fort  le  cœur  du 

jeune  homme  qu'il  embrassa  la  profession  religieuse  (cf.  Labus,  Fasti  délia 
Chiesa,  1 3  décembre.  —  Sarnelli,  Lettere  ecclesiastiche,  t.  III,  lett.  6.  — 
Théoph.  Raynaud,  Opp.,  t.  VIII,  p.  514,  seq.).  » 

Le  P.  Cahier  n'a  pas  connu  le  frappant  parallèle  qu'offre  la  vie  de 

sainte  Brigitte  et  qu'on  a  pu  lire  dans  notre  t.  III. 

C'est  par  suite  de  cette  légende  que  sainte  Lucie  est  souvent  repré- 

sentée, dans  des  œuvres  d'art,  portant  des  yeux  sur  un  plat  (Crosnier, 
Iconographie  chrétienne,  p.  355). 

H.  G. 



BIBLIOGRAPHIE. 

L'Archéologie  préhistorique,  par  le  baron  J.  de  Baye.  Leroux,  Paris. 
Gr.  in-8°  de  417  p.,  6  pi.  et  59  grav.  intercalées. 

Ce  livre  vient  combler  une  lacune  dans  les  bibliothèques  des  érudits 

qui  s'occupent  spécialement  des  temps  les  plus  antiques  de  l'histoire  de 
l'humanité.  Depuis  quelques  années  l'étude  de  l'époque  dite,  assez  inexac- 

tement, préhistorique  préoccupe  partout  une  foule  d'esprits  curieux.  Les 
conjectures,  les  systèmes  les  plus  hasardés,  les  passions  de  toute  sorte 
ont  fait  imprimer  une  foule  considérable  de  livres  et  de  brochures.  Au 
milieu  de  ce  chaos  bibliographique  on  se  trouve  un  peu  étourdi.  M.  de 

Baye,  ayant  à  signaler  des  découvertes  et  des  monuments  d'un  haut 
intérêt,  a  saisi  cette  occasion  de  vulgariser  les  connaissances  acquises 
sur  les  études  archéologiques  des  temps  primitifs. 

Le  livre  commence  par  un  exposé  de  la  question  de  l'époque  tertiaire; 
l'auteur  y  expose  le  partage  qui  existe  entre  les  savants  ;  rédigé  avec 
clarté  et  impartialité,  ce  chapitre,  quel  que  soit  le  point  de  vue  où  se 
place  le  lecteur,  a  une  sérieuse  utilité.  Tout  le  monde,  après  en  avoir 
pris  connaissance,  sans  être  géologue  ni  médecin,  peut  se  faire  une  idée 

exacte  de  ce  qui  se  dit  ou  se  nie  sur  un  temps  où  vivait,  suppose-t-on, 
un  être  hypothétique  qui  aurait  su  se  servir  du  feu  pour  se  fabriquer  des 
instruments  en  pierre. 

L'époque  quaternaire  est  l'objet  d'une  exposition  lucide  résumant 
l'ensemble  des  études  particulières  qui  en  ont  fourni  les  éléments,  ainsi 
que  les  longues  discussions  auxquelles  le  développement  des  recherches 

archéologiques  ont  donné  lieu.  La  plus  grande  partie  du  volume  est  con- 

sacrée à  l'époque  néolithique,  particulièrement  en  ce  qui  concerne  la 
Champagne ,  où  elle  est  si  largement  représentée  ;  c'est  du  reste  le 
sujet  principal  de  l'ouvrage.  Les  grottes  artificielles  avec  sculptures,  les 
premières  qui  aient  été  signalées  au  monde  savant,  les  sépultures,  la  tré- 

panation, les  flèches  à  tranchant  transversal,  le  mobilier  funéraire,  la 



132  Bibliographie. 

céramique,  etc.,  sont  successivement  passés  en  revue.  Tous  ces  sujets 
variés  forment  des  chapitres  dans  lesquels  on  trouve  des  détails  inédits. 

Ici  nous  sommes  véritablement  en  présence  d'un  livre  qui  touche  aux 
plus  antiques  populations  de  notre  pays  ;  nous  sortons  de  la  géologie 

pure  pour  entrer  dans  le  domaine  de  l'histoire.  Peut-être  que  l'auteur 
aurait  rendu  service  à  ses  lecteurs  en  consacrant  un  paragraphe  à  un 

coup  d'œil  général  sur  ce  que  les  auteurs  classiques  nous  ont  appris  sur 
les  troglodytes,  sans  oublier  les  races  qui,  aujourd'hui  encore,  habitent 
dans  des  cavernes.  Je  fais  cette  observation  sous  toute  réserve  ;  M.  le 

baron  de  Baye  a  donné  un  travail  si  curieux,  si  riche  en  faits  et  en  obser- 

vations qu'il  a  rendu  ses  lecteurs  encore  plus  exigeants. A.  de  B. 

Inventaire  des  monuments  mégalithiques  du  département  des 
Côtes-du-Nord,  par  M.  G.  de  la  Chenelière.  87  p.  in-8°.  Saint- 
Brieuc,  1881.  (Extrait  des  Mémoires  de  la  Société  d'Emulation  des 
Côtes-du-Nord.) 

La  Société  d'Émulation  des  Côtés-du-Nord  a  été  invitée  à  prendre 
part  à  l'inventaire  général  des  monuments  mégalithiques  de  France  dont 
le  ministère  de  l'instruction  publique  a  pris  l'initiative  (cf.  Rev.  celt., 
t.  IV,  p.  311).  Un  membre  de  cette  Société,  M.  de  la  Chenelière,  se 
chargea  de  ce  travail,  et  les  instituteurs  du  département  lui  prêtèrent  un 
utile  concours.  M.  de  la  Ch.  a  pu  ainsi  donner  une  nomenclature  exacte, 
précise,  descriptive  et  probablement  complète.  Il  est  arrivé  au  résultat 
suivant  : 

67  dolmens,  tant  existants  que  détruits, 
161  menhirs,  id. 

3  alignements, 
3  cromlechs, 
2  polissoirs, 

17  pierres  à  bassins, 
29  pierres  branlantes, 
16  pierres  posées, 
29  pierres  diverses, 

En  tout  327  ;  plus  un  grand  nombre  de  tumulus,  dont  5  5  décrits. 

La  Société  d'Anthropologie  de  Paris  avait  peu  auparavant  donné  une 
statistique  d'après  laquelle  le  département  des  Côtes-du-Nord  posséderait 
un  plus  grand  nombre  de  monuments  mégalithiques.  Mais  les  chiffres  de 

M.  de  la  Ch.  doivent  inspirer  plus  de  confiance,  parce  qu'ils  sont  le 



Bibliographie.  1 3  3 

résultat  de  recherches  locales  et  de  constatations  de  visu,  et  qu'ils  pré- 

sentent moins  de  chances  d'erreur.  L'erreur  la  plus  fréquente  en  pareil 
cas  (et  elle  a  été  commise  bien  des  fois  !)  est  de  prendre  des  accidents 
naturels  ou  des  blocs  erratiques  pour  des  pierres  dressées  par  la  main  de 
l'homme. 

Il  nous  faut  louer  M.  de  la  Ch.  d'avoir  donné  les  noms  locaux  de  ces 

monuments  et  les  traditions  et  superstitions  dont  ils  sont  l'objet.  Ce  sont 
des  matériaux  utiles  pour  l'histoire  des  croyances,  souvent  aussi  pour 
l'histoire  de  ces  monuments  eux-mêmes. 

C'est  en  résumé  un  travail  fait  avec  soin  et  critique.  Une  petite  critique 
seulement  :  la  brochure  de  M.  de  la  Ch.  intéresse  des  personnes  étran- 

gères à  la  Bretagne  et  aux  études  bretonnes  ;  l'auteur  aurait  donc  bien 

fait  de  ne  pas  employer  l'abréviation  typographique  de  ker  que  tout  le 
monde  comprend  en  Bretagne,  mais  qui  sera  une  énigme  pour  la  plupart 
des  lecteurs  français. 

H.   G. 

Description  raisonnée  de  la  collection  de  M.   P.-Ch.   Robert. 
In-8°  de  90  pages,  avec  pi.  et  grav.  intercalées. 

La  numismatique  gauloise  était  représentée,  à  l'Exposition  universelle 
de  1878,  parla  magnifique  collection  de  M.  Ch.  Robert;  cette  suite 

nombreuse  était  classée  d'après  les  connaissances  acquises  à  la  science  et 

le  savant  académicien  l'avait  accompagnée  de  notes  claires  et  concises 

dans  lesquelles  il  mettait  le  public  au  courant  de  l'état  de  la  science. 
C'était,  on  le  voit,  un  véritable  travail  de  vulgarisation. 

Il  eût  été  regrettable  que  ces  observations  fussent  perdues  pour  les 

travailleurs  après  la  fermeture  des  portes  de  l'Exposition  ;  M.  Robert  a 

eu  l'excellente  idée  de  les  réunir  et  d'en  former  un  court  traité  qui  a  paru 

dans  l'Annuaire  de  la  Société  française  de  numismatique  (2e  série,  t.  Il 
dont  il  a  fait  un  tirage  à  part. 

La  collection  est  divisée  en  six  grandes  séries  :  Massaliètide,  Sud  de  la 
Gaule,  Centre  moins  les  contrées  maritimes,  Contrées  maritimes,  Nord 

de  la  Gaule  et  Ile  de  Bretagne,  Régions  transrhénanes  et  danubiennes. 

Dans  chacune  de  ces  séries,  M.  Robert  signale  et  décrit  les  monnaies 

les  plus  intéressantes  qui  doivent  y  figurer  ;  il  est  très  réservé  en  ce  qui 

touche  à  l'attribution  de  types  déterminés  à  telle  ou  telle  peuplade  ;  nous 

l'accuserions  volontiers  d'une  prudence  exagérée  si  nous  ne  pensions  que 
l'excès  contraire  est  quelquefois  préjudiciable  à  la  science  en  diminuant 
la  confiance  dans  les  conjectures  de  ceux  qui  sont  trop  hardis.  Néanmoins 



i  J4  Bibliographie. 

nous  aurions  aimé  que  M.  Robert,  dont  le  tact  et  l'expérience  sont 
notoires,  précisât  un  peu  plus  nettement  la  date  des  monnaies  les  plus 

anciennes  ;  il  semble  que  l'étude  des  types  étrangers  imités  dans  notre 
pays,  la  comparaison  des  poids  et  la  paléographie  numismatique  auraient 

pu  lui  fournir  des  indications  approximatives  ;  parmi  celles-ci,  plusieurs 
auraient  pu  être  discutées,  mais  le  plus  grand  nombre  serait  acquis. 

Jusqu'à  ce  jour  on  a  trop  cherché  à  rattacher  les  monnaies  gauloises  à 
légendes  des  données  historiques  fournies  par  les  auteurs  classiques,  par- 

ticulièrement par  les  Commentaires  de  César.  Il  suffisait  qu'un  nom  fût 
gravé  sur  une  pièce  gauloise  et  cité  par  César  pour  que  celle-ci  fût 

attribuée  à  un  personnage  historique  ;  ce  système  de  conjectures  est  aujour- 

d'hui abandonné  et  M.  Robert  y  a  contribué  ;  c'est  lui  qui  le  premier  a 
fait  pressentir  que  la  numismatique  gauloise  peut  se  diviser  en  deux 

grandes  périodes  :  l'une  antérieure,  l'autre  postérieure  à  la  conquête  ; 
les  homonymes  ne  doivent  pas  être  confondus  et  tels  chefs  gaulois  pou- 

vaient, avant  l'an  50  comme  après,  au  nord  comme  au  midi  de  la  Gaule, 
porter  le  même  nom. 

Le  travail  de  M.  Robert  est  un  excellent  canevas  sur  lequel,  plus  tard, 

un  traité  pourra  être  entrepris.  L'étude  attentive  des  découvertes  moné- 
taires, le  relevé  le  moins  incomplet  des  provenances  habituelles  de  cer- 

tains types,  les  pesées  comparées  des  pièces  d'or  et  d'argent,  donneront 

les  moyens  d'arriver  à  une  classification  scientifique  et  géographique  ; 
seulement  il  ne  faut  pas  se  presser. 

Nous  recommandons  tout  spécialement  la  lecture  de  la  Description  rai- 

sonnée  de  la  collection  Robert  à  tous  ceux  qui  veulent  aborder  l'étude  de  la 
numismatique  gauloise. 

A.  de  B. 

Saint  Martin,  par  A.  Lecoy  de  la  Marche,  archiviste  paléographe, 

professeur  d'histoire  à  l'Institut  catholique  de  Paris,  xv-735  p., 
gr.  in-8°.  Tours,  Marne,  1881.  —  Prix  :  25  fr. 

Qu'on  ne  s'étonne  pas  de  nous  voir  annoncer  ici  une  vie  de  saint 
Martin.  Ce  personnage  appartient  aux  études  celtiques  à  un  double  titre. 

Il  a  activé  la  décadence  et  la  disparition  de  la  religion  gallo-romaine  par 
sa  propagande  dans  les  campagnes,  par  sa  destruction  des  idoles  et  des 

temples  païens.  Il  ferme  violemment  l'histoire  du  paganisme  en  Gaule; 

puis,  quand  sa  mémoire  devient  l'objet  d'un  culte  populaire  et  important, 

ce  culte  gagne  jusqu'à  l'Irlande.  Saint  Martin  passe  pour  l'oncle  de 
saint  Patrice  et  il  est  honoré  dans  l'Église  d'Irlande  presque  à  l'égal  des 
grands  saints  indigènes. 



Bibliographie.  155 

A  ces  deux  points  de  vue  tout  spéciaux,  les  seuls  que  nous  devions 

traiter  ici,  nous  ne  pouvons  louer  l'ouvrage  de  M.  L.  de  la  M.  Ce  qu'il 
dit  de  la  religion  des  Gaulois  et  des  Gallo-Romains  est  léger  et  superfi- 

ciel, et  pour  le  culte  de  saint  Martin  en  Irlande  il  est  insuffisamment 

renseigné.  Il  se  borne  à  peu  près  à  mentionner  la  légende  qui  faisait  de 
saint  Patrice  le  neveu  de  saint  Martin,  et  il  fait  remarquer  avec  justesse 

qu'il  est  difficile  de  l'admettre.  On  ne  peut  voir  là  qu'une  preuve  du 

prestige  qu'exerçait  la  légende  de  saint  Martin  ;  c'était  ajouter  à  la  gloire 

de  l'apôtre  de  l'Irlande  que  de  lui  supposer  un  lien  de  parenté  avec  le 
grand  apôtre  de  la  Gaule. 

On  a  de  même  essayé  de  rattacher  saint  Columba  à  saint  Martin  ;  mais 

comme  il  y  avait  entre  les  deux  plus  d'un  siècle  de  distance,  voici  ce 
que  la  foi  populaire  imagina  et  crut.  Saint  Martin,  avant  de  mourir,  avait 

prédit  la  naissance  de  saint  Columba  et  il  voulait  lui  léguer  son  exem- 

plaire des  Évangiles.  Il  ordonna  donc  qu'on  l'enterrât  avec  le  livre  sur 

sa  poitrine,  en  annonçant  qu'un  pieux  jeune  homme  viendrait  d'Irlande 

pour  le  demander  et  qu'il  s'appellerait  du  nom  de  l'oiseau  que  saint  Jean 
avait  vu  descendre  sur  la  tête  de  Jésus  dans  le  baptême  du  Jourdain. 

Les  choses  se  passèrent  ainsi  :  saint  Columba  naquit  plus  d'un  siècle 
plus  tard  et  vint  à  Tours  réclamer  son  legs.  On  ouvrit  la  tombe  et  saint 

Columba  emporta  en  Irlande  l'Évangile  même  de  saint  Martin  '. 
M.  L.  de  la  M.  mentionne  aussi  le  sermon  irlandais  sur  saint  Martin 

publié  dans  cette  Revue  même.  Mais  il  y  a  plus.  Une  «  deprecatio  Sancti 

Martini  »  figurait  dans  le  missel  de  l'ancienne  Irlande  entre  l'Épître  et 
l'Évangile.  Le  Liber  hymnorum  de  l'ancienne  Église  irlandaise  contient 

un  hymne  particulier  en  l'honneur  de  saint  Martin.  Cet  hymne,  de 
médiocre  latinité,  est  assez  court  pour  que  nous  puissions  le  reproduire 
ici  : 

Martine,  te  deprecor  pro  me  rogaris  patrem 
christum  ac  spiritum  sanctum  habentem  Mariam  matrem 
Martinus  mirus  more  ore  laudavit  Deum 

puro  corde  cantavit  atque  amavit  eum 

Electus  Dei  uiui  signa  sibi  salutis 
donavit  Deus  pacis  magne  atque  virtutis 
Uerbum  Dei  locutus  secutus  in  mandatis 

uirtutibus  impletis  mortuis  resuscitatis 

Sanans  hommes  lepra  cura  duplice  mira 
magnitudine  mala  egretudine  dira 

1.  Martyrology  of  Donegal  Ed.  Todd,  p.  157. 



1 3 6  Bibliographie. 

Deum  dominum  nostrum  passum  pro  nobis  mire 
uolontarie  propter  nos  deprecare  Martine. 

Puis  vient  une  prière  après  l'hymne  : 
Sanctus  Martinus  adhuc  catacominus  hac  me  veste  contexit  dixit  Dominus 

omnipotens. 
Per  mérita  Martini  sancti  atque  dignissimi  nos  precamur  et  mereamur  regnum 

Dei  uiui  altissimi.  Amen. 

Le  tout  est  précédé  dans  !e  ms.  du  L.  H.  d'une  préface  irlandaise 

donnant  l'origine  de  cet  hymne,  au  moins  d'après  la  légende.  Il  avait  été 
composé  à  Cluain  Fota  par  Oengus  Mac  Tipraite  (c.-à-d.  à  la  fin  du 

viie  siècle  ou  au  commencement  du  vmei.  Adamnan  visitait  les  églises  et 
inspectait  les  clercs.  La  convocation  arriva  à  Oengus  la  veille  de  la  fête 

de  saint  Martin.  Dans  la  crainte  de  ne  pas  se  tirer  avec  succès  de  cette 

épreuve,  il  eut  recours  à  l'intercession  de  saint  Martin  et  il  fit  cet  hymne 
en  son  honneur.  Bien  lui  en  prit,  car  lorsqu'il  vint  à  l'assemblée  saint 

Martin  parut  à  sa  droite.  Cet  événement  merveilleux  rendit  l'hymne 
populaire  comme  préservatif  contre  tout  danger,  toute  maladie,  tout 

poison  '. 

L'histoire  a  conservé  le  souvenir  d'églises  consacrées  à  saint  Martin 
et  ce  nom  est  encore  attaché  à  plusieurs  localités 2  ;  mais,  comme  il  est 

fait  mention  d'un  Martin  parmi  les  disciples  de  saint  Patrice,  il  est  diffi- 
cile de  faire  un  partage  certain  de  ces  paroisses  et  de  ces  localités  entre 

les  deux  personnages  î.  Les  noms  de  Marîan,  c'est-à-dire  de  Martin,  et 

de  Mael-Martain,  c'est-à-dire  «  serviteur  de  Martin  »,  se  rencontrent 
fréquemment  en  Irlande  du  ix«  au  xie  siècle  4.  La  popularité  du  nom 
prouve  la  popularité  du  saint. 

L'ouvrage  de  M.  L.  de  la  M.  est  publié  avec  ce  luxe  qui  caractérise 
les  publications  illustrées  de  la  librairie  Marne.  Les  illustrations  ont  un 

caractère  historique  en  ce  qu'elles  représentent  de  préférence  les  églises 

consacrées  au  saint  ou  les  œuvres  de  l'art  du  moyen  âge  et  des  temps 
modernes  qui  ont  été  inspirées  par  la  légende  de  saint  Martin.  En  ce  qui 

concerne  le  moyen  âge  proprement  dit,  ce  sont  surtout  les  épisodes  du 

manteau  partagé  avec  un  pauvre,  du  mort  ressuscité  ou  du  démon  chassé 

d'un  possédé,  et  presque  exclusivement  la  première  de  ces  scènes. 
La  première  partie  du  livre  de  M.  L.  de  la  M.  est  consacrée  à  la  vie 

i.  Todd  :  Book  of  Hymns,  II,  p.  171  et  suiv.  -  Wh.  Stokes  :  Goidclica,  là  Ed., 
P-  99- 

2.  Shearman.  Loca  Patriciana,  p.  39}  et  suiv. 
3.  Dans  plusieurs  cas  pourtant,  on  peut  décider  en  faveur  du  Martin  de  Tours,  par 

exemple  à  Temple-Martin,  près  Kilkenny,  par  la  date  de  la  fête  (9  novembre),  ou  ail- 

leurs par  le  surnom  «  Martin  de  Tours  »  Torinis  Martan.  Cf.'  Shearman,  loc.  cit. 
4.  Cf.  l'Index  des  Annales  des  Quatre  Maîlres  s.  v. 



Bibliographie.  1 57 

de  saint  Martin  et  au  récit  circonstancié  des  miracles  du  saint  tels  que  la 

légende  les  a  transmis.  La  seconde  partie,  qui  traite  du  culte  du  saint, 

est  de  beaucoup  plus  neuve.  M.  L.  de  la  M.  y  a  réuni  tous  les  faits  rela- 

tifs à  ce  culte  très  important,  l'énumération  des  églises  consacrées  au 

saint  (près  de  4,000  pour  notre  propre  pays,  l'histoire  de  la  basilique 
de  saint  Martin  à  Tours  et  des  reliques  du  saint,  les  fêtes  de  saint  Martin, 

les  légendes  populaires  où  le  saint  figure.  Cette  dernière  partie  a  été  peu 

développée  :  l'auteur  craignait  sans  doute  de  traiter  un  sujet  qui  lui 
paraissait  un  retour  au  paganisme  et  une  profanation  du  nom  de  son  saint. 

M.  L.  de  la  M.  a  dit  quelques  mots,  mais  fort  sommaires,  de  la  pro- 
pagation du  culte  de  saint  Martin  dans  les  autres  parties  du  monde,  mais 

il  ne  dit  rien  de  la  mésaventure  de  son  saint  à  Buenos-Ayres.  Saint 

Martin  de  Tours  était  le  patron  de  cette  ville.  Or  en  1839  des  difficultés 

s'élevèrent  entre  la  France  et  le  président  Rosas.  Une  intrigue  en 
profita  pour  déposséder  le  saint  français  et  pour  le  remplacer  par  saint 

Ignace  de  Loyola.  «  Qui  veut  noyer  son  chien  l'accuse  de  la  rage  »,  dit 
un  vieux  proverbe.  Voici  en  quels  termes  le  décret  de  destitution  rendu 
par  Rosas  énumérait  les  torts  du  saint  français  : 

Il  n'a  jamais  été  capable  de  préserver  la  ville  des  fièvres  périodiques  qui  la 
ravagent,  ni  des  sécheresses  et  des  épidémies  qui  ont  ruiné  notre  agriculture, 
nos  moissons,  nos  troupeaux  ;  ni  des  inondations  qui,  chaque  année,  détruisent 
une  partie  des  travaux  et  des  monuments  de  notre  cité,  située  au  bord  de  la 
rivière. 

Bref,  outre  qu'il  a  ainsi  négligé  nos  intérêts,  la  variole  aurait  décimé  notre 
population  si  ses  fâcheux  effets  n'avaient  été  enrayés  par  la  vaccine  qui  a  été 
introduite  du  dehors,  tandis  que  notre  saint  patron  restait  indifférent  et  ne 
tentait  pas  le  moindre  effort  pour  nous  délivrer  de  cet  horrible  fléau. 

En  conséquence  de  ces  faits,  ajoute  le  gouvernement  de  Buenos-Ayres,  nous 
avons  résolu  et  décrétons  ce  qui  suit  : 

Article  1".  —  L'évêque  français  saint  Martin  de  Tours,  jusqu'ici  reconnu 
comme  le  patron  de  cette  ville,  ayant  trahi  la  confiance  du  peuple  et  du  gou- 

vernement, et  nous  ayant  abandonnés  dans  l'intérêt  de  ses  compatriotes,  du 
traître  Riengarès  et  des  autres  «  sauvages  »,  est  destitué  à  l'avenir  des  fonc- 

tions de  patron  de  la  cité  de  Buenos-Ayres,  mesure  nécessaire  à  la  sûreté 
publique  et  à  la  protection  efficace  de  nos  droits  dans  la  sainte  cause  de  la 
confédération. 

Article  2.  —  En  considération  cependant  de  ses  longs  services,  nous  lui 

allouons,  à  titre  de  pension  de  retraite,  quatre  cierges  de  cire,  d'une  livre  cha- 
cun, par  an,  plus  une  messe  qui  sera  chantée  à  son  autel,  le  jour  de  sa  fête, 

dans  la  cathédrale  '. 

1.  Nous  empruntons  le  texte  de  ce  décret  au  Siècle  du  22  juin  1 87  j  qui  le  citait 

d'après  le  Times  de  Londres,  mais  sans  indication  de  date.  Nous  laissons  au  journal  le 
Siècle  la  responsabilité  de  ce  document. 



1^8  Bibliographie. 

En  même  temps  un  saint  espagnol  remplaçait  le  saint  français  et  saint 

Ignace  de  Loyola  était  déclaré  patron  de  Buenos-Ayres.  Dans  les  sociétés 

où  la  foi  est  vive,  les  saints  sont  rendus  responsables  des  maux  qu'ils 

laissent  faire.  On  a  vu  plus  d'une  fois  des  statues  de  saints  traînées  dans 
la  boue,  et  cela  à  Rome  même.  Les  dévots  de  Buenos-Ayres  ont  été  plus 

courtois  à  l'égard  de  saint  Martin  :  ils  se  sont  contentés  de  le  mettre  en 

disponibilité  par  retrait  d'emploi. 
H.  G. 

Études  sur  le  droit  celtique  :  le  Senchus  Mor,  par  H.  d'Arbois  de 
Jubainville.  108  p.  in-8°.  (Extrait  de  la  Nouvelle  revue  historique  de 
droit  français  et  étranger.}  Paris,  Larose.  —  Prix  :  3  fr. 

Ce  travail  est  une  œuvre  de  première  main  et  fait  connaître  de  la  façon 

la  plus  substantielle  les  sources  et  la  date  des  anciennes  lois  irlandaises 

et  plus  particulièrement  du  Senchus  Mor,  et  d'après  elles  la  hiérarchie 
sociale  et  l'administration  de  la  justice  dans  l'ancienne  Irlande.  Le  cha- 

pitre sur  la  langue  du  Senchus  Mor  et  sur  les  couches  linguistiques  qui 

permettent  d'en  établir  la  date  est  excellent  et  plein  d'observations  ingé- nieuses. 

M.  d'A.  de  J.  pense  qu'au  ixe  siècle  le  mot  senchus  a  dû  se  prononcer 

senchas  ;  nous  pensons  qu'il  se  prononçait  plutôt  senachas,  avec  une 
demi-voyelle  sourde  entre  n  et  ch.  Cette  demi-voyelle  est  conservée  par 

la  prononciation  actuelle  ;  l'on  peut  voir  de  plus  qu'elle  est  étymologique, 

et  par  l'aspiration  du  c  et  par  la  comparaison  du  latin  senex  (pour  senec-s) . 
Cf.  aussi  les  noms  gaulois  Seneconius,  Senicatus,  etc. 

A  l'occasion  des  foires  qui  se  tenaient  dans  l'ancienne  Irlande  à  la  fête 

de  Lug,  c'est-à-dire  le  Ier  août,  M.  d'A.  de  J.  émet  la  conjecture  très 

vraisemblable  que  la  fête  d'Auguste  à  Lyon  (Lugudunum),  le  ier  août, 
avait  sans  doute  remplacé  une  fête  gauloise  analogue  à  la  fête  irlandaise. 

Mais  de  là  à  conclure  que  Lugus  était  le  nom  du  Mercure  gaulois,  celui 

que  César  a  en  vue  sans  le  prononcer  {De  Bello  Gall.  VI,  17),  c'est 
s'aventurer  bien  loin  dans  l'hypothèse. 

Le  travail  de  M.  d'A.  de  J.  intéressera  non  pas  seulement  les  celtistes, 
mais  aussi  les  historiens  du  droit  et  des  anciennes  institutions.  Nous 

regrettons  seulement  que  l'auteur  ne  se  soit  pas  préoccupé  d'éclairer  par 
des  comparaisons  le  développement  historique  et  psychologique  du  peuple 
irlandais. 

M.  d'A.  de  J.  parle  en  passant  des  oghams,  et  il  émet  l'opinion 
(p.  35-6)  que  «  cet  alphabet  »  a  été  inventé  par  les  anciens  Irlandais 



Bibliographie.  139 

«  pour  éviter  au  lapicide  la  peine  d'apprendre  à  écrire  ».  A  ce  compte, 
les  inventeurs  de  l'alphabet  oghamique  seraient  des  précurseurs  de  Gri- 

bouille ! 
H.  G. 

The  liturgy  and  ritual  of  the  Celtic  church  by  F.  E.  Warren, 

B.D.,  Fellow  of  S1  John's  Collège,  Oxford,  Clarendon  Press,  1881. 
xix-291  p.  in-8°.  —  Prix  :  17  fr.  50. 

I. 

Il  y  avait  autrefois  en  Occident  deux  types  bien  caractérisés  de  liturgie 

et,  en  général,  d'usages  ecclésiastiques  :  le  type  gallican  et  le  type  romain. 
Celui-ci  était  suivi  dans  l'Italie  du  centre  et  du  sud  ainsi  qu'en  Afrique. 

L'Espagne,  la  Gaule,  l'Italie  du  nord  et  la  Bretagne  suivaient  le  système 
gallican,  que  les  liturgistes  anglais  qualifient  ordinairement  du  titre 

d'éphésien,  parce  qu'ils  le  font  remonter  par  saint  Pothin  et  saint  Irénée 

jusqu'à  saint  Polycarpe  et  saint  Jean.  Les  monuments  primitifs  de  ces 
liturgies  latines  ne  nous  sont  point  parvenus  intacts.  Sauf  une  exception, 

tout  ce  qui  reste  de  la  liturgie  romaine  dérive  de  manuscrits  exécutés 

en  France  au  temps  de  Pépin  le  Bref  ou  de  Charlemagne.  A  part 

quelques  fragments,  les  anciens  sacramentaires  gallicans  écrits  en  Gaule 

ont  tous  subi  des  retouches  d'après  l'usage  romain  ;  ceux  d'Espagne  ont 

complètement  disparu;  jusqu'à  ces  dernières  années,  on  n'en  connaissait 

point  d'antérieurs  à  la  liturgie  mozarabique  actuelle,  c'est-à-dire  au  car- 
dinal Ximénès;  dans  VAthenœum,  n°  2648,  on  a  parlé  de  manuscrits  plus 

anciens,  achetés  pour  le  British  Muséum  :  ils  ne  sont  pas  encore  publiés; 

la  liturgie  ambrosienne,  d'ailleurs  fortement  mêlée  de  romain,  n'est  pas 
mieux  documentée.  Quant  à  la  liturgie  des  églises  de  Bretagne,  on  savait 

qu'elle  était  différente  de  celle  de  Rome  et  toutes  les  vraisemblances 

historiques  étaient  en  faveur  d'une  accointance  étroite,  sinon  d'une  iden- 

tité absolue  avec  la  liturgie  gallicane  ;  mais  aucun  travail  n'avait  encore 

été  fait  pour  en  recueillir  les  traits  épars  et  en  classer  les  débris.  C'est  ce 

qu'a  entrepris  M.  F.  E.  Warren. 
Son  ouvrage  se  divise  en  trois  chapitres.  Dans  le  premier  il  retrace 

l'histoire  de  ce  qu'il  appelle  Y  Église  celtique,  c'est-à-dire  du  groupe 

d'églises  établies  dans  la  Bretagne  romaine  avant  l'invasion  des  Anglo- 
Saxons,  puis  dans  le  reste  des  îles  Britanniques,  en  y  rattachant  les 
colonies  ou  missions  bretonnes  du  continent.  Il  cherche  à  démontrer  que 

ces  églises  étaient  indépendantes  de  Rome,  qu'elles  avaient  une  origine 



140  Bibliographie. 

orientale,  enfin  qu'elles  étaient  étroitement  apparentées  avec  celles  des Gaules. 

Quant  à  l'origine  orientale,  M.  W.  aurait  bien  fait  d'accepter  pure- 
ment et  simplement  la  conclusion  de  M.  Haddan,  à  savoir  que  cette 

opinion  est  dénuée  de  tout  fondement.  Les  arguments  qu'il  développe 
contre  M.  Haddan  sont  de  nature  à  donner  une  petite  idée  de  sa  portée 

critique  ;  en  particulier,  celui  qu'il  tire  de  l'architecture  fera  sourire  tous 

les  archéologues.  Il  est  vrai  qu'après  avoir  exposé  ses  motifs  de  croire 

à  l'orientalisme  celtique,  il  concède  que  cet  orientalisme  est  identique  à 

celui  des  églises  de  Gaule  auxquelles  il  a  raison  de  rattacher  l'origine 

des  églises  bretonnes.  Alors  je  ne  vois  pas  bien  pourquoi  il  parle  d'une 

indépendance  spéciale  de  celles-ci  à  l'égard  du  siège  de  Rome.  Il  est 
clair  que  leur  situation  sur  ce  point  devait  être  la  même  que  celle  des 

églises  de  Gaule.  Or  les  deux  seuls  faits  bien  prouvés  de  l'histoire  des 

églises  de  Gaule  avant  Constantin,  le  massacre  de  Lyon  en  177  et  l'af- 

faire de  Marcien  d'Arles  en  255,  nous  montrent  ces  églises  en  rapport 
étroit  avec  le  pape  ;  le  seul  auteur  ecclésiastique  de  notre  pays  pendant 

la  même  période,  saint  lrénée,  est  précisément  celui  qui  a  prononcé  les 

plus  fortes  paroles  sur  la  nécessité  de  l'union  avec  Rome.  On  ne  sait 

presque  rien  de  l'histoire  des  églises  bretonnes  pendant  les  cinq  premiers 
siècles;  pourtant,  même  dans  cette  pénurie,  on  peut  encore  glaner  trois 

faits  qui  indiquent  le  même  genre  de  rapports  avec  le  siège  de  saint 

Pierre  :  i°  l'adoption  du  cycle  romain  au  concile  d'Arles  en  514; 

2°  l'ordination  de  Palladius  comme  évêque  des  Scots  par  le  pape  Céles- 

tin  Ier  (422-430);  30  l'acceptation  par  les  églises  de  Cambrie  en  455 

d'une  détermination  pascale  du  pape  saint  Léon,  détermination  contraire 
à  tous  leurs  usages.  De  ces  trois  faits,  M.  W.  mentionne  à  peine  le 

premier,  cherche,  contre  le  témoignage  contemporain  de  Prosper,  à 

écarter  le  second  et  oublie  totalement  le  troisième.  Quand  même,  ce  qui 

n'est  pas,  l'obstination  des  Bretons  du  vne  et  du  vme  siècle  à  maintenir 
le  vieil  usage  romain  sur  la  Pâque  contre  les  calculs  de  Victorius  et  de 

Denys  le  Petit,  et  la  tonsure  celtique  contre  la  tonsure  latine  serait  un 

indice  d'esprit  nettement  indépendant  et  séparatiste,  on  peut  toujours 

dire  que  cet  esprit  n'apparaît  pas  dans  la  plus  ancienne  tradition  «  cel- 
tique ».  Les  anciennes  églises  de  Bretagne  suivaient  le  système  pascal  de 

Rome  et  l'on  croira  difficilement  que  les  clercs  d'Eboracum  et  de  Lon- 
dinium  connussent,  au  111e  et  au  ive  siècle,  la  bizarre  coupe  de  cheveux 
des  moines  de  saint  Colomban.  Le  particularisme  des  Bretons  du 

vne  siècle  s'explique  très  bien  par  une  longue  interruption  de  leurs 
rapports  avec  le  monde  romain  et  par  le  déplaisir  qu'ils  ressentirent  en 



Bibliographie.  1 4 1 

voyant  le  pape  entrer  en  rapport  avec  les  Anglo-Saxons,  leurs  ennemis 
mortels. 

Au  lieu  de  tant  s'occuper  de  Rome  et  de  l'opposition  vraie  ou  pré- 
tendue que  lui  firent  les  Bretons,  M.  W.  aurait  mieux  fait  de  concentrer 

toute  son  attention  sur  les  rapports  entre  les  usages  gallicans  et  les  usages 

bretons.  Il  me  semble  qu'il  ne  les  a  pas  mis  assez  en  relief.  Ceci  soit  dit 
tant  pour  le  premier  chapitre  que  pour  le  second  où  il  est  question  de  la 

construction  des  églises  celtiques,  de  leur  ornementation,  des  rites  que 

l'on  y  célébrait  et  des  textes  liturgiques  que  l'on  y  employait.  Dans 
cette  partie,  M.  W.  me  paraît  avoir  plus  d'une  fois  présenté  comme 

spécialement  celtiques  des  usages  et  des  procédés  que  l'on  retrouve  ail- 

leurs. Ainsi,  p.  8f,  la  construction  d'églises  en  bois  est  particulière  aux 

Celtes  ;  les  Romains  construisent  en  pierre.  Il  me  semble  qu'il  n'y  a  pas 
ici  une  question  de  rite.  Il  faudrait  de  plus  savoir  si  dans  la  Bretagne 

romaine,  avant  les  Anglo-Saxons,  les  églises  étaient  en  bois  ou  en  pierre. 

Ce  dernier  système  est  de  beaucoup  le  plus  probable.  — ■  P.  61,  le  grand 
nombre  de  préfaces  propres  est  donné  comme  caractérisant  en  commun 

les  rites  celtique  et  gallican  ;  mais  le  missel  gélasien  est  plein  de  préfaces 

propres  ;  il  en  est  de  même  du  sacramentaire  dit  de  saint  Léon,  le  plus 

ancien  livre  liturgique  romain  que  nous  ayons.  —  Même  page,  la  fête 
de  sainte  Eugénie  et  la  mention  de  cette  sainte  au  canon  de  la  messe 

est,  comme  les  préfaces  propres,  un  trait  caractéristique  des  liturgies 

celtique  et  gallicane.  Ceci  est  tout  à  fait  étrange,  car  sainte  Eugénie  est 

justement  une  sainte  romaine  ;  l'introduction  de  sa  fête  dans  un  missel 
gallican  prouve  que  ce  missel  avait  subi  l'influence  des  usages  romains, 

ce  qui  est  démontré  d'ailleurs.  —  On  pourrait  multiplier  les  exemples  ; 

mais  cela  serait  d'autant  plus  inutile  que  M.  W.  finit  le  plus  souvent 

par  avouer  que  les  particularités  qu'il  signale  se  retrouvent  ou  dans  le 
rite  gallican,  ou  dans  le  rite  romain. 

Le  troisième  et  dernier  chapitre  est  de  beaucoup  le  plus  important. 

M.  W.  y  a  réuni  les  plus  anciens  textes  liturgiques  où  l'on  peut  espérer 

trouver  quelques  traits  de  l'ancien  usage  celtique  ;  ils  sont  classés  par 
régions  :  fragments  comiques,  fragments  gaéliques,  fragments  écossais, 
fragments  irlandais  ;  ces  derniers  sont  les  plus  nombreux.  Tout  ces  textes 

sont  postérieurs  à  l'introduction  de  la  liturgie  romaine  en  Grande- 
Bretagne  et  en  Irlande;  quelques-uns  sont  de  simples  messes  romaines 

en  l'honneur  de  saints  locaux  ;  d'autres  présentent  sur  un  fond  romain 

quelques  broderies  d'un  style  différent.  Mais  quel  est  ce  style?  Nous 
savons  que  le  pape  saint  Grégoire  autorisa  saint  Augustin  à  prendre 

dans  les  livres  romains  et  dans  les  livres  gallicans  ce  qui  lui  semblerait 



1 42  Bibliographie. 

utile  pour  en  composer  la  liturgie  anglo-saxonne  ;  il  faut  donc  s'attendre 
à  rencontrer  du  gallican  dans  les  vieux  livres  anglo-saxons.  Distinguer 

cet  élément  de  l'élément  spécifiquement  celtique  n'est  pas  chose  facile. 
La  principale  pièce  de  cette  collection  est  le  missel  de  Stowe,  actuelle- 

ment dans  la  bibliothèque  de  lord  Ashburnham  ;  c'est  un  ms.  du  ixe  ou 
du  xe  siècle,  contenant  un  Ordo  Baptismi,  un  ordinaire  de  la  messe,  et 
trois  messes  spéciales  à  certaines  fêtes.  Quelques  rubriques  sont  en 

irlandais;  il  en  est  de  même  d'un  traité  sur  la  messe  par  lequel  se  ter- 
mine le  recueil.  Les  pièces  liturgiques  sont  pour  la  plupart  de  facture 

romaine;  elles  se  retrouvent,  avec  quelques  modifications  assez  légères, 

dans  les  missels  actuellement  en  usage.  Il  y  a  quelques  détails  gallicans, 

comme  la  cérémonie  du  lavement  des  pieds  après  le  baptême,  le  Vexe 

Sanctus  de  la  seconde  messe  et  certaines  oraisons.  Le  plus  curieux,  ce 

sont  les  interpolations  de  la  première  messe  et  surtout  du  canon  romain 

qu'elle  contient  ;  il  y  a  là  d'anciennes  litanies  où  le  personnel  des  saints 

celtiques  est  largement  représenté,  bien  qu'on  y  trouve  aussi  saint 
Hilaire,  saint  Martin,  saint  Grégoire  et  trois  des  premiers  archevêques 

romains  de  Cantorbéry,  Laurent,  Mellitus  et  Justus.  Mais  ces  litanies 

n'ont,  en  dehors  de  la  mention  des  saints  locaux,  aucun  caractère  qui  ne 
se  retrouve  dans  les  liturgies  romaine  ou  gallicane. 

En  somme,  tout  ce  qu'on  peut  tirer  de  ces  textes,  c'est  qu'ils  con- 
tiennent des  éléments  gallicans  mêlés  à  des  éléments  romains.  Mainte- 

nant ces  éléments  gallicans  ont-ils  été  importés  par  les  missionnaires 

romains  eux-mêmes  ou  proviennent-ils  de  l'ancienne  liturgie  des  églises 

de  la  Bretagne  romaine,  c'est  ce  qu'il  est  impossible  de  déterminer. 

Quant  à  mettre  sur  des  choses  de  ce  genre  l'étiquette  de  celtique,  c'est, 

je  le  crains,  s'en  servir  à  contre-temps.  L'ancienne  liturgie  de  la 
Bretagne  différait  sans  doute  de  celle  de  Rome,  mais  non  pas  de  celle 

des  pays  romains  du  reste  de  l'Occident.  Le  particularisme  local  a  cer- 
tainement marqué  son  empreinte  sur  les  usages  religieux,  en  Irlande  et 

en  Ecosse  comme  ailleurs,  comme  à  Naples  et  dans  les  Calabres;  mais 

ces  manifestations  ethnographiques  sont  postérieures  à  la  diffusion  du 

christianisme  dans  les  campagnes  et  à  la  dislocation  de  la  grande  unité 

de  l'empire  romain.  Y  chercher  des  combinaisons  de  tempérament  natio- 

nal avec  des  traditions  apostoliques  spéciales,  c'est,  je  crois,  caresser 
des  chimères. 

L.  Duchesne. 



Bibliographie.  14$ 

Que  le  lecteur  nous  permette  d'ajouter  quelques  observations  de  détail 
à  l'article  que  l'on  vient  de  lire. 

M.  W.  a  fait  précéder  son  livre  d'une  longue  liste  des  ouvrages  mis  à 
contribution  pour  son  travail.  Nous  avons  regretté  de  ne  pas  y  voir  la 

Revue  Celtique;  elle  eût  pu  lui  être  utile  sur  quelques  points.  L'article  de 

M.  Mùntz  (t.  III,  p.  245  et  suiv.)  l'aurait  éclairé  sur  l'origine  de  l'art 
prétendu  celtique  des  Entrelacs,  sur  lequel  il  répète  (p.  50-54)  les  théories 
confuses  et  erronées  des  savants  d'outre-Manche.  Un  article  de  M.  Wh. 
Stokes  (t.  II,  p.  381  et  suiv.)  lui  aurait  fait  connaître  un  nombre  de 

sermons  en  langue  irlandaise  bien  plus  considérable  que  celui  qu'il  cite 
p.  1 59.  A  propos  de  Marianus  Scottus,  dont  M.  W.  parle  p.  16,  n.  1, 

il  eût  été  utile  de  renvoyer  à  l'article  où  M.  Wattenbach  [Rev.  Celt.,  t.  \, 

p.  262I  montre  qu'il  y  avait  à  la  même  époque,  en  Allemagne,  deux 
moines  irlandais  de  ce  nom. 

La  langue  irlandaise  est  encore  d'un  abord  trop  difficile,  un  livre  aux 

sept  sceaux,  pour  qu'on  puisse  reprocher  à  un  historien  de  l'Eglise  de 
s'en  tenir  aux  textes  latins  et,  pour  les  textes  irlandais,  aux  traductions 
qui  en  ont  été  publiées.  Mais  la  philologie  irlandaise  pourrait  dans  quelques 
cas  ajouter  des  renseignements  curieux  ou  intéressants.  M.  W.  rappelle, 

p.  146,  que  les  mercredis  et  vendredis  étaient  jours  de  jeûne  à  Iona.  Il 

en  était  de  même  dans  toute  l'Irlande  et  la  langue  irlandaise  a  gardé  le 
souvenir  de  cette  règle  :  mercredi  se  dit  en  irlandais  dici  céadaoine  «  jour 

du  premier  jeûne  »  ou  simplement  céadaoine,  en  ancien  irlandais  cétdin 

«  premier  jeûne  »  de  cet  «  premier  »  et  ain  du  latin  jejunium.  Jeudi  se 

dit  diadardaoin  ou  simplement  dardaoin,  c.-à-d.  le  jour  entre  deux  jeûnes, 
dia  etar  da  aoine,  et  vendredi  est  diahaoine,  en  anc.  irl.  dia  dine  «  le  jour 

de  jeûne  ». 

Autre  exemple  :  les  premiers  chrétiens  se  donnaient  le  baiser  de  paix 

dans  leurs  cérémonies  religieuses  :  hic  paxdatur,  disent  les  rituels.  De  ce 

latin  pacem  est  venu  le  mot  qui  en  irlandais  signifie  «  baiser  »  poc,  aussi 

pog,de  même  en  gaélique  d'Ecosse  pog,  et  en  gaélique  de  Man  paag.  En 
breton,  c'est  le  même  mot  avec  la  même  origine,  pok.  Les  Gallois  ont 
aussi  le  mot  poc  et  son  dérivé  pocyn,  mais  il  est  à  peu  près  supplanté 

dans  la  langue  actuelle  par  un  mot  venu  de  l'anglais  '.  Certains  linguistes 
concluent  quelquefois  de  l'histoire  des  mots  à  l'histoire  des  choses  et  des 

idées.  Tel  mot,  disent-ils,  est  d'importation  étrangère  :  donc  il  en  est 

1.  Le  comique,  aujourd'hui  éteint,  avait  également  pris  le  mot  latin. 



144  Bibliographie. 

ainsi  de  la  chose  ou  de  l'idée  qu'il  représente.  C'est  une  façon  de  raisonner 
qui  appelle  bien  des  réserves.  On  voit  dans  le  cas  présent,  que,  si  on 

l'admettait  avec  l'autorité  d'une  règle,  il  faudrait  en  conclure  que  le  baiser 
était  inconnu  aux  Celtes  avant  que  les  missionnaires  chrétiens  leur 

eussent  enseigné  cette  pratique  cléricale. 

La  littérature  irlandaise  fournirait  aussi  quelques  références  intéres- 

santes. Nous  n'en  ferons  qu'une,  à  l'occasion  de  la  description  des  églises 
et  des  costumes  des  prêtres;  c  est  la  prétendue  prédiction  des  druides 
irlandais  sur  saint  Patrice.  Le  morceau  est  joli,  comme  description 

humouristique  du  missionnaire  chrétien  et  de  sa  congrégation  rangée 

autour  de  lui  :  en  voici  le  texte  selon  le  glossateur  de  l'hymne  de  Fiacc  ' . 
Le  morceau  est  également  cité  dans  la  vie  tripartite  de  saint  Patrice  et 

dans  le  sermon  sur  ce  saint,  du  Lebar  Brecc2. 

Ticfa  tâlcend  darmuir  merrcend 

abrat  tollcend  achrand  cromcend 

amias  in  airthair  ?  athige 

frisgerat  amuinter  huile 
Amen  Amen. 

C'est,  on  le  voit,  une  poésie  populaire  allitérative  et  rimée. 
«  Il  viendra  un  homme  à  la  tête  rasée  (allusion  à  la  tonsure  de  l'ancienne 

Église  irlandaise  qui  consistait  à  raser  la  partie  antérieure  de  la  tête, 

d'oreille  à  oreille),  par  dessus  la  mer  à  la  tête  folle  (c.-à-d.  aux  vagues 
agitées),  — son  vêtement  à  la  tête  trouée  (c.-à-d.  la  chasuble  4),  son 

bâton  à  la  tête  recourbée  (le  bâton  pastoral,  ou  crosse),  —  sa  table 

(c.-à-d.  l'autel)  dans  l'est  de  la  maison  (c'est  l'orientation  consacrée 
des  anciennes  églises)  ;  —  tout  son  monde  lui  répond  :  Amen,  Amen  !  » 

Cette  petite  poésie  n'est  pas  une  satire  ;  c'est  à  peine  une  raillerie.  Elle 

exprime  l'étonnement  inspiré  par  les  cérémonies  chrétiennes  ;  et,  pour 
nous,  nous  la  considérons  comme  une  devinette  ou  énigme  faite  sur  les 

i.  Goidelica,  2'  Ed.,  p.  129,  et  Windisch.  Irische  Texte,  p.  20. 
2.  Wh.  Stokes,  Three  middle-Irish  Homilies,  p.  18. 
3.  Ms.  iarthair. 

4.  Il  ne  s'agit  pas  ici  du  cucullus  ou  manteau  à  capuchon,  comme  l'a  cru  le  glossateur 

irlandais  du  Lebar  Brecc  qui  ajoute  ./'  cochall  ;  c'est  la  casai  dont  il  est  si  souvent question  dans  la  vie  de  saint  Patrice.  Casai  vient  du  latin  casula  comme  notre  français 
chasuble.  Voici  comment  M.  Martigny  définit  ce  vêtement  sacerdotal  :  «  La  chasuble  est 

un  vêtement  sacerdotal  aujourd'hui  fort  réduit,  mais  qui,  dans  le  principe,  était  assez 
ample  pour  envelopper  tout  le  corps,  de  la  tête  aux  pieds,  comme  une  petite  maison, 

casula.  Elle  n'avait  qu'une  ouverture  au  centre  pour  passer  la  tête  et  point  pour  les  bras, 
de  telle  sorte  que,  pour  agir,  le  prêtre  devait  en  relever  les  pans  ou  même  les  rejeter  sur 

ses  épaules.  »  Martigny,  Dict.  d'Ant.  chrêt.,  s.  v.  Chasuble.  La  casula  dérivait  elle- 
même  du  vêtement  appelé  pœnula. 



Bibliographie.  145 

premiers  missionnaires  chrétiens,  dont  la  légende  s'est  fondue  sous  le 
nom  un  peu  collectif  de  saint  Patrice. 

A  propos  des  autels  dans  l'ancienne  Église  d'Irlande,  p.  91,  M.  W. 
omet  de  parler  d'autels  portatifs.  La  vie  tripartite  de  saint  Patrice  parle 

de  l'autel  portatif  en  pierre  de  ce  saint,  autel  qui  aurait  été  consacré  par 
le  pape,  et  que  le  saint  aurait  apporté  de  Rome  en  Irlande.  Plus  tard, 

cet  autel  fut  longtemps  conservé  comme  relique  (voir  Obits  and  Martyro- 
logy  of  Christ  Church,  éd.  by  Crosthwaite  and  Todd,  p.  XX  et  sq.). 

Notons  aussi  que  chez  M.  W.  saint  Tudgual  devient  saint  Frugdual, 

non  pas  seulement  dans  le  texte,  p.  1  $,  mais  aussi  dans  l'index,  sous  la 

lettre  F,  ce  qui  exclut  l'hypothèse  d'une  faute  d'impression. 
H.  G. 

The  Irish  passages  in  the  Stowe  Missal,  edited  by  Whitley 

Stokes.  Calcutta,  1881  ;  brochure  de  22  pages  in-8",  tirée  à  ̂ exem- 
plaires. 

Publication  et  traduction  des  parties  irlandaises  du  missel  de  Stowe  ; 

la  pièce  principale  est  le  Traité  sur  la  messe  qui  termine  ce  manuscrit. 

C'est  une  explication  de  quelques-unes  des  cérémonies  et  prières  de  la 
messe,  suivant  un  rite  différent  du  romain.  Les  liturgistes  trouveront  un 

grand  intérêt  au  passage  sur  la  fraction  de  l'hostie  en  un  plus  ou  moins 

grand  nombre  de  parties,  suivant  la  fête.  L'usage  mozarabique  et  même 

l'usage  gallican  représenté  par  le  3e  canon  du  concile  de  Tours  de  567 
(et  non  570  comme  le  marque  M.  S.,  p.  10,  notey  comportaient,  comme 

d'ailleurs  tous  les  usages  orientaux,  la  fraction  de  l'hostie  en  parties 
assez  nombreuses.  Mais  la  variation,  selon  la  fête,  du  nombre  de  ces 

parties,  ne  se  rencontre,  à  ma  connaissance,  que  dans  un  petit  traité 

écrit  en  845  par  un  certain  Ildefonse,  évêque  espagnol  de  siège  inconnu 

(Mabillon,  Vetera  analecta,  p.  548  ;  cfr.  Migne,  Patr.  lat.  t.  CVI,  p.  882). 

Le  texte  irlandais  publié  par  M.  S.  n'est  pas  une  traduction  de  cet 
ouvrage  latin,  ni  réciproquement.  Mais  la  ressemblance  est  très  grande; 

il  y  a  ici  une  nouvelle  preuve  de  l'identité  des  liturgies  usitées  en  Gaule, 
en  Espagne  et  en  Bretagne.  M.  S.  a  comparé  au  traité  irlandais  du 

missel  de  Stowe  un  texte  à  peu  près  identique  (sauf  le  passage  sur  la 

fraction  de  l'hostie)  qui  se  trouve  dans  le  Lebar  Brecc  ;  il  le  donne, 
comme  le  précédent,  en  irlandais  et  en  anglais. 

L.  D. 

Rev.  Celt.  V  \o 



J46  Bibliographie. 

Glossse  hibernicae.  E  codicibus  Wirziburgensi,  Carolisruhensibus,  aliis, 
adiuvante  Academiae  regiae  Borussensis  liberalitate,  edidit  Henricus 

Zimmer,  lix-«288  p.  in-8°.  Berolini,  apud  Weidmannos,  1881.  — 
Prix  :  8  mk.  (10  fr.) 

M.  Zimmer  s'est  proposé  de  donner  une  édition  définitive  des  gloses 

irlandaises  éparses  dans  les  manuscrits  latins  du  moyen  âge.  à  l'exception 
de  celles  des  manuscrits  de  Milan  et  de  Saint-Gall,  dont  la  publication 

est  par  elle-même  un  travail  considérable  et  dont  M.  Ascoli  s'est  chargé. 
Ces  documents  avaient  presque  tous  été  déjà  publiés  par  MM.  Zeuss, 

Stokes,  Windisch  ;  venant  après  des  maîtres,  M.  Z.  a  trouvé  encore  à 

corriger  leur  œuvre  en  redressant  des  lectures  erronées  ou  douteuses,  et 

à  la  compléter  en  donnant  des  gloses  qui  leur  avaient  échappé.  Pour 

l'important  ms.  de  Wurzbourg,  Zeuss  n'avait  donné  que  des  extraits, 
M.  Z.  nous  donne  tout.  L'exactitude  minutieuse  du  nouvel  éditeur  nous 

paraît  mériter  tout  éloge  ' . 
La  préface,  consacrée  à  la  description  des  mss.  et  à  une  dissertation 

sur  les  abréviations  des  scribes  irlandais,  est  pleine  d'observations  nou- 
velles et  utiles.  Ainsi,  pour  le  ms.  de  Wurzbourg,  M.  Z.  a  remarqué 

qu'il  contient  des  gloses  de  trois  mains  différentes  et  divers  indices  lui 
ont  permis  de  constater  que  la  plus  grande  partie  des  gloses  a  été,  non 

pas  improvisée  par  le  détenteur  du  ms.,  mais  copiée  d'autres  mss.  Il  y 
avait  donc  dans  les  écoles  irlandaises  comme  des  traductions  juxta- 

linéaires de  certains  textes  latins  que  les  clercs  se  passaient  l'un  à  l'autre. 
—  La  glose  dronei  est  identifiée  par  M.  Z.  (p.  xiv)  comme  étant  une 

notation  phonétique  pour  drochgné  :  le  fait  est  très  intéressant  pour  l'his- 
toire de  la  phonétique  irlandaise.  —  Signalons  aussi  ce  que  M.  Z.  dit  des 

abréviations  im.  et  itnr.  ==  immurgu,  et  ai.  da.  =  dino,  dano. 

A  propos  du  ms.  des  lettres  de  saint  Paul  conservé  à  Vienne  (n°  1 247), 
nous  remarquerons  que  M.  Z.  a  omis  une  glose  donnant  le  nom  irlandais 

de  celui  qui  s'appelait  en  latin  «  Marianus  Miser  ».  C'est  mu.inda.th  trog 
macc  robartaig ;  cette  glose  se  réfère  à  la  phrase  citée  par  M.  Z.  p.  xliii, 

1.  M.  Z.  a  donné  un  fac-similé  photo-lithographique  d'une  page  du  ms.  de  Wurz- 
bourg. En  le  collationnant  avec  les  pages  du  volume,  nous  avons  fait  une  remarque,  de 

peu  d'importance  du  reste,  pour  les  phrases  latines  auxquelles  se  réfèrent  les  gloses. 
M.  Z.  s'est  en  général  proposé  de  laisser  au  latin  l'orthographe  des  scribes  irlandais, 
mais  dans  un  travail  aussi  fastidieux  quelques  distractions  étaient  faciles.  Nous  lui  signa- 

lons les  errata  suivants  : 

P.  32,  1.  1,  Nolo  —  1.  3  et  4,  cecitas  —  1.  19,  penetentia...  uocationes  —  P.  34. 
1.  9,  altirius  — •  1.  23,  exortatur...  exortando  —  1.  24,  semplicitate  —  P.  3  5,  1.  7, 
mettre  dicite  entre  crochets  —  1.   18,  aput. 



Bibliographie.  147 

1.  26-28.  Cf.  l'article  de  M.  Wattenbach  dans  la  Revue  celtique,  t.  I, 

p.  2621. 
Ce  livre,  publié  aux  frais  de  l'Académie  de  Berlin,  est  écrit  en  latin, 

et,  si  nous  ne  craignions  de  manquer  de  respect  aux  mânes  de  Zeuss, 

nous  féliciterions  M.  Zimmer  de  l'élégance  et  de  la  clarté  de  son  style 
latin.  Le  choix  de  cette  langue  nous  paraît  heureux  pour  faciliter  aux 

scholars  d'outre-Manche  la  lecture  de  livres  qui,  écrits  en  allemand,  leur 

seraient  inaccessibles.  C'est  sans  doute  ici  un  précédent  que  M.  Z.  suivra 

pour  le  «  Thésaurus  lir.guae  Hibernics  veteris  atquemediae  astatis  »  qu'il 
annonce  dans  sa  préface  et  qui  sera  le  très  bien  venu  auprès  des  celtistes, 

et  par  son  sujet,  et  par  le  nom  de  son  auteur. 
H.  G. 

Notes  on  the  Folk-Lore  of  the  North  East  of  Scotland,  by  the 
Rev.  Walter  Gregor  M.  A.  xn-  238  p.  in-8°.  London,  Elliot  Stock, 
1881. 

Cet  ouvrage,  publié  par  la  Folk-Lore  Society  de  Londres,  peut  être 

regardé  comme  une  édition  doublée  ou  triplée  d'un  livre  ancien  déjà  de 
quelques  années  sur  le  même  sujet  et  par  le  même  auteur  (cf.  Rev.  celt., 

t.  III,  p.  488).  Mais  aujourd'hui  c'est,  malgré  le  titre  trop  modeste  de 
Notes,  un  traité  complet  des  traditions  et  superstitions  du  nord-est  de 
l'Ecosse. 

Pour  mieux  en  indiquer  le  contenu  et  la  division,  nous  reproduisons 

successivement  les  titres  de  ses  chapitres  :  Naissance  ;  —  Enfant  ;  — 

Baptême  ;  —  Temps  de  nourrice  ;  —  Usages  et  serments  d'enfants  ;  — 
Le  corps  humain  ;  —  Rêves,  divination,  etc.;  —  Sorcellerie;  —  La 

maison  ;  — ■  Soirées  du  foyer  ;  —  Fées  ;  —  Génies  des  eaux  ;  —  Esprits  ; 

—  Sorcières  ;  —  Contrats  avec  le  démon  ;  —  Énigmes  ;  —  Mariage  ; 

—  Dictons  géographiques  ;  —  Superstitions  relatives  aux  plantes  et  aux 

animaux  ;  —  Temps  et  saisons  ;  —  Fêtes  ;  —  Décomptes  (countings 

out)  ;  —  Jours  de  lessive  ;  —  La  ferme  ;  —  Bateaux  et  pêche  ;  —  Mort; 
—  Sépulture. 

Comme  on  le  voit,  le  cycle  est  complet  de  la  naissance  à  la  mort,  et 

M.  G.  aurait  eu  le  droit  de  dire  :  Quidquid  agunt  hommes,  nostri  est  far- 
r.igo  lihelli.  Ses  traditions  sont  aussi  bien  racontées  que  bien  ordonnées, 

1.  M.  Z.  aurait  dû  écri:e  Slovenorum  au  lieu  de  Slovacorum,  p.  xxxvni,  dernière 

ligne,  pour  donner  aux  noms  de  la  famille  slave  le  sens  qu'on  leur  attribue  aujourd'hui. 
En  effet,  le  nom  de  Slovaques  est  aujourd'hui  restreint  aux  Slaves,  branche  de  la  famille 
tchèque,  qui  occupent  le  nod-ouest  de  la  Hongrie,  tandis  que  le  nom  de  Slovènes  est  loca- 

lisé dans  la  petite  tribu  jougo-slave  qui  occupe  la  Carinthie,  la  Carniole  et  la  Styrie. 
Les  Allemands  estropient  souvent  le  nom  de  notre  Ecole  des  Chartes  en  Ecole  des 

Chartres,  et  M.  Z.  a  suivi  ce  fâcheux  eirement  (p.  xx  et  xxx). 



1 48  Bibliographie. 

avec  précision  et  netteté,  sans  développements  oiseux  et  avec  d'utiles 
références.  Un  index  très  bien  fait  facilite  toutes  les  recherches. 

Nous  saisissons  cette  occasion  pour  annoncer  que  M.  Gregor  entreprend 

de  fonder  une  société  pour  la  publication  d'anciens  textes  écossais,  à 
l'instar  de  la  société  qui  existe  en  Angleterre  pour  la  publication  d'anciens 
textes  anglais.  Il  a  déjà  réuni  un  certain  nombre  d'adhérents,  et  les  Ecos- 

sais ont  trop  de  patriotisme  pour  ne  pas  honorer  et  faire  revivre  l'ancienne 
littérature  des  Basses-Terres  d'Ecosse,  longtemps  rivale  de  la  littérature 
anglaise  proprement  dite. 

H.  G. 

La  littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne,  par  M.  Paul  Sébillot, 
xn-399  p.  in- 18.  Paris,  Maisonneuve,  1881.  —  Prix  :  7  fr.  50. 

Notre  Revue  annonçait  dans  son  dernier  numéro  (t.  IV,  p.  429  et  suiv.) 
le  recueil  de  contes  de  M.  Sébillot  :  ce  recueil  était  presque  aussitôt 

suivi  d'un  autre  volume  d'un  caractère  plus  général  et  plus  varié  sur  la 
littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne.  Le  cadre  choisi  par  M.  S.  et  l'art 
avec  lequel  il  en  a  rempli  les  différentes  parties  en  font  une  œuvre  de 

nature  à  intéresser  à  la  fois  les  personnes  étrangères  à  l'érudition  qui 
veulent  avoir  une  vue  générale  de  la  littérature  populaire  et  les  savants 
pour  lesquels  ces  contes,  chansons,  devinettes,  etc.,  sont  les  matériaux 

d'une  histoire  littéraire  encore  à  écrire. 
«  Mon  travail,  dit  M.  Sébillot,  se  compose  surtout  de  textes  qui  sont 

suivis  de  commentaires  ;  chaque  série  est  en  outre  précédée  d'une  courte 
introduction  ;  mais  le  plus  souvent  j'ai  laissé  la  parole  aux  paysans  et 
aux  marins.  »  Les  contes  sont  partagés  en  plusieurs  séries  de  façon  à 

donner  des  spécimens  des  genres  les  plus  répandus,  —  Féeries  et  aven- 
tures merveilleuses,  —  Facéties  et  bons  tours,  —  Diableries  et  Histoires 

de  revenants,  —  Contes  de  saints,  —  Contes  d'enfants,  —  Contes  de 
marins.  —  M.  S.  a  été  généralement  sobre  de  commentaires,  se  bor- 

nant le  plus  souvent  à  des  rapprochements  avec  des  contes  français. 

M.  Luzel  a  trop  bien  apprécié  ici-même  la  façon  un  peu  écourtée  des 
conteurs  gallots  pour  que  nous  ayons  rien  à  dire  après  lui.  —  Les  chan- 

sons forment  une  seconde  partie  et  M.  S.  a  donné  la  musique  de  plu- 

sieurs d'entre  elles.  Bien  peu  de  ces  chansons  nous  ont  paru  avoir  un 
cachet  poétique,  et  peut-être,  pour  faire  un  meilleur  choix,  M.  S-  eût-il 

bien  fait  d'attendre  qu'il  en  eût  recueilli  davantage.  Les  devinettes,  ou, 
comme  on  dit  en  pays  gallot,  les  devinailles,  sont  un  amusement  trop 

populaire  pour  n'avoir  pas  fourni  une  ample  moisson,  au  nombre  de  116. 
—  M.  S.  n'a  pas  non  plus  négligé  les  formulettes,  qui,  comme  il  le  dit 



Bibliographie.  149 

avec  raison,  «  ont  pour  l'étude  des  croyances  et  des  traditions  une 
importance  égale  à  celle  des  proverbes  et  des  devinettes.  »  —  Des  pro- 

verbes et  dictons  et  des  facéties,  que  M.  S.  appelle  «  l'Esprit  à  la  cam- 

pagne »,  terminent  ce  volume  composé  avec  autant  d'art  que  de  variété. 

Le  volume  de  M.  S.  forme  le  premier  d'une  bibliothèque  de  tradition 
populaire  fondée  par  la  librairie  Maisonneuve.  Les  contes  chrétiens  de 

notre  ami  M.  Luzel  y  paraîtront  prochainement.  Ces  volumes  sont  impri- 
més avec  une  rare  élégance  et  un  régal  de  bibliophiles.  Il  est  seulement 

regrettable  que,  par  suite  de  la  petitesse  du  format,  on  ait  dû  adopter 

pour  les  notes  et  les  commentaires  un  caractère  si  fin  qu'il  soit  une  véri- 
table fatigue  pour  les  yeux.  H.  G. 

P.  S.  Pendant  que  nous  corrigeons  les  épreuves  de  cet  article,  nous 

recevons  un  nouveau  volume  de  M.  Sébillot,  Contes  des  paysans  et  des 

pêcheurs,  1  vol.  in-12,  Charpentier,  188 1.  C'est  la  deuxième  série  des 
Contes  populaires  de  la  Haute-Bretagne  dont  M.  Luzel  a  rendu  compte 
plus  haut  (t.  IV,  p.  429).  Les  contes  de  Houles  ou  grottes  de  la  côte 

habitées  par  les  fées  en  forment  une  bonne  partie,  et,  avec  leurs  divers 

épisodes,  on  peut  se  faire  une  idée  nette  de  cette  mythologie  à  demi 
maritime.  A  ces  contes  M.  S.  a  joint,  comme  précédemment,  des  récits 

merveilleux,  des  facéties  et  des  diableries.  L'auteur  annonce  une  troi- 
sième série  formée  de  contes  de  marins.  On  pourrait  lui  adresser  une 

légère  critique  :  il  aime  tant  les  contes  qu'il  a  recueillis  qu'il  ne  veut  en 
perdre  aucun  ;  il  donne  les  variantes  du  même  conte  d'un  volume  à 

l'autre  ,  et,  dans  ce  volume  même,  donne  plusieurs  contes  qui  diffèrent 
peu  par  les  épisodes  merveilleux. 

Bibliographie  de  la  Bretagne  ou  catalogue  général  des  ouvrages 
historiques,  littéraires  et  scientifiques  parus  sur  la  Bretagne,  avec  la 
liste  des  revues  publiées  en  cette  province,  les  prix  approximatifs  des 

volumes  rares,  etc.,  par  M.  Frédéric  Sacher,  vi-236  p.  gr.  in-8°. 
Rennes,  J.  Plichon,  1881.  —  Prix  :  10  fr. 

On  a  mauvaise  grâce  à  critiquer  un  ouvrage  de  bibliographie,  car, 

fût-il  incomplet,  il  ne  rend  pas  moins  service  par  les  titres  qu'il  fait  con- 
naître. Le  caractère  original  de  la  Bretagne  rend  plus  difficile  encore  la 

rédaction  d'une  bibliographie  bretonne.  Les  ouvrages  en  langue  bretonne 
devraient  déjà  former  une  série  à  part  ;  or,  ils  sont  à  peu  près  absents 
du  livre  de  M.  S. 

M.  S.  a  patiemment  réuni  un  grand  nombre  de  titres  de  livres  qu'il  a 
classés  alphabétiquement  par  noms  d'auteur.  Il  eût  mieux  valu,  à  notre 

avis,  les  classer  par  ordre  de  matières,  avec  une  table  des  noms  d'auteurs 
Rev.Cdt.  v  I0* 



1 50  Bibliographie. 

référant  aux  nos  de  la  bibliographie.  C'est  la  marche  à  suivre  dans  une 
bibliographie  systématique  et  scientifique. 

Cette  critique  est  la  plus  sérieuse  que  nous  puissions  adresser  à  la 

Bibliographie  de  M.  S.  Quant  aux  lacunes,  l'auteur  les  sent  tellement 
qu'il  annonce  l'intention  de  donner  bientôt  un  supplément  et  qu'il  solli- 

cite l'envoi  de  renseignements  (son  adresse  est  ruelle  Saint-Cyr,  n°  8,  à 
Rennes).  Il  prie  également  les  auteurs  de  lui  envoyer  la  liste  de  leurs 

ouvrages.  —  Puisqu'il  a  ces  intentions,  nous  lui  conseillons  de  dépouiller 
avec  soin  la  Bibliographie  et  la  Nécrologie  de  notre  Revue  qu'il  ne  paraît 
pas  connaître  ;  il  y  trouvera  les  matériaux  de  très  nombreuses  additions. 

Nous  croyons  devoir  nous  abstenir  de  remarques  qui  auraient  un 
caractère  trop  fragmentaire  ;  nous  nous  bornerons  à  exprimer  notre 

étonnement  à  ne  pas  voir  signaler  un  seul  ouvrage  de  l'abbé  Henry  ni  de 
M.  Le  Men  (pas  même  sa  nouvelle  édition  du  Catholicon  '). 

La  partie  la  plus  utile  du  livre  de  M.  S.  est  une  «  Liste  des  principales 
Revues  scientifiques,  historiques  et  littéraires  publiées  en  Bretagne»,  qui 

comprend  dix  grandes  pages.  Elle  est  néanmoins  aussi  susceptible  d'addi- 
tions. Nous  y  signalerons  pour  notre  part  l'absence  du  Conteur  breton, 

rédacteur  en  chef  :  L.  Kermeleuc,  publication  hebdomadaire  de  8  p. 

gr.  in-8°,  qui  parut  à  Rennes  (imprimerie  Catel)  du  23  oct.  1864  au 
26  oct.  1867.  La  collection  forme  j  vol.  Cette  Revue  avait  un  caractère 
tout  à  fait  breton  :  il  suffit  de  signaler  les  articles  de  MM.  delà  Borderie, 
Luzel,  Proux,  etc. 

En  somme,  la  tentative  de  M.  Sacher  de  dresser  une  bibliographie  de 

la  Bretagne  mérite  tous  les  encouragements  ;  mais  ce  n'est  encore  qu'une 
tentative.  H.  G. 

Les  patois  lorrains,  par  M.  Lucien  Adam.  Nancy,  Grosjean-Maupin  ; 
Paris,  Maisonneuve,  1881.  In-8°,  Li-459  p.  —  Prix  :  10  fr. 

En  1874,  l'Académie  Stanislas  de  Nancy  décida  de  faire  une  enquête 
sur  les  patois  lorrains.  Une  commission  fut  nommée  à  cet  effet.  Quelques 

personnes  de  bonne  volonté  et,  grâce  à  l'appui  de  l'autorité  universitaire, 
bon  nombre  d'instituteurs  se  mirent  à  l'œuvre.  En  1877,  la  commission 

avait  reçu  268  mémoires.  M.  Lucien  Adam  fut  chargé  par  l'Académie  de 
débrouiller  et  de  coordonner  tous  ces  travaux  de  longueur  et  de  valeur 

diverses  et  le  livre  que  nous  analysons  est  le  résultat  de  cette  tâche  labo- 

rieuse et  délicate.  Par  suite  de  différentes  raisons  qu'il  expose  p.  xxi, 

I.  M.  S.  ne  mentionne  qu'une  seule  édition  ancienne  de  ce  livre,  et  encore  sous  le 
nom  Auffret,  non  pas  sous  celui  de  Lagadeuc! 



Bibliographie.  i  j  i 

M.  A.  n'a  compris  dans  son  travail  de  comparaison  que  les  patois  des 

Vosges  et  de  l'ancienne  Meurthe,  ne  faisant  que  quelques  excursions  sur 
le  domaine  des  patois  du  Barrois  et  du  Pays  messin. 

Dans  le  premier  chapitre  de  l'ouvrage,  consacré  à  la  phonétique 
(p.  1-48),  M.  A.  ne  fait  que  glisser  sur  la  distinction  si  difficile  des 

diverses  sortes  d'à,  à'e,  d'o  ;  mais  en  revanche  il  étudie  longuement  le 

son  /  suivi  d'une  nasalisation  et  le  son  aspiré  hh  qui  se  substitue  fréquem- 
ment à  diverses  articulations  latines.  Dans  la  préface,  p.  xxxn  et  p.  xxxiv, 

il  émet  l'idée  que  l'introduction  de  ces  sons  dans  les  patois  lorrains  est 

due  à  l'influence  de  langues  germaniques  qui  auraient  coexisté  avec  eux 

à  une  certaine  époque.  Nous  ne  croyons  pas  qu'il  soit  nécessaire  de 

recourir  à  l'intervention  d'une  langue  ou  d'une  race  étrangère  pour 
expliquer  la  transformation  d'un  son  en  un  autre.  La  loi  est  que  tous  les 
dialectes  dérivés  d'une  même  langue  tendent  à  une  dissimilation  phoné- 

tique constante  à  laquelle  ils  arrivent  parfois  par  la  création  de  sons 

absolument  nouveaux  pour  le  groupe  auquel  ils  appartiennent.  C'est, 
croyons-nous,  le  cas  pour  ces  deux  phonèmes  étrangers  au  latin. 

D'ailleurs  i  suivi  d'une  nasalisation  n'est  pas  particulièrement  lorrain  ;  on 
le  retrouve  en  différentes  parties  de  la  France  telles  que  la  Picardie,  les 

Iles  normandes  et  la  Provence,  qui  est  bien  éloignée  de  toute  influence 

germanique.  Ajoutons  qu'il  ne  se  prononce  pas  comme  la  syllabe  finale 
allemande  ing.  Quant  à  hh,  il  est,  à  notre  connaissance,  beaucoup  plus 

aspiré  qu'en  allemand  ;  le  patois  lorrain,  en  voulant  s'approprier  le  h  ou 
le  ch  germanique,  aurait  donc  été  plus  loin  que  le  but. 

La  grammaire  occupe  les  pp.  49-227.  M.  A.  n'explique  pas  les  formes 
pronominales  tous  (=  eux),  toiles  (=  elles) .  Elles  correspondent  aux 

formes  françaises  eux,  elles,  simplement  préfixées  d'un  z  euphonique  qui 

s'y  est  soudé.  Il  n'a  pas  vu  non  plus  comment  l'adjectif  zout'  (=  leur) 

s'est  formé.  Le  patois  l'a  créé  au  moyen  de  ce  pronom  zous  [=  eux), 
par  analogie  avec  les  formes  nout'  (=  notre),  vouf  [=  votre).  La  forme 

but'  [=  leur),  employée  à  Attigny,  est  due  au  même  procédé.  La  ter- 
minaison t'  a  été  ajoutée  à  lou,  ce  qui  cependant  n'était  pas  nécessaire 

puisque  lou  signifiait  déjà  leur  par  lui-même.  On  voit  par  ce  dernier  fait 

combien  est  grande  la  puissance  de  l'analogie,  qui  est  destinée  à  expli- 

quer nombre  de  formes  patoises  restées  énigmatiques  jusqu'à  ce  jour. 

Le  pronom  indéfini  on  (voy.  p.  98)  veut  le  verbe  qu'il  précède  au  plu- 
riel lorsqu'il  vient  d'homines  au  lieu  d'être  dérivé  tfhomo.  Il  doit  s'écrire 

alors  ont'  quand  le  verbe  qui  suit  commence  par  une  voyelle.  En  patois 
messin  il  se  trouve  fréquemment  au  pluriel  sous  la  forme  anz. 

Le  pronom  nuzan  [=  personne)  (voir  même  page)  vient  de  nullus 



152  Bibliographie. 

homo.  Le  participe  passé  zeuye  (p.  132)  correspond  au  français  eu  précédé 

d'un  z  euphonique  soudé  au  mot. 

L'origine  de  ce  que  M.  A.  appelle  l'imparfait  prochain  (voy.  pp.  170- 

173)  ne  laisse  pas  que  d'être  assez  obscure.  En  tout  cas  l'explication 

qu'il  en  donne  dans  une  note  de  l'Introd.  (p.  xl)  est  inadmissible.  Selon 

lui  les  désinences  de  l'imparfait  prochain  proviendraient  de  la  voie 
moyenne  du  latin  ou  de  celle  du  celtique. 

Chose  curieuse,  l'imparfait  prochain  semble  ne  pas  exister  dans  le 

pays  messin,  et  d'un  autre  côté  on  ne  retrouve  pas  l'impératif  négatif  du 
pays  messin  (voir  Romania,  1876,  p.  225)  dans  le  patois  de  la  Meurthe 

et  des  Vosges;  du  moins  M.  A.  n'en  fait  aucunement  mention.  Il  y  a 
cependant  ordinairement  une  très  étroite  parenté  entre  le  langage  de  ces 

divers  pays. 

La  conjonction  pramou  que  (=  parce  que)  (p.  225)  équivaut  à  par 

amour  que  ;  elle  n'est  pas  particulière  à  la  Lorraine. 

Un  vocabulaire  patois  français  occupe  les  pp.  227-293.  L'auteur  n'y 

a  fait  entrer  que  les  mots  qui  s'éloignent  le  plus  du  français.  Puis  vient 
un  vocabulaire  français  patois  comparé  (pp.  293-380)  qui  complète  le 

précédent. 
Les  traditions  populaires  sont  représentées  par  des  proverbes  météo- 

rologiques, agricoles  et  moraux  (pp.  380-398),  par  des  contes  et  par  des 

chansons  (pp.  398-459). 
Parmi  les  chansons,  une  seule  est  populaire  (p.  428),  encore  la 

manière  dont  elle  est  rimée  fait-elle  soupçonner  un  remaniement  litté- 

raire. Parmi  les  contes,  il  en  est  cinq  ou  six  d'intéressants.  Signalons  le 

loup  et  le  renard  (p.  414)  dont  les  traits  rappellent  ceux  du  n°  LIV  de  la 
collection  Cosquin  (contes  lorr.  publ.  par  la  Romania),  et  la  femme  qui  se 

noie  (p.  439),  histoire  amusante  d'un  mari  qui  obtient  de  sa  femme  tout 

ce  qu'il  veut,  même  qu'elle  coure  le  risque  de  se  noyer,  parce  que  con- 
naissant son  esprit  de  contradiction  il  lui  ordonne  toujours  le  contraire 

de  ce  qu'il  désire. 

Les  quelques  critiques  de  détail  que  nous  venons  de  faire  n'empêchent 
pas  que  nous  considérions  le  livre  de  M.  A.  comme  une  excellente  con- 

tribution à  l'étude  des  patois  français. 

Eugène  Rolland. 

Ora  maritiraa ,  estudo  d'esté  poema  na  parte  respectiva  à  Galliza  e  Por- 
tugal por  F.  Martins  Sarmento.  Porto,  typographia  de  Antonio  José  da 

Silva  Teineira,  1880,  93  p.  in-8°  avec  une  carte. 



Bibliographie.  1 $  3 

Mémoire  sur  la  céramique  antique  dans  la  vallée  du  Rhône , 

d'après  les  notes  et  la  collection  d'Emilien  Dumas,  de  Sommière,  par  M.  A. 
Lombard-Dumas  (extrait  des  Mémoires  de  l'Académie  de  Nîmes).  Nîmes, 
1879,  98  p.  in-8°  et  26  planches. 

Cette  publication  décrit  la  collection  de  marques  de  potier  des  vases  antiques 

recueillis  dans  le  midi  de  la  France  par  M.  Émilien  Dumas.  Toutes  les  marques 

décrites  dans  le  texte  sont  reproduites  en  fac-similé  dans  les  gravures,  ce  qui 
permet  et  de  contrôler  les  lectures  et  de  comparer  les  exemplaires  frustes  ou 

incomplets  à  d'autres  plus  complets  ou  entièrement  brisés. 
Les  noms  gaulois  sont  rares  dans  cette  liste,  et  déjà  connus  :  notons  au 

passage,  puisque  les  céramographes  ne  paraissent  pas  l'avoir  remarqué,  que  la 

marque  LITOGENE  (pi.  24,  fig.  14)  est  le  génitif,  pour  Litogenœ,  d'un  nom 
gaulois  en  -a,  Litogena. 

M.  D.  a  eu  la  bonne  fortune  de  pouvoir  reconstruire  avec  plusieurs  fragments 

d'un  grand  vase  une  légende  TREVERIS  FELICITER,  qui  s'ajoute  aux  ins- 
criptions ethniques  analogues  étudiées  par  M.  A.  de  Barthélémy  dans  la  Gazette 

archéologique  de  1877  et  dans  la  Rtvu:  celtique,  t.  III,  p.  313  et  suiv. 

P.  58.  M.  D.,  parlant  d'un  vase  dont  il  ne  donne  que  la  marque,  y  décrit 

«  un  enfant  nu,  debout,  les  membres  écartés,  coiffé  de  deux  oreilles  d'âne,  entre 
deux  chiens  affrontés  courant  contre  lui  à  la  hauteur  de  sa  tête.  »  Ne  seraient-ce 

pas  plutôt  deux  cornes  de  cerf?  et  la  scène  représentée  ne  serait-elle  pas  la 

métamorphose  d'Actéon  ? 
La  publication  de  M.  D.  se  recommande  encore  aux  spécialistes  de  la  céra- 

mographie  à  un  autre  titre,  par  des  détails  sur  la  fabrication  et  sur  la  compo- 

sition chimique  de  ces  vases,  détails  que  nous  n'avons  pas  le  droit  d'apprécier, 

mais  que  nous  devons  signaler  ;  et  c'est,  pour  résumer  notre  jugement,  une 

très  utile  contribution  à  l'épigraphie  céramique. 

Notes   archéologiques  sur    le    département    du    Finistère,    par 

M.  Flagelle,  expert  à  Landerneau.  Brest,  Lefournier,  1877,  90  p.  in-8° 
l extrait  du  Bulletin  de  la  Société  académique  de  Brest). 

Ces  «  notes  »  sont  rangées  par  ordre  alphabétique  des  localités  et  forment 

l'inventaire  succinct  des  antiquités  et  monuments  encore  existants.  Dans  le  cours 
de  sa  longue  carrière  comme  expert  agronome,  M.  Flagelle  a  eu  occasion  de 

parcourir  tout  le  département,  et  son  inventaire  a  le  mérite  d'être  fait,  presque 
partout,  de  visu.  Des  références  aux  publications  archéologiques  dont  le  Finis- 

tère a  été  l'objet,  ajoutent  à  l'utilité  de  ce  modeste  et  consciencieux  travail. 
Étude  sur  un  objet  celtique  en  or,  inédit,  trouvé  dans  les  environs  de 

Brest,  par  M.  G.  de  la  Chenelière.  Saint-Brieuc,  1 881,  21  p.  in-8°  et 

4  pi.  (extrait  des  Mém.  de  la  Soc.  d'émulation  des  Côtes-du-Nord) . 
Cet  objet  est  une  petite  pelle  en  or  longue  de  23  centimètres.  La  dire  celtique 

est  pure  présomption,  et  assurer  qu'elle  pouvait  être  suspendue  à  la  ceinture 

d'un  ovate  ou  au  pectoral  d'un  druide  est  hypothèse  toute  gratuite.  Faut-il  y 
voir  la  cuiller  à  parfum  d'une  élégante  Gallo-Romaine  ?  ou  un  objet  votif  donné 
à  un  temple  ?  ou  une  cuiller  à  verser  le  saint  chrême  sur  la  tête  des  catéchumènes 



i  $4  '  Bibliographie. 

dans  l'ancien  rite  du  baptême?  Nous  pencherions  pour  cette  dernière  hypothèse. 
Aux  objets  similaires  cités  par  M.  de  la  Ch.,  il  faut  ajouter  une  petite  cuiller  en 

or,  trouvée  en  Irlande  dans  la  rivière  Bann. 

Keating's  History  of  Ireland,  Book  I,  Part  I.  Edited  with  Gaelic  Text 
(from  a  MS.  of  T.  C.  D.)  literal  translation,  explanation  of  Gaelic  Idioms, 

complète  Vocabulary  etc.,  by  P.  W.  Joyce,  LL.  D.,  M.  R.  1.  A.  vr-168  p. 
in-i 2,  Dublin,  Gill  and  Son,  1880. 

Le  nom  de  M.  Joyce  est  bien  connu  de  nos  lecteurs  comme  celtiste  et  comme 

un  des  champions  de  la  langue  nationale  en  Irlande.  C'est  pour  concourir  à 

l'œuvre  de  renaissance  de  cette  langue  qu'il  a  consenti  à  publier  pour  la  Société 
Gaelic  Union  le  texte  de  la  vieille  histoire  de  Keating  avec  traduction,  notes  et 

glossaire,  et  il  s'est  acquitté  de  cette  tâche  de  la  façon  la  plus  louable.  La 

première  partie  que  nous  avons  sous  les  yeux  comprend  l'histoire  légendaire  de 
l'ancienne  Irlande,  c'est-à-dire  une  mythologie  evhémerisée  et  localisée  qui  prê- 

terait à  bien  des  théories.  En  réalité  la  publication  nouvelle  de  M.  Joyce 

s'adresse  bien  plus  aux  savants  qu'aux  adeptes  des  sociétés  pour  la  conservation 

de  la  langue  irlandaise.  Ces  sociétés  devraient  s'attacher  à  publier  en  irlandais 

des  œuvres  d'instruction  populaire  et  pratique,  des  traités  d'hygiène  ou  des 

manuels  de  culture,  par  exemple  une  traduction  de  l'ouvrage  français  si  célèbre 

«  de  l'art  d'élever  des  lapins  et  de  s'en  faire  3,000  francs  de  rente.  » 

A.  Luchaire  :  Sur  les  noms  propres  basques.  22  p.  in.-8°,  sans  lieu 
ni  date. 

Il  s'agit  de  noms  contenus  dans  quelques  documents  pyrénéens  des  XI%  XIIe 
et  XIIIe  siècles.  Sa  conclusion  est  que  «  sauf  quelques  différences  ethnogra- 

phiques insignifiantes,  l'état  de  la  langue,  pour  la  partie  du  lexique  dont  il  est 

question,  n'a  pas  changé  depuis  huit  siècles  ».  M.  L.  répond  par  ce  fait  à  une 

objection  que  nous  lui  présentions  ici-même,  t.  III,  p.  469,  et  il  l'explique  parce 

qu'en  basque  l'accent  tonique  étant  sur  la  dernière  syllabe,  le  mot  a  moins 
chance  de  se  déformer.  Mais  les  mots  longs  ou  composés  échappent-ils  aux 

conséquences  du  principe  de  la  moindre  action  ?  —  Avant  de  rendre  les  armes 
à  M.  L.,  nous  voudrions  avoir  des  intermédiaires  plus  anciens  que  ceux  que 

l'on  connaît  encore. 

Ueber  Mechanische  Copieen  von  Inschriften,  von  E.  Hùbner.  28  p. 
in-12  (plus  4  p.  non  numérotées).  Berlin,  Weidmann,   1881.  Prix  :  1  fr. 

Ce  petit  travail  de  l'éminent  épigraphiste  de  Berlin  comble  une  lacune  de  la 

littérature  archéologique.  C'est  un  manuel  de  l'art  de  copier  mécaniquement  les 
inscriptions,  c'est-à-dire  d'en  avoir  un  texte  absolument  fidèle;  tout  voyageur 
un  peu  archéologue,  ou  simplement  curieux  de  colliger  en  chemin  des  docu- 

ments épigraphiques,  devrait  être  familier  avec  ces  méthodes.  M.  H.  décrit  suc- 

cessivement les  procédés  suivants  :  moulage  en  plâtre,  —  photographie,  — 

estampage  à  l'aide  du  papier,  —  empreinte  sur  une  feuille  d'étain,  —  frottage 

à  la  mine  de  plomb,  —  calque.  Pour  l'utilité  des  savants  des  pays  latins  aux- 
quels la  langue  allemande  est  peu  familière,  M.  H.  a  donné  en  appendice  une 

version  française  de  son  chapitre  sur  l'estampage,  le  procédé  de  beaucoup  le 



Bibliographie.  1 5  5 

plus  simple  et  le  plus  commode  :  il  recommande  en  même  temps  un  papetier  de 

Berlin  qui  tient  un  papier  particulièrement  propre  à  l'estampage  des  inscriptions. 

Studien  ûber  die  Entstehung  der  Nordischen  Gœtter-und  Hel- 
densagen,  von  Sophus  Bugge,  Professor  der  Universitaet  Christiania.  Vom 

Verfasser  autorisierte  and  durchgesehene  Uebersetzung  von  D'  Oscar  Brenner, 
Privatdocent  der  Universitaet  Mûnchen.  Erste  Reihe,  Erstes  Heft,  96  p. 

in-8°.  Mùnchen,  Kaiser,  1881.  Prix  2  mk.  (2  fr.  50). 

C'est  le  premier  fascicule  de  la  traduction  allemande  de  l'ouvrage  où  M.  Bugge 
entreprend  de  prouver  que  les  Eddas  ont  subi  une  influence  chrétienne  et  clas- 

sique par  l'intermédiaire  des  pays  celtiques  (Irlande  et  Ecosse).  Nous  en  parle- 
rons quand  la  publication  de  la  traduction  sera  achevée. 

—  Le  premier  numéro  du  recueil  épigraphique  de  M.  Florian  Vallentin  dont 
nous  parlions  précédemment  (t.  IV,  p.  472)  a  paru  en  février  sous  le  titre  de 

Bulletin  épigraphique  de  la  Gaule.  Parmi  les  articles  les  plus  propres  à  intéresser 

nos  lecteurs,  nous  avons  remarqué  le  commencement  d'un  travail  de  M.  Mowat 
sur  les  célèbres  autels  découverts  en  1710  dans  le  chœur  de  Notre-Dame  de 

Paris,  et  deux  notes  de  M.  FI.  Vallentin.  L'une  a  trait  à  l'inscription  gauloise 
déjà  publiée,  SACERPEROCO.  l|  IEVRV-DVORI  ||  CO  V.  S.  L.  M.  ; 

M.  V.  pense,  avec  grande  vraisemblance,  qu'il  faut  voir  dans  DVORICO  le 

nom  d'une  divinité.  L'autre  note  a  trait  à  une  inscription  gravée  sur  le  manche 

d'une  patère  en  bronze  qu'on  a  trouvée  dans  les  anciens  thermes  d'Evaux 
(Creuse)  VIMPVROFIRMI  ||  LIBiVAV  ||  V.  S.  L.  M.  Ivau  est  évidemment 

le  nom  du  dieu  topique  :  Evaux  s'appelle  Evaunensis  Pagus  dans  Grégoire  de 
Tours.  —  Cette  courte  mention  suffit  à  montrer  de  quelle  utilité  la  revue  de 

M.  FI.  Vallentin  sera  pour  quiconque  s'occupe  de  la  langue  et  de  la  mythologie 

de  la  Gaule.  M.  L.  Renier  a  donné  un  article  à  ce  premier  numéro  :  c'est  dire 
que  le  Bulletin  épigraphique  de  la  Gaule  se  présente  sous  le  patronage  le  plus  autorisé. 

—  La  Société  des  amis  des  sciences,  de  l'industrie  et  des  arts  de  la  Haute- 

Loire  a  eu  la  très  heureuse  idée  d'ouvrir  une  enquête  sur  les  monuments  méga- 

lithiques et  les  traditions  qui  s'y  rapportent  et  de  publier  un  questionnaire  ad  hoc. 
Ce  questionnaire  forme  une  brochure  de  16  p.  signée  du  nom  du  président  de  la 

Société,  M.  Aymard.  Distribué  dans  la  campagne  et  surtout  aux  instituteurs, 

il  provoquera  certainement  d'utiles  réponses  et  suggérera  bien  des  recherches. 
Mais  pourquoi,  dans  un  questionnaire  qui  peut  tomber  entre  les  mains  de  lec- 

teurs peu  ou  point  archéologues,  employer  des  mots  savants  comme  bétyles,  ou 

des  néologismes  aussi  étranges  qu'archéites? 

—  Un  des  ouvrages  les  plus  importants  laissés  en  ms.  par  le  savant  Th.  Ste- 
phens  va  être  publié  par  la  Société  des  Cymmrodorion,  grâce  au  zèle  et  par  les 

soins  de  M.  Llywarch  Reynolds.  C'est  sa  traduction  de  l'important  et  obscur 
poème  de  Gododin,  avec  une  introduction  historique.  Nous  ne  saurions  trop 

féliciter  les  Cymmrodorion  de  ce  service  rendu  aux  études  galloises  et  de  cet 

hommage  à  la  mémoire  d'un  des  meilleurs  savants  du  pays  de  Galles. 

—  La  Société  française  d'archéologie,  fondée  par  M.  de  Caumont  et  si  habi- 
lement dirigée  par  M.  Léon  Palustre,  a  tenu  son  congrès  de  1881,  à  Vannes, 



1 5  6  Bibliographie. 

les  28  juin  et  jours  suivants.  Le  programme  de  cette  session  annonçait  des  dis- 

cussions fort  intéressantes  sur  l'histoire  et  l'archéologie  de  la  Bretagne.  La 
souscription  au  congrès  est  de  10  fr.  payable  à  M.  Rosenzweig,  trésorier  du 

Congrès,  à  Vannes.  Les  souscripteurs  recevront  le  volume  contenant  le  compte- 
rendu  des  séances. 

—  La  Société  d'émulation  des  Côtes-du-Nord  se  propose  de  publier  sous  le 

titre  de  Trésors  archéologiques  de  l'Armorique  un  album  in-folio  représentant  par 
la  chromolithographie  les  bijoux,  armes  et  instruments  les  plus  remarquables, 

provenant  du  travail  de  l'art  celtique  ou  gallo-romain  et  trouvés  sur  le  sol 
breton.  Cette  publication  sera  fort  belle  si  nous  en  jugeons  par  le  spécimen  que 

nous  avons  sous  les  yeux,  mais  elle  sera  forcément  d'un  prix  élevé.  S'adresser 
pour  les  demandes  de  prospectus  au  président  de  la  Société,  M.  de  la  Chene- 

tière,  place  Saint-Michel,  à  Saint-Brieuc  (Côtes-du-Nord). H.  G. 

NÉCROLOGIE. 

—  M.  Edouard  Breese,  né  le  13  avril  1835  à  Caermarthen,  mort  à  Londres 

le  10  mars  1881,  dans  le  cours  d'une  vie  consacrée  aux  fonctions  administra- 

tives, s'occupait  avec  zèle  de  l'histoire  et  de  l'archéologie  de  son  pays  natal.  Il 

a  donné  un  certain  nombre  d'articles  à  VArchœologia  Cambrensis  et  publié  en 

1873,  sous  le  titre  de  Kalendars  of  Gwynedd,  un  ouvrage  sur  l'histoire  adminis- 
trative du  nord  du  pays  de  Galles.  Il  laisse  une  belle  collection  de  livres  et  de 

manuscrits  gallois  :  les  journaux  du  pays  expriment  l'espoir  que  cette  collection 
sera  acquise  par  un  établissement  public. 

—  M.  Robert  Williams,  né  le  29  juin  18 10  à  Conway,  est  mort  dans  sa 

résidence  de  Culmington,  près  Craven  Arms,  Salop,  le  26  avril  1881.  Après 

avoir  étudié  à  l'université  d'Oxford,  M.  W.  était  devenu  ministre  de  l'église 
anglicane  ;  et  il  était  chanoine  honoraire  de  la  cathédrale  de  Saint-Asaph. 

M.  Robert  W.  était  un  des  premiers  savants  du  pays  de  Galles  et  il  a  rendu 

d'éminents  services  aux  études  galloises.  Il  suffira  de  citer  les  ouvrages  suivants: 
History  of  Aberconwy,  1836  ;  Biographical Dictionary  oj  E minent  Welshmen,  1853  ; 

—  Lexicon  Cornu-Britannicum,  1865. 
Dans  ces  dernières  années,  M.  W.  avait  entrepris  la  publication  des  mss.  les 

plus  intéressants  de  la  collection  d'Hengwrt.  Plusieurs  volumes  de  cette  collec- 
tion ont  paru,  tirés  à  petit  nombre  et  à  un  prix  fort  élevé  ;  mais  ils  ne  con- 

tiennent, croyons-nous,  que  des  traductions  de  la  littérature  française  du  moyen 

âge,  Saint-Graal,  Histoire  de  Charlemagne,  etc. 
H.  G. 

Le  gérant  :  F.  VIEWEG. 

Imprimerie  Daupeley-Gouverneur,  à.Nogent-le-Rotrou. 



FORMULETTES 

ET  TRADITIONS  DIVERSES  DE  LA  BASSE-BRETAGNE. 

I.  JEUX  ENFANTINS,  DIALOGUES,  ETC. 

Les  formulettes  tiennent  une  large  place  parmi  les  traditions  orales  de 

la  Basse-Bretagne.  L'enfance  n'a  pas  d'amusement  qui  lui  soit  plus  cher, 

et  l'âge  mûr,  lui-même,  ne  dédaigne  pas  de  les  faire  servir  d'appoint  à 
la  conversation.  Il  est  regrettable,  toutefois,  que  l'on  n'ait  pas  songé  à 
les  recueillir  dans  la  première  moitié  du  siècle.  Depuis  quelques  années, 

les  productions  analogues  de  la  France  tendent  presque  partout  à  se 

substituer  à  leurs  rimes  naïves,  et  les  altérations  qu'elles  ont  subies  ne 

manquent  pas  d'être  déjà  très  appréciables.  Autres  temps,  autres  chan- 
sons. 

Voici,  parmi  ces  compositions  ingénues  auxquelles  la  bouche  des 

mères  sait  prêter  tant  de  charme  et  de  fraîcheur,  celles  qui  me  semblent 

présenter  le  plus  d'intérêt,  soit  comme  modes  de  divertissement,  soit 
comme  termes  de  comparaison  : 

a)  Didedoup  !  Didedoup  ! 
Da  Vontroulez  da  vit  stoup... 
Dibedon  !  Dibedon  ! 

Da  Garaez  da  vit  kraon. 

a)  Dibedoup!  Dibedoup  !  —  (Allons)  à  Morlaix  chercher  de  l'étoupe...  — 
Dibedon  !  Dibedon  !  —  (Allons)  à  Carhaix  chercher  des  noix.     Le  Huelgoat. 

Cette  formulette,  ainsi  que  les  six  qui  suivent,  se  récite  à  l'enfant  que 
l'on  fait  sauter  sur  les  genoux,  en  simulant  tour  à  tour  l'amble,  le  trot  et 

le  galop  d'un  cheval, 
b)  Heï  !  Heï  !  dikodrin... 

Da  Landerne  da  vit  gwin  ; 

Rev.  eût.  v  1 1 



1 5  8  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Da  vit  gwin  ha  bara  mad 
Da  Iannik  vihen  da  wellaad. 

b)  Hue  !  Hue  !  que  l'on  tricote...  —  (Il  faut  aller)  à  Landerneau  chercher  du 
vin,  —  Chercher  du  vin  et  du  bon  pain  —  Pour  le  petit  Jean,  afin  qu'il  devienne 
fort.  Braspartz. 

c)  la  ',  ia,  ia  !  d'ar  Pont... 
Da  Bon'-'n-Abbat  e  renker  mont, 

Da  glask  brignon  d'ann  intron 
A  n-euz  droug  en  he  c'halon. 

c)  Çà,  çà,  çà  !  à  Pont-Croix...  —  A  Pont-L'Abbé  il  faut  aller  —  Chercher 

de  la  farine  d'avoine2  pour  la  dame  —  Qui  a  mal  au  cœur.       Audierne. 

d)  la,  da  Gemper,  ia,  d'ar  Pont... 
Da  Bon'-'n-Abbat  e  renker  mont 

Da  vit  brignon  hag  halon, 

Da  ober  souben  d'ann  intron. 

d)  En  route  pour  Quimper,  en  route  pour  Pont-Croix...  —  A  Pont-L'Abbé 
il  faut  aller  —  Chercher  de  la  farine  d'avoine  et  du  sel,  —  Pour  faire  de  la 
soupe  à  la  dame.  Plouhinec. 

e)  la,  da  Gemper,  ia,  d'ar  Pont... 
Da  Boul-Dahu  'renker  mont 

Da  glask  bara  d'ann  intron 

A  n-  euz  droug  en  he  c'halon. 
e)  Cheval,  à  Quimper,  cheval,  à  Pont-Croix...  —  A  Poul-David  il  faut  aller 

—  Chercher  du  pain  pour  la  dame  —  Qui  a  mal  au  coeur.  Goulien. 

f)  Ehudo!  da  Gemper, 

War  or  marc'hik  gwer  ; 
Ehudo  !  da  Baris, 

War  or  marc'hik  gris  ; 
Ehudo  !  da  Boul-Dahu, 

Da  gerc'hat  paneradou  ehu. 

f)  Vite,  à  Quimper,  —  Sur  un  petit  cheval  vert  ;  —  Vite,  à  Paris,  —  Sur 
un  petit  cheval  gris;  —  Vite,  à  Poul-David,  —  Pour  chercher  des  panerées  de 
foie  !  Douarnenez. 

Cf.  Mélusine,  col.  510. 

1.  la,  dans  le  vocabulaire  de  l'enfance,  a  des  significations  très  diverses  dont  je  me 
suis  efforcé  de  tenir  compte  dans  la  traduction. 

2.  La  farine  d'avoine  délayée  dans  de  l'eau  sert  à  donner  du  corps  à  la  soupe.  Il  n'est 
pas  pour  le  paysan  armoricain  de  réconfortant  plus  salutaire.  On  dit  proverbialement,  en 

parlant  d'un  homme  robuste  :  «  Hen-ne  n-euz  brignon  en  he  vanch,  —  Celui-là  a  de  la 
farine  d'avoine  dans  sa  manche  ». 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  1 59 

g)  Dia  !  ioik,  da  vit  gwin... 

Dishouarn  ha  digabin  ' , 
Dre  ann  drein,  dre  ar  vein, 

Peder  dimezel  war  he  gein  ; 
Peder  ail  war  he  lost... 

Darc'h,  pot!  Darc'h,  pot! 

g)  A  droite!  poulain,  pour  chercher  du  vin...  —  Déferré  et  débridé,  —  (Il 

s'avance)  à  travers  les  épines,  au  milieu  des  cailloux,  —  Quatre  demoiselles 
sur  son  dos,  —  Quatre  autres  sur  sa  queue...  —  Fouette,  garçon!  fouette 
garçon  !  Plounévez-Lochrist. 

Cf.  Grégoire  de  Rostrenen ,  Dictionnaire  françois-celtique ,  au  mot 

déchevêtré,  p.  250;  —  Revue  Celtique,  Lavarou  Koz,  432. 

A  l'île  de  Sein,  où  la  vue  d'un  cheval  est  un  événement  presque  aussi 

merveilleux  que  le  serait,  dans  les  rues  de  Paris,  la  promenade  d'une 
baleine,  l'exercice  du  cavalier  est  remplacé  par  celui  du  rameur.  L'enfant 

ne  saute  plus,  il  est  balancé,  comme  il  pourrait  l'être  dans  un  bateau,  et 

l'on  fait  exécuter  à  ses  petits  bras,  successivement  étendus  et  ramenés  à 

lui,  tous  les  mouvements  que  nécessite  le  maniement  de  l'aviron.  On  lui 
dit,  pendant  cette  manœuvre  : 

a)  Rouanv  'ta,  rouanv  'ta  ! 
Kass  ar  vag  d'he  feaz  ; 
Ha  pedal  ne  hall  ket  mont, 

Passe  ar  rivier  ha  passe  ar  C'honk. 
Da  Boul-Dahu  e  rankomp  mont 

Da  vit  brignenn  d'ann  intron 

A  n-euz  droug  en  he  c'halon. 
a)   Rame  donc,  rame  donc  !  —  Conduis  la  barque  à   son   ancrage  ;  —  Et 

puisqu'elle  ne  peut  s'y  rendre,  —  Passe  la  rivière  et  passe  le  Conq.  —  A  Poul- 
David  nous  devons  aller  —  Chercher  de  la  farine  d'avoine  pour  la  dame  —  Qui a  mal  au  coeur. 

b)  Rouanv  'ta,  rouanv  'ta  ! 
Domp  ac'hann  da  besketa, 
Ma  'r  bo  pesket  bremija 
Da  zribi  gant  ar  bara  ; 

Ha  warc'hoaz,  da  zijuni, 
Ni  hor  bo  pesket,  bridilli. 

Eat  ar  bagou  d'ar  Vajin, 

1 .  Digabin,  mot  défiguré  sans  aucun  doute  pour  obéir  aux  exigences  de  la  rime,  me 
semble  une  altération  de  digabestr,  dont  je  lui  ai  prêté  le  sens. 



i6o  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Nemet  tonto  Iann  ar  Spin  ; 

Deut  ar  bagou  tout  en  od, 

N'euz  bet  nemet  or  c'hellok. 

b)  Rame  donc,  rame  donc  !  —  Allons-nous-en  pêcher,  —  Pour  avoir  du 
poisson  tout-à-Pheure  —  A  manger  avec  le  pain  ;  —  Et  demain,  à  déjeuner,  — 
Nous  aurons  du  poisson,  des  maquereaux.  —  Les  bateaux  sont  allés  à  la 

Basse-froide,  —  Hormis  (celui  de)  tonton  Jean  L'Épine  ;  —  Les  bateaux  sont 
tous  revenus  au  rivage,  —  On  n'a  rien  pris  qu'un  courlis. 

L'enfant  emmailloté  ressemble,  on  le  sait,  à  une  petite  momie  enve- 

loppée dans  ses  bandelettes.  Lorsqu'elles  approchent  du  feu  leurs  mar- 

mots ainsi  mis  à  la  torture,  les  mères  bretonnes  se  servent  d'une  compa- 
raison moins  poétique,  mais  tout  aussi  exacte  : 

Eun  tantad  tan  sku// 

Da  domma  'n  andu//. 

Un  grand  feu  de  joie  flambe  —  Pour  chauffer  les  andouilles.     Audierne. 

Jouer  avec  les  tisons  est  une  grande  jouissance  pour  les  enfants;  on 

leur  dit,  en  leur  mettant  dans  la  main  une  paille  allumée  qu'ils  font 
tourner  : 

a)  Bio,  bio,  biolet  ! 
Stag  e  ann  tan  en  oalet, 

Hag  en  oalet  hag  en  ti, 

Hag  e-kreiz  al  leur-zi. 
Katerinik  o  oela  : 

Me  ne  chomin  ket  ama, 

Da  c'hounid  boed  d'ar  re-ma. 

Me  ialo  ac'hann  da  Normandi, 
Par  ha  par  da  Vari, 

Ha  pa  vo  maro  Mari  bar, 

Me  her  c'haso  d'ann  douar. 

a)  Bio,  bio,  bioktte!  —  Le  feu  a  pris  dans  le  foyer,  —  Et  dans  le  foyer  et 
dans  la  maison,  —  Et  au  milieu  du  sol  de  la  maison.  —  Catherinette  est  à  pleurer  : 

—  Je  ne  resterai  pas  ici  —  A  gagner  du  pain  pour  ces  gens-ci.  —  Je  m'en 
irai  en  Normandie,  —  L'égale  en  tout  de  Marie,  —  Et  quand  mourra  Marie, 
ma  compagne,  —  Je  la  porterai  en  terre.  Ile  de  Sein. 

b)  ...  Me  ia  ac'hann  da  Normandi, 
Hag  a  savo  eno  un  ti, 

Hag  a  poanio  em  gwalc'h, 
Hag  am  mo  arc'hant  leun  ma  ialc'h. 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  161 

b)     Je  m'en  vais  en  Normandie,  —  Et  j'y  bâtirai  une  maison,  —  Et  je 
peinerai  tant  que  je  pourrai,  —  Et  j'aurai  de  l'argent  plein  ma  bourse. Goulien. 

En  termes  familiers  les  doigts  de  la  main  s'appellent  : 
a)  Bezik  bihannik,  bezik  ann  tan,  bezik  ar  bizaou  ', 

Bezik  lip  ar  c'hrok,  bezik  chaker  al  laou. 

a)  Petit  doigt  tout  petit,  petit  doigt  du  feu,  petit  doigt  de  la  bague,  — 
Petit  doigt  lèche-croc,  petit  doigt  écraseur  de  poux.  Goulien. 

b)  Bez  bihan,  bez  al  logodenn,  bez  ar  biaou, 

Krogik  ar  ioud  ha  maillik  al  laou. 

b)  Petit  doigt,  doigt  de  la  souris,  doigt  de  la  bague,  —  Petit  croc  à  bouillie 
et  maillet  à  poux.  Châteaulin. 

Cf.  L'Armery,  Dictionnaire  françois-breton,  au  mot  doigt,  p.  114;  — 
Mélusine,  col.  294  ;  —  Sébillot,  Littérature  orale  de  la  Haute- Bretagne, 
Formulettes,  p.  339. 

On  dit  aux  enfants  en  touchant  d'abord  la  paume  de  leur  main,  puis 

le  pouce,  puis  chaque  autre  doigt  suivant  l'ordre  naturel  : 
a)  Ama,  eo  bet  ar  c'hadik  wenn  0  peuri  ; 

He-ma  hen  deuz  he  gwelet, 
He-ma  hen  deuz  he  redet, 

He-ma  hen  deuz  he  paket, 
He-ma  hen  deuz  he  zrebet, 

Hag  he-ma,  bihan  paour, 
A  zo  chomet  er  ger  gant  he  vamm  ; 

Ha  n'hen  deuz  bet  tamm, 

Ha  c'hoaz  eo  bet  fouetet  gant  eur  bod  lann. 

a)  Ici,  broutait  le  petit  lièvre  blanc;  —  Celui-ci  l'a  vu,  —  Celui-ci  l'a  pour- 
suivi, —    Celui-ci  l'a  attrapé,  —  Celui-ci  l'a   mangé,  —  Et  celui-ci,  pauvre 

petit,  —  Est  resté  à  la  maison  avec  sa  mère  ;  —  Et  il  n'a  eu  miette,  —  Et 
encore  a-t-il  été  fouetté  avec  une  touffe  d'ajoncs.  Châteaulin. 

b)   

Hag  he-man  bihan  n'hen  deuz  bet  tamm, 
Ha  'zo  eet  da  lavar't  d'he  vamm, 
Hag  hen  deuz  bet  eun  tamm  bara  amann. 

b)   —  Et  ce  petit-ci  n'a  eu  miette,  —  Et  il  est  allé  le 
dire  à  sa  mère,  —  Et  il  a  eu  un  morceau  de  pain  beurré.         Braspartz. 

1.  C'est  le  médius  et  non  l'annulaire  qui  porte  communément  la  bague  de  mariage. 



i62  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

La  formulette  qui  suit  est  relative  à  un  jeu  semblable,  à  cela  près  que 

l'on  se  contente  de  toucher  seulement  l'un  après  l'autre,  et  comme  par 

surprise,  trois  doigts  de  l'enfant  : 
Eur  c'hadik,  diou  c'hadik,  teir  c'hadik  rouz 
A  zo  bet  da  noz-man  bars  ar  bern  plouz  : 

Warc'hoaz  da  noz  a  deufont  'darre  ; 

Mar  gallan,  mar  gallan,  me  tapo  'nhe. 

Un  petit  lièvre,  deux  petits  lièvres,  trois  petits  lièvres  roux  —  Sont  venus 
cette  nuit  dans  le  tas  de  paille  :  —  Demain  soir,  ils  y  viendront  de  nouveau  ; 
—  Si  je  puis,  si  je  puis,  je  les  attraperai.  Morlaix. 

On  raconte  aux  enfants,  pendant  qu'on  les  habille  : 
a)  Doup,  doup,  doup  ! 

Ema  ma  c'haz  o  neza  stoup, 
Ha  ma  c'hi  o  tibuni 

D'ober  dillad  nevez  d'in. 

a)  Doup,  doup,  doup  !  —  Mon  chat  file  de  l'étoupe,  —  Et  mon  chien  est  à 
dévider  —  Pour  me  faire  un  habit  neuf.  Kerlouan. 

b)  Boudadoup,  boudadoup,  boudadoup  ! 

N'int  ket  mad  al  loerou  stoup  ; 
Al  loerou  stamm  violet 

'Zo  mad  d'ar  paotrik  da  gaouet. 

b)  Boudadoup,  boudadoup,  boudadoup  !  —  Rien  ne  valent  les  bas  d'étoupe  ; 
—  Les  bas  de  tricot  violet  —  Sont  bons  à  avoir  pour  le  garçonnet. 

Ergué-Gabéric. 

L'heure  des  repas  venue,  les  mères  disent,  au  moment  de  retirer  du 
feu  le  bassin  de  bouillie  : 

Piou  a  zeu  ha  me  a  ia 

Da  di  ann  tortik  da  goania  ? 
E  ti  ann  tortik  ema  ar  cher 

Euz  tri  gaz  bihan  deuz  ar  ber  ; 

Euz  tri  gaz  bihan  ha  diou  vran 

'Zo  e  ti  ann  tortik  da  goan. 

Qui  vient,  moi  je  vais,  —  Chez  le   petit  bossu  souper  ?  —  Chez  le  petit 
bossu  il  y  a  bonne  chère  :  —  Trois  petits  chats  à  la  broche  ;  —  Trois  petits 
chats  et  deux  corbeaux  —  Sont  chez  le  petit  bossu  pour  le  souper. 

Châteaulin. 

a)  Petra  vo  da  zijuni  ? 

—  Souben  ar  glujuri. 
—  Petra  vo  da  lein  ? 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse- Bretagne.  165 

—  Souben  ar  c'hik  brein. 

—  Petra  vo  da  goan  ? 

—  Souben  ar  c'hik  bran. 

a)  Qu'y  aura-t-il  à  déjeuner?  —  Soupe  de  perdrix.  —  Qu'y  aura-t-il  à 
dîner?  —  Soupe  de  viande  pourrie.  —  Qu'y  aura-t-il  à  souper?  —  Soupe  de 
chair  de  corbeau.  Guingamp. 

b)  Pera  vezo  da  vern  ? 
—  Ar  vaz  war  ho  kern. 

—  Pera  vezo  da  lein  ? 
—  Ar  vaz  war  ho  kein. 

—  Pera  vezo  da  goan  ? 

—  Ioud  poazet  war  ann  tan. 

b)  Qu'y  aura-t-il  à  déjeuner  ?  —  Le  bâton  sur  vos  cornes.  —  Qu'y  aura-t-il 
à  dîner?  —  Le  bâton  sur  votre  dos.  —  Qu'y  aura-t-il  à  souper?  —  De  la 
bouillie  cuite  sur  le  feu.  Ergué-Gabéric. 

Me  'm  euz  eun  ti  war  ar  mez 
A  zo  toennet  gant  krampoez  ; 

Ar  vougeriou  gret  gant  ioud, 

Al  leur-zi  gant  lez  riboud   

D'ann  enet  e  vez  kig  maout, 
Kig  ejin  ha  kig  saout. 

J'ai  une  maison  de  campagne  —  Couverte  avec  des  crêpes  ;  —  Les  murs  en 
sont  faits  de  bouillie,  —  Le  sol  de  la  maison  de  lait  baratté...  —  Au  carnaval, 
il  y  a  viande  de  mouton,  —  Viande  de  bœuf  et  viande  de  vache.       Plouhinec. 

Quand  l'enfant  commence  à  marcher,  on  le  fait  tourner  sur  lui-même, 
en  le  tenant  par  la  main  : 

Tro,  tro,  meill  Kervro  ! 

Meill  Kerharo  'ia  en  dro. 

Ar  goukou  e  kana  d'eï, 
Ar  galc'heï  e  vala  heï, 
Ar  babous  e  aoza  ioud, 
Ha  Guillou  Rous  a  zreb  tout. 

Tourne,  tourne,  moulin  de  Kervro  !  —  Le  moulin  de  Kerharo  tourne  aussi. 

—  Le  coucou  chante  pour  lui,  —  Le  héron  moud  l'orge,  —  Le  babouin  pré- 
pare la  bouillie,  —  Et  Guillaume  Le  Roux  dévore  tout.  Goulien. 

Guillou  Rous,  Guillaume  Le  Roux,  est  le  nom  poétique  du  loup. 

Comme  synonyme  de  glouton,  on  le  donne  aussi  aux  habitants  du  Cap- 

Sizun  qui,  loin  de  le  répudier,  apprennent  à  leurs  enfants  à  en  tirer  jac- 
tance : 



164  Formulettes  et  traditions  diverses  de  [a  Basse-Bretagne. 
Guillou  Rous  mab  ar  bleï 

A  n-euz  drebet  kant  barr  heï, 
Eur  bodezet  bara  drailled, 

Ha  c'hoaz  ne  oa  ket  hanter-garged  ; 
Hag  eur  biliget  ioud, 

Ha  c'hoaz  a  levere  ne  oa  ket  bout  ; 
Hag  eur  biliget  lez  kaouledet. 

Ha  c'hoaz  ne  oa  ket  krevet  ; 
Hag  a  levere  he  vamm  : 

—  Klaon  ar  C'haper,  ne  zreb  tamm. 

Guillaume  Le  Roux,  fils  du  loup,  —  A  mangé  cent  mesures  d'orge,  —  De 
plus  un  pot  rempli  de  tranches  de  pain,  —  Et  encore  n'était-il  pas  à  demi 
rempli  ;  —  De  plus  un  bassin  de  bouillie,  —  Et  encore  disait-il  qu'il  n'était 
pas  à  bout  ;  —  De  plus  un  bassin  de  lait  caillé,  —  Et  encore  n'était-il  pas 
crevé  ;  —  Et  sa  mère  disait  :  —  Malade  est  le  Capiste,  il  ne  mange  mie. 

Goulien. 

Cf.  Rev.  Celt.,  Lavarou  Koz,  954. 

La  première  leçon  de  gavotte  sert  aussi  de  prétexte  à  formulettes  : 

Me  'm  euz  eur  vennik  'dreon  va  zi, 
Pevar  aval  ru  en  en-hi  : 

Unan  d'in,  unan  d'am  mestrez 
Ha  daou  d'he  c'hamaradez. 

J'ai  un  petit  arbre  derrière  ma  maison  ;  —  Sur  cet  arbre  sont  quatre  pommes 
rouges  :  —  Une  pour  moi,  une  pour  ma  mie  —  Et  deux  pour  sa  camarade. 

Me  'm  euz  aman  tud  iaouank 

Hag  ho  deuz  kalonou  frank  : 

Aotrou,  prestit  d'in  ho  sali, 
Eun  nebeudik  da  zansal... 

Me  'm  euz  aman  tud  iaouank 
Hag  ho  deuz  kalonou  frank. 

J'ai  ici  des  jeunes  gens  —  Qui  portent  des  cœurs  francs  :  —  Monsieur,  prê- 
tez-moi votre  salle,  —  Un  peu  de  temps  pour  danser...  —  J'ai  ici  des  jeunes 

gens  —  Qui  portent  des  cœurs  francs.  Plouhinec. 

Un  marmot  donne-t-il  quelque  sujet  de  plainte,  on  le  menace  du  loup. 
Quand  le  charme  a  produit  son  effet,  on  rassure  le  petit  peureux,  en  lui 
racontant  la  fuite  piteuse  du  féroce  animal  : 

a)  Ar  bleï  e  vont  d'ar  c'hoad, 
Or  minaouen  en  he  droad, 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse- Bretagne.  16$ 

Ar  poudik  koc'hienn  '  war  he  benn, 
Hag  heon  karget  a  zienn... 
En  eul  lammet  dreist  ann  ti, 

Eat  ar  c'hrok  e  toul  he  fri  ; 
En  eul  lammet  dreist  ar  veol, 

Eat  ar  c'hrok  e  toul  he  reor. 

a)  Le  loup  s'en  va  au  bois,  —  Une  alêne  dans  le  pied,  —  La  burette  à  crasse 
sur  la  tête,  —  Et  celle-ci  est  remplie  de  crème...  —  Comme  il  sautait  par- 

dessus la  maison,  —  Le  croc  est  entré  dans  son  naseau  ;  —  Comme  il  sautait 

par-dessus  la  cuve,  —  Le  croc  est  entré  dans  le  trou  de  son  c...  Plogoff. 

b)  Harz  ar  bleï  0  vont  er  c'hoad, 
Eur  minaouen  en  he  droad, 

Skudel  ar  veol 

Deuz  toul  he  reor, 

Ar  vasin  wenn 

Deuz  kost'  he  benn  ! 

b)  Sus  au  loup  qui  va  dans  le  bois,  —  Une  alêne  dans  le  pied,  —  L'écuelle 

de  la  cuve  —  Au  trou  de  son  c,  —  Le  bassin  blanc  —  Sur  le  coin  de  l'oreille  ! 
Langolen. 

ç)  Harz  ar  bleï  0  vont  er  c'hoad, 
Eur  menaouet  en  he  droad, 

Ar  forc'h  houarn  e  toul  he  c'houk  ! 
E  toul  he  reor  ema  ann  drouk... 

c)  Sus  au  loup  qui  va  dans  le  bois,  —  Une  alêne  dans  le  pied,  —  La  fourche 

de  fer  dans  le  trou  du  cou!  —  C'est  au  trou  du  c.  qu'il  a  mal.       Châteaulin. 

Au  touche-à-tout  qui  se  heurte  à  tous  les  meubles,  s'accroche  à  tous 

les  clous  et  se  blesse  sans  cesse,  on  dit  de  même  pour  l'empêcher  de 
pleurer  : 

Doupa  !  doupa  !  gad  ar  gelienenn  : 

En  he  zorn  ema  ar  spillenn  ; 

Pe  en  dorn  diou,  pe  en  dorn  kleï, 
Ema  skouarn  ar  bleï. 

Doupa!  Doupa!  la  mouche  l'emporte:  —  Dans  sa  main  est  l'épingle;  — 

Dans  sa  main  droite  ou  sa  main  gauche  —  Est  l'oreille  du  loup.     Douarnenez. 

L'enfant  demande-t-il  des  histoires,  on  lui  donne  ainsi  satisfaction  : 

Biskoaz  n'em  boa  gwelet  kement  ail 

1 .  Dans  les  fermes  du  littoral,  on  nomme  poudik  koc'hienn  le  petit  vase  dans  lequel  on 
verse  le  dépôt  laissé  au  fond  des  lampes  par  l'huile  de  poisson.  Cette  crasse  est  employée 
au  graissage  des  roues  de  charrettes. 



i  66  Formulâtes  et  traditions  diverses  de  la  Basse- Bretagne. 

'Vel  em  boa  gwelet  e  Brasparz,  en  deiz  ail  : 
Gwelet  ar  bleï  o  prena  per 

Hag  al  louarn  o  werza  ier. 

Jamais  je  n'avais  vu  pareille  chose  —  A  ce  que  je  vis  à  Braspartz,  l'autre 
jour  :  —  Je  vis  le  loup  acheter  des  poires —  Et  le  renard  vendre  des  poules1. 

Châteaulin. 

En  deiz  ail,  me  voa  bet  e  menez  'Wal  hag  a  zeue  ac'hano,  ken  a 

danfoultre  ma  divisker  être  ar  vein,  da  di  ar  zoc'h  da  voannaat  beg  ar 

marichal.  Ha  me  pignat  e  beg  eur  wen  brun  halek  da  hija  moc'h  da  vez. 
Ha  goude  'voan  eet  ac'hano  a-dreuz  ar  foennek  hag  em  baoe  bet  leiz 

ma  zour  a  voutou,  ha  panefete  ma  c'hi  e  vije  lammet  ma  baz  gan-in. 

L'autre  jour,  je  m'étais  rendu  à  la  montagne  de  Saint-Rivoal,  et  j'en  revins 
si  vite  à  la  maison  du  soc,  pour  aiguiser  la  pointe  du  maréchal,  que  mes 

jambes  jetaient  du  feu  à  travers  les  cailloux.  Et  moi  de  grimper  à  la  cime  d'un 
prunier  de  saule  pour  secouer  des  porcs  aux  glands.  Ensuite,  je  m'en  retournai 
en  traversant  la  prairie,  où  j'eus  plein  mon  eau  de  souliers,  et,  n'eût  été  mon 
chien,  mon  bâton  serait  sauté  sur  moi.  Châteaulin. 

Aux  récits  facétieux  et  aux  histoires  invraisemblables  succèdent  les 

jeux  destinés  à  tenir  l'esprit  de  l'enfant  en  éveil,  et  à  lui  enseigner  l'art 
de  trouver  réponse  à  tout  : 

a)  Da  biou  out-te  mab  ?                     a)  De  qui  es-tu  fils  ? 
—  Da  Iann  Galvez.  —  De  Jean  Charpentier. 

—  Pe  seurt  Kalvez  ?  —  Quel  Charpentier  ? 
—  Kalvez  mené.  —  Charpentier  de  la  montagne. 

—  Pe  seurt  mené  ?  —  Quelle  montagne  ? 

—  Mené  Arre.  —  La  montagne  d'Arré. 
—  Pe  seurt  Arre  ?  —  Quel  Arré  ? 
—  Arre  Fouillou.  —  L'Arré  de  La  Feuillée. 

—  Pe  seurt  Fouillou  ?  —  Quelle  Feuillée  ? 

—  Fouillou  stoup.  —  La  Feuillée  l'étoupe. 
—  Pe  seurt  stoup  ?  —  Quelle  étoupe  ? 

—  Stoup  goulou.  —  L'étoupe  à  chandelles. 
—  Pe  seurt  goulou  ?  —  Quelles  chandelles  ? 
—  Goulou  koar.  —  Les  chandelles  de  cire. 

—  Pe  seurt  koar  ?  —  Quelle  cire  ? 
—  Koar  melen.  —  La  cire  jaune. 

—  Pe  seurt  melen  ?  —  Quel  jaune  ? 

—  Melen  vi.  —  Le  jaune  d'œuf. 
—  Pe  seurt  vi  ?  —  Quel  œuf  ? 

i .  Ces  noms  d'animaux  sont  aussi  des  noms  de  familie  très  répandus  en  Bretagne. 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

167 

—  Vi  iar. 

—  Pe  seurt  iar  ? 

—  Iar  wenn, 
Plant  ta  fri  en  he  zalbenn. 

b)  Pe  lec'h  e  eat  da  dad  ? 
—  Da  Landreger. 

—  D'ober  petra  ? 
—  Da  gousket  mezer. 
—  Petore  mezer  ? 

—  Mezer  toupin. 
—  Petore  toupin  ? 

—  Toupin  mad. 
—  Petore  mad  ? 
—  Mad  tan. 

—  Petore  tan  ? 

—  Tan  goulou. 
—  Petore  goulou  ? 
—  Goulou  koar. 

—  Petore  koar  ? 
—  Koar  melen. 
—  Petore  melen  ? 

—  Melen  vi. 
—  Petore  vi  ? 
—  Vi  iar. 

—  Petore  iar  ? 
—  Iar  wenn... 

Eun  tamm  kik  sal  en-tre  ta  zent, 

En-tre  ma  hini  bara  gwenn. 

—  L'œuf  de  poule. 

—  Quelle  poule  ? 
—  La  poule  blanche, 
Fourre  ton  nez  dans  son  croupion. 

Primelin. 

b)  Où  est  allé  ton  père  ? 
—  A  Tréguier. 

—  Que  faire  ? 
—  Etendre  du  drap. 

—  Quel  drap  ? 

—  Du  drap  d'étoupe. 
—  Quelle  étoupe  ? 
—  De  bonne  étoupe. 

—  A  quoi  bonne  ? 
—  Bonne  à  feu. 

—  Quel  feu  ? 
—  Le  feu  de  chandelles. 

—  Quelles  chandelles  ? 
—  Les  chandelles  de  cire. 

—  Quelle  cire  ? 
—  La  cire  jaune. 

—  Quel  jaune  ? 

—  Le  jaune  d'ceuf. 
—  Quel  œuf? 
—  L'œuf  de  poule. 

—  Quelle  poule  ? 
—  La  poule  blanche...  [tes  dents, 
Un  morceau  de  viande  salée  entre 

Entre  les  miennes  du  pain  blanc. 
Morlaix. 

Lavar  d'in,  Rozik,  perag  ez  eo  du  da  c'hinou  ? 
—  Gant  ar  mouar  'zo  du. 

—  E  pe  lec'h  emaint  ar  mouar  ? 
—  Ar  mouar  e  zo  war  ann  drez. 

—  E  pe  lec'h  emaint  ann  drez  ? 
—  Ann  drez  e  zo  war  ar  c'hleun. 

—  E  pe  lec'h  ema  ar  c'hleun  ? 
—  Ar  c'hleun  e  zo  war  ar  mené. 

—  E  pe  lec'h  ema  ar  mené  ? 
—  Ar  mené  e  zo  dindan  ann  erc'h. 

—  E  pe  lec'h  ema  ann  erc'h  ? 



i68  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

—  Ann  erc'h  'zo  teuzet  gant  ann  heol. 

—  E  pe  lec'h  ema  ann  heol  ? 
—  Ebarz  ar  mour  da  guzet... 

Ma  na  gredet  ket,  ed  da  welet. 

Dis-moi,  Rosette,  pourquoi  ta  bouche  est-elle  noire?  —  Les  mûres  l'ont 
noircie.  —  Où  sont  les  mûres  ?  —  Les  mûres  sont  sur  les  ronces.  —  Où  sont 
les  ronces  ?  —  Les  ronces  sont  sur  la  haie.  —  Où  est  la  haie  ?  —  La  haie  est 

sur  la  montagne.  —  Où  est  la  montagne?  —  La  montagne  est  sous  la  neige. — 
Où  est  la  neige?  —  La  neige  est  fondue  par  le  soleil.  —  Où  est  le  soleil?  — 
Dans  la  mer  à  se  cacher...  —  Allez-y  voir,  si  vous  ne  croyez.         Douarnenez. 

Parler  avec  volubilité  est  un  talent  dont  le  paysan  breton  fait  grand 

cas  ;  il  veut  que  ses  fils  se  préparent  de  bonne  heure  à  l'acquérir,  et  rien, 

dit-il,  ne  convient  mieux  à  cette  préparation  que  l'exercice  connu  sous 
le  nom  de  «  displun  al  laouenanik,  plumer  le  roitelet  ». 

Mi  a  zisplunfe  bigik  al  laouenan, 
Hi  vik,  hi  vik, 

Ha  mi  a  zisplunfe  big  al  laouenanik, 

la,  tout  da  hid,  da  hid. 

Mi  a  zisplunfe  friik  al  laouenan, 
Hi  fri,  hi  vik, 

Ha  mi  a  zisplunfe  fri  al  laouenanik, 

la,  tout  da  hid,  da  hid. 

Mi  a  zisplunfe  skouarnik  al  laouenan, 
Hi  skouarn,  hi  fri,  hi  vik, 

Ha  mi  a  zisplunfe  skouarn  al  laouenanik, 

la,  tout  da  hid,  da  hid. 

Je  plumerais  le  petit  bec  du  roitelet,  —  Son  bec,  son  bec,  —  Et  je  plumerais 
le  bec  du  petit  roitelet,  —  Oui,  tout  du  long,  du  long.  —  Je  plumerais  le  petit 
nez  du  roitelet,  —  Son  nez,  son  bec,  —  Et  je  plumerais  le  nez  du  petit  roite- 

let, —  Oui,  tout  du  long,  du  long.  —  Je  plumerais  la  petite  oreille  du  roitelet, 

—  Son  oreille,  son  nez,  son  bec,  —  Et  je  plumerais  l'oreille  du  petit  roitelet, 
—  Oui,  tout  du  long,  du  long. 

Et  ainsi  de  suite,  pendant  un  nombre  interminable  de  couplets  dont 
voici  le  dernier  : 

Mi  a  zisplunfe  toullik  al  laouenan, 

Hi  doul,  hi  lost,  hi  ivin,  hi  vis-troad, 

Hi  droad,  hi  c'har,  hi  c'hlin,  hi  vorzed, 

Hi  gof,  hi  vruched,  hi  askell,  hi  c'houk, 
Hi  gein,  hi  benn,  hi  lagad,  hi  skouarn, 

Hi  fri,  hi  vik, 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  169 

Ha  mi  a  zisplunfe  toul  al  laouenanik, 

la,  tout  da  hid,  da  hid. 

Je  plumerais  le  petit  trou  du  roitelet,  —  Son  trou,  sa  queue,  son  ongle,  son 
doigt  de  pied,  —  Son  pied,  sa  jambe,  son  genou,  sa  cuisse,  —  Son  ventre, 
son  jabot,  son  aile,  son  cou,  —  Son  dos,  sa  tête,  son  œil,  son  oreille,  —  Son 
nez,  son  bec,  —  Et  je  plumerais  le  trou  du  petit  roitelet,  —  Oui,  tout  du  long, 
du  long.  Beuzec-Conq. 

Cf.  dans  les  chants  populaires  de  la  Franche-Comté,  recueillis  par 
Max  Buchon,  la  Chanson  du  Merle  aussi  connue  dans  le  Finistère. 

L'enfant  qui  peut  réciter  cette  leçon  rapidement,  sans  hésitation,  sans 
omettre  un  détail,  sans  intervertir  un  mot,  a  le  filet  de  la  langue  bien 

coupé,  distagellet  mad,  assurent  les  commères,  et  n'a  plus  besoin  de  per- 

sonne pour  se  tirer  d'affaire.  Le  displun  al  laouenanik  se  chante  souvent, 

mais  c'est  la  manière  à  la  portée  de  tous,  et  les  véritables  amateurs 

dédaignent  de  l'employer. 
Un  jeu  en  vogue,  le  jeu  de  la  Petite  Souris,  tient  le  milieu  entre  cette 

gymnastique  où  la  langue  lutte  d'agilité  avec  la  mémoire,  et  les  exer- 
cices corporels  proprement  dits. 

Les  enfants  superposent  leurs  poings  sur  les  genoux  de  l'un  de  leurs 
camarades  désigné  comme  chef  de  jeu.  Celui-ci  demande,  en  glissant 

l'un  de  ses  doigts  entre  le  pouce  et  l'index  de  la  main  qui  forme  le  som- 
met de  la  pyramide  : 

Pe  lec'h  eo  eet  ma  logodennik-ma  ac'hann  ? 

Où  s'en  est  allée  ma  petite  souris? 
—  En  toullik  ail, 

Dans  un  autre  petit  trou, 

répond  l'enfant  dont  la  main  a  été  touchée,  et  qui  la  retire  aussitôt. 

Même  glissement  de  doigts,  même  question  et  même  réponse  jusqu'à 

ce  qu'il  ne  reste  plus  qu'une  seule  main  sur  le  chef  de  jeu.  Le  débat  se 
poursuit  alors  entre  les  deux  joueurs  demeurés  en  présence  : 

Pe  lec'h  eo  eet  ma  zamm  bara  kik-ma  ac'hann  ? 
—  Gant  ar  chass. 

—  Pe  lec'h  eo  eet  ar  chass  ? 

—  Dindan  ar  gwele. 

—  Pe  lec'h  eo  ar  gwele  ? 
—  D'ann  tan  da  zevi. 

—  Pe  lec'h  eo  eet  ann  tan  ? 
—  D'ar  mor  da  veuzi. 

—  Pe  lec'h  eo  eet  ar  mor  ? 



170  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

—  Efet  gant  ann  ejennet. 

—  Pe  lec'h  eo  eet  ann  ejennet  ? 

—  Draillet  gant  ar  bouc'hili. 
—  Pe  lec'h  eo  eet  ar  bouc'hili  ? 
—  D'ar  c'hoel  da  lemma. 

—  Pe  lec'h  eo  eet  ar  marechalik  koz  ac'hann  ? 

—  Da  glask  eur  vaz  kled 
Da  ganna  Iannik  hag  he  wreg... 
Dao  dik  ha  dao,  dao,  dao,  dao  ! 

Où  est  allé  mon  morceau  de  pain  et  de  viande  ?  —  Avec  les  chiens.  —  Où 
sont  allés  les  chiens?  —  Sous  le  lit.  —  Où  est  le  lit?  —  Dans  le  feu  à  brûler. 

—  Où  est  allé  le  feu  ?  —  Dans  la  mer  se  noyer.  —  Où  est  allée  la  mer  ?  — 
—  Les  bœufs  l'ont  bue.  —  Où  sont  allés  les  bœufs  ?  —  Les  haches  les  ont 
taillés  en  pièces.  —  Où  sont  allées  les  haches  ?  —  A  la  forge  pour  être  aigui- 

sées. —  Où  s'en  est  allé  le  vieux  petit  maréchal  ?  —  Chercher  un  pieu  de 
palissade  —  Pour  battre  Petit-Jean  et  sa  femme...  —  Tape  dessus  et  ferme, 
pan,  pan,  pan  !  Châteaulin. 

Aux  derniers  mots  de  la  formulette  qu'ils  répètent  en  chœur,  les 
enfants  se  précipitent  sur  le  chef  de  jeu  et  frappent  à  qui  mieux  mieux 

ses  genoux  en  guise  d'enclume. 
Le  jeu  de  la  Petite  Souris  est  également  connu  des  enfants  des  villes  à 

qui  la  langue  française  seule  est  familière.  En  voici  une  version  recueillie 
à  Brest  : 

La  petite  souris  est-elle  là?  —  Plus  bas.  —  La  petite  souris  est-elle  là  ?  — 
Oui.  —  Que  fait-elle?  —  De  la  dentelle.  —  Pour  qui?  —  Pour  la  Vierge 

Marie  et  son  petit  fils.  —  Que  fait  l'homme?  —  Il  travaille.  —  Et  la  femme? 
—  Elle  bat  le  blé...  Battons,  battons,  battons  le  blé  ! 

Le  jeu  du  Loup  est  un  peu  plus  compliqué.  En  dedans  d'un  cercle 
tracé  à  terre  se  tiennent  le  berger  et  les  moutons.  Le  loup  rôde  autour 

de  la  bergerie,  prêt  à  fondre  sur  l'agneau  qui  s'aventurera  au  dehors. 

Le  mouchoir  qu'il  tient  en  main  a  des  nœuds  menaçants  pour  l'épaule  ou 

le  dos  de  celui  qu'il  rencontre,  mais  comment  ne  pas  céder  à  la  tentation 

de  braver  l'ennemi  !  Bientôt  tout  le  troupeau  s'éparpille,  et,  pendant 

que  le  loup  donne  la  chasse  aux  plus  éloignés,  le  berger,  tout  en  s'effor- 
çant  de  défendre  les  imprudents,  rallie  ainsi  le  gros  de  la  bande  : 

a)  Denvidigou  deut  d'ho  kraou.  a)  Petits  moutons  rentrez  au  ber- 

[cail. 

—  Pera  'zo  nevez  en  traou  ?  —  Qu'y  a-t-il  de  nouveau  dans  la 
—  Ar  bleizi  er  c'hoat.  —  Les  loups  dans  le  bois,  [vallée  ? 
—  Ped  ?  —  Combien  ? 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

—  Nao  pe  zek. 

Deut  d'ar  ger,  mar  gellet. 

b)  Chataligou  deut  d'ar  ger,  mar 
—  Perag  ?  [gellet. 

—  Ar  bleizi  er  c'hoad. 
—  Ped? 

—  Nao  pe  zek. 

—  Hag  ar  vamm  ? 
—  Ar  gountel  gamm. 
—  Ann  tad  ? 
—  Ann  abad. 
—  Ar  breur  ? 

—  Ann  hebeul. 

—  Hag  ar  c'hoar  ? 
—  Eat  gant  al  loar. 

171 
—  Neuf  ou  dix. 

Rentrez   chez  vous,    si  vous   le 

[pouvez.     Goulien. 

b)  Petites  bêtes,  rentrez  chez  vous, 

—  Pourquoi  ?  [si  vous  le  pouvez. 
—  Les  loups  dans  le  bois. 
—  Combien  ? 

—  Neuf  ou  dix. 

—  Et  la  mère  ? 

—  Le  couteau  recourbé. 
—  Le  père  ? 
—  L'abbé. 

—  Le  frère  ? 

—  Le  poulain. 
—  Et  la  sœur  ? 

—  Emportée  par  la  lune. 
Ile  de  Sein. 

Cf.  un  extrait  de  la  collection  de  M.  J.-M.  de  Penguern  inséré  dans 

les  Mémoires  de  la  Société  archéologique  et  historique  des  Côtes-du-Nord, 
année  1867. 

Au  jeu  de  la  Colombelle  blanche,  les  enfants  s'assemblent  en  cercle  et 
se  donnent  la  main  comme  pour  danser  une  ronde.  En  dehors  de  ce 

cercle  se  promène  le  chef  de  jeu  qui,  le  moins  ostensiblement  possible, 

et  pendant  qu'il  récite  la  formulette  ci-dessous,  laisse  tomber  aux  pieds 
de  l'un  de  ses  camarades  son  mouchoir  solidement  noué.  Si  celui-ci  ne 

remarque  pas  le  mouvement  et  ne  s'empresse  pas  de  relever  le  mou- 
choir, il  en  reçoit  plusieurs  coups  et  la  partie  recommence.  Dans  le  cas 

contraire,  il  poursuit  le  chef  de  jeu  qui  passe  et  repasse  sous  les  bras 

des  joueurs,  sans  qu'il  lui  soit  permis  de  s'éloigner  du  cercle,  et,  s'il 
parvient  à  l'atteindre,  en  suivant  le  même  chemin  que  lui,  il  use  du  droit 

de  frapper  jusqu'à  ce  que  le  vaincu  se  rende  à  merci. 
Ar  goulmik  wenn  e  vont  en-dro... 
Ann  hini  he  c'havo  a  ri  «  chou  »  ! 

A-benn  tri  miz,  gala-me, 

Me  reï  glac'har  da  eur  re, 
Pa  ve  d'in-me  va-unan  e  ve. 
Rika,  rika,  rikara, 

Divinet  gan  piou  ema. 

La  colombelle  blanche  va  se  promener...  —  Qui  la  trouvera  fera  «  chou  »  ! 
—  Avant  trois  mois,  aux  calendes  de  mai,  —  Je  ferai  de  la  peine  à  quelques- 



172  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

uns,  —  Quand  ce  devrait  être  à  moi-même.  —  Rica,  rica,  ricara,  —  Devinez 
avec  qui  elle  est.  Goulien. 

Au  jeu  de  la  balançoire,  on  dit  : 

a)  Bransigellet,  tourigellet, 

Kass't  va  mamm  da  pigellet, 

Ha  va  zad,  d'ar  c'hoste  ann  henchou, 
Da  zrailla  mein  gad  he  zentou  ; 

Va  breur,  d'ar  mené  glaz, 

D'ober  krampouz  gad  mein  glaz, 

Ha  va  c'hoar,  d'ar  mené  gwenn, 
Da  ober  krampouz  gad  dienn. 

a)  Balancez-vous,  renversez-vous,  —  Envoyez  ma  mère  biner  la  terre,  —  Et 
mon  père,  sur  le  bord  des  chemins,  —  Couper  les   pierres  avec  les  dents  ;  — 
—  Mon  frère,  à  la  montagne  verte,  —  Faire  des  crêpes  avec  des  ardoises,  — 
Et  ma  sœur,  à  la  montagne  blanche,  —  Faire  des  crêpes  avec  de  la  crème. 

Goulien. 

b)   
Ha  va  breur,  e  penn  ann  dol, 

Da  gont'  argant  d'ar  minor  ; 
Ha  va  c'hoar,  er  mené  gwenn, 

D'oza  krampoz  dre  'r  radenn  ; 

Ha  va  c'hoar,  er  mené  du, 

D'oza  krampoz  dre  '1  ludu. 

b)   —  Et  mon  frère,  au  bout  de  la  table,  — 

Compter  de  l'argent  à  l'orphelin  ;  —  Et  ma  sœur,  dans  la  montagne  blanche, 
—  Préparer  des  crêpes  parmi  la  fougère  ;  —  Et  ma  sœur,  dans  la  montagne 
noire,  —  Préparer  des  crêpes  au  milieu  de  la  cendre.  Ile  de  Sein. 

Il  y  a  de  nombreuses  formules  d'élimination  au  jeu.  Quelques-unes  ne 

présentent  aucun  sens  appréciable.  D'autres  sont  farcies  de  mots  français 
plus  ou  moins  défigurés.  En  voici  quelques  exemples: 

Ann  ek_,  ann  el,  —  va  demezel,  —  pili,  pirou,  —  iou,  iou  ;  —  Per 

ar  Pont,  —  Kolaïk  ar  C'harz,  papillon,  —  Komantad,  Komanton  ;  — 
missa,  missa  diganel  ;  —  une,  deux,  trois,  —  difelli,  difelloi,  —  roi. 

Goulien. 

Inutile  d'essayer  de  traduire  cette  pièce,  dans  laquelle  il  est  facile  de 

reconnaître  l'imitation  d'une  formulette  française  que  les  enfants  des 
villes  bretonnes  récitent  ainsi  : 

Un  i,  un  1,  —  ma  tante  Michel  ;  —  des  raves,  des  choux,  —  des  raisins 
doux;  —  pour  y  goûter,  —  Marie  Perron,  —  hors  choux. 



Formuletîes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  172 
La  suivante  est  moitié  française  et  moitié  bretonne  : 

Un  i,  un  n,  —  Madame  Duchêne  ;  —  Perri,  Perron,  —  Du  pic  et  du  pon. 
A  rez  ann  dour 
Gweliou  paper  krog , 

Saill  ebarz  ar  c'hrog. 

Au  ras  de  l'eau  —  Des  voiles  de  papier  tendues  ;  —  Saute  au  milieu  du  croc. Plouhinec. 

La  formulette  éliminative  la  plus  répandue  est  celle-ci  : 
a)  Bicha  bula,  bicha  bala, 

Piou  e  ialo  da  ingala  ? 

Marc'h  ar  Brunik  a  Lesunik 

A  n-euz  torret  va  c'hoz  billik  ; 
Pillik  vihan,  pillik  vras, 

Pillik  ann  holl  bourc'hisien  'zo  bras, 
la  !  du,  ia  !  gell, 

Pe  me  derro  da  eskell, 
Eskell  gell  ann  drujenel, 

Kerz  d'ar  foennek  da  iouel. 

a)  Bicha  bula,  bicha  bala,  —  Lequel  ira  faire  le  partage  ?  -  Le  cheval  de  Le 
Brunie  de  Lessunic  -  A  brisé  ma  mauvaise  poêle  ;  -  Petite  poêle,  grande 
poêle,  -  La  poêle  de   tous   les  bourgeois  est  grande.  -  A  droite  !  noir,  à droite  !  bai,  —  Ou  je  te  briserai  les  ailes,  -  Les  ailes  brunes  de  la  tourterelle 
-  Va-t'en  dans  la  prairie  crier.  Douarnenez. 

b)  Bicha  bula,  kik  ala, 

Piou  a  ielo  da  gerc;hat  ? 
Ki  ar  Breunik  a  Saleunik 

A  zo  fritet  war  ar  billik  ; 
Pillik  vihan,  pillik  vras, 
Pillik  ar  bourc'his  a  zo  bras. 
Cha  !  du,  cha  !  gell, 
Pe  me  derro  da  eskell, 
Eskell  briz-du  ar  sparfel  ; 

Kerz  d'ar  foennek,  mar  g-e  red. 
Chichon,  mignon  ;  lagad,  dilagad, 

Kerz  d'ar  ger,  pe  te  vezo  taget. 
b)  Bicha  bula,  quic  ala,  (qui  va  là?)  -Lequel  ira  à   la   recherche?  -  Le 

chien  de  Le  Breunic  de  Saleunic  -  Est  frit  sur  la  poêle;  -  Petite  poêle, 
grande  poêle,  _  La  poêle  du  bourgeois  est  grande.  -  Debout  !  noir,  debout  ! 
bai,  -  Ou  je  te  brisera,  les  ailes,  -  Les  ailes  tachetées  de  noir  de  l'épervier  ; Rev.  Celt.  V 

12 



174  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

—  Va-t'en  dans  la  prairie,  s'il   le  faut.  —  Chichon,  ami  ;  œil,  sans  œil  ;  — 
Va-t'en  à  la  maison,  où  tu  seras  étranglé.  Ploaré. 

Je  n'ai  trouvé,  en  Bretagne,  aucune  formulette  numérative,  si  ce  n'est 
peut-être  le  fragment  que  voici  : 

Deomp  atao,  Allons  sans  cesse, 

Pemp  ha  pevar  a  ra  nao  ;  Cinq  et  quatre  font  neuf  ; 
Deomp  bepred,  Allons  toujours, 

C'houec'h  ha  pevar  a  ra  dek.  Six  et  quatre  font  dix. 
Nao  Neuf 

'Ra  eur  gont  vrao  ;  Fait  un  beau  compte  ; 
Dek,  Dix, 

Kont  ar  wrek.  Le  compte  de  la  femme.  Châteaulin. 

Le  nom  des  différents  jours  de  la  semaine  s'enseigne  ainsi  en  Cor- 
nouaille  : 

Dilun,  dimeurs  ha  dimerc'her,  Lundi,  mardi  et  mercredi, 
Ha  deriaou  ha  dergwener,  Et  jeudi  et  vendredi, 

Disadorn  o  vont  da  Gemper,  Samedi,  voyage  à  Quimper, 

Ha  disul  o  tont  d'ar  ger.  Et,  dimanche,  retour  à  la  maison. 
Loc-Renan. 

Cf.  les  diverses  versions  de  la  chanson  des  Nains. 

Quand  deux  enfants  veulent  s'engager  à  ne  pas  revenir  sur  un  échange, 
ils  se  présentent  l'un  à  l'autre  le  petit  doigt  de  la  main  droite,  les  enla- 

cent ensemble,  et  disent  : 

Bizik  bihan,  bizik  bern, 

Ann  hini  a  zistroko  a  ielo  d'ann  ivern. 

Petit  doigt,  petit  doigt  l'un  sur  l'autre,  —  Celui  qui  dltroqutra  ira  en  enfer. 
Braspartz. 

Cf.  Mélusine,  col.  29  et  294. 

A  qui  réclame  sa  place,  le  nouvel  occupant  répond  : 

Ann  hini  a  ia  da  foet'  ar  chass 

A  goll  he  blass. 

Qui  va  fouetter  les  chiens  —  Perd  sa  place. 
Landéda,  Audierne,  Braspartz,  etc. 

Une  coutume  enfantine  de  la  Cornouaille  est  de  faire  des  chalumeaux 

avec  les  tiges  de  seigle  restées  en  terre.  Si,  par  suite  d'une  obstruction, 
d'un  nœud  le  plus  souvent,  l'instrument  reste  muet,  les  enfants  y  taillent 
une  languette,  en  chantant  : 

Son,  son,  sonerez,  Sonne,  sonne,  sonneuse, 
Ma  zanzo  ar  billaouerez  ;  Pour  faire  danser  la  chiffonnière  ; 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  175 

Ma  ne  zones  ket  mad,  Si  tu  ne  sonnes  pas  bien, 

Me  dolo  ac'hanout  dreist  ar  c'hoad      Je  t'enverrai  par-dessus  le  bois 
Da  glask  da  vamm  ha  da  dad.  Chercher  ta  mère  et  ton  père. 

Douarnenez. 

Dans  les  villes  du  Finistère  où  l'on  ne  parle  que  français,  les  enfants 

disent  à  l'escargot  qui  se  trouve  à  portée  de  leur  pied  ou  de  leur  main  : 

Limas,  limas,  montre-moi  tes  cornes  ;  —  Si  tu  n'me  les  montre  pas,  j't'as- somme. 

Bien  différent  est  le  langage  des  petits  paysans  qui,  tous,  ont  appris 
de  bonne  heure  à  se  montrer  affectueux  et  secourables  envers  les  chers 

animaux  du  bon  Dieu  : 

Blaizou,  Blaizou, 

Tenn  da  gom  e-mezou, 
Me  'roi  d'id  eun  tamm  bara  lezou. 

Biaise,  Biaise,  —  Tire  ta  corne  dehors,  —  Je  te  donnerai  un  morceau  de 
pain  au  lait.  Audierne. 

Papa  Lèj, 

Dibouj  da  gornigou  er-mez, 

Ha  me  rei  d'id  soubennig  al  lez. 

Papa  Lèje,  —  Allonge  tes  petites  cornes  au  dehors,  —  Et  je  te  ferai  une 
petite  soupe  au  lait.  Ile  de  Sein. 

Cf.  E.  Rolland,  Faune  populaire,  III,  pp.  196,  197  et  suiv. 
La  fourmi  est  appelée  : 

a)  Mamm  al  labour  vras 
A  labour  en  haon 

Evid  ar  gaon. 

a)  Mère  du  grand  labeur  —  Qui  travaille  l'été  —  Pour  l'hiver.       Audierne. 

b)  Mamm  al  labour  vras 

A  labour  hirio  evit  warc'hoas. 

b)  Mère  du  grand  labeur  —  Qui  travaille  aujourd'hui  pour  demain. 

Ergué-Gabéric. 

Les  mères,  dont  les  garçons  commencent  à  s'émanciper,  disent  en 
riant  à  leurs  voisines  : 

Ann  neb  hen  deuz  ier  ho  zappa  kloz, 
Rak  me  losko  ma  louarn  koz 

Da  glask  he  damm,  pa  zeu'i  ann  noz. 
Qui  a  des  poules  les  tienne  renfermées,  —  Car  je  lâcherai  mon  vieux  renard 

—  A  la  recherche  de  sa  pitance,  quand  viendra  la  nuit  Châteaulin. 



176  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Il  arrive  assez  souvent  que,  pour  tirer  les  vers  du  nez  à  quelqu'un,  on 
l'accuse  d'une  faute  imaginaire,  en  se  gardant  de  la  spécifier.  Évente-t-il 

le  piège,  il  répond  par  l'excuse  suivante  : 

N'am  euz  drebet  marc'h  maro  e-bet, 
Na  lonket  karr  houarnet, 

Na  pilet  maouez  gourvezet, 

Na  forset  dor  digor  e-bet. 

Je  n'ai  point  mangé  de  cheval  mort,  —  Ni  avalé  de  charrette  ferrée,  —  Ni 
terrassé  de  femme  renversée,  —  Ni  forcé  de  porte  ouverte.         Landéda. 

Le  travailleur,  qui  prend  un  moment  de  repos  aux  champs,  a  aussi  sa 
formulette  : 

Butun  ha  tan  ! 

Ann  neb  a  labour  hen  deuz  poan, 

Ha  pa  vije  ann  diaoul  e  korf  ar  wrek, 
Pa  labourin  me  mo  bouet. 

Tabac  et  feu  !  —  Celui  qui  travaille  a  de  la  peine,  —  Et  le  diable  fût-il  au 

corps  de  la  femme,  —  Quand  je  travaillerai  j'aurai  à  manger.       Châteaulin. 

S'il  n'allait  pas  plus  loin  dans  ses  exigences,  la  paix  du  ménage  serait 
assurée,  mais  il  a  soif  plus  souvent  encore  qu'il  n'a  faim,  et  combien  de 

fois  sa  femme  ne  pourra-t-elle  pas  redire,  avec  un  peu  d'exagération 
peut-être  : 

Bemde,  bemde,  bemde... 
Piou  ann  diaoul  a  bade  ! 

Daou  skoet  herio, 

Daou  skoet  deac'h, 
Daou  skoet  ail  warc'hoaz, 

Eiz  de  'zo  eo  meo  va  goaz. 

Chaque  jour,  chaque  jour,  chaque   jour...  —  Qui   diable  y   résisterait!  — 

Deux  écus  aujourd'hui,  —  Deux  écus  hier,  —  Deux  autres  écus  demain,  —  Il 
y  a  huit  jours  que  mon  mari  est  ivre.  Châteaulin. 

Les  dialogues  entre  seigneurs  français  et  paysans  bretons  ont  aussi 
leur  place  dans  la  littérature  traditionnelle  et  orale  : 

Combien  la  bécasse  ?    

—  Eur  c'hefelek  tapet  el  las.  —  Une  bécasse  prise  au  lacet. 
—  Qu'est-ce  qu'il  dit  ?  —   
—  Kaset  a  vez  d'ho  ti.  —  On  la  portera  chez  vous. 
—  Que  les  paysans  sont  bêtes  !  —   

—  la,  aotrou,  hen-man  zo  hir  he      —  Oui,  seigneur,  elle  a  le  bec  long. 
[vek.  Landéda. 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  177 

La  conversation  ne  s'arrête  pas  toujours  là,  et  le  fils  des  vieux  Bre- 
tons se  révèle  dans  le  trait  final  : 

—  A  quel  prix  veux-tu  la  donner?      —   

—  la,  aotrou,  pleon  brao  'zo  war      —  Oui,  seigneur,  elle  a  de  belles 
[he  c'horre.  [plumes  sur  le  dos. 

—  Laisse,  de  grâce,  ton  sale  bre-      —   
[zonek.  [mon  c. .  francisé. 

—  la,  aotrou,  da  fri  em  reor  gai-      —  Oui,  seigneur,  ton  nez  dans 
[laouek.  Châteaulin. 

II.  SUPERSTITIONS,  PRIÈRES  POPULAIRES. 

Pour  détourner  la  pluie  qu'annonce  l'arc-en-ciel,  les  enfants  crachent 

dans  leur  main  gauche,  et,  d'un  coup  sec  de  la  main  droite,  coupent  le 
crachat  par  le  milieu,  en  disant  : 

Kanavedennik,  troc'het  a  vi 
Ha  banne  glo  e-bet  na  doli. 

Petit  arc-en-ciel,  coupé  tu  seras  —  Et  goutte  de  pluie  aucune  ne  jetteras. 
Châteaulin. 

Dans  quelques  localités,  pour  conjurer  les  maléfices  de  l'arc-en-ciel, 
il  suffit  de  tracer  une  croix  en  Pair  avec  un  couteau,  un  fil  ou  le  premier 

objet  que  l'on  a  sous  la  main,  et  de  dire  en  même  temps  : 

Ar  ganavedenn  war  he  marc'h, 

Eur  gontel  gant-hi  en  he  ialc'h  : 

Troc'h,  troc'h,  pe  me  da  troc'ho.. 

L'arc-en-ciel  sur  son  cheval  —  Porte  un  couteau  dans  sa  bourse  :  —  Coupe, 
coupe,  ou  je  te  couperai.  Douarnenez. 

Kanavedenn,  rez  ha  rez, 

Troc'h  ar  penn  ha  losk  ar  c'hreiz. 
Arc-en-ciel,  ras,  ras,  —  Coupe  la  tête  et  lâche  le  milieu.         Poullan. 

Troc'h,  troc'h,  kanevedenn, 

Pe  me  droc'ho  gant  ma  neudenn. 

Coupe,  coupe,  arc-en-ciel,  —  Ou  je  te  couperai  avec  mon  fil.  Goulien. 

On  se  contente  aussi  quelquefois  de  disposer,  en  forme  de  croix,  deux 

pierres  l'une  sur  l'autre  : 
Kanavedenn,  boued  ann  dour, 

Kerz  d'ann  aod  da  derri  da  c'houg. 



178  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Arc-en-ciel,  aliment  de  l'eau  ;  —  Va-t'en  au  rivage  te  rompre  le  cou. 
Audierne. 

Cf.  Mélusine,  col.  502;  —  Sébillot,  Litt.  orale  de  la  Haute-Bretagne, 
Form.,  p.  353. 

La  coccinelle,  personne  ne  l'ignore,  vient  du  ciel  en  droite  ligne.  Les 
enfants  lui  donnent  les  plus  doux  noms,  elik  Doue,  petit  ange  de  Dieu, 

iarik  Doue,  poulette  de  Dieu,  bioc'hik  Doue,  petite  vache  de  Dieu,  etc.. 

C'est  une  grande  joie  pour  eux  de  la  faire  sauter  dans  leur  main  où  elle 

laisse  des  traces  rouges,  qu'ils  croient  produites  par  le  sang  de  ses  pattes. 

Ce  sang  leur  sert  à  former  des  croix,  pendant  qu'ils  répètent  pieusement 
la  prière  ci-dessous  : 

Buoc'h  Doue,  me  ho  ped,  Vache  de  Dieu,  je  vous  prie, 
Va  zreminit  dreist  ar  gled  ,  Passez-moi  par-dessus  la  barrière; 

Ma  c'haset  d'ar  baradoz,  Emportez-moi  au  paradis, 
Me  ho  suppli  deiz  ha  noz.  Je  vous  supplie  jour  et  nuit. 

Braspartz. 

Cf.  Mélusine,  col.  441  ;  —  E.  Rolland,  Faune  populaire,  III,  p.  356. 
Un  coléoptère  noir,  le  Meloe  proscarabacus ,  laisse  aussi  suinter  un 

liquide  rouge  ;  les  enfants  le  connaissent  bien  et  lui  disent  : 

C'houilik  Doue,  toi  da  woad,  Hanneton  de  Dieu,  jette  ton  sang, 
Me  cheto  ac'hanout  dreist  ar  c'hoad      Je  t'enverrai  par-dessus  le  bois 
Da  gaout  da  vammik  ha  da  dad,         Trouver  ta  petite  mère  et  ton  père 
Da  zikour  destum  ar  wiad.  Pour  les  aider  à  ramasser  de  la 

[toile.  Châteaulin. 
Cf.  E.  Rolland,  Faune  populaire,  III,  p.  345. 

Le  soleil,  si  souvent  voilé  en  Bretagne,  est  l'objet  d'invocations  nom- 
breuses : 

a)  Deuz  'ta,  heolik  benniget, 
Deuz  d'am  gwelet  : 

Me  roi  d'id  or  poudet 
Amann  boukedet. 

a)  Viens  donc,  petit  soleil  béni,  —  Viens  me  voir  :  —  Je  te  donnerai  un 
pot  rempli  —  De  beurre  fleuri  (c.-à-d.  sur  lequel  on  a  tracé  des  fleurs). 

Douarnenez. 

b)  Heolik  benniget,  deuz  'ta, 
Deuz  d'am  zi  da  bara  : 

Me  roi  d'id  or  c'houblad  keveleget 

Hag  or  c'hillok  dilostet. 
b)  Petit  soleil  béni,  viens  donc,  —  Viens  briller  dans  ma  demeure  :  — Je  te 

donnerai  une  couple  de  bécasses  —  Et  un  coq  sans  queue.        Audierne. 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  179 

c)  Heolik  Doue,  deuz  da  bara  : 

Me  roi  d'id  on  tammik  bara, 
Hag  on  dousan  keveleget, 

Hag  or  iarik  dilostennet, 

Hag  or  c'hillok  pevar  gwennek. 

c)  Petit  soleil  de  Dieu,  viens  briller  :  —  Je  te  donnerai  un  morcelet  de  pain 
—  Et  une  douzaine  de  bécasses,  —  De  plus  une  poulette  sans  queue  —  Et  un 
coq  de  quatre  sous.  Ile  de  Sein. 

d)  Heolik  Doue,  atao,  'tao, 
Deuz  d'am  c'hichen  da  barao  ; 
Heolik  Doue,  deuz  da  bara  : 

Me  roï  d'id  eur  c'hornik  bara, 

Eur  vech  bennag,  pa'm  mo  goneet... 
Evit  brema  n'em  beuz  ket. 

d)  Cher  soleil  de  Dieu,  toujours,  toujours,  —  Viens  briller  auprès  dé  moi  ; 
—  Cher  soleil  de  Dieu,  viens  briller  :  —  Je  te  donnerai  un  morceau  de  pain, 

—  Quelque  jour,  quand  je  l'aurai  gagné...  —  Pour  maintenant,  je  n'en  ai  point. Châteaulin. 

Les  pièces  inspirées  par  la  foi  chrétienne  sont  généralement  emprun- 

tées à  un  formulaire  unique,  le  livre  d'heures.  J'en  ai  cependant  retrouvé 

quelques-unes  dont  l'origine  doit  être  cherchée  ailleurs  : 
Me  ho  salud,  kroaz  benniget, 

Kement  kroaz  a  zo  dre  ar  bed  ; 

Me  a  ro  d'hoc'h  va  ene  da  viret 

Ha  ma  c'horf  d'ann  douar  benniget. 

Je  vous  salue,  croix  bénie,  —  (Vous  et)  toutes  les  croix  qui  sont  au  monde; 
—  Je  vous  donne  mon  âme  à  garder  —  Et  (je  donne)  mon  corps  à  la  terre 
bénite.  Ergué-Gabéric. 

Me  ho  salud,  beziou  mud, 

A  zo  ebars  korvou  tud  ; 

Ha  ma  hini  a  teuio  ive, 

Pa  teuio  ar  pred. 

Je  vous  salue,  tombes  muettes,  —  Qui  renfermez  des  corps  humains  ;  —  Le 

mien  y  descendra  aussi,  —  Quand  l'heure  sera  venue.  Ploaré. 
Koulmik,  koulmik  wenn, 

Pe  lec'h  e  leverit-hu  d'i-me  diskenn  ? 

—  En  eur  gerik  a  zo  du-ze, 
War  lein  ar  mené  ; 

E-lec'h  'ma  Per  ha  Paol 



1 80  Formuletîes  et  traditions  diverses  de  la  Basse- Bretagne. 
Ha  Mari  Madalen  ; 

Tri  o  skiva,  tri  o  lenn, 

Ha  tri  o  talc'hen  eur  c'houlaouenn. 
Pater  noster  prinsipala... 
Mabik  Jésus  a  lavare  : 

—  Hen-nez  a  zo  eur  bâter, 

Hag  ann  hini  a  c'houfe, 
Hag  he  lavarfe 

Ter  gwec'h  bemde, 
Abars  ma  varfe, 

Birvikenn  e  puns  nag  e  tan  ann  ifern  na  gouefe. 

Colombelle,  colombelle  blanche,  —  Où  me  dites-vous  de  descendre  ?  —  Dans 
un  petit  village  qui  est  de  ce  côté-là,  —  Sur  le  sommet  de  la  montagne;  —  Où 
se  trouvent  Pierre  et  Paul  —  Et  Marie-Madeleine  ;  —  Trois  qui  écrivent, 

trois  qui  lisent,  —  Et  trois  qui  tiennent  une  chandelle.  —  Pater  noster,  l'orai- 
son par  excellence...  —  Le  petit  enfant  Jésus  disait  :  —  Celle-là  est  une 

prière,  —  Et  celui  qui  la  saurait  —  Et  la  dirait  —  Trois  fois  le  jour,  — 

Avant  de  mourir,  —  Jamais  dans  le  puits  ni  dans  le  feu  de  l'enfer  ne  choirait. 
Châteaulin. 

En  hano  Doue,  d'am  gwele  e  z-an, 

Ann  tri  eal  mad  a  saludan  ; 

Daou  em  c'halon,  eun  ail  em  penn, 

Jésus  ha  Mari  em  c'herc'henn, 

A  pedan  da  zont  d'am  zifenn 
Em  dihun  hag  em  c'housket. 
Evel-se  bezet  gret  ! 

Au  nom  de  Dieu,  à  mon  lit  je  me 
[rends, 

Les  trois  bons  anges  je  salue  ; 

Deux  dans  mon  cœur,   un  autre 

[dans  ma  tête, 
Jésus  et  Marie  dans  mon  sein. 

Je  les  prie  de  venir  me  défendre 

A  mon  réveil  et  pendant  mon  som- 
Ainsi  soit-il!  [meil. 

Ploudalmézeau. 

Eal  Doue,  pa  z-oc'h  d'in  eur  gar-      Ange  de  Dieu,  puisque  vous  êtes 
[dienn,  [pour  moi  un  gardien 

Pa  respountet  evid-oun  davikenn,      Puisque  vous  répondez  de  moi  à 

[jamais, Pa  zavan  ha  pa  c'hourvezan,  Quand  je  me  lève  et  quand  je  me 

[couche. Didan  ho  skoazel  e  repozan.  Sous  votre  protection  je  repose. 

Breman  ho  sikour  hag  hini  Doue...      Maintenant  (je  requiers)  votre  assis- 
tance et  celle  de  Dieu... 

Lukas,  Iann,  Mark  ha  Maze,  Luc,  Jean,  Marc  et  Mathieu, 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  181 

Setu  eno  pevar  c'horn  ar  bed  ;  Voilà  les  quatre  coins  du  monde  ; 
Hor  mirit  diouz  ann  drouk-spered.      Gardez-nous  du  malin  esprit. 

Evel-se  bezet  gret  !  Ainsi  soit-il  ! 

Cf.  Mélusine,  col.  309.  Plougastel-Daoulas. 

III.  LES  SOUHAITS.  —  PROPOS  DE  TABLE. 

Bennoz  Doue  gan-e-hoc'h  ! 
(Que  la)  bénédiction  de  Dieu  (soit)  avec  vous  ! 

est  le  plus  répandu  des  souhaits.  On  emploie  aussi  cette  formule  comme 
salut  et  comme  remercîment.  A  Kerlouan,  on  dit  emphatiquement  : 

Benediksion  ar  beuz 

Da  goueza  war  ar  pez  hoc'h  euz  ! 
(Que  la)  bénédiction  du  buis  —  Tombe  sur  ce  que  vous  avez  ! 

Certain  coureur  de  grèves  qui  se  servait  à  tout  propos  de  ces  paroles, 

et  passait,  malgré  son  apparente  bonhomie,  pour  cacher  les  plus  noires 

fourberies  au  fond  de  sa  besace,  s'attira  devant  moi  cette  réponse  assez 
piquante  : 

Bennaz  Doue  en  ho  kodell, 

Ha  nao  pe  zek  soroc'hell. 
La  bénédiction  de  Dieu  dans  votre  poche,  —  Et  neuf  ou  dix  vessies  pleines 

de  vent. 

D'après  le  commentaire  de  l'auteur  de  la  réplique,  ce  langage  signi- 
fiait :  «  Les  flagorneries,  les  paroles  mielleuses  vous  coûtent  peu  ;  vous 

en  avez  toujours  mille  et  mille  en  réserve,  mais  ce  ne  sont  que  des  mots, 

du  bruit,  du  vent.  »  Soroc'hell,  en  breton,  signifie  au  propre  une  vessie 

de  porc  que  l'on  gonfle,  après  y  avoir  introduit  quelques  pois  secs.  C'est 
une  des  amusettes  de  l'enfance. 

Des  souhaits  auxquels  il  ne  faut  pas  se  fier  davantage  sont  ceux  du 

nouvel  an.  Un  dicton  du  Cap-Sizun  dit,  au  sujet  des  baisers  que  l'on 
échange  le  Ier  janvier  : 

Bouchou  kals  gad  kals  mein  ebarz  ar  zac'h. 
Beaucoup  de  baisers  avec  beaucoup  de  cailloux  dans  la  poche. 

On  accompagne  généralement  le  baiser  traditionnel  des  paroles  qui 
suivent  : 

Eur  bloavez  mad  a  zouetan  d'e-hoc'h,  iec'het  ha  prospérité,  hag  ar 
baradoz  da  fin  ho  puez. 

Une  bonne  année  je  vous  souhaite,  santé  et  prospérité,  et  le  paradis  à  la  fin 
de  votre  vie. 



1 82  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Deiz  mad  d'hoc'h  !  Evit  ar  bloaz  ne  'm  euz  ket  gwelet  ac'hanoc'h  ;  ar 

bloavez  mad  'zouetan  d'hoc'h  ha  kals  davantach,  iec'het  ha  prospérité, 
hag  ar  baradoz  da  fin  ho  pue. 

Bonjour  à  vous  !  Je  ne  vous  ai  pas  encore  vu  cette  année  ;  la  bonne  année  je 

vous  souhaite  et  beaucoup  d'autres,  santé  et  prospérité,  et  le  paradis  à  la  fin 
de  votre  vie.  Ergué-Gabéric. 

Par  manière  de  plaisanterie,  on  modifie  ainsi  la  fin  de  la  phrase  : 

Iec'het  ha  prospérité, 
Keit  ha  lost  eur  gweskle. 

Santé  et  prospérité —  Aussi  longues  que  la  queue  d'une  grenouille.  Landéda. 

Les  mauvais  plaisants  ne  s'arrêtent  pas  en  si  beau  chemin,  mais  je  ne 

puis  les  suivre  dans  l'énumération  de  leurs  vœux  grotesques  et  souvent 

licencieux.  A  Plouguerneau,  j'ai  entendu  quelquefois  : 
Bloavez  mad  d'ho  lod 

Ha  tiegez  di-logod  ! 

Bonne  année  à  tout  ce  qui  est  vôtre  —  Et  dans  le  ménage  point  de  souris. 

Cf.  Emile  Souvestre,  le  Foyer  breton,  la  Souris  de  terre  et  le  Cor- 
beau gris. 

On  dit  communément  aux  gens  qui  éternuent  : 
Doue  ho  sikouro  ! 

Dieu  vous  soit  en  aide  ! 

Les  Paganiz  se  servent  d'une  expression  plus  énergique  : 
Doue  ra  grevo  ann  diaoul  ! 

Que  Dieu  crève  le  diable  ! 

Boire  à  la  santé  de  ses  hôtes  et  de  ses  compagnons  de  plaisir  est  un 

acte  de  courtoisie  cher  à  tous  les  Bretons.  On  ne  saurait  s'y  dérober 

sans  manquer  aux  convenances,  mais  que  penser  du  toast  suivant,  l'un 
de  ceux  dont  on  fait  le  plus  fréquemment  usage  : 

D'ho  iec'het  da  beb-unan, 

Hag  ar  profit  d'in  va-unan  ! 
A  la  santé  de  chacun,  —  Et  le  profit  pour  moi  seul  ! 

Plouhinec,  Douarnenez,  etc. 

Faut-il  le  prendre  au  pied  de  la  lettre  ?  Tout  ce  que  je  puis  affirmer, 

c'est  qu'il  ne  soulève  ni  objections  ni  murmures.  Il  en  est  de  même  de 
certains  propos  de  table  dont  on  chercherait  vainement  des  exemples 

dans  le  code  de  la  civilité  puérile  et  honnête. 

Iec'het  mad,  kerkouls  euz  ann  adreon  hag  ann  araok  ! 
Bonne  santé,  aussi  bien  par  derrière  que  par  devant  !       Ergué-Gabéric. 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  i  S  3 

Drebomp  hag  efomp, 

Chenchomp  gan-e-omp  ; 

Drebomp  ann  eil  egile  ac'hanomp. 
Kargomp  hor  boellou, 

Ne  lakomp  ket  'n  hor  chakottou. 
—  Drebet  hag  efet, 

Chenchet  gan-e-hoc'h  ; 

Drebet  ann  eil  egile  ac'hanoc'h. 

Mangeons  et  buvons,  —  Tirons  à  nous  ;  —  Mangeons-nous  l'un  l'autre.  — 
Chargeons  nos  boyaux,  —  Ne  mettons  rien  dans  nos  poches.  —  Mangez  et 

buvez,  —  Tirez  à  vous;  —  Mangez-vous  l'un  l'autre.  Châteaulin. 

A  Audierne,  l'ogre  rentre  un  peu  les  dents,  mais  il  faut  toujours  se 
défier  de  ses  griffes  : 

Drebomp  hag  evomp, 

Chenchomp  gan-e-omp  ; 
Groeomp  cher  vad 

Ha  birvikenn  ne  veomp  laeron. 

Mangeons  et  buvons,  —  Tirons  à  nous  ;  —  Faisons  bonne  chère  —  Et  ne 
soyons  jamais  voleurs. 

Dans  les  franches  lippées  qui  sont  l'accompagnement  obligé  des  noces, 
des  baptêmes  et  des  fêtes  patronales,  le  maître  de  maison  ne  néglige 

aucun  soin,  aucune  instance,  pour  obtenir  de  ses  convives  la  réponse 
consacrée  : 

Leun  oun  ken  a  bakan  gant  ar  biz. 

Je  suis  rempli  au  point  de  toucher  du  doigt  (les  aliments  qui  sont  dans  ma 
gorge). 

C'est  alors  que  se  distribue  le  coup  de  l'étrier  et  que  l'on  porte  la 
dernière  santé  dans  ces  termes  : 

Da  iec'het  ann  huni  han  euz  pourveet 
Hag  ann  huni  han  euz  drebet  ! 

A  la  santé  de  celui  qui  nous  a  repus  —  Et  de  celui  qui  a  mangé  ! 
Plouhinec,  Plozévet,  etc. 

Quelquefois,  dans  les  repas  de  baptême,  une  personne  ajoute  : 

Iec'het  d'ann  hini  bihan  ma  teuio  bras  ! 

Santé  au  petit  afin  qu'il  devienne  grand  ! 
et  tous  les  invités  de  répondre  : 

—  Ichu  zo  d'ezhan  être  ann  douar  hag  ann  eon. 
—  Il  y  a  de  la  place  pour  lui  entre  la  terre  et  le  ciel. 



1 84  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

IV.  LES  SERMENTS. 

Racontât-il  les  choses  les  plus  invraisemblables,  le  paysan  breton  ne 

peut  admettre  qu'on  refuse  d'ajouter  foi  à  ses  paroles.  Au  moindre  signe 
de  dénégation,  il  vous  répondra  : 

Doue  a  zo  test  d'in. 
Dieu  m'est  témoin. 

Me  a  gemer  da  dest  ann  eon  hag  ann  douar. 

Je  prends  à  témoin  le  ciel  et  la  terre. 

Ker  sur  ema  Doue  er  baradoz. 

Aussi  vrai  que  Dieu  est  dans  le  paradis. 

Ne  c'houlennan  pers  e-bet  e  baradoz  Doue,  mar  lavaran  gaou. 
Je  ne  demande  part  aucune  dans  le  paradis  de  Dieu,  si  je  mens. 

Gwir  eo  kement-se,  pe  me  vezo  dall  ha  mud  ! 

Tout  cela  est  vrai,  ou  je  veux  être  aveugle  et  muet. 

Le  chapelet  est  long  et  il  l'égrène  jusqu'au  bout  sans  broncher. 

Malgré  tous  les  témoignages  qu'il  invoque,  toutes  les  protestations 

qu'il  accumule,  reste-t-il  quelque  doute  à  dissiper,  il  crache  dans  sa  main 
droite,  fait  le  signe  de  la  croix,  et  dit  en  levant  sa  main  mouillée  : 

M'hin  toue  ru. 

Je  le  jure  rouge.  Audierne. 

M'hin  toue  tan  ruz. 

Je  le  jure  (sur  ou  par  le)  feu  rouge.  Trégarantec,  Guissény,  etc. 

Ces  formules  sont  à  peu  de  chose  près  les  mêmes  dans  toute  la  Bre- 
tagne. 

V.  PROVOCATIONS,  QUERELLES  ET  INJURES. 

On  connaît  la  patience  proverbiale  de  l'habitant  de  nos  campagnes.  Il 

faut  se  garder  pourtant  de  la  croire  à  toute  épreuve.  S'il  a  l'oreille  pares- 

seuse quand  on  le  plaisante,  s'il  dédaigne  les  coups  d'épingle,  il  est  une 
limite  qu'il  est  prudent  de  ne  pas  franchir.  Bon  sang  ne  peut  mentir,  et 

ce  n'est  pas  en  vain  qu'il  est  le  fils  d'une  race  guerrière.  A  ceux  qui 

l'oublieraient,  il  lui  arrive  parfois  de  le  rappeler  par  un  avertissement  de 
ce  genre  : 

Roes  peuc'h  d'in,  pe  me  zec'ho  da  fri  d'id  gant  eur  mochouar  a  bemp 
pez,  glabouser  ! 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  185 

Donne-moi  la  paix,  ou  je  te  moucherai  le  nez  avec  un  mouchoir  de  cinq 
pièces,  hâbleur  !  Châteaulin. 

Tant  pis  si  le  conseil  n'est  pas  suivi,  car  l'offensé  ajoutera  tout  aussitôt  : 

Traou  awalc'h  e  t-euz  lavaret  ;  deuz  er-mez  gan-in,  mar  d-out  eun 
den,  ha,  ma  ne  t-euz  ket,  sarr  da  veg,  pe  me  raio  sutellou  deuz  da 
eskornou. 

Assez  parlé  ;  sors  avec  moi,  si  tu  es  un  homme,  et,  si  tu  ne  l'es  pas,  clos 
ton  bec,  ou  je  ferai  des  sifflets  de  tes  os.  Châteaulin. 

L'agresseur  est-il  de  race  et  de  taille  à  se  mesurer  avec  un  tel  adver- 
saire, il  relèvera  ainsi  le  gant  : 

—  Me  a  zo  den  ha  mab  da  zen 

A  sko  war  ann  douar  ken  a  grenn. 

—  Je  suis  homme  et  fils  d'homme  —  Qui  frappe  sur  la  terre  si  fort  qu'elle 
tremble.  Châteaulin. 

Quelquefois  l'attaque  et  la  riposte  le  prennent  de  moins  haut,  témoin 
ce  débat  entre  trois  pêcheurs,  le  premier  de  Douarnenez,  les  deux 
autres  de  Crozon  : 

Euz  a  be  lec'h  oc'h  ? 
—  Oc'h  a  Graoun. 

—  Kraouniz  moc'h,  gwell  e  ve  d'in  kac'hat  em  bragou  evit  sarmoun 
d'e-hoc'h. 

—  Panefe  gwizi  ar  ger-ma,  ne  vije  ket  bet  a  voc'h  e  Kraoun. 

D'où  êtes-vous?  —  De  Crozon.  —  Pourceaux  de  Crozonnais,  j'aimerais 
mieux  embrener  mes  braies  que  vous  adresser  la  parole.  —  N'étaient  les  truies 
de  cette  ville  (Douarnenez),  il  n'y  aurait  pas  eu  de  pourceaux  à  Crozon. 

Autres  exemples  :  —  Une  commère  regardant  les  danses,  à  un  pardon 

quelconque,  aperçoit  dans  le  jabadao  une  drôlesse  de  sa  sorte,  et  le  dia- 

logue suivant  s'établit  entre  elles  : 

C'hui  ive,  Jannet  kam? 

—  Pep  hini  'n  eus  he  nam  : 

Te  'zo  gast,  ha  me  zo  kam  ! 
Vous  aussi,  Jeannette  la  boiteuse  ?  —  Chacun  a  son  défaut  :  —  Tu  es 

ribaude  et  moi  boiteuse  ! 

Deux  commères,  peut-être  les  mêmes,  se  prennent  de  querelle,  et,  en 

forme  de  conclusion,  l'une  d'elles  dit  à  l'autre  : 

Me  garrie  gwelet  iliz  Plou...  en  kreiz  da  gof  ! 

Je  voudrais  voir  l'église  de  Plou...  au  milieu  de  ton  ventre  ! 



1 86  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

La  réplique  ne  se  fait  pas  attendre  : 

—  Neuze  bepred  a  vefe  red  d'id  tremen 
Dre  ma  zor-dal  evit  mont  d'ann  ofern  '  ! 

—  Alors,  toujours,  il  te  faudrait  passer  —  Par  ma  grande  porte  pour  aller 
à  la  messe  !  Plouaret. 

L'homme  qui  se  plaît  dans  la  société  des  femmes  est  raillé,  montré  au 
doigt,  et  gratifié  de  qualificatifs  dans  le  goût  de  ceux-ci  : 

Iannik  Tro-ann-henchou, 

Marc'hadour  ann  inkiniou, 

Dilosterik  ar  c'hezek 

Ha  boucherik  d'ar  merc'het  ! 

Jeannot  Tourne-chemins  (qui  évite  les  sentiers  battus),  —  Marchand  de  fers 
à  fuseaux,  —  Coupeur  de  queues  de  chevaux  —  Et  donneur  de  baisers  aux 
filles.  Châteaulin. 

Le  tailleur,  lui  aussi,  est  un  ami  des  femmes,  et  l'aversion  séculaire 

que  l'on  professe  pour  lui  tient  pour  beaucoup,  quoi  qu'on  dise,  à  un 

sentiment  difficile  à  avouer,  la  jalousie.  Combien  de  fois,  depuis  qu'il 

tient  l'aiguille,  le  malheureux  n'a-t-il  pas  été  poursuivi  par  les  enfants 
criant  à  tue-tête  : 

a)  Laver't-hu  d'i-me,  brocher  laou, 
Dont  daved-on  'benn  deriaou  : 

Me  'm  euz  tri  gi  ha  tri  gaz, 

Hag  ho  c'houec'h  eman  e  noaz  ; 
Dont  da  ober  d'e  bep  a  chupenn, 
Da  vont  disul  d'ann  overenn. 

a)  Dites-moi,  embrocheur  de  poux,  —  Venez  chez  moi  jeudi  :  —  J'ai  trois 
chiens  et  trois  chats,  —  Et  tous  les  six  sont  nus;  —  Venez  leur  faire  à  chacun 
un  pourpoint  —  Pour  aller  dimanche  à  la  messe.  Braspartz. 

b)  Kemenerien,  potret  ar  vas, 

Deut  daved-omp  'benn  warc'hoas  : 
Me  'm  beuz  tri  gi  ha  tri  gaz, 

Hag  ho  c'houec'h  'man  e  noaz  ; 
Me  raï  d'eho  bep  a  vragou 
Hag  ive  chupennou. 

b)  Tailleurs,  gars  au  bâton,  —  Venez  chez  nous  demain  :  — J'ai  trois  chiens 
et  trois  chats,  —  Et  tous  les  six  sont  nus  ;  —  Je  leur  donnerai  à  chacun  des 
culottes  —  Et  des  pourpoints  aussi.  Langolen. 

j.  Communiqué  par  M.  Luzel. 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  187 

Biskoaz  n'em  euz  gwel't  kemener 
Enez  ma  ve  brammer  pe  louer, 

Pe  ar  c'hall  'n  he  zivisker, 
Pe  laou  out-hon  kement  ha  kicher. 

Jamais  je  n'ai  vu  tailleur  —  Qui  ne  fût  péteur  ou  vesseur,  —  Ou  n'eût  la 
gale  aux  jambes,  —  Ou  des  poux  sur  lui  gros  comme  des  chats.        Braspartz. 

Le  meunier,  autre  paria,  est  traité  partout  avec  autant  de  sévérité  que 

de  mépris  (voir  Rev.  Celt.,  Lavarou  koz,  857,  858,  861).  L'épithète  de 
laer,  larron,  le  poursuit  de  village  en  village,  et  il  ne  peut  quitter  sa 

meule,  sans  que  le  dernier  des  valets  de  ferme  ne  l'interpelle  de  la  sorte  : 

Ingaler  kaoe'h  marc'h. 
Partageur  de  crottin  de  cheval. 

Parmi  les  appellations  injurieuses  les  plus  fréquentes,  on  peut  citer  : 

Liou  ar  groug,  Couleur  de  potence  (face  patibu- 

Boed  ar  c'houn,  Pâtée  à  chiens,  [laire), 

Spaer  moe'h,  Châtreur  de  porcs, 
Diblaser  kezek,  Déplaçeur  (voleur)  de  chevaux, 

Marc'h-mul,  Cheval-mulet, 
Marmous,  Marmouset,  singe, 

Ginou  gwelienn.  Bouche  à  lavures  (bouche  d'évier). 

VI.  MALÉDICTIONS,  IMPRÉCATIONS  ET  JURONS. 

Si  le  paysan  breton  est  lent  à  se  mettre  en  colère,  il  ne  l'est  pas  moins 
à  maîtriser  son  emportement.  Essayez  de  le  calmer,  vous  perdrez  votre 

peine.  Pour  peu  même  qu'il  soit  sous  l'influence  du  gwin  ardant,  le  vin 

de  feu,  sa  colère  deviendra  de  l'exaspération,  et  l'on  dirait  à  l'entendre, 
tant  les  imprécations  et  les  malédictions  se  précipitent  sur  ses  lèvres, 

qu'il  épuise  les  formules  de  quelque  sauvage  et  mystérieux  rituel  : 
Mil  malloz  ru,  diaoul  bras  ! 

Mille  malédictions  rouges,  de  par  le  grand  diable  ! 

Kant  mil  malloz  a  roan  d'id,  malloz  ann  heol,  malloz  al  loar  hag  ar 
stered. 

Cent  mille  malédictions  je  te  donne,  la  malédiction  du  soleil,  la  malédiction 
de  la  lune  et  des  étoiles. 

Mallas  Tou\  devet  kroc'henn  da  wrek  ha  da  vugale  ! 
Malédiction  de  Dieu,  brûlée  soit  la  Deau  de  ta  femme  et  de  tes  enfants! 



1 88  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne . 

Ra  vez  klaon  gant  klenvet  sant  Tujan  ! 

Puisses-tu  être  frappé  du  mal  de  saint  Tujeau  '  ! 

Reï  a  ran  ac'hanout  d'ar  bar-avel,  d'ar  gounnar  ha  kement  droug  'zo  ! 
Je  te  donne  au  coup  de  vent,  à  la  rage  et  à  tous  les  maux  qui  existent. 

Reï  a  ran  ta  loenet  d'ann  diaoul,  stripou  ha  boellou  ! 
Je  donne  ton  bétail  au  diable,  tripes  et  boyaux! 

Ann  tanfoultr  war  n-out  ! 

Que  le  tonnerre  t'écrase  ! 

Ann  diaoul  r'az  tougo  ! 

Que  le  diable  t'emporte  ! 

Ra  zigoro  ann  douar  d'am  lounka  ! 

Que  la  terre  s'ouvre  pour  m'engloutir  ! 

Son  répertoire  de  jurons  n'est  ni  moins  riche,  ni  moins  varié.  Quand 
il  y  a  recours,  il  le  fait  largement,  et  sans  plus  de  souci  des  dates  que 

des  provenances.  Les  mordié,  tonnerdié,  tettedié,  jarnidié,  vantredié,  s'y 
croisent  avec  leurs  équivalents  de  tournure  vraiment  bretonne,  mardoue, 

foultr  Doue,  etc.  Voici  un  aperçu  de  ce  que  les  Cornouaillais  appellent 

communément  «  dibuna  litaniou  ann  diaoul,  dévider  l'écheveau  des  lita- 
nies du  diable  »  : 

Tan  foultr  !  Tan  foultr  ru  !  Feu  de  foudre  !   Feu    de  foudre 

[rouge  !  Audierne. 
Boul  c'hurun  !  Boule  de  tonnerre  !         Plozévet. 
Gurun  ru  !  Tonnerre  rouge  !               Moëlan. 
Gurun  mour  !  Tonnerre  de  mer  !      Douarnenez. 

Mil  luiet  kam  !  Mille  zigzags  d'éclairs  !  Audierne. 
Seiz  kant  luiet  !  Sept  cents  éclairs  !             Plogoff. 

Diaoul  !  Kaoc'h  ann  diaoul  !  Diable  !  Excrément  du  diable  ! 
Audierne. 

Gurun  ha  spern  !  Tonnerre  et  épines  !          Moëlan. 

Spern  'od  !  Épines  de  rivage  !           Audierne. 
Gast  ru  !  Ribaude  rouge  !         Pouldreuzik. 

Mil  bosenn  !  Mille  pestes  !                     Clohars. 
Mallaz  Doue  !  Malédiction  de  Dieu  !  Pont-Croix. 

Mallac'h  c'hi  !  etc.  Malédiction  de  chien  !  Douarnenez. 

Cette  nomenclature,  on  le  pense  bien,  est  loin  d'être  complète.  Je 

n'ai  voulu,  d'ailleurs,  qu'effleurer  le  sujet,  et  j'ai  omis  intentionnellement 

les  variantes,  malgré  l'intérêt  très  réel  qu'elles  présentent,  au  point  de 

i.  La  rage. 



Formulâtes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  189 

vue  de  l'étude  des  déformations  du  langage.  Le  juron,  ainsi  considéré, 
appartient  en  effet  à  la  phonétique,  dont  il  constitue,  pour  ainsi  dire,  un 

chapitre  spécial,  celui  de  l'altération  réfléchie  et  volontaire,  et  sort  par 
là  même  du  cadre  que  je  me  suis  tracé. 

VII.  LE  POISSON  D'AVRIL. 

Le  premier  jour  d'avril  est  en  Bretagne,  comme  dans  le  reste  de  la 
France,  le  jour  des  mystifications.  Partout,  à  la  ville  aussi  bien  que  dans 

le  plus  humble  village,  le  «  peskik  avril,  petit  poisson  d'avril,  »  est  fêté 

à  grand  renfort  de  huées  et  de  cris.  Parmi  les  formules  d'attrape  les  plus 
répandues,  je  citerai  les  suivantes  : 

Kerz  da  gerc'hat  gwinegr  dous  e  ti  apotikaer. 
Va  chercher  du  vinaigre  doux  chez  le  pharmacien.  Douarnenez. 

Kerz  da  gerc'hat  daouenneget  moul  manigeiar. 
Va  chercher  pour  deux  sous  de  moule  à  gants.  Douarnenez. 

Kerz  da  di  ann  toer  da  gerc'hat  eur  gordenn  evit  troï  ann  avel. 
Va  chez  le  couvreur  chercher  une  corde  pour  détourner  le  vent.      Ploaré. 

Kerz  da  gerc'hat  d'in  men  lemma  reun. 
Va  me  chercher  de  la  pierre  à  aiguiser  le  crin.  Audierne. 

Kerz  da  gerc'het  d'i-me  deg  gwenneget  bara  drebet. 
Va  me  chercher  pour  dix  sous  de  pain  mangé.  Châteaulin. 

Kerz  da  vit  deg  gwennegat  treid  zilio  zall. 

Va  quérir  pour  dix  sous  de  pieds  d'anguilles  salées.  Trévérec. 
Kerz  da  vit  losto  gwiziklevet. 

Va  quérir  des  queues  de  grenouilles.  Trévérec. 

A  l'île  de  Sein,  à  Audierne,  et  dans  quelques  localités  voisines,  le  pois- 

son d'avril  est  remplacé  par  le  coq  d'avril,  kok  avril.  Les  dupes  que  l'on 
parvient  à  faire  sont  saluées  de  ce  dicton  railleur  : 

Kog  avril,  mis  me,  kog  ie, 

Coq  d'avril,  mois  de  mai,  coq  aussi, 

que  l'on  peut  interpréter  de  la  sorte  :  «  Niais  en  avril,  en  mai  tu  le  seras 
aussi  ». 

VIII.  LANGAGE  DES  ANIMAUX. 

Bien  qu'ils  parlent,  d'ordinaire,  un  langage  devenu  inintelligible  aux 

oreilles  humaines,  si  ce  n'est  pendant  la  nuit  de  Noël,  les  animaux 

emploient  quelquefois  la  langue  bretonne,  et  il  n'est  pas  impossible  alors, 
Rev.  ait.  v  1  j 



1 90  Fortnulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

avec  un  peu  d'attention,  de  suivre  leurs  discours  ou  leurs  chants.  Il  est 

vrai  que  l'interprétation  qu'on  en  donne  varie  souvent  d'une  manière 
sensible,  mais  il  est  des  textes  communément  adoptés  comme  fidèles,  et 

l'on  me  saura  gré  peut-être  de  les  rassembler  ici. 
Le  roitelet  a  une  haute  opinion  de  sa  personne,  il  se  croit  oiseau  de 

poids,  et,  quand  il  a  choisi  pour  s'y  balancer  la  branche  la  plus  grosse  et 

la  plus  saine  d'un  arbre,  il  est  rare  qu'il  ne  s'écrie  : 

Ne  dorr  ket,  'dorr  ket,  'dorr  ket  ; 
Dir,  dir,  dir,  pa  ne  dorr, 

Dir,  dir,  dir,  pa  ne  dorr. 

Point  ne  se  brise,  ne  se  brise,  ne  se  brise;  —  Elle  est  d'acier,  d'acier, 
d'acier,  puisqu'elle  ne  se  brise,  —  D'acier,  d'acier,  d'acier,  puisqu'elle  ne  se brise.  Douarnenez. 

Rencontre-t-il  sur  sa  route  un  compagnon,  il  ne  manque  jamais  de  lui 
vanter  les  charmes  et  les  curiosités  de  son  pays  natal  : 

Em  bro-me  ez  euz  keuneud  kordenn  teo,  teo,  teo,  ken  teo  ha  ma  gar. 

Dans  mon  pays  à  moi,  il  y  a  du  bois  de  corde  gros,  gros,  gros,  aussi  gros 
que  ma  jambe.  Châteaulin. 

Cf.  George  Sand,  Légendes  rustiques,  le  Casseu'  de  bois. 

L'alouette  matinale,  —  dans  quelques  cantons  on  l'appelle  «  alc'houe-' 
deiz,  clef  du  jour,  »  —  vole  si  haut,  si  haut  au-dessus  des  nuages,  que 

souvent  le  vertige  la  saisit.  C'est  en  ce  moment  qu'on  l'entend  appeler 
à  son  aide  le  portier  du  paradis  : 

Sant  Per,  digor  ann  nor  d'in, 
Terri  ma  goug  a  rin. 

Saint  Pierre,  ouvre-moi  la  porte,  —  Je  vais  me  rompre  le  cou.      Quimper. 

C'est  aussi  sous  la  forme  de  cet  oiseau  que  l'âme,  après  s'être  dégagée 
des  liens  du  corps,  monte  au  ciel  pour  recevoir  son  jugement.  Arrivée 

près  de  la  porte,  elle  implore  le  vigilant  gardien  : 

Sant  Per,  digor  ann  nor  d'in, 
Ha  me  ne  bec'hin  muin. 

Saint  Pierre,  ouvre-moi  la  porte,  —  Et  je  ne  pécherai  plus.  Landéda. 

L'âme  du  juste  entre  sans  difficulté,  tandis  que  celle  du  réprouvé, 
honteusement  chassée,  redescend  aussitôt,  en  criant  : 

Pec'hin,  pec'hin  ! 
Je  pécherai,  je  pécherai  ! 

Cf.  Laisnel  de  la  Salle,  Croyances  du  centre  de  la  France,  I,  225  ; — 
Barzaz  Breiz,  p.  506  ;  —  Sébillot,  Form.,  p.  342. 



Formuleîtes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  191 

On  lui  fait  dire  aussi  : 

a)  Pignet  e  ran,  pignet  e  ran, 

Pignet  e  rankan... 
Koueza  e  ran,  koueza  e  ran  ; 

Terri  va  goug  a  rin,  mar  kouezan... 
Koueza  e  ran,  koueza  e  ran, 

E  puns  ann  ifern  e  gouezan. 

a)  Je  monte,  je  monte,  —  Il  me  faut  monter...  —  Je  tombe,  je  tombe  ;  — 

Si  je  tombe,  je  me  casserai  le  cou...  —  Je  tombe,  je  tombe,  —  Dans  le  puits 

de  l'enfer  je  vais  tomber.  Douarnenez. 

b)  Mont  e  ran  en  eon,  en  eon,  en  eon  ; 
Diaoul  !  diaoul  !  diaoul  !  koueza  en  ifern  e  raon. 

b)  Je  vais  au  ciel,  au  ciel,  au  ciel  ;  —  Diable  !  diable  !  diable  !  je  tombe  en 
enfer.  Ploaré- 

A  l'île  de  Sein,  on  assure  que  l'alouette  envie  les  richesses  dont  elle 

voit  le  sol  couvert  à  l'époque  de  la  moisson.  On  l'entend  alors  chanter 
du  haut  des  airs  : 

Krik,  krik,  ma  labousik, 

Ma'm  befe  sac'h,  em  befe  id. 

Cric,  cric,  mon  oiselet,  —  Si  j'avais  sac  j'aurais  du  blé. 

Le  pigeon  personnifie  la  tendresse,  mais,  chez  lui  comme  chez  l'homme, elle  a  ses  relâchements  et  ses  intermittences  : 

Ar  pichounez.  —  Poket  d'in  ma  dous  ! 

Ar  pichoun.  —  Poket  am  euz  deac'h. 
Ar  pichounez.  —  N'am  euz  ket  a  jonch. 

La  femelle.  Un  baiser  mon  doux  (ami)  !  —  Le  pigeon.  Je  vous  en  ai  donné 

hier.  —  La  femelle.  Je  n'en  ai  pas  souvenance.  Morlaix. 

Le  coq  est  un  philosophe  cynique  qui  se  moque  de  tout  et  de  tous,  en 

commençant  par  lui-même.  Ses  thèmes  favoris  sont  les  suivants  : 

Kals  doganet  'zo 
Ha  meur  da  hini  vo, 

Ha  meur  da  hini  ail  a  ve  c'hoaz, 
Ma  'n  defe  ar  merc'het  beb  a  voaz. 

Il  y  a  beaucoup  de  c...  —  Et  il  y  en  aura  bien  d'autres,  —  Et  il  y  en  aurait 
bien  plus  encore,  —  Si  toutes  les  femmes  prenaient  un  mari.     Châteaulin. 

Kog  a  lur  a  lur  : 

Krampouz  ozet  'zo  ; 
Ma  n'euz  ket,  a  vo. 



192  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Le  coq  chante  à  lurelure  :  —  Crêpes  préparées  il  y  a  ;  —  S'il  n'y  en  a,  il  y en  aura.  Douarnenez. 

Plant  ta  benn  er  c'hleun  ! 
Fourre  ta  tête  dans  le  fossé  !  Goulien. 

Stok  da  reour  er  c'hleun  ! 
Cogne  ton  croupion  contre  le  fossé  !  Plusquellec. 

Et,  comme  tout  a  une  fin,  il  ajoute  en  songeant  au  suprême  plongeon: 

Lost  ar  c'hog  er  poud  ! 
La  queue  du  coq  dans  le  pot  !  Audierne. 

La  lavandière,  appelée  en  breton  «  kannerezik  ann  dour,  petite  bat- 

teuse d'eau  »,  a-t-elle  besoin  de  guenilles  pour  exercer  son  industrie,  ou 

se  souvient-elle  d'avoir  été  chiffonnière,  on  ne  saurait  le  dire,  mais  qui 
ne  croirait  entendre  le  pillaouer  lui-même,  quand  elle  descend  dans  le 
courtil  des  fermes,  en  chantant  : 

Tamm,  tamm,  pillou,  tamm  ! 

Drilles,  drilles,  guenilles,  drilles!  Landéda. 

Si  le  temps  se  met  à  l'orage,  la  grive  familière  s'abat  sur  le  joug  des 
bœufs  de  labour,  en  les  incitant  de  sa  voix  grêle  : 

Dia  !  duik,  dia  !  ruik, 

Tenna  'r  c'harrik, 
Deuz  ann  toullik  ! 

A  droite  !  noiraud,  à  droite  !  rougeaud,  —  Tire  la  charrette —  De  l'ornière. 

Quimper. 
Gros  et  gras,  le  merle  siffleur  n'a  d'autre  préoccupation  que  de  songer 

à  son  déjeuner  : 
Kik  ha  bara  louet 

Hen-nez  eo  va  bouet 

Viande  et  pain  moisi,  —  Voilà  mon  ordinaire.  Landéda. 

Le  pinson  célèbre  à  sa  façon  le  retour  du  printemps,  en  se  félicitant 

d'avoir  échappé  aux  rigueurs  de  l'hiver  : 
Ebad  e  d-id  pa  out  choumet  beo  ! 

Réjouis-toi  d'être  resté  vivant.  Landéda. 

D'autres  fois,  vers  le  déclin  du  jour,  il  raille  les  gens  qui  reviennent 
en  titubant  de  la  ville  : 

Piou,  piou,  piou, 

Zo  eet  da  Gemper  hiriou? 

Qui,  qui,  qui  —  Est  allé  à  Quimper  aujourd'hui?  Plonéis. 

Mais  ses  grandes  qualités  de  chanteur,  c'est  quand  brille  un  gai  rayon 



Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne.  193 

de  soleil  qu'il  les  montre.  Comme  il  est  fier  alors  de  ses  trilles  et  de  ses 
roulades  ! 

E  pe  lec'h  ema,  e  pe  lec'h  ema 
Ann  hini  evel  d-on  a  oar  kana  ? 

Où  est-il,  où  est-il  —  Celui  qui  sait  chanter  comme  moi?    Douarnenez. 

Quand  arrive  la  bécasse,  elle  échange  avec  le  coucou  qui  disparaît  les 

paroles  suivantes  : 

Ar  c'hefelek.  —  Petra  'zo  er  vro  ? 

Ar  goukouk.  —  Lez  kaoulet  ha  lez  tro. 

La  bécasse.  Qu'y  a-t-il  au  pays?  —  Le  coucou.  Lait  caillé  et  lait  tourné. 
A  la  rentrée  en  scène  du  coucou,  la  bécasse  quitte  notre  pays  et  ils  se 

disent  encore  : 

Ar  goukouk.  —  Petra  'zo  e  Breiz  ? 
Ar  c'hefelek.  —  Krougerez  e-leiz. 

Le  coucou.  Qu'y  a-t-il  en  Bretagne?  —  La  bécasse.  Pendaisons  en  grand 
nombre.  Elliant. 

La  caille  crie  :  Pemp  gwennek,  cinq  sous  ;  —  cf.  le  français  :  Paye  tes 

dettes  !  —  la  pie  :  Pik  al  lagad,  crève-lui  l'œil  ;  le  corbeau  :  Glao,  glao, 

de  la  pluie,  de  la  pluie  ;  et  l'hirondelle  de  mer  avertit  ainsi  les  marins  de 

l'approche  du  mauvais  temps  :  Kuit,  huit,  allez-vous-en,  allez-vous-en  ! 

L'interprétation  bretonne  du  chant  du  rossignol  n'est  ni  complète  ni 
littérale,  comme  celle  du  docteur  Bechstein,  tant  admirée  par  Nodier, 

mais  elle  a  sur  celle-ci  l'avantage  d'ouvrir  aux  mythographes  de  nou- 
veaux horizons  : 

Me  am  boe  eur  vammik  koz,  koz,  koz,  koz,  koz,  koz,  koz,  ha  me 

mont  hag  hen  laza,  hag  abaoue  emon  e  kuz,  kuz,  kuz,  kuz,  kuz,  kuz, 

kuz,  e-tre  ar  boudennouigou. 

J'avais  une  petite  mère  vieille,  vieille,  vieille,  vieille,  vieille,  vieille,  vieille,  et 
moi  d'aller  et  de  la  tuer,  et  depuis  lors  je  me  cache,  cache,  cache,  cache,  cache, 
cache,  cache,  entre  les  buissons. 

Cf.  E.  Rolland,  Faune  populaire,  II,  p.  271  et  272. 

Je  voudrais  pouvoir  donner  ici  une  leçon  du  même  chant  plus  répan- 

due que  la  précédente,  mais,  outre  qu'elle  n'a  rien  de  commun  avec  la 
légende,  l'éditeur  anonyme  a  pris  avec  son  texte  de  telles  libertés  qu'elles 

eussent  mis  dans  l'embarras  l'auteur  des  Propos  rustiques,  le  bonhomme 
Noël  du  Fail  lui-même.  La  naïveté,  je  le  sais,  a  des  privilèges,  mais  il 
ne  faut  pas  en  abuser. 



1 94  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne. 

Je  glisserai  également  sur  les  indiscrétions  amoureuses  de  la  chatte, 

pour  arriver  à  la  confession  de  son  sournois  et  traître  seigneur  : 

Me  'm  euz  eur  mignon  e  Pontreo, 
Daou  re,  daou  re  ! 
Ma  zad  e  voa  rousmouzer, 

Ma  mamm  e  voa  rousmouzerez, 

Ma  c'hoar  a  zo  rousmouzerez 
Ha  me  a  zo  rousmouzer. 

J'ai  un  ami  à  Pontrieux,  —  Deux  detrop,  deux  de  trop  !  —  Mon  père  était 
cachottier,  —  Ma  mère  était  cachottière,  —  Ma  sœur  était  cachottière  —  Et 
je  suis  cachottier.  Plusquellec. 

A  Lanrodec,  le  ronronnement  du  chat  se  traduit  plus  simplement  : 
A  re  da  re, 

Ma  zad  zo  laer  ha  me  zo  ie. 

De  race  en  race,  —  Mon  père  est  voleur  et  je  le  suis  aussi. 

La  Revue  Celtique  [Lavarou  koz,  264)  a  publié  un  spécimen  des  confi- 

dences qu'échangent  entre  eux  divers  animaux  domestiques,  au  sujet 
de  leur  maître.  Voici  de  cette  même  leçon  une  variante  en  bas-vanne- 

tais  recueillie  à  Guéméné-sur-Scorff  par  M.  Loth  : 

Er  c'hok.  —  Ta  er  mèst  er  gér. 

Er  c'hac'h.  —  Ha  yon  mèu. 

Er  c'hi.  —  Bamdé,  bamdé  ma  hinèc'h  èl-se. 

Le  coq.  Le  maître  vient  à  la  maison.  —  Le  chat.  Et  lui  ivre.  —  Le  chien. 
Tous  les  jours,  tous  les  jours,  celui-là  est  comme  ça. 

C'est  brutal,  mais  en  Bretagne  comme  ailleurs,  on  n'est  jamais  trahi 
que  par  les  siens. 

L.-F.  Sauvé. 



MACGNIMARTHA  FIND 

This  text  is  preserved  in  the  well-known  Bodleian  Codex  Laud  610, 
where  it  occupies  about  six  pages  and  a  half,  beginning  in  the  middle  of 

fo.  1 1 8  a 2,  and  ending  abruptly  on  the  top  of  fo.  1 2  1  b  ' .  Part  of  it  has 

been  printed  twice  already,  first  by  O'Donovan  in  the  4th  vol.  of  the 

Ossianic  Society's  Transactions,  in  1859,  and  again  this  year  (1881)  by 
Mr.  David  Comyn  for  the  Gaelic  Union  ;  as  to  the  deficiency  of  both 

which  éditions  see  a  letter  from  me  to  the  Academy  of  Aug.  1  }th  1881 . 

In  the  following  print  the  reader-has  a  faithful  rendering  of  the  text  as  it 
stands  in  the  Ms.  I  hâve  added,  however,  a  punctuation  of  my  own, 

except  in  the  poem  ascribed  to  Finn  (§  20)  which,  as  it  offers  a  great 

many  difficulties  some  of  which  I  hâve  not  been  able  to  overcome,  I 

thought  bestto  print  entirely  as  it  reads  in  Ms.  Besides,  I  hâve  corrected 

several  palpable  mistakes  of  the  scribe,  but  the  reading  of  the  Ms.  will 
then  be  found  noted  below  the  text. 

The  following  is  a  list  of  the  most  remarkable  irregularities  and  incon- 

sistencies  of  the  scribe  (who,  according  to  O'Donovan,  copied  the  text 
in  1453)  which  are  those  usually  met  with  in  Irish  Mss.  from  the  i2th 

century  downwards.  Cf.  Stokes,  Three  Homilies,  p.  vm.  note. 
Confusion  of  a  and  u  in  inlaut  :  aenar  and  aenur,  Mumun,  Albun. 

Confusion  of  e  and  i  in  auslaut  :  doroine,  file,  also  feined  [=  féïnnid), 
and  in  gaisced  (gen.),  d  in  auslaut  being  no  longer  pronounced  at  the 
time  when  the  time  when  the  text  was  copied. 

a  instead  of  i  :  in  the  article,  the  préposition  i  n-  :  amach,  amuig. 
i  instead  of  a  :  isbert,  idcondairc. 

a  instead  of  u  (0)  in  auslaut  :  forra,  cuca,  eiarra. 



196  Macgnimartha  Find. 

ea  instead  of  e  :  celeabraid,  ceann,  eagla. 
eo  instead  oi  e  :  meodon. 

ai  instead  of  oi  :  faillsithea. 
oi  instead  of  ai  :  aroile  and  araile,  oidche  and  aidait. 

ae  instead  of  6e  :  aen,  macaem. 

Neglect  of  infection  :  Cumull  (gen.),  bunad(ger\.),  Cethern  (gen.). 

Irregularity  of  infection  :  berid  and  beirid,  Demne  and  Deimne,  Uirgrenn 

and  Urgrend,  rome  and  roime. 

Confusion  of  infected  d  and  g  :  urnaige,  erid  {=  érig),  laig  (=  laid), 

naimdige  [=  naimtide). 
Omission  of  infected  d  or  g  :  faiche,  rofaillsithea. 

Sinking  of  c,  /,  and  p  to  g,  d,  and  b  :  eagla  [=  ecla),  foda,  sed  (= 
sétj,  iardain,  condebert. 

Prosthesis  of  /  :  fiarfaig,  rosfuc,  conosfaccaid. 

Omission  of  aspirated  /  :  roaccaib  (==  ro  fhdcaib) . 

Omission  of  the  mark  of  length  :  mor,  gnatach  (=  gndthaclï],  rig,  dun, 
dib,  suanan.  Instead  of  the  accent,  we  sometimes  find  the  vowel  doubled 

to  mark  its  length  :  ree,  laa.  i,  as  in  Latin  Mss.,  often  has  an  accent. 

Omission  of  the  mark  of  aspiration  :  rotescair,  dogairtea,  gnatach,  toc- 
marc,  Lucet. 

A  very  common  irregularity  of  our  scribe  is  to  put  a  single  consonant 
for  a  double  one,  and  vice  versa.  Thus  we  find  :  Conachtaib,  feinid, 

Boin,  im,  fogluim,  timnas,  frisum,  laiside,  deisid,  iarair,  ile  ;  and  again  : 

innad,  fassaid  (==  fdsaig),  accaib  (fhdcaib),  Fiaccail,  rdnicc,  Tairrsig, 

tairrngire.  Instead  of  double  n,  we  then  hâve  nd,  e.  g.  condebert  [=  co 

n-epert),  like  andebert  (=  inn  epert?).  On  the  other  hand,  we  find  m  for 

double  m,  instead  of  original  mb  :  comad  (=  co  m-bad),  imresnaid  (= 
imbresnaig) . 

In  conclusion,  the  following  remarks,  in  référence  to  a  few  passages 

of  the  text,  will  not  be  out  of  place. 

With  §§  2  and  3  compare  the  Fotha  Catha  Cnucha  in  LU.  p.  41  b, 

where  the  last  two  verses  of  the  poem  on  this  battle  occur  with  some 

slight  variations. 

§  $,  13,  in  order  to  hâve  the  correct  mètre,  ought,  I  think,  to  be 
read  :  clanda  M  orna  isin  chath. 

§  4,  imda  gilla  tailcair  tinnesnach.  tailcair  (or  talchar)  and  tinnesnach 

are  also  found  together  in  FB.  37  (Windisch,  Ir.  T.  p.  271),  and  LBr. 

232  a  :  iar  sin  ro  mebaid  for  in  sluag  n-génnslige  re  Cônsatin  cor  theichset 
co  tinnesnach  talchar  re  Rômanchaib. 

§  5,  ocus  dono  ba  hecail  le  maie  Morna  do.  The  same  construction 



Macgnimartha  Find.  197 

occurs  LBr.  p.  145  b  :  ar  dia  m-bad  ecal  leis  bas  (leg.  bas)  for  a  chind, 
ni  dingned  cech  a  n-derna. 

§  14,  tecoiscid-sitn  lais,  wrongly  rendered  by  O'Donovan  'he  (Finn) 

played  against  him',  instead  of  :  'he  (the  king)  was  prompted  by  him', 
viz.  in  the  movements  of  his  play.  Compare  the  similar  narrative  of  the 

Toruigheacht  Dhiarmuda  agus  Ghrainne  p.  146  (O'Grady's  édition)  where 

the  same  expression  ('teagasg  mhic  Ui  Dhuibhne  agad')  is  used. 

§  24,  iar  scithlim  a  fé  fiadib,  I  understand  to  mean  'after  having  with 

difficulty  cleared  their  ramparts  before  them'.  lim  hère  seems  to  be  léimm 
la  leap'  which  in  composition  has  become  shortened  by  force  of  accent, 
like  céimm  in  tôchim. 

§  28,  duma  'a  sepulchral  mound'  O'Don.  Suppl.  Cf.  ni  chumdaigem 
adnocla  na  duma  for  marbu.  LBr.  p.  2  1 1  b. 

Kuno  Meyer. 

Leipzig,  october  1881. 

MACGNIMARTHA  FINN  INN  SO  SIS. 

1 .  Dorala  comiinol  aigh  ocus  imfich  debtha  imon  fianaigecht  ocus  itn 

ardmaeraigecht  Eirenn  idir  Cumull  mac  Trenmoir  ocus  Uirgrenn  mac  Lui- 
gech  Cuirr  do  Luaigne,  .i.  do  Corco  Oche  Cuile  Chontuind  don  Cumull  sin, 

air  ba  dibside  hm  Tairrsig  a  thuath-som  Cumull.  Torba  ingin  Eochamain 
do  Ernaib  is  i  ba  bancele  do  Chumull  noco  tard  Muirne  Munchaim. 

2.  Tucad  iarum  cath  Cnucha  eaturra  .i.  iùr  Cumull  ocus  Urgrend.  Daire 

Dearg  mac  Echach  Find  mk  Coirpre  Galaigh  mk  Muiredaig  ocus  a  mac  À. 

Aed  ic  tabaxxt  in  chatha  i  farrad  in  Urgrinn.  Ainm  n-aill  don  Dare  sin 
Morna  Muncham.  Doberar  iarum  in  cath  iar  sin.  Dorala  ith  Luicet  ocus 

Aed  mac  Morna  isin  chath.  Gonus  Lucet  Aed  co  ros  mill  a  lethrosc,  couidde 

ro  lil  a  ainm  Goll  0  sin  ile  é.  Dotuit  Lucet  la  Goll.  Gonas  dana  fer  coimeta 

corrbuilg  a  set  feisin  Cumull  isin  cath.  Dotuit  Cumull  la  Goll  mac  Morna 

isin  cath  ocus  beirid  a  foidb  ocus  a  cend  leis,  conid  de  sin  bui  fich  bunad 
iùr  Finn  ocus  maccu  Morna . 

5 .  Conid  de  sin  ro  cet  in  senchaid  : 

Goll  mac  Dare  Dekg  co  m-blaid 

Mk  Echach  Finn  —  finn  a  gail  — 

M\c  Cairpre  Galaid  conn-gail 
Mk  Muiredaig  a  Findmaig.  4 



1 98  Macgnimartha  Find. 

Ro  marb  Goll  Luicet  na  cet 

A  cath  Cnucha  —  nocha  bxëc  —  : 
Luicet  Finn  in  gaisced  glain 
La  mac  Morna  doroclmr.  8 

Is  leis  doîuit  Cumull  môr 

I  cath  Cnucha  na  cathslog. 
Aire  tucsat  in  cath  tend 

Im  ftanaidtcht  na  hErenn.  12 

Batar  clanda  Marna  isin  cath 

Ocus  Luaigne  na  Temrach, 

Air  ba  leo  fianus  fer  Fail 

Fri  laim  cach  rig  co  robaig.  1 6 

Bui  mac  ac  Cumull  co  m-buaid 

In  Finn  fuilech  faebur  cruaid. 
Finn  ocus  Goll  —  mor  a  m-blad  — 

Tren  doronsatar  cogad.  20 

Iar  sin  doronnsatar  sidh 

Find  ocus  Goll  na  cet  n-gnim, 
Co  torcuir  Banb  Sinna  de 

Fan  muicc  a  Temuir  Luaicre.  24 

Aed  ba  hainm  do  mac  Dare 

Cor  gaed  Luichet  co  n-aine  : 
0  ro  gaet  in  laigne  lond, 
Aire  conraitea  ris  Goll,  G.  28 

4.  Torrach  ro  accaib  Cumull  a  mnai  .i.  Muirne,  ocus  beirid  si  mac  ocus 
btrtha  '  ainm  do  À.  Deimne.  Tic  Fiaccail  mac  Concinn  ocus  Bodbmall  bandrai 

ocus  in  Liath  Luachra  do  saiged  Muirne,  ocus  berid  leo  in  mac,  air  nir  lam 

a  mdthair  a  beth  aicce.  Fuidis  Muirne  la  Gleor 2  Lamderg  la  ri  Lamraige 
iardain,  conid  eiside  in  rad  Finn  mac  Gleoir.  Luid  tra  Bodbmall  ocus  in 

Liath  ocus  in  mac  leo  i  foitûb  Sleibi  Bladma.  No  hailed  in  mac  and  sin  i 
taide.  Deithbh  on,  ar  ba  himda  gilla  tailcair  tinnesnach  ocus  laech  neimnech 

naimdige  ocus  feinid  fergach  frithnmach  do  laecxaid  Luaigne  ocus  do  mac- 
caib  Morna  for  ti  in  m\c  sin  ocus  Tulcha  m\c  Cumuill.  Ro  ailset  iarum  in 

dd  banfeindig  sin  fri  re  foda  fan  samail  sin. 

$ .  Tic  a  mâthair  a  cind  se  m-bliadan  iar  sin  d'fis  a  mie,  air  do  hinnsid 

1 .  Ms.  berra. 

2.  Ms.  gleor  with  i  added  after  0  under  the  line. 



Macgnimartha  Find.  1 99 

di  a  beth  isin  inad  ut,  ocus  dono  ba  hecail  le  maie  Morna  do.  Cid  txa  acht 

atracht  as  cach  fasach  i  n-a  celé  co  rainicc  foitxib  slebe  Bladma.  Fogeib  in 

fianboith  ocus  in  mac  i  n-a  codlad  innti.  Ocusîocbaid  si  an  mac  i  n-a  hucht 
iardain  ocus  îimsaige  fria  he,  ocus  si  trom  iarum.  Conid  and  sin  doroin  na 
ranna  ic  muirn  im  a  mac  : 

Codail  re  suanan  saime  etc. 

Timnas  an  ingin  celebrad  do  na  banfeindedaib  iar  sin  ocus  atbertfriu  no  in- 
gabdais  in  mac  comad  infeineàa  é.  Ocus  ro  forban  in  mac  iar  sin  cur  ba 
hinselga  e. 

6.  Tank  in  mac  i  n-a  aenur  imach  i  n-araile  la  and  ocus  ideondaire  na 

lachain  forsin  [loch)  '.  Tarlaic  urchur  fuithib  ocus  ro  tescair  a  finnfad  ocus 
a  heteda  di,  co  tocuir  tamnell  fuirre  ocus  ro  gab-som  iarum  ocus  ros  fuc  leis 
dochum  na  fianboithi.  Conid  hi  sin  cétsealg  Find. 

7.  Luid-sium  la  aes  cearda  iartain  for  tetheà  mac  Morna,  co  m-boi  fo 
Crottaib  accu.  It  e  a  n-anmand  2  side  :  Tuth  ocus  Ruth  ocus  Régna  Madh- 
feada  ocus  Ternie  ocus  Oilpe  ocus  Rogein.  Tanig  imbuile  tairisim  ann  sin 

conn-derna  carrach  de,  conid  de  dogairtea  Deimne  Mael  de.  Bi  foglaid  a 
Laignïb  in  tan  sin  À.  Fiaccail  mac  Codhna  eside.  Dorala  dixio  Fiacail  i  Fid 

Gaible  forsan  aes  cerdai  ocus  ro  marb  uili  acht  Deimne  a  aenur.  Bui-sum 
oc  Fiacail  mac  Codna  iar  sin  i  n-a  tig  a  sescinn  uairbeoil.  Teccait  in  da 
banfeindig  budes  co  tech  Fiacla  mie  Codnai  for  iarair  Demne  ocus  dobexar 
doib  e.  Ocus  doberait  leo  andes  hé  iartain  cusin  inad  cétna. 

8.  Dochuaid-som  laa  and  a  aenar  amach  co  riacht  Mag  Life  go  aroile 

dun  ann,  conos  faccaid  in  macraid  6g  oc  imain  for  faiche  in  duine.  Tic-som 
comludh  no  comimain  fxiu-som.  Tic  iarnabarach  ocus  dobtxat  cethraime 

inna  agaid.  Ticit  aris  a  txian  i  n-a  agaid.  Cid  tra  acht  atnagat  uile  inna 

agaid  fadeoig  ocus  dobexed-suxn  letheluiche  forra  uili. 

9.  «  Cia  hainm  fil  fort?»  ol  siat.  «  Demne  »  ol  se.  Innisid  in  macradd'fir 
in  dunaid  inni  sin.  «  Marbihar  [?]  side  e  mad  contuicti  masa  cumachlachi  e  » 

ol  se.  «  Ni  caemsamais  ni  do  »  ol  siat.  «  And  ebert  a  ainm  fnb?  »  ol  se. 
«  Adobert  »  ol  siat,  «  curub  Demne  a  ainm.  »  «  Cindas  a  htecose  ?  »  ol 

se.  a  Macaem  tuchtach  find  »  or  siat.  «  Is  ainm  do  Demne  Find  amlaid 

sin  »  ol  se-seam.  Conid  de  sin  adbertis  in  macr ad  frisum  Finn. 

10.  Tic-sum  iarnabairech  dia  saigid  ocus  luid  cuccu  i  n-a  cluichi. 

Focertat  a  lorga  fair  a  n-aenfecht.  Imasai-sium  fuithibh-sium  ocus  txasexaid 
morfesir  dib.  Luid  uaithib  a  foithrib  slebe  Bladma. 

1 1.  Tic  iarum  i  chind  sechtmuine  iar  sin  cusin  m-baile  cétna.  Is  amlaid 

1,  Ms.  om.  loch. 
2.  Ms.  anmand,  with  a  added  under  the  Une. 



200  Macgnimartha  Find. 

batav  in  macraid  ic  snamh  forsin  loch  bi  i  n-a  farrad.  Grennaigit  in 

macrad  eisium  imtecht  d'imbadha  friu.  Lingid-sim  isin  loch  cuca  iar  sin 
ocus  bddid  nonbur  dib  fon  loch,  ocusteit  jein  fa  sliab  Bladma  iar  sin.  «  Cia 
ro  baid  in  macraid  ?  »  ol  cach.  «  Finn  »  ol  siat.  Comad  assin  no  lenad 
Finn  é. 

12.  Tic-sium  fecht  ann  tar  Sliab  Bladma  amach,  ocus  in  da  banfendid1 

immaille  fris,  co  n.-acar  aima  imdiscir  2  d'agaib  all\a\b  for  ais  in  slebe. 
«  Monuar  /ra!  »  or  in  da  senîuinn  «  ni  tic  dino  astud  neich  dib  sud 

accainn.  »  «  Tic  dim-sa,  »  ocus  rithaid  forro  ocus  asiaid  da  n-ag  dibh  ocus 
beirid  leis  dia  fanboith.  Dogni-som  sealg  co  gnatach  doibh  iar  sin.  «  Erid 
uain  ?  fesîa,  a  gille,  »  or  na  banfeneda  fris  «  air  atait  mie  Morna  for 
aicill  do  marbta.  » 

1 3 .  Doluid-sium  a  aenar  uadib  co  riacht  Loch  Lein  os  Luachair,  cur 

aiheuir  a  amsaine  ac  rig  Benntraige  and  sin.  Ni  ro  sloind-sim  isin  innad 
sin  he}  acht  cena  ni  bui  isin  re  sin  sealgaire  a  innsamla.  As  am\a\à.  isbert 

in  ri  fris  :  «  Dia  facbad  Cumull  mac  »  ol  se  «  andar  limm*  ro  bo  tu-sa  é. 

Acht  cena  ni  cualamax-ne  mac  d'facbail  do  acht  s  Tulcha  mac  Cumaill, 
ocus  ati  sin  ac  ri  Albun  a  n-amsaine. 

14.  Celebra\à-sim  don  ri  iar  sin  ocus  tet  uaidib  co  Carbrige  .i.  Ciarraige 

indiu,  ocus  atnaig  ic  a  rig  sin  a  n-amsaine.  Tic  in  ri  iarum  ac  fidcellachl  i 

n-araile  lo  6.  Tecoisgid-sim  lais  ocusberid  secht  cluichi  diaig  aroile.  «  Cia 

tu-sa  ?  »  ol  in  ri.  «  Mac  aithig  do  Luaignib  Temrach  »  ol  se.  «  Ace,  »  ol 
in  ri  «  acht  is  tu  in  mac  ros  fuc  Muirne  do  Cumall,  ocus  na  bi  sunn  ni  is 

sia  narut  marbtar  for  m'enech-sa.  » 
1 5.  Luid  as  iar  sin  co  Cuillind  0  Cuanach  co  tech  Lochain  flaithgobann. 

Ingin  rocaem  laiside  .i.  Cruithne  a  hainm.  Adnaig  side  grâd  don  gilla. 

«  Dobëx-sa  m  ingin  duit  »  ol  in  goba  »  cin  co  fetar  cia  tu.  »  Faidis  in 

n-ingin  leis  in  gilla  iartain.  «  Dena  slega  dam  »  ol  in  gilla  risin  n-gobar\r\. 
Dogni  dino  Lochan  di  sleig  do.  Celcabraid  daxxa  do  Lochan  ocus  luid  reime. 

«  A  mie,  »  ar  Lochan  «  na  heirg  isin  slige  forsa  m-bi  an  mue  dianadi  ainm 
in  Beo.  »  Is  si  ro  fassaid  meodon  Mumun.  Ocus  is  ed  tra  dorala  don  gilla 

dul  forsin  slig'xà  for  m-bi  in  mucc.  Adnaig  in  mucc  cuice  iar  sin.  Foceird- 
sim  dana  urcur  di  sleigh  fuirri  co  ra  luid  tnte  corus  farcaib  cen  anmain. 

1.  Ms.  banfednid.  Compare  with  this  orthographies  like  ilchjadach  Harl.  $280  p.  12. 
2.  Ms.  imdicscir. 

3.  Ms.  buain. 
4.  Ms.  andarlat. 
5.  Ms.  ach. 
6.  Ms.  inaraik  lo  araile. 
7.  Ms.  diana. 



Macgnimarîha  Find.  201 

Beirid-som  dana  ceann  na  milieu  leis  don  gobainn  a  coibche  a  ingine.  Is  de 
sin  ata  Sliab  Muice  a  Mumain. 

16.  Doluid  in  gilla  rome  iar  sin  i  Conachtaibh  d'iarraid  Crimaill  m\c 
Trenmoir.  Ama\  ro  bai  for  a  sed  co  cualaid  gui  na  henmna.  Luid  fai  co 

n-acca  in  mnai  ocus  ba  dira  fola  cech  re  fechx  ocus  ba  sceith  fola  in  feacht 
aile,  co  m-ba  derg  a  bel.  «  Is  at  belderg,  a  ben  »  ol  se.  «  Ata  deithbir  ocum  » 

ol  si  «  m'oenmaedo  marbad  d'oenlaechforgranda  mor  dorala  cucum.  »  «  Cia 
ainm  do  m\c?  »  ol  se.  «  Glonda  a  ainm  »  ol  si.  Is  de  ata  Ath  n-Glona  ocus 

Tochar  n-Glonna  for  Maenmuig,  ocus  is  on  beldeirgi  sin  ata  Ath  m-Beldeirgi 

0  sin  ille.  Luid  dino  Find  i  n-degaid  in  laich  ocus  ferait  comlonn  ocus 
dofuit  lais  e.  Is  amh\d  immorro  ro  bui-sim  ocus  corrbolg  na  sed  aigi  .i. 
seoid  Cumuill.  Is  de  dino  dorochair  ann  sin  À.  Liatk  Luacra.  Is  e  célguin 
Cumull  i  cath  Cnucha. 

17.  Teid  i  Conachtaib  iar  sin  ocus  fageib  Crimall  i  n-a  senoir  a  n-dith- 
reib  caille  and  ocus  drem  don  seinfeinn  maille  fris,  ocus  is  iad  sin  dogni 

sealga  do.  Tocbaid  in  corrbolg  dino  do  ocus  atfet  a  scela  0  tds  co  deired 

ama\  ro  marb  fer  na  sed.  Ceilebraid  Finn  do  Crimall  ocus  luid  roime  d'fog- 

laim  eicsi  co  Finneces  ro  boi  for  Boin.  Nir  lam  immorro  beith  a  n-Er'mn 
cena  no  conn-dechaid  re  filidecht  ar  eagla  m\c  Uirgnnn  ocus  mac  Morna. 

18.  Secht  m-bl\adna  do  Finnecis  for  Boin  oc  urnaige  iach  Linné  Feic  ; 

air  do  bui  a  tairrngire  do  eo  Feic  do  tomailt  ocus  cen  ni  'n-a  ainfis  itiv 
iarum.  Frith  in  mbradan  ocus  ro  herbad  do  Demne  immorro  in  bradân  do 

fuine  ocus  asbert  an  file  fris  cen  ni  don  bradan  do  tomailt.  Dobert  in  gilla 

do  an  bradan  iar  n-a  fuine.  «  Inar  tomlis  ni  don  bradan,  a  gilla?  »  ol  in 
file.  «  Ni  to  »  ol  in  gilla,  «  acht  mo  or  du  do  loisces  ocus  doradus  im  beolu 

iartain.  »  «  Cia  hainm  fil  ort-sa,  a  gilla?  »  ol  se.  «  Demne  »  ol  in  gilla. 
«  Finn  do  ainm,  »  ol  se  a  a  gilla,  ocus  is  duit  tucad  in  bradan  dia  tomailt, 
ocus  is  tu  in  Find  co  fir.  »  Toimlid  in  gilla  in  bradan  iartain.  Is  ed  sin 

tra  dorât  in  fis  do  Finn  .i.  an  tan  do  bertd  a  ordain  i  n-a  beolu  ocus  nocha 

na  tria  teinm  laega,  ocus  no  faillsithea  do  iarum  in  ni  no  bid  'n-a  ainfis. 
19.  Ro  fogluim-sium  in  treide  nemtigius  filid  .i.  teinm  laega  ocus  /mus 

forosna  ocus  dicedul  dicennaib.  Is  ann  sin  doroine  Finn  in  laig  si  oc  fromad 
a  eicsi  : 

20.  Cettemain  cain  ree  rosair  and  cucht  canait  luin  laid  lain  diambeith 

laigaig  ann  Gairid  cai  cruaid  dean  is  focen  samh  sair  suidig  sine  serbimme 

cerb  caill  craib  Cearbaid  sam  suaill  sruth  saigid  graig  luath  linn  lethaid 

folt  foda  fraich  forbrid  canach  fann  finn  Fuabair  dsgell  sceill  shigine  imrid 

reid  riaenrith  rena  cuirither  sal  suan  tuigither  blath  inbith  Beraid  beich  beg 

anert  bert  bond  bochta  blaith  berid  buarslaib  resliab  feraid  seng  saidbir 



202  Macgnimartha  Find. 

saith  Sein  crot  caille  ceôl  congrenn  seolsid  sldn  siadair  dean  dacach  din  dé 

do  lochlinn  lain  Labr  tragna  trén  bard  canaid  eas  nard  nua  failli  dolinnte 

tank  luachra  luad  Lingid  fainnle  fannafuas  imasoich  cruas  ciuil  croich  foir- 
brid  mes  maeîhmed  inxiisid  loth  loith  Leig  lath  fathfeig  fertar  cam  cai 

chmaid  cuirither  iasg  mbrecc  mbedg  is  baie  gedg  lait  h  luaith  Losaid  fer 

foirbrig  ogh  inabuaid  mbreg  mbras  cain  cach  caille  oirm  de  clar  edin  cach 

mag  mârmas  Melldag  ree  ruan  gaith  garb  gam  gel  cach  ros  toirtech  sidh 
subach  samh  Suidither  ialen  amilean  buirither  gort  glas  ambi  bras  glasgeal 

Greid  merort  imrimeach  imsenrar  sreth  sluaig  rosaerad  crand  geai  istir  conid 

ôr  eilestar  uad  Egal  ferfann  fedil  focain  aird  ucht  uisi  us  menn  imacoin 
cetteman  cain  ciuin  cucht  x. 

2 1 .  Luid  Finn  dino  co  Cethern  mac  Fintain  do  fogluim  eicsi  beos  aige. 

Bui  ingin  rocaem  dino  a  m-Brig  Ele  an  n-inbuid  sin  .i.  a  sidh  Brig  Fie  .i. 
Ele  ainm  na  hingine  sin.  Batar  imresnaid  feir  Erenn  imon  ingin.  No  teged 

cach  fer  for  uair  dia  tochmarc.  Dia  samna  cacha  blxaàna  dognithea  in  toc- 
marc  ;  ar  badair  oslaicte  sidha  Erenn  im  samain  dogres,  air  ni  fêta  diamair 

dia  samna  dogres  for  sidaib.  Cech  fer  teged  dia  tochmarc,  is  ed  dognitea 

fris  :  ro  gontafer  dia  muintir.  Do  dearbad  in  fechtais  dognitea  sin  ocus  ni 

finnta  cia  dogni  beos. 
22.  Doluid  Cethern  in  file  dia  tochmarc  na  hingine  a  cuma  caich.  Ba 

holc  dino  la  Finn  a  toidecht  Cethern  frisin  toise  sin.  Ocus  ba  Finnecis  dino  a 

ainm  m\cc  Cumuill  in  tan  sin.  Doronsat  tri  lurgu  dib  oc  toidecht  don  toch- 
marc. Nonbur  cech  luirg  dib.  In  trath  dolotar  dochum  int  sida  gaetafer  dia 

muinhv  etarra  ocus  ni  fes  cia  not  geogna.  Oircbel  Eces  ainm  in  fr  gaeta 
ann.  Is  de  Fevt  Oircbeil  i  Cluain  Fota.  Scarsat  iar  sin  ocus  luid  Finn  uaidib 

ocus  ni  thaire.  Ba  saeth  dino  la  Finn  anni  sin  ocus  ba  mêla  mor  lais. 

23.  Luid-sim  co  ranicc  do  tig  an  feineda  .i.  Fiaclach  mk  Conchinn  oc 
Sleib  Marga;  is  ann  bui  a  aitreib  sin  in  tan  sin.  Accainis  Finn  dino  a 

imned  fris  ocus  ro  indis  do  ama\  ro  bith  in  fer  occa  isin  sidh.  Atbert  Fia- 
clach fris  ar  techt  co  n-deisid  oc  dib  cichib  Anann  iar  Luachair.  Luid  dino 

co  n-deisid  itir  in  da  dun  filet  itil  da  cich  Anand. 

24.  A  m-bai  n-and  iarum  inti  Finn  eaturra  aidchi  samna  co  n-accai  in 

da  sid  osluicti  ime  .i.  in  da  danad  iar  scithlim  a  fe  fiadibh.  Co  n-accai 
teine  mor  cechtar  in  da  dunad  .i.  co  cualaid  in  guth  di  araile  cond-ebert  : 

«  In  maith  bar  suabais-si  ?  »  «  Maith  em  »  ol  in  guth  issin  sidh  araile. 

Ceisd  :  «  In  ni  bertar  ni  uaine  duib-si  1  Dia  tardtar  dino  duin-ne  sin,  ber- 

thar  ni  daib-si  tar  a  eisi.  »  A  m-bui  Find  and  co  n-accai  fer  assin  sidh. 

Losat  i  n-a  laim  co  muic  slainsi  fuirri  ocus  laeg  fuinti  ocus  dlocht  crema 
ann  dia  samna  sin.  Doluid  in  fer  sech  Find  do  asenam  int  sidha  eli.  Foceird 

Finn  urchur  do  sleig  Fiaclaid  mk  Conchinn.  Bertais  uaid  ânes  do  Sleib 



Macgnimartha  Find.  203 

Mairge.  Asbert  Find  and  sin  :  «  Ma  dia  roised  int  sleg  nech  uainn,  diamad 

beo  de.  Doig  lium  ba  si  digail  mo  celé.  » 

2  5 .  Teichid  sin  co  cualaid  focheloir  in  mairgnigh  ocus  inna  caine  mor  ' 
cond-ebert  : 

«  Do  gai  Birga  Forberba  dorochair  Aed  mac  Fidga. 

Do  skigh  Fiaclaig  mie  Codna  ro  geoguin  Finn  iar  n-imdai.  » 

Tainic 2  dino  Fiacail  iar  sin  co  Finn  co  m-bi  oc  dibi  cichib  Anann.  Ro  fiar- 
/aig  Fiacail  di  cia  rotnoirg.  «  Ni  fedar  »  ol  Finn.  «  Cid  ni  fil  ba  ar  sodain 

don  urcuv  ro  laais,  doig  em  »  ol  Fiaca.il  «  condrigeisi  nech  do  guin.  Is 

doig  Hum,  »  ol  Fiacail  «  mina  derna  anocht,  ni  digne  co  cend  m-bliaàna 
doridisi.  »  Asbert  dino  Finn  doteilgestar  urcur  ocus  ba  dochu  lais  ro  soich 
nech  ocus  docualaid  in  cainead  mor  isin  sidh  conad  asbert  : 

R.   «  Neim  in  gai  seo 
Is  neim  in  câch  isa  gai 
Ocus  neim  in  caich  ro  là 

Neim  in  caich  no  ailcedai.  » 

26.  Ro  gab  Finn  mnai  fri  sid  Cruachain  Brig  Elle  amuig  a  n-gell  rena 
gai.  Ro  gcall  in  ben  an  gai  amach  tar  a  cenn.  Leicid  Finn  in  mnai  uadha 
isin  sidh.  Is  and  isbert  in  ben  iar  tiachtain  4  isin  sidh  : 

«  Neim  in  gai 
Is  neim  in  Idm  ro  lai  de. 

Mina  curthiv  assin  sidh, 
Gebaid  conach  in  tir  de.  » 

Atnagar  an  gai  imach  iar  sin  ocus  berid  Finn  lais  é  co  hairm  i  m-boi  Fia- 

cail. «  Maith  »  ol  Fiacail  <.<  bith  agud  in  gai  dia  n-dernais  in  gnim  n-am- 
ra.  »  Asbert  Fiacail  ann  sin  ba  segda  in  fectus  diar  gonad  in  /ers  ro 

geoguin  a  cele-sim  Finn.  «  In  fer  rod  goin  ann  so  »  ol  se  «  is  eside  ro 

geodnad  cech  fer  teged  do  tochmarc 6  na  hingine,  fodaig  is  eside  ro  carastar 
an  ingin. 

27.  Lodar  reompu  iar  sin  Find  ocus  Fiacail.  Bui  dino  dail  Fiacla  frisin 

feind  a  n-Inber  Colptha.  Asbert  dino  fri  Finn  air  co  tiasat  gid  daimh  dia 
tig  0  ro  gle  a  toise.  Asbert  Finn  :  «  Nom  leic-si  let  »  ol  se.  «  Ni  hail  dam 

do  tiachtain  lim,  »  ol  Fiacail  «  ar  teith  urcra  lathair  fort.  »  «  Forfinn- 

1.  Ms.  moi. 
2.  Ms.  slainic. 

3.  Ms.  di. 
4.  Ms.  tiacht. 
j.  Ms.  diargonad  inftx  diargonad  infer. 
6.  Ms.  tomarc. 



204  Macgnimartha  Find. 

fat  »  ol  Finn.  Lotar  ass  iarum.  Da  meall  dec  do  luaige  fo  bragait  in  Fiacla 
do  toirmesc  a  luiîh  ar  a  luas.  No  leicedh  cech  mell  ar  uair  dibh  uada  ocus 

dobevt  Finn  leis  iat  ocus  nir  luaithe  dorith  Fiacla  beos  ina  dorith  Finn. 

28.  Ro  soichit  Inber  Colptha.  Dobert  Find  air  sin  a  mill  luaide  do  À. 

XII.  ocus  ba  maith  leis.  Faidetax  ann  iaram  in  aidchi  sin.  Doberaid  iarum 

for  Hnn  foraire  do  denum  an  oidche  sin,  ocus  isberl  fris  ar  conduisced  in 

feinnig  dia  cloised  a  n-ecin.  A  m-bui  Find  and  iaram  trath  do  aidchi  co 

cualald  an  egem  atuaid  ocus  ni  ro  duisid  infeinid1.  Luid  a  aenur  fon  eigem 

co  Sleib  Slangha.  A  m-boi  Finn  ann  iarum  trath  nona  do  aidchi  la  Ulltu  co 

farnic  tri  mna  and  ar  a  cinn  ac  duma  glas  co  conngnaib2  bansidha.  A  m-ba- 
tar  oc  caine  ar  in  duma  sin  doberdis  a  lama  uile  for  sin  duma  beos.  Teichit 
iaram  na  mna  isin  sidh  re  Finn.  Tarraid  Finn  oenmnai  dib  oc  techl  a  sidh 

Slang.  Gadas  Finn  a  heo  as  a  brut.  Doluid  in  ben  a  n-a  dega'xd  ocus  guidis 
Finn  fa  eo  a  bruitt  do  tobuirt  di  ocus  isbert  nar  bo  du  di  teacht  co  n-ainim 
isin  sidh  ocus  targaig  logh   

1.  Ms.  fein-j. 
2.  There  seems  to  be  a  punctum  delens  under  the  compendium  for  con. 



LA  PROSE  DE  SAINT  COLUMBA. 

Parmi  les  saints  qui  ont  illustré  l'Irlande,  il  n'en  est  point  après  saint 
Patrice  dont  la  légende  soit  plus  belle  que  celle  de  saint  Columba  (Mon- 

talembert,  Les  moines  d'Occident,  III,  p.  101-131).  Inscrit  dans  le  mar- 
tyrologe romain  au  9  juin  (Martyrologium  Notkeri  dans  Canisius,  Lecliones 

Antiquae,  VI,  p.  761,  et  Cardinal  Baronius  dans  ses  annotations  au 

martyrologe!  Columba,  que  l'on  a  quelquefois,  mais  à  tort,  confondu 
avec  saint  Columban,  vécut  dans  le  vie  siècle  (521-591).  Sa  vie  fut 
écrite  avec  beaucoup  de  charmes  par  Adamnan  et  a  été  publiée  pour  la 

première  fois  par  Canisius  {Lectiones  Antiquae,  V,  p.  5  59-621)  d'après  un 
manuscrit  du  monastère  de  Windberg  en  Bavière  :  elle  a  été  reproduite 

par  Thomas  Messingham  [Florilegium  insulae  sanctorum,  seu  Vitae  et  acta 

sanctorum  Hiberniae,  Paris,  1624,  p.  141-184,  avec  un  portrait  du  saint), 

Colgan  (Acta  SS.  Hiberniae,  II,  p.  336-372),  les  Bollandistes  (Juin,  II, 

p.  197-236),  Gonon  (Vitae  patrum  occidentis,  Lyon,  1625,  p.  420), 

Pinkerton  (Vitae  antiquae  sanctorum,  1789,  p.  47-187),  Migne  [Patrolo- 

giae  cursus,  LXXXVIII,  p.  726)  et  la  Société  archéologique  d'Irlande 
(Life  of  S.  Columba  by  Adamnan  abbot  of  Hy  or  Jona,  by  Wm.  Reeves. 

Dublin,  1857).  Une  autre  vie  de  ce  même  saint  a  été  donnée  par  D.  Ma- 

billon  [Acta  SS.  OSB.  I,  p.  361-366),  et  commentée  par  le  P.  Baertius 

(Bolland.  Jun.  II,  p.  180-189).  La  mission  de  S.  Columba  a  été  juste- 

ment admirée  par  le  vénérable  Bède  qui  l'appelle  «  le  premier  docteur 
de  la  foi  chrétienne  chez  les  Pietés  du  Nord  et  le  premier  fondateur  du 

monastère  de  l'île  de  Iona  ».  Aussi  son  souvenir  est -il  resté  très  popu- 
laire (Hisioria  ecclesiast.  gentis  Anglorum,  anglo-saxonice  et  latine,  Canta- 

brigiae,  1644,  lib.  III,  cap.  4,  et  lib.  V,  cap.  10).  Jacques  Usserius 

(Britannicarum  ecclesiarum  Antiquitates ,  Londres,  1687,  p.  359-364) 
Roi.  ait.  v  14 



206  La  prose  de  saint  Columba. 

décrit  fort  au  long  les  travaux  de  saint  Columba  comme  apôtre  et  nous 

rappelle  les  noms  de  douze  de  ses  disciples  qui  continuèrent  son  œuvre. 

Mais  si  la  vie  et  la  mission  de  notre  saint  sont  connues,  il  n'en  est 

pas  de  même  de  ses  écrits.  Très  peu  d'auteurs  en  ont  parlé.  Colgan  est 
le  seul  qui  ait  publié  un  hymne  attribué  à  saint  Columba,  et  sans  le  tra- 

vail remarquable  du  savant  D''  Todd  (Book  of  hymns  of  the  Ancient  Irish 
Church,  fasc.  II,  Dublin,  p.  201-251)  nous  ne  saurions  absolument  rien 
de  ses  œuvres. 

Dans  ces  derniers  temps,  mon  attention  fut  appelée  sur  des  gloses 

bretonnes  que  j'avais  signalées  dans  mon  catalogue  encore  inédit  des 
mss.  de  Fleury  et  qu'a  publiées  M.  Bradshaw.  Un  article  de  M.  Gaidoz 

dans  la  Revue  celtique  sur  les  hymnes  de  l'ancienne  liturgie  irlandaise  me 
remit  en  mémoire  un  document  que  je  ne  savais  à  qui  attribuer.  En 

effet,  dans  un  manuscrit  de  la  bibliothèque  d'Orléans,  si  riche  encore 
malgré  ses  pertes  immenses,  je  trouvai  au  milieu  des  œuvres  de  saint 

Prosper  un  rythme  alphabétique  sans  titre  que  j'aurais  pris  tout 
d'abord  pour  des  vers  de  l'auteur  ci-dessus  mentionné,  sans  une  note 

écrite  d'une  main  moderne  :  «  Haec  quae  secuntur  aliéna  sunt  a  gravi- 
tate  Prospero  familiari,  ce  qui  suit  est  peu  conforme  à  la  gravité  ordi- 

naire de  saint  Prosper.  »  Je  reconnus  que  c'était  l'hymne  de  saint 

Columba.  Pour  expliquer  l'origine  de  ce  document,  il  me  faudrait  racon- 

ter dans  tous  leurs  détails  les  rapports  de  Fleury-sur-Loire  avec  l'Angle- 
terre et  la  Bretagne,  je  le  ferai  plus  tard,  en  publiant  une  nouvelle  vie 

de  saint  Paul  de  Léon  d'après  un  ms.  de  ce  même  monastère.  Je  me 

bornerai  aujourd'hui  à  donner  une  description  exacte  du  ms.  qui  m'a 

fourni  l'hymne  dont  je  reproduis  le  texte. 

Le  ms.  146,  du  xe  siècle,  est  d'une  magnifique  exécution,  offrant  très 

peu  d'abréviations.  Chaque  strophe  commence  par  une  majuscule  hors 

texte  de  huit  millimètres,  tandis  que  les  lettres  ordinaires  n'en  ont  que 
quatre.  La  feuille  entière  comprend  0,28  de  hauteur  et  0,21  de  largeur, 

mais  la  partie  écrite  n'a  que  0,176  sur  0,125,  ce  °lui  donne  de  très 
belles  marges  de  chaque  côté,  au  haut  et  au  bas.  Les  lignes  sont  très 

espacées,  puisque  la  page  entière  n'en  contient  que  dix-huit,  réglées  à 
la  pointe  sèche.  Le  volume,  couvert  d'une  peau  grossière,  est  relié  en 

bois,  d'une  épaisseur  de  0,05  centimètres,  et  est  parfaitement  conservé, 
ce  qui  donne  une  grande  valeur  à  mon  texte. 

L'hymne  commence  à  la  neuvième  ligne  de  la  page  300  (la  pagination 

est  toute  moderne)  et  se  termine  à  la  page  308.  La  lecture  n'offre  aucune 

difficulté.  Quelques  mots  sembleront  un  peu  barbares,  parce  qu'ils  ne  se 
trouvent  pas  dans  Ducange  ;  mais  ils  pourraient  donner  lieu  à  une  foule 



La  prose  de  saint  Columba.  207 

de  remarques  et  de  notes  curieuses  dont  je  m'abstiendrai,  après  le  tra- 
vail du  Dr  Todd.  D'ailleurs,  pour  quiconque  a  lu  les  vies  de  S.  Columba, 

de  S.  Samson,  de  S.  Gildas,  de  S.  Paul  de  Léon,  et  de  beaucoup 

d'autres  saints  de  la  Bretagne,  il  est  hors  de  doute  qu'il  serait  facile  de 
composer  un  véritable  glossaire,  auquel  on  pourrait  donner  le  nom  de 

Glossaire  latin-celtique. 

En  outre,  mon  ms.  a  été  revu  et  corrigé  par  un  scribe  postérieur,  car 

j'ai  vu  plusieurs  corrections  que  j'indique  dans  le  texte;  la  plus  impor- 
tante à  signaler  est  celle  de  quorus,  qui  doit  être  lu  quorum  :  aussi 

au-dessus  de  \'s,  on  voit  trois  points  (vers  81). 

Ce  rythme  renferme  toutes  les  lettres  de  l'alphabet  et  comprend  douze 
petits  vers,  sauf  la  lettre  A  qui  en  a  quatorze  et  la  lettre  Z  qui  en  a  seize. 

Ces  vers,  dont  la  forme  appartient  aux  tétramètres,  se  composent  en 

général  de  huit  syllabes  et  riment  deux  à  deux,  sauf  le  vers  2  $ .  Sept 

vers  seulement  ne  sont  pas  tétramètres  (2,  14,  22,  $5,97,  102,  119). 

Enfin,  après  la  strophe  Z  se  trouve  une  oraison  qui  prouve  que  ce 

document  est  un  monument  liturgique. 

Je  ne  veux  pas  faire  l'analyse  de  cette  prose  mesurée  telle  que  la 

donne  le  ms.  146;  elle  n'est  que  le  développement  de  l'Ecriture  Sainte 
rapportant  la  création  des  anges  et  la  chute  de  Lucifer,  la  Genèse  du 

monde  et  de  l'homme,  sa  désobéissance,  la  description  de  l'enfer,  du 
jugement,  de  la  fin  du  monde,  et  le  séjour  des  âmes  dans  le  ciel.  Tel 

qu'il  est,  cet  hymne  ecclésiastique  n'a  d'autre  intérêt  que  celui  d'appar- 
tenir à  l'Église  d'Irlande  et  d'avoir  été  composé  par  S.  Columba.  Pour 

notre  pays,  il  a  une  valeur  plus  grande  encore,  parce  qu'il  fait  mieux 

ressortir  l'importance  du  monastère  de  Fleury-sur-Loire,  dont  l'influence 
sur  les  Iles  Britanniques  n'a  pas  encore  été  étudiée. 

Altus  prosator  vetustus       Dierum  et  ingenitus 
Erat  absque  origine       Primordii  et  crepidine 

Est  et  erit  in  saecula       Saeculorum  infmita 

Cui  est  unigenitus       Christus  et  Spiritus  sanctus 

5   Coaeternus  in  gloria       Deitatis  perpétua  : 

Non  très  deos  depromimus       Sed  unum  Deum  dicimus 

Salvâ  fide  in  personis      Tribus  gloriosissimis. 

B onos  creavit  angelos       Ordines  et  archangelos Principatuum  sedium       Potestatum  et  virtutum, 



208  La  prose  de  saint  Columba. 

10  Uti  non  esset  bonitas      Otiosa  ac  majestas 

Trinitatis  in  omnibus       Largitatis  muneribus  ; 
i 

Sed  haberet  cœlestia       In  quibus  previlegia 

Ostenderet  magnopaere      Possibili  fatimine, 

Cœli  '  de  regni  apice       Stationis  angelicse 
Claritate  pro  fulgoris      Venustate  speciminis 

Superbiendo  ruerat       Lucifer  quem  formaverat 

Apostatasque  angeli       Eodem  lapsu  lugubri 
Auctoris  cœnodoxiae      Pervicacis  invidiae 

Ceteris  remanentibus      in  suis  principibus. 

20    j-xraco  magnus  teterrimus      Terribilis  et  antiquus 
L'Qui  fuit  serpens  lubricus      Sapientior  omnibus 
Bestiis  et  animantibus      Terrse  ferocioribus 

Tertiam  partem  syderum       Traxit  secum  in  baratrum 
Locorum  infernalium       Diversorumque  carcerum 

2  $  Refugas  veri  luminis      Parasito  précipites. 

Excelsus  mundi  machinam       Praevidens  et  armoniam 

Ccelum  et  terram  fecerat      Mare  et  aquas  condidit 

Herbarum  quoque  germina      Virgultorum  arbuscula 

Solem,  lunam  ac  sydera       Ignem  ac  necessaria 

30  Aves  pisces  et  pecora      Bestias  animalia 

Hominem  demum  regœre      Protoplaustum  praesagmine. 

f; lactis  simul  syderibus      ̂ Etheris  luminaribus 

Conlaudaverunt  angeli      Factura  pro  mirabili 

Inmensae  molis  Dominum       Opificem  cœlestium 

3  5  Praeconio  laudabili       Debito  et  inmobili 

Concentuque  egraegio      Grates  egerunt  Domino 
Amore  et  arbitrio       Non  naturae  donario. 

Grassatis  primis  duobus      Seductisque  parentibus 
Secundo  ruit  diabolus      Cum  suis  satellitibus 

40  Quorum  orrore  vultuum  Sonoque  volitantium 
Consternarentur  homines      Metu  territi  fragiles 

1.  Le  C  est  carré  et  ressemble  à  un  L  double. 



La  prose  de  saint  Columba.  209 
Non  valentes  carnalibus       Haec  intuaeri  visibus 

Qui  nunc  ligantur  fascibus       Ergastolorum  nixibus. 

H ic  sublatus  e  medio       Dejectus  est  a  Domino 

45    n  Cujus  aeris  spatium       Constipatur  satellitum 
Globo  invisibilium       Turbido  per  duellium 

Ne  malis  exemplaribus       Inbuti  ac  sceleribus 

Nullisumquam  tegentibus      Septis  ac  parietibus 
Fornicarentur  homines       Palam  omnium  oculis. 

50    y  nvehunt  nubes  pontias      Ex  fontibus  brumalias 
1  Tribus  profundioribus      Oceani  dodrantibus 
Maris,  cœli  clematibus      Cheruleis  turbinibus 

Profuturas  segetibus      Vineis  et  germinibus 

Agitatae  flaminibus      Thesauris  emergentibus 

5  5  Quique  plaudes  marinas      Euacuant  reciprocas. 

Kaduca  ac  tirannica       Mundique  momentanea 

Regum  praesenti  gloria       Nutu  Dei  deposita 

Ecce  gygantes  gemere      Subaquis  magno  ulcère 

Conprobantur  incendio      Aduri  ac  supplicio 

60  Cocitique  carubdibus       Strangulati  turgentibus 

Scillis  obtecti  fluctibus       Eliduntur  et  (s)crupibus. 

Ligatas  aquas  nubibus       Fréquenter  crebrat  Dominus, 
Ut  ne  erumpant  protinus       Simul  ruptis  obicibus, 

Quarum  uberioribus      Venis  velud  uberibus 

65  Pedetentim  natantibus       Telli  pertractus  istius 

Gelidis  ac  ferventibus       Diversis  in  temporibus 

Usquam  influunt  flumina       Numquam  deficientia. 

M agni  Dei  virtutibus      Appenditur  dealibus 

Globus  terrae  et  circulus      Abysso  magnae  inditus 

70  Suffultu  Dei  idama       Omnipotentis  valida 
Columnis  velud  vectibus      Eundem  sustentantibus 

Promontoris  et  rupibus      Solidis  fundaminibus 

Velud  quibusdam  basibus       Firmatis  inmobilibus. 

ulli  videtur  dubium       In  imis  esse  infernum 

75    l'N  Ubi  habentur  tenebrœ      Vermes  et  dirse  bestiae 

N 



210  La  prose  de  saint  Columba . 

Ubi  ignis  sulphurens      Ardens  flammis  ac  dacibus. 

Ubi  rugitus  hominum       Fletus  et  stridor  dentium, 

Ubi  gehennae  gemitus      Terribilis  et  antiquus 
Ubi  ardor  flammaticus      Sitis  famisque  orridus. 

80   x-n  rbem  infra  ut  legimus       Incolas  esse  novimus 

v-/Quorus'  genus  praecario       Fréquenter  flectit  Domino, 
Quibusque  inpossibile       Librum  scriptum  revolvere 

Obsignatum  signaculis      Septem  de  Christi  monitis 

Quem  idem  [re]signaverat      Postquam  victor  extiterat 

85  Explens  sui  praesagmina      Adventus  prophetalia. 

Plantatum  a  prochemio      Paradysum  a  Domino 

Legimus  in  primordio       Genesis  nobilissimo 

Cuius  ex  fonte  flumina       Quattuor  sunt  manantia 

Cuius  etiam  florido       Liguum  vitae  in  medio 

90  Cuius  non  cadunt  folia      Gentibus  salutifera 
Cuius  inenarrabiles      Deliciae  ac  fertiles. 

*~v  uis  ad  condictam  Domini       Montem  conscendit  Sinai 

V^Quis  audivit  tonitrua      Ultra  modum  sonantia, 

Quis  clangorem  perstrepere      Inormitatis  bucinae 

9$  Quis  quoque  vidit  fulgora      In  gyro  coruscantia 

Quis  lampades  et  iacula      Saxaque  conlidentia 
Praeter  Israhelitici      Moysen  judicem  populi  ? 

r; egis  regum  rectissimi      Prope  est  dies  Domini, 
-Dies  iras  et  vindictae      Tenebrarum  et  nebulae 

100  Diesque  mirabilium      Tonitruorum  fortium, 

Dies  quoque  angustiae       Meroris  ac  tristitiae 
In  quo  cessabit  mulierum      Amor  ac  desiderium 

Hominumque  contentio       Mundi  huius  et  cupido. 

S  tantes  erimus  pavidi      Ante  tribunal  Domini 

Reddemusque  de  omnibus      Rationem  adfectibus 

Videntes  quoque  posita      Ante  obtutus  crimina 

Librosque  conscientiae      Patefactos  in  facie, 

1.  L's  est  marqué  de  trois  points,  mais  sur  Vu  se  trouve  le  signe  abréviatif  de  \'m. 



La  prose  de  saint  Columba.  2 1 1 

In  fletus  amarissimos      Ac  singultus  aerumpemus 

Subtracta  necessaria      Operandi  materia. 

1  io  r-p  uba  primi  archangeli       Strepente  admirabili 
I   Erumpent  munitissima       Claustra  ac  poliandria 

Mundi  presentis  frigola       Hominum  lucescentia 

Undique  conglobantibus       Ad  conpagines  ossibus 
Animabus  etralibus       Eisdem  obviantibus 

1 1 5   Rursumque  redeuntibus       Debitis  mansionibus. 

Vi 'agatur  ex  climactere      Orion  celi  cardine 
Derelicto  Virgilio       Astrorum  splendiensimo  ' 

Per  metas  tethis  ignoti       Orientalis  circuli 

Gyrans  certis  ambagibus       Redit  priscis  reditibus 

120  Oriens  post  biennium       Vesperugo  in  vesperum 

Sumpta  in  problematibus       Tropicis  intellectibus. 

Xristo  de  coelis  Domino       Descendente  celsissimo 

Praefulgebit  clarissimum       Signum  crucis  et  vexillum 

Tectisque  luminaribus       Duobus  principalibus 

125  Cadent  in  terram  sydera       Ut  fructus  deficulnea 

Eritque  mundi  spatium       Ut  fornacis  incendium 

Tune  in  montium  specubus      Abscondent  se  exercitus, 

Ymnorum  cantionibus       Sedulo  tinnientibus 

Tripudiis  sanctis  milibus       Angelorum  vernantibus 

150  Quattuorque  plenissimis       Animalibus  oculis 

Cum  viginti  felicibus       Quattuor  senioribus 

Coronas  admittentibus       Agni  Dei  sub  pedibus 
Laudatur  tribus  vicibus      Trinitas  aeternalibus. 

Zelus  ignis  furibundus      Consumet  adversarius 
Nolentes  Christum  credere       Deo  a  pâtre  venisse, 

Nos  vero  evolabimus       Obviam  ei  protinus 

Et  sic  cum  ipso  erimus       In  diversis  ordinibus 

Dignitatem  pro  meritis       Proemiorum  perpetuis 

1.  Au-dessus  de  en,  dis. 



212  La  prose  de  saint  Columba. 

Permansuri  in  gloria      A  seculis  in  secula. 

140  Quis  potest  Deo  placere      Novissimo  in  tempore 

Variatis  insignibus      Veritatis  ordinibus. 

Adesto  Domine  officio  servitutis  nostrae,  ut  quia  tu  dignatus  es  lavare 

pedes  discipulorum  tuorum  opéra  manuum  tuarum  ne  despicias,  quae 

nobis  retinenda  mandasti,  sed  sicut  his  abluuntur  exteriora  inquinamenta 

corporum,  ita  perte  omnium  nostrorum  interiora  laventur  peccata.  Per 
Dominum  nostrum,  etc. 

Ch.  Cuissard. 



MANUMISSIONS 

IN   THE 

LEOFRIC    MISSAL 

I  hâve  recently  corne  across  some  unpublished  ms.  entries  of  manu- 
missions  of  slaves,  which  may  be  thought  to  deserve  a  place  in  the 

pages  of  the  Revue  Celtique.  Although  they  are  written  in  Anglo-Saxon 

they  belong  to  the  half-Saxon,  half-Celtic  diocèse  of  Exeter,  and  préserve 
a  few  names  of  places  which  hâve  an  evidently  Celtic  ring  about  them. 

They  occur  on  fol.  8b  of  the  Leofric  Missal  a  x-xi  cent.  ms.  now  pre- 

served  in  the  Bodleian  Library  at  Oxford.  This  Service  Book  was  pre- 
sented  to  Exeter  cathedral  by  Leofric,  the  last  Bishop  of  Crediton  A.  D. 

1046-1050  who  in  the  latter  year  transferred  the  see  from  Crediton  to 
Exeter,  and  sat  as  first  Bishop  of  Exeter  A.  D.  1050-1072.  His  see  was 
co-extensive  with  the  modem  counties  of  Devonshire  and  Cornwall. 

Some  uncertainty  hangs  over  the  nationality  of  Leofric.  Inett  calls 

him  «  a  Burgundian'  ».  Oliver  is  a  little  more  circumstantial  and  descri- 

bes  him  as  «  descended  from  an  illustrious  family  in  Burgundy  » 2,  but 
as  neither  of  thèse  writers  produce  any  authority  for  their  statements, 
and  as  évidence  can  he  produced  which  is  inconsistent  with  them,  the 

Burgundian  theory  may  be  dismissed  without  further  notice.  Florence  of 

Worcester  calls  him  'Britonicus',  a  word  which  has  been  interpreted 
tomean  «  a  Breton  »  or  «  native  of  Brittany  »  by  Mr  Pedler  3,  and  Pro- 
fessor  Stubbs  4,  and  «  an  inhabitant  of  the  Cornish  portion  of  the  dio- 

cèse of  Crediton  »  by  M1'  Freeman  s .  The  latter  interprétation  seems 

1.  Inett  J.,  Origines  anglicanœ,   1855,  I,  468. 
2.  Oliver  G.,  History  of  Exeter,  1821,  p.  is. 
3.  Anglo-saxon  episcopate  of  Cornwall,  p.  47. 
4.  Foundation  of  Waltham  abbey  (or  De  Inventione  Crucis),  p.  ix. 
5.  Norman  conquest,  ij,  83. 



214  Manumissions  in  the  Leofric  Missal. 

to  be  the  more  probable  ;  yet  a  person  bearing  the  common  Saxon  name 

of  Leofric  ',  cannot  hâve  been  a  Celt  pure  and  simple,  and  «  Britonicus  » 
can  only  imply  that  be  was  born  on  what  was  actually  or  traditionally 

Celtic  ground,  or  that  on  one  side  of  his  family  Celtic  blood  was  flowing 
in  his  veins. 

Thèse  manumissions  are  written  on  fol.  8b.  of  the  Leofric  Missal. 

The  text  runs  as  follows.  The  original  spellings  and  divisions  of  words 

hâve  been  retained.  For  want  of  a  fount  of  Anglo-Saxon  type  the  thorn 
of  the  ms.  has  been  represented  by  th,  the  barred  d  by  the  Greek  3. 

(  i  )  -J*  thys  sint  thara  manna  naman  b*e  man freode for  ordgar  œt  bradanstane 
Sa  he  lœg  on  adle,  th  ys  cynsie  fram  liwtune,  y  godcild  of  lamburnan,  7  leo- 

fric of  swuran  tune  dola  wines  sunu,  7  eadsige  of  cyric  forda,  7  œlfgyth  of 

hoc  lande,  7  smala  of  ocmund  tune,  7  wifman  of  brada  stane,  7  byrhflœd 

of  tref  meu  tune,  7  œlflœd  of  clymes  tune,  on  wynstanes  gewytnesse  mœsse- 

preostes,  7  on  wulfsies  œt  lamburnan,  7  on  eallra  para  hired  preosta,  7  œlf- 
gy§  of  swuran  tune,  7  thœr  his  to  gewitnysse  cynsie  p[reost],  7  goda  p[reost], 

7  œlfric  p[reost]  ce  this  gewryt  wrat,  this  was  œt  borslea  gedon  for  ordgar. 

(2)  -j-  eadgifu  gefreode  œlfgioe  birhsies  dohtor  hlaf  bryttan  œt  borslea  on 
feower  wegas,  on  wynstanes  gewittnesse  mœssep[reostes]  7  on  goda  p[reostes] 

7  on  cynstanes  goda  suna,  7  on  afan.  birhtric  gefreode  œffan  œtcurritune  on 

brunes  gewitnesse  messe  p[reostes],  7  on  wynstanes  p[reostes],  7  on  eallra 

thœra  hyred  pljeosta]. 

(3)  j-  eadgyfu  gefreode  leofrune  œt  curritune  for  ordgar,  on  brunes  gewit- 
nesse messe  preostes,  7  on  ealra  thœra  hyred  preosta. 

(4)  -f-  byrhtric  gefreode  ribrost  7  hwite  on  middes  wintres  messe  dœg  œt 
tiwarhel  on  prudes  gewitnysse  mœsse  preost. 

(5)  -J-  eadgyfu  gefreode  wulfric  on  feower  wegas  thrim  ucan  œr  middan 
sumera  on  gewitnysse  byrstanes  mœssepreostes,  7  on  cynstanes,  7  on  clerices 

the  this  gewrat. 

(6)  -f-  eadgyfu  gefreode  wulfwunne  on  middes  summeres  mœsse  dœg,  on 
wulfnothes  gewitnysse  mœsse  preostes,  7  on  ealra  thœra  hired  preosta. 

(7)  -j-  eadgyfu  gefreode  œthelgyfe  wuncildes  wif  on  feower  wegas  on  middes 
sumeres  mœsse  œfen  œt  brœg,  on  brunes  gewitnisse  mœssep[reostes],  7  on 

wulf noies  messe  p[reostes],  7  on  eallra  thœra  hyred  preosta. 

1.  e.  g.  Leofric  Earl  of  Mercia  or  Coventry,  f  1057.  His  grandfather  and  that  persons 
great  grandfather  bore  the  same  name.  A  duke  Leofric  and  an  Abbot  Leofric  witness  a 

charter  of  king  Ethelred  in  994  (Kemble,  Coi.  diplom.,  n°  686.  Many  more  instances 
of  the  name  occur  in  W.  de  G.  Birch's.  Index  of  Saxon  abbots,  p.  82.  Three  persons 
named  Leofric  are  among  the  witnesses  to  manumissions  in  the  Leofric  missal. 



Manumissions  in  the  Leofric  Missal.  2 1 5 

We  may  notice  in  thèse  entries  : 
(a)  The  préservation  ofseveral  otherwise  unknown  names  of  persons 

and  places  in  Devon  and  Cornivall. 

(b)  An  allusion  to  an  office  or  occupation  in  the  «  hlaf  bryttan  »  as  a 

description  of  Birhsie  in  line  9. 

(c)  Proof  of  the  existence  in  Great  Britain  of  a  custom,  unevidenced 

hitherto  by  any  published  anglo-saxon  documents,  and  perhaps  confined 
to  Devon  and  Cornwall,  of  manumitting  slaves  at  places  where  four  cross 

roads  met.  «  On  feower  wegas.  »  The  prevalence  of  such  a  custom  in 

England  has  been  inferred  by  Mr  Kemble  '  fromits  lateruse  in  England, 
and  from  its  use  among  other  Teutonic  nations,  and  this  extract  from 

the  Leofric  Missal  proves  the  correctness  of  his  inference.  Publicity 

was  secured,  and  freedom  was  symbolized  by  the  choice  of  such  a 

locality.  Thèse  manumissions  were  entered,  in  the  same  way  as  manu- 
missions made  before  a  high  altar,  in  a  Service  Book  of  the  nearest 

cathedral  or  important  Abbey  Church. 

The  following  names  of  persons  and  places  occur  in  the  above  entries; 

the  suggested  identifications  of  the  latter  are  based  mainly  upon  the 
Domesday  Book. 

Persons  Places. 

vEffa  (2)  Bocland  (1)  Buckland  in  Devon. 

jElfgyth  (1)  Borslea  (1)  (2)  Boslie  (Bowsleigh)  in  Devon. 

TElflaed  (1)  Bradanstan  (1)  Bradstone  in  Devon. 

Mtfric  (1)  Braeg  (7)  near  Helston  in  Cornwall. 

Afa  Clymestun  (1)  Climestone  in  Cornwall. 

Birhsie  (2)  Curritun  (2)  (3)  Coryton  in  Devon. 

Birhtric  (2)  (4)  Cyricforda  (1)  Churchford  ? 

Brun  (2)  (3)  (6)  Lamburnan  (1)  Lamborne  ? 

Byrflced  (1)  Liwtun  (1)  Lifton  in  Devon  ? 

Byrstan  (5)  Ocmundtun  (1)  Oakhampton  in  Devon. 

Cynsie  (1)  Swurantun  (1)  Sourton  in  Devon. 

Cynstan  (2)  (5)  Tiwarhel  (4)  near  S.  Pelrock  in  Cornwall. 

1.  Saxons  in  England,  1875,  I,  221.  Latin  authorithies  for  other  places  of  manumis- 

sion  besides  the  church  are  given  in  B.  Thorpe's  Diplomatarium.  p.  xviii.  Professor 
Earle  suggests  that  places  where  four  roads  met  were  considered  sacred  from  the  custom 
of  erecting  crosses  there.  —  [I  would  rather  ihink.  that  crosses  were  erected  where  four 
roads  meet  because  thèse  places  were  already  considered  sacred  in  prae-christian  times  ; 
such  was  the  case  in  Greece  and  in  the  Roman  Empire.  —  H.  G.] 



216  Manumissions  in  the  Leojric  Missal. 

Dolawine  (i)  Trefmeutun  (i)  Trematon  in  Cornwall. 
Eadgi(y)fu  (3)  (5)  (6)  (7) 
Eadsig  (i) 
Goda  (1)  (2) 
Godcild  (1) 
Hwite  (4) 

Leofric  (1) 
Leofrun  (3) 
Ordgar  (1)  (3) 
Prude  (4) 
Ribrost  (4) 
Smala  (1) 

Wifman  (1) 
Wulfnoth  (6)  (7) 
Wulfsie  (1) 

Wulfwunn  (6) 
Wuncild  (6) 

Wynstan  (1)  (2) 
F.  E.  Warren. 

S.  John's  Collège.  Oxford.  Oct.  1881. 

P.  S.  Since  writing  the  above,  I  hâve  ascertained  that  thèse  manumis- 

sions were  printed  by  Mr  Davidson,  with  a  translation,  by  way  of 
appendix  to  a  Paper  on  Anglo-Saxon  Boundaries  in  Devonshire,  in  the 

'Report  and  Transactions  of  the  Devonshire  Association  for  the  Advan- 

cement  of  Science'  tom.  vin,  1876,  p.  417.  My  readings  differ  from  his 
in  twenty  points,  of  winch  the  following  are  spécimens  of  importance. 
The  remainder  are  merely  orthographical. 

Présent  reading. Mr  Davidson's  readings. 

No  11, line    3 , 
on  afan  [=  iu  witness of on  afun  [=  at  Avon, 

P 

Afa.] 
a  river  or  place.] 

—  v, —     i, 
ucan  [=  weeks] euen  [=  eves.] —  v, —    2, 

byrhstanes 
byrstunes. 

—  v, —     2, 

cynstanes cynstunes 
—  v, 

—     h 

gewrat 
gewrite. 

Mr  Davidson  identifies  the  'Ordgar'  who  is  mentioned  in  thèse  entries 

as  lying  ill  (line  2)  with  'Earl  Ordgar'  who  died  in  971,  and  therefore 
assigns  them  to  the  year  970.  I  was  inclined  to  identify  this  person  with 



Manumissions  in  the  Leofric  Missal.  2 1 7 

an  Ordgar  who  is  mentioned  more  than  once  in  the  Exeter  Domesday 

Book  as  holding  land  in  Devon  and  Somerset  in  the  reign  of  Edward 

the  Confessor,  and  therefore  to  assign  them  to  the  time  of  Leofric's 
Episcopate  at  Exeter  1050-1072  ;  but  as  the  places  named  in  thèse 

manumissions  lie  chiefly  in  West  Devon  'or  Cornwall)  the  country  of  the 
earlier  Ordgar,  who  according  to  one  account  was  buried  at  Trematon, 

and  as  they  are  not  named  among  the  possessions  of  the  later  Ordgar, 

I  am  constrained  to  acquiesce  in  M1'  Davidson's  conclusion. 



MOTS  ET  EXPRESSIONS  CELTIQUES 

DANS  LE  GALLOT  DES  HAUTS-BRETONS. 

ABRÉVIATIONS. 

E.             Ercé 
L. 

Lamballe 

M.            Matignon Pr. Plérin 

P.            Penguily 
Pv. Plouvara 

(Mots  recueillis  par  M. Sébillot)        SB. 
St-Brieuc 

           SD. 
St-Donan 

Tn. Tréveneuc. 

anva  M.  anvai,  anvé  E.  anvain  M.  SB.  lanvert,  lonvert  SD.,  masc.  ; 

anvie  SB.  fém.  Orvet,  anguisfragilis.  Franc,  anvain,  anvot,  Dom  Le  Pel- 
letier; envoyé,  Littré;  anc.  fr.  anvoie,  anvoye,  E.  Rolland  (voy.  sa  Faune 

popul.  III,  pp.  18-19,  ou  sont  citées  une  foule  de  variantes).  Du  bret. 
anaff  Catholicon,  anauff  Cath.  éd.  in-4,  au  mot  dall;  Cath.  ms.  anafan  ; 
à  Lanvollon  annaff,  à  Sarzeau  enah,  etc.  [Rev.  celî.  III,  58;  IV  146)  ; 

anv,  anf,  D.  Le  P.,  id.  ;  comique  anaf,  stellio,  Voc.  Cf.  gall.  anaf 

mutilation,  défaut  physique,  v.  irl.  anim,  à  cause  de  la  prétendue  cécité 

de  l'animal  plutôt  que  pour  sa  fragilité  réelle.  «  Nos  Bretons  regardent 

anf  comme  adjectif  ;  puisqu'ils  disent  anf-aezr,  qui  signifie  aveugle  ser- 
pent »  D.  Le  P.  La  contraction  de  anaff  en  anv  (cf.  trécorois  anvout, 

connaître,  =  léonnais  anaout,  anavout,  Cath.  aznauout,  gall.  adnabod) 

peut  avoir  eu  lieu  en  certains  dialectes  dès  le  xve  siècle,  lorsque  l'au- 

teur du  Cath.  traduisait  anaff  en  français  par  auvin,  lisez  anvin.  C'est 

ainsi  qu'actuellement  vivent  côte  à  côte  des  formes  d'âges  différents, 
comme  anneu[enn),  trame  (Léon)  et  anve,  ahnve  (à  Lanvollon).  Cette 

dernière  est  certainement  la  plus  ancienne  (cf.  gall.  anwe),  quoique  l'autre 
soit  seule  dans  le  Cath.  (anneu,  anneuenn,  anneuyff).  —  Les  déformations 



Mots  et  expressions  celtiques  en  gallot.  219 

du  lat.  anguilla,  anguille  (E.  Roll.,  Faune  popul.  III,  99)  sont  trop  diffé- 

rentes des  mots  étudiés  ici  pour  que  ceux-ci  puissent  venir  à'anguis. 
bara-bara-bara-bè  !  Tn.  Cri  pour  appeler  les  brebis.  Bret.  bara-bè  ! 

Rev.  celt.  IV,  547,  de  bar  a  pain,  et  bc,  onomatopée. 

bar  ailler  Tréguidel,  bâiller.  Du  bret.  bar  aillât,  prononciation  tréco- 

roise  de  bataillât  'baailler'  Cath.  de  badare,  cf.  v.  br.  bat  gl.  frenesin 
(Wh.  Stokes,  Orléans  Gl.  272). 

barze,  barse.  SD.  Pv.,  m.  P'tit  — ,  enfant  espiègle,  remuant.  Br.  barz, 
menestrier,  1.  mimus,  Cath.,  proprement  «  barde  ». 

bèr  Tn.  masc,  écart  avec  la  charrue  ;  berjons  Tn.  m.  pi.  sillons  plus 

courts  que  les  autres.  Cf.  berhienn,  pl.ao,  id.  à  St-Mayeux  (Cornouaille). 

La  rac.  semble  le  bret.  berr,  court  (corniq.  ber,  gall.  byr).  'Faire un  ber\ 

répondrait  à  l'expression  française  «  couper  court  ». 
berlu  Pv.  L.  m.  digitale.  Br.  burlu,  brulu,  digitales  (Cath.  burluenn, 

bruluenn,  estoquion,  1.  eleborus,  uiacrum)  cf.  corniq.  breilu  rosa  Voc.  ; 

gall.  briallen,  pi.  briallu,  primevère.  Le  mot  gallot  semble  tiré  d'une 

forme  bretonne  où  la  première  voyelle  n'était  pas  encore  assimilée  à  Vu 
suivant. 

berne  Dinan,  M.  bergne  SD.  derne  Hénanbihen,  M.  f.  amas,  mulon  de 

foin,  de  paille,  etc.  Bret.  bern,  m.  Cath.  bernn,  monceau,  Voc.  comique 

bern  acervus,  gall.  bwrn,  pi.  byrnau.  Ce  mot  se  prononce  parfois  bîn  en 

dialecte  de  Tréguier.  Pour  l'échange  de  b  et  d,  cf.  le  haut-bret.  brache 
et  drache,  sciure  de  bois,  et  le  mot  digaré,  cité  plus  loin. 

berzonec  Pv.  m.  Celui  qui  ne  sait  que  le  breton.  Br.  de  Tréguier  bre- 
zonek  adj.,  breton,  onne;  subst.,  la  langue  bretonne.  Le  changement 

de  re  en  er  entre  deux  consonnes  est  régulier  en  gallot  :  Bertons  =  Bre- 

tons, terpied^  trépied,  etc.  Il  a  lieu  aussi  en  vannetais  :  berhonêk  = 
léon.  brezounek. 

bihan  petit,  dans  'les  courtieux  bihans',  c'est-à-dire  'les  petits  courtils', 

nom  d'un  champ  à  St-Donan.  Br.  bihan,  gall.  bychan. 
bras  grand,  dans  l'expression  marmous  bras  Pv.  SB.,  t.  d'injure,  litt. 

'grand  singe'  bret.  corniq.  gall.  et  irl.  bras. 
buyen  (pron.  bu-yen)  m.  ver  de  terre,  Pr.  Pv.  Tn.  ;  ver  blanc,  Pr. 

Tréméloir;  parasite  des  vaches,  Pr.  SD.;t.  de  mépris,  Pr.  Pv.  SD.  Tn. 

Bret.  buzugenn,  van.  buhugenn,  buhigenn,  ver  de  terre.  Le  Cath.  traduit 

buzuguenn  en  franc,  par  bugue  et  en  lat.  par  buga.  D.  Le  P.  cite  bugue 

comme  usité  dans  la  partie  française  du  pays  de  Vannes.  Coupoux  de 

buyens,  Tn.,  sobriquet  des  laboureurs,  répond  au  bret.  troc'her  buzuk. 

L'y  de  buyen  semble  venu  de  g  comme  dans  le  mot  cayusse. 
cahet  (pron.  ...ète)  SD.,  dans  l'expression  enfantine  «  il  a  fait  cahet 



220  Mots  et  expressions  celtiques  en  gallot. 

de  bragotte  »  est  l'infinitif  trécorois  kac'het,  Cath.  cachet,  léon.  kac'hout, 
caccare. 

cayusse  (pron.  ca-yus')  Tn.,  espèce  de  ciguë  qui  vient  dans  les  lieux 
humides.  Trécorois  kegust,  id.  (avec  un  /  adventice  comme  dans  polost 

=  bobs,  beloce),  gall.  cecys,  tiges  creuses,  ciguë;  ceccysen  'canna', 
Davies.  Cf.  angl.  keksy,  ciguë. 

chef,  bout,  dans  Chef-du-Boys,  Chef-du-Pont  (Armoriai  breton  de  Guy 
Le  Borgne,  Rennes,  1667,  pp.  47,  48),  Cheffontaines  (Armoriai  de  M.  de 

Courcy,  p.  189)  est  une  traduction  du  bret.  penn,  tête,  bout  [Penarhoat, 

Penfeunteniou,  etc.)  :  cet  emploi  de  ce  mot,  comme  l'a  fait  remarquer 

M.  d'Arbois  de  Jubainville,  ne  se  trouve  qu'en  Bretagne. 
choua  (ou  ch'va)  d'caleuv'  SD.  Tn.  libellule,  litt.  'cheval  de  couleuvre'. 

C'est  probablement  la  traduction  du  tréc.  marc'h-aer,  id.  cf.  gall.  gwas 
y  neidr. 

chouquenne  m.  Tn.  Le  foin  ou  la  paille  qu'on  met  dans  le  sabot  sur 
son  pied  pour  le  garantir.  Bret.  choukenn  [Rev.  celt.  IV,  150). 

cône  m.  cônée  f.  pipe.  Bret.  korn  (-butun).  L'altération  phonétique  est 
la  même  que  dans  cônière  M.,  =  cornière  M.  SD.  et  Normandie,  coin, 
dont  la  racine  latine  est  originairement  la  même  que  celle  du  bret.  korn. 

couéner  SB.  Pv.,  s'ecouéner  Pv.,  pleurnicher,  se  plaindre;  couénoux, 
fém.  ouse  SB.,  pleurnicheur;  tout  penaud.  Bret.  keina,  gémir,  Cath. 

queiniff  ;  les  mots  gallots  sont  plus  près  encore  du  gallois  cwyno,  v.  irl. 

câinim  (et  cainim,  infinitif  cdiniud,  mod.  caoineadh,  d'où  l'anglo-irlan- 

dais  keen).  Voici  d'autres  mots  gallots  qui  tiennent  à  ceux-ci  de  fort 
près  :  couiner,  couigner,  E.  M.,  crier,  pousser  des  cris  plaintifs,  en 

parlant  des  animaux  ;  à  Pv.  s'écouiner.  Cf.  l'angl.  to  whine,  ail.  winseln. 
cousquet  (pron.  ...ète)  aller  dé  cousquet  SD.,  aller  dormir  (se  dit  par 

plaisanterie|.  Bret.  mont  dà  gousket,  de  kousket,  Cath.  cousquet,  gall. 

cysgu  dormir,  cwsg,  sommeil,  que  M.  Gaidoz  tire  avec  beaucoup  de 

vraisemblance  du  bas-lat.  cesquere  pour  quiescere.  Cf.  dysgu,  (bret.  moy. 

disquiff)  de  discere. 

crée-ch'min  SD.,  croix-chemin  M.  m.  carrefour,  traduction  du  bret. 

kroaz-hent,  Cath.  croashent  Z.2  889,  litt.  'chemin  en  croix'.  Ce  genre  de 

composition  répugne  au  génie  du  français,  c'est  même  probablement  ce 

qui  l'a  fait  devenir  rare  en  breton,  tandis  qu'il  a  gardé  toute  sa  vigueur 

dans  le  gallois,  où  il  n'est  pas  combattu  par  l'influence  anglaise. 
croguille  Pv.  crodille  Tn.  cordille  M.  crosille  SB..f.  coquillage.  Ce  mot 

semble  le  franc,  coquille,  dont  le  radical  aura  été  accommodé  au  bret. 
krogen,  Cath.  croguenn,  Voc.  corn,  crogen,  concha,  gall.  cragen,  de  même 

qu'inversement  le  suffixe  a  été  francisé  dans  le  trécorois  krogillen  et 



Mots  et  expressions  celtiques  en  gallot.  22 1 

le  pluriel  vannetais  gregail  (dict.  ms  de  Châlons).  Le  suppl.  de  Littré 
donne  le  terme  normand  crazilles,  f.,  débris  de  coquillages,  qui  doit  être 
tout  différent. 

cutte  f.  provision;  jouer  à  cutte  SB.,  à  cutte-cutte  Pv.,  à  cache-cache  ; 
cutter  SB.  cacher;  cuttemusser  E.  cacher  avec  soin;  cuttemussoire  E. 

cachottière;  décutter,  tirer  ce  qui  est  caché.  Br.  kuzat,  Cath.  cuzaff,  corn. 

cuthe  Z.2  142  gall.  cuddio. 
derbot  SD.  m.,  tesson,  du  br.  darbod,  litt.  fragment  de  pot,  composé 

de  dam  m.,  morceau,  Cath.  darn,  corn,  et  gall.  darn  (d'où  le  fr.  darne 
f.  tranche;  cf.  angl.  to  darn,  rapiécer),  et  de  pot,  pot. 

derdin  m.  SD.  cf.  drine  f.  SB.  ventre,  panse,  t.  enfantin.  Peut-être 
du  br.  teur,  tor,  v.  br.  tar,  dar,  tor,  dor,  v.  gall.  ton,  corn,  tor,  irl.  tar. 

Cf.  le  norm.  du  Bessin  dare  f.  bedaine;  darée.  plein  la  panse  (Joret). 

Voy.  tarague. 
digarè  SD.  bigaré  Tn.  m.,  prétexte.  Du  bret.  de  Trég.  digare,  excuse, 

Léon,  digarez  Cath.  id.  Le  changement  de  d  en  b  se  trouve  en  breton 

dans  le  vannetais  brogon,  éclairs,  à  Sarzeau  drogon,  cf.  gall.  draig,  dragon, 
éclair. 

drèu  SD.  f.  sorte  de  mauvaise  herbe.  Br.  dreok  (P.  Grégoire  de 

Rostrenen  dréeucq),  gall.  drewg,  ivraie,  d'où  le  fr.  droc  dans  Littré. 
druger  Pv.  SD.  E.  M.  s'amuser,  folâtrer,  badiner,  «  mot  en  usage 

dans  les  provinces  voisines  de  Bretagne,  n  dit  Dom  Le  Pelletier.  Dru- 
joux,  f.  drujoére,  SD.  joueur,  joueuse;  drugerie  E.  M.  druge,  v.  fr.  druje 

(Séb.)  act.  de  «  druger  ».  En  norm.  du  Bessin,  drugié,  v.  n.  (Joret). 

Bret.  drujal,  cf.  gall.  drud,  héros,  et  le  fr.  dru. 

fali  Tn.  SD.  m.  coquillage,  en  partie,  'bigorneaux',  du  tréc.  vàli, 
fàli,  qui  lui-même  semble  venir  du  haut-breton  farin  SB.,  comme  le 
tréc.  ili,  prunelles,  vient  de  irin  (Léon)  en  gall.  min. 

gallot,  haut-breton,  nom  du  peuple  et  du  langage  de  la  Haute-Bre- 

tagne, du  br.  gall,  français,  proprement  'gaulois',  avec  un  suffixe  dépré- 
ciatif  comme  dans  le  synonyme  chinot,  patois  haut-breton  (SD.)  :  «  parler 

chinot.  »  Chinot  signifie  'petit  François'  ;  il  vient  de  Fanchin,  diminutif  du 
bret.  Fanch  (h. -bret.  Fiche,  environs  de  Moncontour),  tiré  de  Fran- 

çois, nom  propre  que  les  Hauts-Bretons  prononcent  français,  comme  le 
nom  de  la  langue. 

gapâ  Tn.  SD.  balle,  enveloppe  du  grain  dans  l'épi  ;  débris  de  blé 

vanné.  Marée  des  gâpàs,  ou  marée  gâpaillouse,  M.  SB.,  la  marée  d'équi- 
noxe  de  septembre,  qui  apporte  au  rivage  beaucoup  d'herbes  marines 
parmi  lesquelles  on  trouve  des  gâpâs.  Egapailloué,  Pv.,  gros  balai  de 

branches  vertes  ;  égapailler,  Pv. ,  enlever  les  morceaux  de  paille  mêlés 

Rev.  Celt.  V  \  5 



222  Mots  et  expressions  celtiques  en  gallot. 

au  grain  ;  et,  par  extension,  balayer  négligemment.  Cf.  le  cornouaillais 

gwaspel  (St-Mayeux)  (gwespel  à  Plélauff),  paille  hachée  par  la  machine  à 

battre,  de  gwas,  gwes,  pire,  et  de  pell,  balle,  confondu  ici  par  le  haut- 
breton  avec  le  mot  paille. 

golvet  m.  SB.  Pv.  SD.  Tn  ;  f.  golvette  Tn.,  qui  n'a  qu'une  oreille.  Cf. 

le  bret.  moy.  golff,  Cath.,  sans  queue  ;  trécorois  gô/,  qui  n'a  pas  d'oreilles 

(se  dit  des  brebis,  à  Tréméven),  et  peut-être  l'irl.  goll,  aveugle  (même 

association  d'idées  que  nous  avons  vue  au  mot  anva). 

guinguer  SD.,  ginguer  Pv.,  donner  des  coups  de  pied  :  «  — quelqu'un 
en  vache  »,  lui  donner  des  coups  de  pieds  en  arrière,  comme  fait  une 

vache  qu'on  trait.  Ouinquer  Tn.,  frapper  avec  le  pied,  en  parlant  des 

vaches;  vache  guinchouse  SD.,  celle  qui  a  l'habitude  de  donner  des 

coups  de  pied.  Bret.  gwinkal,  gall.  gwingo,  cf.  l'angl.  to  wince,  to  winch 
ruer,  regimber. 

harzer  SD.  retenir  (un  chien  qui  veut  mordre,  une  vache  qui  veut 

passer,  etc.)  Br.  harza,  Cath.  harsaff,  cf.  gall.  aros? 

herzer  SD.  durer,  tenir.  'N'y  a  pas  moyen  d'herzer  dans  la  vie-là  ; 

qu'est-ce  qui  pourrait  herzer  là-dedans  ?'  Br.  herzel.  C'est  le  même  verbe 
que  le  précédent,  pris  neutralement. 

hibe  SD.  hippe  Pv.  SD.  fém.  Qiibette  f.  SB.  et  pays  de  Vannes,  d'après 
un  ms.  de  M.  Hamonic);  guibette  f.  M.  E.  éphémère,  moucheron,  cou- 

sin. Cf.  bret.  c'houibuen,  fibuen,  van.  huib,  huiben,  huibeden  ;  corn. 
gwiban,  gall.  gwyban, gwybedyn,  v.  fr.  pi.  wibez  (Séb.);norm.  bibei.  bibet 

m.  (Joret),  vibet  (Le  Héricher).  Le  Cath.  traduit  fubuenn  en  lat.  par  bibio, 

et  Du  Cange  a  bibiones,  bibones,  bibrones,  moucherons  ;  mais  le  primitif 

a  dû  commencer  par  le  son  v.  Pour  le  passage  de  gw  à  c'hw  en  bret., 

voy.  Wh.  Stokes,  Orl.  gl.,  p.  7,  et  M.  d'Arbois  de  Jubainville,  Mém. 
de  la  Soc.  de  Ling.  IV,  257. 

hoari  SD.,  du  — ,  du  jeu.  Br.  c'hoari,  gall.  chwarae  et  gwarae. 
hourde[l)  pi.  hourdiaoux  SD.,  bélier;  hourr  SD.  Pv.  SB.,  bélier; 

homme  de  mauvaise  humeur  ;  hourro!  hourro  !  SD.,  cri  pour  appeler  le 

bélier  ;  houro  SD.  «  têtu  comme  un  hourr  »  ;  hourr  !  SB.,  syn.  de  pelé  ! 

se  dit  quand  une  toupie  que  l'on  a  jetée  sur  celle  de  son  adversaire 
Véteint,  mais  ne  vire  pas  elle-même.  Cf.  gall.  hwrdd,  bélier,  mot  qui  a 

dû  exister  en  bret.,  d'après  le  dict.  gallois  de  Richards  (cf.  corn,  horth 
Voc,  plus  tard  hor),  mais  qui  a  de  bonne  heure  pris  un  t  initial  (tourz), 

probablement  parce  qu'il  est  le  plus  souvent  précédé  de  maout  :  tourz  al. 
maout  tourz  Cath.  in-4. 

ian  (1  syll.),  quelquefois  han  Broons,   St-Méen,  Montfort,  oui.  ian- 



Mots  et  expressions  celtiques  en  gallot.  225 

mée  anc.  évêchés  de  St-Malo,  Rennes  et  Dol,  oui  mais,  comme  à  SB. 

vire  mée  =  voire  mais.  Br.  ia,  gall.  il. 

lagat  m.  (pron.  af)  SD.  œil,  par  plaisanterie  :  'Ovèr' don  tes — ; 
où's'que  t'as  mins  tes  —  ?'  On  ajoute  quelquefois  'comme  disent  les 

Bertons'  ;  Br.  lagad,  lagat,  gall.  llygad. 

lucet  pi.  lusets  SD.  et  qqf.  par  abus  luciaoux  Pv.,  fruit  de  l'airelle 
myrtille.  Br.  lus,  Cath.  lusenn,  uaccinium  ;  gall.  llus.  Brizeux  a  dit  : 

'Cueillant  des  lucets  noirs  pour  cette  brune  enfant'  (Œuvres  complètes, 
Paris,  1800.  T.  II,  p.  41 3)- 

mad,  bon.  Se  dit  à  Pv.  dans  l'expression  très  commune  mad-vad! 

qui  exprime  qu'on  trouve  quelque  chose  à  son  goût  ;  bret.  mâd,  'vàd. 

maoues  (pron.  es')  Pv.,  s'emploie  au  vocatif  en  parlant  à  une  'brette' 
ou  femme  bretonne.  C'est  aussi,  au  masculin,  le  nom  de  jeunes  pâtours 

ou  bergers  de  10  à  1 5  ans  :  'un  p'tit  maoues'.  Br.  maoues,  maouez, 
femme,  proprement  féminin  du  corniq.  maw,  irl.  mug,  serviteur. 

ménette  f.  Callac  (Morbihan)  chèvre.  Bret.  menn,  mennik,  chevreau, 

Cath.  menn,  Voc.  corniq.  min,  irl.  écoss.  meann.  D.  Le  P.  parle  d'un 
mot  fr.  menniguette  ou  manighette,  pour  désigner  «  certain  petit  poisson 
dit  ailleurs  chevrette  ». 

mort.  Il  était  net  morte,  SD.  Cf.  bret.  noz  marv,  tout  à  fait  nuit,  comme 

skuiz-marv,  litt.  mort  de  fatigue,  et  en  fr.  'mort  de  faim,  ivre-mort'. 

nâche  f.  Pv.,  lien  pour  attacher  les  vaches  à  l'étable;  nâcher  SD.  Pv. 
attacher  (les  vaches)  [ennâcher,  id.,  ms.  de  M.  Hamonic)  ;  dénâcher  E., 

ôter  la  nâche  ;  empenâcher  Pv.  embarrasser,  embrouiller.  Bret.  nask, 

Cath.  nasq,  lien,  v.  irl.  nasc,  anneau ,  bret.  naska,  lier,  v.  irl.  nascim  ; 

br.  dinaska,  délier;  pen-naska,  lier  la  tête. 

neu  SD.  :  'avér  du  —  pour  faire  quelque  chose',  savoir  s'y  prendre. 
Trécorois  kaout  neù,  id.;  léon.  neûz  forme,  mine,  gall.  nawd  nature, 

caractère,  v.  irl.  gnâs. 

paoubran  Pv.  m.  bouton  d'or.  Br.  pao-bran,  litt.  'patte  de  corbeau'. 

péguémenne  m.  SB.,  etc.,  argent;  affaire  :  'je  lui  dirai  son  — ;  tréc. 

pegemen  (léon.  pegement)  combien,  qui  s'emploie  aussi  dans  le  même  sens 

(Me  larou  he  begemen  d'han),  Cath.  peguement. 
pierre  verte  Tn.,  ardoise,  est  peut-être  une  traduction  du  bret.  men 

glas,  où  glas  veut  dire  sans  doute  'bleu'  plutôt  que  'vert'. 
quigner  Pv.  SD.  écorcher  (la  terre),  enlever  une  bande  de  gazon; 

quignage  m.  ibid.  act.  de  quigner  la  terre.  Br.  kigna,  kignaden.  Cf.  ken, 

peau  ? 

ractal  SD.,  sur-le-champ  :  payer  — .  Bret.  raktal,  litt.  devant  le  front. 



224  Mots  et  expressions  celtiques  en  gallot. 

taoume  f.  SD.,  Plainehaute  ;  taoune,  tenue  Tn.  fronde  ;  détaoumer  SD. 

(syn.  de  déguindef),  jeter  brutalement  ;  détaouner  Pv.  lancer  par  dessous 
la  jambe  ;  renverser.  Br.  talm  f.  Cath.  talm  fronde,  van.  talm  un  coup 

(de  tonnerre),  gall.  talm  espace,  etc.;  v.  irl.  tailm  f.  fronde  ;  talmaide 
soudain. 

tarague  f.  M.  tiquet,  parasite  du  chien.  A  SD.  taraque,  qui  ne  sert 

que  comme  terme  de  comparaison  :  'rond,  raide,  saoul  comme  eune  — '; 
et  dans  'petite  — '  injure  à  un  homme  gros  et  court.  Cath.  taraguenn, 
fr.  tarague;  bret.  de  Vannes  tarrak  m.1,  ailleurs  teurek,  teurk,  rac.  teur, 
voy.  derdin.  Cf.  gall.  torogen,  personne  qui  a  une  grosse  panse.  Le  Cath. 

porte  taraguenn  als.  teureguenn,  tique.  L'adj.  teurek,  ventru,  a  ses  ana- 
logues dans  toutes  les  langues  celtiques. 

trinchon  m.  SD.  Tn.,  sorte  d'oseille  sauvage.  Le  Cath.  donne  en  fr. 
trinclwn,  en  bret.  trinchonenn.  Bret.  mod.  trincliin,  cf.  trenk,  aigre.  Le 

Cath.  in-4  a  en  bret.  trinchenenn. 
Emile  Ernault. 

i.  tarraq,  Châlons,  au  mot  boscarî. 



MÉLANGES 

LE  BRETON  DANS  MAISTRE  PATHELIN 

NOTE  COMPLÉMENTAIRE  '. 

M.  de  la  Villemarqué  nous  fait  savoir  qu'il  vient  de  retrouver  dans  des 
notes  déjà  vieilles  de  vingt-cinq  ans  une  lecture  du  passage  breton  de 
Pathelin,  dont  la  correction  lui  semble  inattaquable  'Bulletin  delà  Société 

archéologique  du  Finistère,  t.  VIII.  Procès-verbaux  et  mémoires,  1880- 

1881,  p.  81-7).  La  voici  : 
1  ayoul  dan  diaoulyen  ra  veze 
2  Corf  hac  eneff! 

3  Hui,  rot  bezou  drouc  nos,  badou 

4  digant  an  tan  en  hoz  madou 

5  Empedifdich  guitebunan 
6  Guesquerien  ol  dre  douch  aman 
7  ma  et  cachet  hoz  bouzelou 

8  En  un  ober  goadeguenou 

9  maz  rechet  eruz  dan  hol  con 
10  so  ol  oz  mervel  gant  nafon 
1 1  aluzen  ac  cher  e  pysy 

\2  Hac  cals  amour  ha  courtesy. 

Nous  constatons  avec  satisfaction  que  la  lecture  de  M.  de  la  Villemar- 

qué ne  s'éloigne  guère  de  la  nôtre,  si  l'on  excepte  le  vers  8  pour  lequel 
il  propose  une  restitution  de  M.  Ernault. 

Signalons  cependant  au  vers  1  diaoulyen  ravezi  pour  diaoulen  ravezei; 
Vers  4,  tan  pour  can  ; 

Vers  6,  guesquerien  pour  quet  querenî ; 

1.  cf.  t.  IV.  p.  450. 



226  Le  breton  dans  maislre  Paihelin. 

Vers  7,  ma  et  pour  menez; 

Vers  9,  erux  pour  truez  ; 
Vers  1 1,  ac  cher  pour  archet; 

Vers  12,  /iac  pour  /?oz. 

M.  de  la  Villemarqué  ayant  oublié  cette  lecture  dans  ses  cartons  depuis 

si  longtemps,  n'a  pas  songé,  dans  ses  nombreux  voyages  à  Paris,  à  con- 
sulter les  manuscrits.  Il  n'avait,  au  moment  où  il  s'est  occupé  de  ce  tra- 

vail, que  le  texte  des  plus  anciennes  éditions  entre  les  mains.  M.  de  la 

Villemarqué  affirme  qu'il  a  tiré  grand  parti  des  variantes  qu'elles  pré- 
sentent. 

En  réalité,  en  face  du  texte  du  manuscrit  Téchener,  ces  variantes 

n'offrent  aucun  intérêt,,  comme  nous  l'avons  constaté  dans  notre  article. 

Nous  n'en  relevons  qu'une  seule,  que  M.  de  la  Villemarqué  a  jugé  digne 
d'être  introduite  dans  sa  restitution  :  c'est  ae  cher  au  vers  1 1  (édition  de 
1497,  M.  de  la  Villemarqué  lit  ac-cher). 

Pour  les  lectures  qui  s'éloignent  des  nôtres,  nous  allons  les  discuter 
sommairement. 

Diaoulyen  est  un  pluriel  que  nous  ne  connaissons  pas.  On  dit  aujour- 

d'hui partout,  si  nous  ne  nous  trompons,  diaouled  ou  diaoulou.  Spurrell 

donne  également  pour  le  gallois  diawliaid.  Si  M.  de  la  Villemarqué  l'a 

trouvé  en  moyen  breton,  nous  n'avons  qu'à  nous  incliner.  Ra  vezi  a  un 
tort  grave,  c'est  de  ne  pas  rimer  avec  ayst. 

Badou  dans  le  sens  d'étourdissement  nous  semble  très  acceptable,  et 

nous  l'avons  proposé  dans  notre  traduction  à  côté  d'une  première  hypo- 

thèse. Si  on  adopte  badou,  il  va  de  soi  qu'il  faut  entendre  droucnos  dans 
le  sens  de  mauvaise  nuit. 

Tan  au  vers  4  peut  se  lire  au  lieu  de  can,  mais  il  nous  semble  que 

can,  chant  ou  lamentations,  explique  mieux  badou  étourdissements  que 
tan  feu. 

Guesquerien  est  inadmissible  à  cause  du  g  initial  et  de  l'absence  du  t 
final  que  donnent  les  manuscrits  et  les  éditions. 

Ma  ez  n'explique  pas  men  et  qu'on  trouve  dans  toutes  les  éditions.  En 
un  ober  goadeguenou  (en  faisant  des  boudins)  pour  en  y  0  bett  grande  canou 

est  de  la  pure  fantaisie  et  ne  saurait  se  justifier  paléographiquement. 

Eruz,  ou  plutôt  ereut  (dégoût),  pour  truet  ''pitié)  n'est  pas  impossible, 
mais  est  moins  satisfaisant  pour  le  sens  général  du  morceau,  au  moins 

tel  que  nous  le  comprenons.  Il  est  vrai  qu'ereuz  s'explique  beaucoup 
mieux  dans  la  traduction  de  M.  de  la  Villemarqué. 

Ac  cher  pour  ae  cher  a  contre  lui  le  texte  des  manuscrits  et  des  plus 

anciennes  éditions.  Cette  variante  se  trouve  dans  deux  éditions,  de  beau- 



Le  breton  dans  maistre  Pathelin.  227 

coup  les  plus  corrompues.  De  plus,  si  l'auteur  avait  voulu  dire  aumône 
et  bon  visage,  il  eût  probablement  écrit  aluzen,  ha  cher.  Nous  maintenons 

archet  qu'on  trouve  dans  le  manuscrit  Téchener  et  les  deux  plus  anciennes 
éditions.  Nous  préférons  hopysy  du  manuscrit  Téchener  à  e  pysy,  à 
cause  de  hui,  de  rechet  etc.,  qui  indique  une  deuxième  personne  du  pluriel. 

Voici  le  sens  du  passage  d'après  M.  de  la  Villemarqué  : 
1  Puisses-tu  être  aux  diables, 
2  Corps  et  âme, 

3  Puissiez-vous  avoir  mauvaise  nuit,  des  étourdissements. 
4  Par  suite  du  feu  dans  vos  biens. 

5  Je  vous  souhaiterai  à  vous  tous  sans  exception, 

6  Oppresseurs,  par  l'effet  de  la  peur 
7  Que  vous  rendiez  (cacetis)  vos  entrailles 
8  En  faisant  des  boudins 

9  Que  vous  donniez  dégoût  à  tous  les  chiens 
10  Qui  sont  mourant  de  faim. 

1 1  Tu  auras  aumône  et  bon  visage 

1 2  Et  beaucoup  de  tendresse  et  de  civilité. 

Ce  sens  repose  sur  certaines  lectures  qui  nous  semblent  inadmissibles. 

De  plus,  les  deux  derniers  vers  ne  se  lient  pas  du  tout  à  ce  qui  précède. 

Le  sens  général  en  outre  est  loin  d'être  clair. 

Nous  ne  nous  flattons  pas  d'avoir  bien  saisi  le  sens  général  de  ce  pas- 
sage. Cependant  notre  traduction  nous  semble  avoir  le  mérite  de  ne  pas 

trop  violenter  le  texte.  Elle  semble  confirmée  par  ces  mots  de  Guil- 
lemette  : 

Il  se  meurt  :  ceci  nous  enseigne 

Qu'il  faut  les  derniers  sacrements. 
M.  de  la  Villemarqué  ne  dit  pas  un  mot  des  deux  nouveaux  textes  que  nous 

avons  découverts.  Pour  le  passage  connu,  notre  travail  est  présenté  d'une 
façon  si  singulière  que  les  lecteurs  de  M.  de  la  Villemarqué  ne  peuvent 

en  avoir  qu'une  idée  fausse. 
J.  Loth. 



BIBLIOGRAPHIE. 

Contribuzioni    allô    studio  délia  epigrafîa    etrusca  per  Vittorio 
Poggi.  Genova,  1879,  pp.  96  (estratto  dal  GiornaleLigustico). 

Signor  Vittorio  Poggi,  so  well  known  as  a  student  of  the  Etruscan  in- 
scriptions, deserves  grateful  récognition  from  the  readers  of  the  Revue 

Celtique  not  only  for  having  published  the  Gaulish  inscription,  KOMO- 
NEOSH  VARSILEOS,  found  in  a  tomb  at  S.  Pietro  di  Stabio  in  the 

Canton  Ticino,  but  also  for  having  brought  to  light,  in  pp.  82-90  of  the 

above  pamphlet,  some  dozen  other  relies  of  a  language  apparently  Gau- 
lish which  hâve  lately  been  found  in  northern  Italy. 

Of  thèse  the  first  is  VITILIOS,  'graffita  a  vaso  cotto'  found  in  a  tomb 
in  the  neighbourhood  of  Alzate  in  the  Brianza.  The  î  is  shaped  some- 

what  like  a  Saint  Andrew's  cross  :  the  angle  of  the  /  is  acute,  the  0  is 
open  at  the  bottom.  Thèse  palaeographical  characteristics,together  with 

the  ending  in  -os,  seem  to  shew  that  the  inscription  is  Gaulish  and  not 
archaic  Latin.  The  name  reminds  one  not  only  of  the  Lat.  Vitellius,  but 

of  the  Irish  Fithel,  Laws  i.  24,  26  spelt  Fithal  by  Cormac,  the  judge  of 

Cormac  mac  Airt.  The  second  is  DIKO  ...  on  a  coin,  imitating  a  Massa- 
liote  triobolus,  found  in  a  tomb  at  Alzate.  Compare  the  names  Diceto, 

Dicetus  cited  by  Gluck,  Keltische  Namen,  22.  75.  106  n.  The  third  is 

ALIOS  on  an  earthen  beaker  found  in  the  sepolcreto  of  Civiglio  six  kilo- 
mètres east  of  Como,  and  now  in  the  city  muséum  of  Como.  This  may 

be  Ir.  aile  (stem  alia),  'alius',  'secundus',  Z.2  509,  Gr.  àXXoç,  hère  used 
as  a  name,  like  Lat.  Secundus.  The  fourth  is  RITUKALOS,  on  a  pot 

found  at  Cernusco  Asinario.  Perhaps,  as  there  is  no  G  in  the  alphabet 

in  which  this  inscription  is  written,  we  should  transliterate  it  thus  : 

RITUGALOS.  Compare  with  the  first  élément  of  the  name  Ritunus, 

Ritunu,  Frcehner  1782,  171 1,  cited  in  Kuhn's  Beitraege  III,  188.  The  W. 

rhyd  'ford'  seems  from  its  plural,  rhydau,  to  hâve  been  an  u-stem  and 
may  possibly  be  the  neo-celtic  form  of  our  ritu-.  Compare  also  Augusto- 



Bibliographie.  229 

riton,  Cambo-riium,  Laco-riton,  Vago-riton, Gluck K.  N.  2$.  WithKALOS, 

if  this  be  the  right  reading,  cf.  Boio-calus,  Kuhn's  Beitr.  III,  197.  If  we 
read  -GALOS  cf.  Galava  ibid.  412,  Galatae,  Diefenbach  Origg.  345,  and 

the  Irish  names  Art-gai,  Fer-gai  etc.  The  fifth  is  ITIVSIVILIOS  (leg. 
Itius  Ivilios  ?),  which  Signor  Poggi  unaccountably  reads  :  Itiusiulos.  The 
sixth  is  KOLIVETV,  on  a  small  earthen  vase,  purchased  in  the  Veronese 

by  Sig.  Amilcare  Ancona  of  Milan,  who  préserves  it  in  his  collection. 

This  is  perhaps  for  Kolivetus.  But  I  doubt  if  the  name  is  Celtic.  The 

seventh,  eighth,  ninth,  tenth  and  eleventh  are  on  fragments  of  bowls 
from  the  excavations  of  Adria,  and  are  preserved  in  the  Bocchi  muséum  : 

IAIRISIV,  IOVRIV,  TITVIIV,  FASIIV,  VASAIVCO.  As  to  thèse,  Iouriu 

is  probably  cognate  with  the  wellknown  Gaulish  verb  ieuru,  suopou,  and 

the  ii  in  Tituiiu  and  Fasiiu  (if  indeed  thèse  names  be  Celtic)  may  be 

compared  with  those  in  Caliidu  and  Ciciidu  (Dictionn.  archéol.  de  la 

Gaule,  Monn.  gauloises,  130,  134)1. 
Our  director  M.  Gaidoz,  to  whose  kindness  I  am  indebted  for  Sign. 

Poggi's  pamphlet,  informs  me  that  the  latter  is  about  to  publish  in  M.  Val- 

lentin's  Bulletin  épigraphique,  another  recently  discovered  Italo-Gaulish 
inscription.  Celtists  will  receive  this  publication  with  gratitude.  Stillmore 

grateful  would  they  feel  for  a  complète  collection,  by  a  scholar  so  care- 

ful  and  compétent  as  Sign.  Poggi,  of  ail  the  inscriptions,  certainly  or  pos- 
sibly  Gaulish,  which  hâve  been  found  in  Gallia  Cisalpina. 

W.  S. 

Simla,  29  May  1881 . 

Taranis  Lithobole,  Étude  de  mythologie  celtique,  par  M.  J.-F.  Cer- 
quand,  inspecteur  d'Académie  honoraire.  59  p.  in-8°  et  2  pi.  Avignon, 
Séguin,  1881. 

Voici  une  étude  pleine  d'érudition  et  de  finesse  sur  un  des  dieux 

gaulois  dont  on  s'est  occupé  le  plus  dans  ces  dernières  années,  en  sui- 

vant une  voie  ouverte  par  M.  de  Barthélémy.  Il  s'agit  du  dieu  représenté 
le  plus  souvent  avec  un  vase  d'une  main,  et  tenant  de  l'autre  main  un 
marteau  emmanché.  M.  C.  a  cru  pouvoir  lui  identifier  un  personnage 

représenté  sur  un  monument  d'Avignon  avec  une  syrinx  et  un  marteau, 

et  cette  identification  est  le  point  de  départ  d'une  étude  où  quelques 
rapprochements  de  détail  sont  peut-être  contestables,  mais  où  M.  C. 

éclaire  le  sujet  par  d'utiles  comparaisons.  Ce  sont  par  exemple  le  passage 
de  Strabon  sur  les  pierres  de  la  Crau,  un  épisode  du  siège  de  Delphes 

1.  [In  thèse  Gaulish  coins,  II  is  not  ii,  but  an  archaic  form  of  the  letter  e.  —  H.  G.] 



250  Bibliographie. 

raconté  par  Pausanias.  M.  C.  rattache  aussi  au  culte  de  ce  dieu  les  tra- 
ditions populaires  où  figure  un  personnage  lithobole,  et  les  croyances 

relatives  aux  «  pierres  de  tonnerre  »  ;  nos  propres  recherches  nous 

avaient  également  amené  à  cette  conclusion.  Nous  comptons  nous-même 

traiter  bientôt  ce  sujet,  et  ce  sera  l'occasion  de  parler  avec  plus  de 
détail  du  remarquable  mémoire  de  M.  Cerquand. 

H.  G. 

Irische  Texte  mit  Wcerterbuch,  von  Ernst  Windisch.  0.  Professordes 
Sanskrit  an  der  Universitaet  Leipzig.  Leipzig,   1880,  pp.  xv  and  886. 

Some  little  time  after  the  death  of  John  O'Donovan,  I  remember 
speaking  to  the  late  Dr  Todd  about  the  prospects  of  Irish  philology.  I 

said,  despondingly,  that  there  was  no  one  to  take  the  dead  scholar's 
place,  that  the  tradition  of  the  Irish  language,  in  its  older  and  purer 

forms,  would  again  be  lost,  and  that,  owing  to  the  decay  of  ail  genuine 

Irish  patriotism,  no  one  would  ever  again  dévote  his  life  to  recovering, 

perfecting  and  handing  on  that  tradition.  But  my  wise  old  friend  took  a 

more  hopeful  view,  and  said  in  effectthat,  though  much,  no  doubt,  would 

be  lost,  more  would  be  gained  in  the  future  :  that  the  trained  philologists 

of  the  Continent,  especially  in  Germany,  would  continue  the  work 

commenced  by  Zeuss  ;  and  that  the  results  which  they  would  attain  by 

applying  scientific  methods  to  the  mass  of  Irish  ms.  material  would 

exceed  in  certainty  and  value  the  best-intentioned  labours  of  native 

Irish  scholars.  Ebel's  recast  of  the  Grammaîica  Celtica,  Ascoli's  édition 
of  the  St-Gall  and  Milan  Glosses,  and  now  this  book  of  the  Leipzig  pro- 

fessor  of  Sanskrit  amply  justify  Dr  Todd's  prédiction.  No  native  scholar, 
living  or  dead,  could  hâve  produced  any  one  of  the  works  just  mentio- 

ned.  The  first  and  second  are  indispensable  for  the  study  of  Old-Irish, 

and  for  learning  Middle-Irish  (the  language  in  which  the  bulk  of  Irish 

literature  is  written),  Prof.  Windisch's  Irische  Texte  affordthe  mosttrust- 
worthy,  cheap  and  convenient  material  now  available. 

Of  Middle-Irish  prose  and  verse,  this  book  contains,  first,  the  well- 
known  taie  of  the  exile  of  the  sons  of  Uisnech,  hère  printed  from  the  Book 

of  Leinster  (about  A.  D.  1 1 50),  with  various  readings  from  the  Yellow 

Book  of  Lecan  (Trin.  Coll.  Dublin)  and  Egerton  1782  (Brit.  Mus.)  : 

secondly,  the  story  of  Mac  Dâthô's  Pig,  now  for  the  firsttime  published, 
also  from  the  Book  of  Leinster,  with  various  readings  from  H.  3.  18 

(Trin.  Coll.  Dub.)  and  Harl.  $280  (Brit.  Mus.)  :  thirdly,  the  Courtship 

of  Etâin,  in  two  texts  ;  one  from  Egerton  1782,  the  other  from  the 



Bibliographie.  2  3 1 

Lebor  na  huidre  (about  1 100)  :  fourthly,  the  Birth  of  Cûchulainn  in  two 

texts,  from  the  same  mss.  :  fifthly,  three  so-called  Ossianic  poems  from 

the  B.  of  Leinster  (that  the  first  and  third  thèse  are  not  Old-Irish  is  clear 

from  forms  like  gairsiu  =  gair-ré-siu,  na  troich  for  in  troich,  mam  162 
for  immam,  selais  163,  a  mère  figment  of  the  mediaeval  scribe  (like 

mebais,  220,  25)  for  0.  lr.  roselaig,  i.  e.  ro-se'slaig,  root  slac)  ;  sixthly, 
Adamnân's  Vision  of  Heaven  and  Hell,  in  two  texts,  one  from  Lehar 
na  huidre,  the  other  (now  for  the  first  time  printed)  from  Lehar  Brecc 

(about  1400)  :  seventhly,  the  Sickbed  of  Cûchulainn,  from  the  Lebar  na 

huidre  (this  pièce  was  first  published  by  O'Curry  in  the  Atlantis,  vols.  I 
and  II,  with  a  courageous  translation  ')  :  various  readings  from  a  ms.  in 

Trinity  Collège,  Dublin  (H.  4.  22)  are  given  in  pp.  326-330;  and, 
eighthly,  the  Feast  of  Bricriu,  now  for  the  first  time  published,  from  the 
Lebar  na  huidre,  with  various  readings  from  H.  3.  18  (Trin.  Coll. 

Dublin  and  Egerton  93  (Brit.  Muséum).  This  last  mentioned  ms.  has 

supplied  the  interesting  new  form  fathar  'vestrum',  corresponding  with 
the  long-since-known  nathar  'nostrum'.  It  seems  to  occur  in  Wb.  1  b 
where,  however,  Prof.  Zimmer  gives  us  setha..  (gl.  vestram).  It  will 

hâve  been  observed  that,  except  in  the  case  of  some  of  the  poems, 

prof.  Windisch  has  acted  on  the  rule  that  no  text  should  be  published 

1.  For  instance  :  diag  innacomraime  'after  the  trophies',  should  be  'because  of  the 
contentions'  :  agat  cksamnaig  "let  games  be  arranged',  should  be  Met  jugglers  perforai'  : 
in  très  'one  of  the  three',  should  be  'the  third'  :  n>  fil  diib  mndi  nachitcharad  no  nd 
beth  cuit  dait  'because  there  is  not  among  them  a  woman  who  would  not  share  her  love 
and  friendship  with  you'  should  be  'there  is  not  of  them  a  woman  who  would  not  love 
thee,  or  who  would  not  be  a  share  (assigned)  to  thee'  :  tri  sciath  n-ele  indala  heoin 
'through  the  flying  wing  of  one  of  the  birds',  should  be  'through  the  shoulder  of  the 
wing  of  one  of  the  two  birds'  :  nachinglùasid  res  atchi  'do  not  move  him  before  night' 
should  be  'do  not  ye  disturb  it,  a  vision  which  he  sees',  and  as  Windisch  remarks, 
not/cfitis  diamtis  lat  -if  they  were  with  thee  and  they  would  corne',  should  be  'they 
would  heal  thee  if  they  were  with  thee'.  Again,  bid  imda  'he  is  ever  in  good'  should  be 
'abundant  will  be'  :  tinben  [tinbec,  O'C.J  laeochu  'gentle  to  his  sieeds'  should  be  'who 
repels  (?)  heroes'  :  do  Cheltchar  na  celg,  'upon  thee  vindictive  Celtchair',  should  be  'to 
Celtchar  of  the  wiles'  :  rogabus  immaig  denna  laddnatraig  imchenna  '\  passed  the  flowery 
plain  with  two  rapid  advancing  feet'  should  be  M  was  in  Mag  Denna  (the  plain  of  the 
hill,  dind),  by  two  double-headed  serpents'  :  remré  'I  shall  ever  say'  should  be  'in  my 
time'  :  fiiid  'retired'  should  be  'sleeps'  :  atchichither  'they  move'  should  be  'thou  wilt 
see'.  In  conclusion,  O'Curry  thus  prints  a  corrupt  couplet  in  one  of  Liban's  songs  about the  hero  Labraid  : 

Ldinid  tech  ades  tindben 
Cet  eolach  inti  asidfet, 

and  renders  it  by  'Happy  house  which  a  soft  woman  orders,  An  hundred  learned  men  in 
it  that  are  adepts'.   Windisch,  comparing  the  phrase  applied  to  Labraid  (supra  p.  382) 
laimtech  a  des  ...  tindben  laeochu,  restores  the  true  reading  thus  : 

Laimtech  ades  tindben  cet 

eolach  inti  asidfet 
that  is 

Daring  (is)  his  right  (hand)  which  repels  a  hundred  : 
Wise  (is)  he  who  déclares  it. 



2  3  2  Bibliographie. 

from  a  single  ms.  Any  one  familiar  with  the  blunders  made  by  the  scribes 

of  even  the  best  Irish  codices  will  recognise  the  wisdom  of  this  rule. 

To  each  of  the  prose  pièces  now  published  is  prefixed  an  introduction 

in  German,  giving  a  clear  and  accurate  précis  of  its  contents  :  indicating, 

when  necessary,  its  place  in  one  or  other  of  the  great  saga-cycles  of 

the  Irish  :  pointing  out  similar  motive  in  the  literatures  of  other  nations  '  : 
noticing  the  lights  which  thèse  stories  throw  on  the  mythical  bearings  of 

Irish  tradition  ;  or,  lastly,  mentioning  some  of  the  instances  of  naïve  réa- 
lisai and  of  prehistoric  savagery  and  superstition,  which  render  the 

Irish  sagas  (if  only  they  were  honestly  translated  !)  such  a  mine  for 

anthropologists  and  students  of  Indo-europeanantiquity2.  In  this  connec- 

i.  See,  for  example,  p.  231.  Prof.  Windisch  might  well  hâve  done  more  in  this  direc- 
tion. Compare,  for  instance,  with  the  opening  of  Sneewittchen  (Kinder- und  Haus-Maerchen, 

No.  s 3)  and  the  taies  referred  to  in  Grimm's  note  and  in  his  préface  to  Liebrecht's 
translation  of  the  Pentamerone,  pp.  xxij,  xxiij,  the  passage  in  the  Longes  mac  Uisnig, 

§  7  (lrische  Texte,  p.  71),  which  may  be  rendered  thus  :  'Once  upon  a  time  in  the 
winter  the  girl's  foster-father  was  flaying  a  ...  calf  on  the  snow  outside,  to  cook  it  for 
her,  and  she  saw  the  raven  drinking  the  blood  on  the  snow.  Then  she  said  unto  Levar- 
cham  :  «  Dear  to  me  were  the  one  man  on  whom  were  yon  three  colours,  the  hair  like 
the  raven,  and  the  cheek  like  the  blood,  and  the  body  like  the  snow.  »  So  in  Peredur, 

Mabinogion  i.  324  :  'And  in  the  morning  he  arose,  and  when  he  went  forth,  behold  a 
shower  of  snow  had  fallen  the  night  before,  and  a  hawk  had  killed  a  wild  fowl  in  front 
of  the  cell.  And  the  noise  of  the  horse  scared  the  hawk  away,  and  a  raven  alighted  upon 
the  bird.  And  Peredur  stood  and  compared  the  blackness  of  the  raven.  and  whiteness  of 
the  snow,  and  the  redness  of  the  blood;,  to  the  hair  of  the  lady  that  besthe  loved,  which 
was  blacker  than  jet,  and  to  her  skin,  which  was  whiter  than  the  snow,  and  to  the  two 
red  spots  upon  her  cheeks,  which  were  redder  than  the  blood  upon  the  snow  appeared  to 
be.  »  Other  parallel  incidents  in  Irish  sagas  and  the  Mabinogion  are  the  practice  of 
fighting  duels  in  the  middle  of  fords,  Tâin  t>ô  Cûalnge  passim  and  LL.  1 16  b,  and  Pwyll 
Prince  of  Dyved,  Mabin.  III.  43  :  giving  names  from  incidents  happening  at  or  soon  afler 
birth,  Félire  of  Oengus,  Introduction,  p.  23,  cf.  Mabin.  III,  69  (Pryderi),  200  (Dylan 

Eilton),  203  (Llew  Llaw  Gyffes),  360  (Tal-iesin)  :  the  music  made  by  Donnbo's  head 
(Fragments  of  Irish  Annals,  éd.  O'Donovan,  Dublin.  1860,  pp.  45,  47)  and  the  pleasant 
converse  of  the  head  of  Bendigeid  Vran,  Mabin.  III,  124,  127  :  the  dispute  between 
S.  Patrick  and  the  Angel  on  Croagh  Patrick  in  the  Tripartite  Life  and  the  conversation 
between  Manawyddan  vab  Lhyr  (=  Manannan  mac  Lir)  and  the  enchanter  Llwyd  son  of 

Kilwed  :  Finn's  thumb  and  the  finger  of  Gwion  Bach,  Mabin.  III,  358.  The  incident  of 
Pryderi's  hands  cleaving  to  the  bowl  and  his  feet  to  the  slab  reminds  one  of  the  cleaving 
of  Bran  mac  Febail's  hand  to  the  bail  of  yarn  (H.  2.  16,  col.  397)  and  of  the  way  in 
which  the  Argo  stopped  when  the  king  of  Thrace  grasped  Medea's  certle  (LL.  221  a). 
Prof.  Rhys  and  Mr.  Hennessy  could,  I  am  sure,  easily  add  to  this  list. 

2.  Warriors  showing  as  trophies  the  tongue-tips  of  their  slain  enemies  (p.  20$)  : 
démons  speaking  out  of  weapons  (p.  206)  :  divining  from  the  dream  of  a  man  sated 
with  the  flesh  of  a  white  bull  (p.  213):  ladies  drinking  heavily  (p.  259  :  cf.  Mabin.  i.  36, 

ac  angwneuîhur  yn  vedw),  and  lifting  their  smocks  co  mellaib  a  larac  (p.  260)  :  a  dung- 
hill  in  the  doorway  of  the  palace  (p.  296)  and  dung  under  the  grianan  of  Briccriu's 
splendid  house  (p.  265)  :  queen  Medb  taking  150  naked  girls  with  her  to  C»chalainn  and 
his  two  corr.rades  (p.  280),  the  gift  of  her  own  daughter  (Findabair)  for  a  night  to 
Cûchulainn  (p.  281,  and  see  p.  286  as  to  the  girls  Sadb  and  Conchend  and  the  queen 

herself)  :  Déduire  being  her  brother  Conchobar's  charioteer  (p.  136]  and  bedfellow 
(p.  1 39)  :  women  staining  their  nails  purple  (p.  79,  where  chorcu  should  be  chorcru),  which 
reminds  one  of  the  practice  of  Arab  ladies  dying  their  finger-tips  with  /iinnâ  (Lawsonia 

inermis).  The  curious  practice  described  in   the  Destruction  of  Da  Derga's  Hostel  and 



Bibliographie.  2  3  3 

tion  may  be  mentioned  the  following  passage  in  the  Conception  ofCûchu- 
lainn  (Irische  Texte,  p.  136),  which  prof.  Windisch  has  not  noticed, 

though  Sir  Henry  Maine,  in  his  Early  History  of  Institutions,  p.  114, 

quotes  it  as  pointing  to  the  time  at  which  the  change  from  a  System  of 

collective  to  a  System  of  restricted  enjoyment  of  land  took  place  in 
Ireland ,  and  as  attributing  this  change  to  the  growth  of  population. 

«  There  wasneither  trench  nor  fence,  nor  stone-wall  round  land  inthose 

days  until  there  came  the  time  of  the  sons  of  Aed  Slane  [A.  D.  604],  but 

only  smooth  fields.  Because  of  the  abundanceofhouseholdsin  theirtime, 

therefore  it  is  that  they  made  (?)  boundaries  in  Ireland.  » 

Furthermore ,  professor  Windisch  has  given  us  twelve  Old-Irish 
poems,  eight  from  the  Trinity  Collège  Liber  Hymnorum  (with  various 

readings  from  the  Franciscan  copy,  formerly  in  St.  Isidore's,  Rome),  and 
four  from  a  codex  in  the  monastery  of  St-Paul,  Carinthia.  With  the 

exception  of  one  of  the  poems  from  the  Carinthian  codex  ('Messe  ocus 

Pangur  Bdn')  thèse  difficult  compositions  hâve  ail  been  printed,  with 
tentative  translations,  in  my  Goidelica,  London,  1872  ;  but  prof.  Win- 

disch has  added  excellent  notes  which  correct  some  of  the  errors 

contained  in  those  attempts.  Thus  :  fcrdonlé,  Colm.  1,  'may  it  help 

us  !'  ;  ron-sndid,  Colm.  1 1,  'who  protected  it';  ro-n-tolomar,  Colm.  35, 

Met  us  please  him' ;  batar  ile  Cothraige  cethartrebe  dia-fognad,  Fiacc  6, 

'many  were  they  whom  Cothraige  (i.  e.  Patrick)  of  the  four  households 

served'.  Dofaid  tar  Elpa  huile...  conid  farggaib  la  German,  Fiacc  9,  10, 

•he  (the  angel)  sent  him  (Patrick)  over  ail  the  Alps,  until  he  left  him 
with  Germanus'  ;  bed  fds  tir  Temrach  tua,  Fiacc  20,  'that  the  land  of 

silent  Tara  would  be  a  waste',  is  cian  doreracht  Emain,  Fiacc  43,  'long 

since  it  (the  kingdom)  deserted  Emain'  ;  beith  in  géillius  maie  Maire  ba 

quoted  in  the  Wœrterbuch  s.  v.  carn  (each  member  ofa  party  of  marauders,  before.star- 
ting,  contributed  a  stone  to  a  heap,  from  which,  on  returning,  each  survivor  took  away 
a  stone,  so  that  the  number  of  the  remaining  stones  shewed  the  number  of  those  that 
had  fallen)  is  paralleled  by  a  custom  of  the  ancient  Persians,  which  Sir  Samuel  Fergu- 
son  has  pointed  out  in  a  note  to  his  récent  volume  of  poems.  See  Procopius,  de  bell. 

Pers.  1.  I,  c.  18.  N6|j.o;  ïaxi  Ilipaai?,  Tjvi'xa  iizl  twv  7toXs[JUtov  rfvaç  ̂ Tpaxe-JEcrOa'. 
(xéVAO'jffi,  tov  jièv  6aai)ia  stù  6pôvov  toO  ëaaiXîiou  xaôïjo-Qac,  xo-ft'voyç  8è  oî  7toX).ouç 
EVTaOôà  7tY]  elvca,  xai  uapelvat  jxàv  tov  <TTpaTY)yov,  oç  ôrj  xù>  crxpaTtp  iià  tqu;  èvav- 
xiovç;  éjjïîYViGEa-ôai  cTiiSo^ôç  êem,  Traptlvat  ôè  to  crxpàxEU[jL<x  toùto  iç,  xoO  ëairO.Ew;  xyjV 

ô'^iv  y.aT'  avSpa  l'va,  xai  aùxwv  ëxaaxov  Séloç  ev  iç  xàç  xâp7ta;  pnrxsiv,  |J.Exà  SI aoxàç  (xèv  x9}  6a<n)ia>;  a^payîSt  y.axa<7E<7ï][Aacr|j(.Éva:;  cpv).à<7(js<76ai,  ETTEnSàv  ôè  Iç  Ilspcraç 

rpo xavxr,  xe  ocov  êv  tw  tîo)c[j.w  xEXEXsuxrjxaa-f/  ïvSrfkot  yivovxoa.  ouxw  jaev  ouv  IlEpcracç 
ô  vô(jîo;  èx  TOxXaioO  s/si.  (Procopius  e  recensione  G.  Dindorfii,  Bonnae,  1833,  'i  97-) 

See  also  the  dinnsenchas  of  Carn  Mail,  cited  by  O'Donovan,  Mise.  Celt.  Society,  p.  66. 



234  Bibliographie. 

sén  gairé  in-genair,  Fiacc  68,  'to  be  in  the  service  of  Mary's  Son,  that 

was  the  duty  (pietas)  in  which  he  wasborn'  '.  Admuinemmair,  Nin.  i ,  lwe 

venerate';  for  maig  arutacht  cathir  dollaid  ronsnade  sluagu,  Br.  10,  'on  a 
plain  (her)  city  —  may  she  protect  us  to  (the  heavenly)  kingdom  !  — 

refreshed  hosts'  ;  snechta  tria  sin  luades  gaeth,  Br.  19,  'wind  drove  snow 

through  storm';  conidn-arlaid  sith,  Br.  20,  'so  that  peace  came  unto  him'; 

tnanibad  foraid  (ms.  fororaid)  in  ri  blegon  innambô  fothri,  Br.  32,  'if 
there  had  not  been  —  the  King  helped  (her)  —  themilking  of  the  cows 

thrice'  ;  ba  mô  amru  arailiu,  Br.  40,  47,  75  'it  was  greater  than  (any) 

other  marvel' ;  Ingen  amlabar  do  bert  Brigta  ba  hoen  a  amra,  Br.  43, 

'(there  was)  a  girl  dumb  from  birth  —  it  was  one  of  her,  Brigit's,  mar- 
vels';  ba  maiîh  conid-rualaid  dô,  Br.  49,  'twas  well  that  it  happened  to 

him';  in  daim  do-da-ascansat  fô  leô  rodas-cload  nech,  Br.  53,  'the  oxen 

that  had  gone  to  her  —  well  for  them  had  any  one  heard  them'  ;  mac  dé 

roreraig  in  riglaim,  Br.  56,  'God's  Son  stretched  out  the  royal  hand'  ; 
âobert  di  am-mac  co  air  m  Brigteir-rochloth  a  bolh2,  Br.  70,  'her  Sonbrought 

to  her  (the  oak)  to  the  place  wherein  her,  Brigit's,  house  was  built'  ; 
nad  chlethi,  Br.  71,  'which  is  not  to  be  hidden'  ;  ar-do-utacht,  Br.  73, 

'who  refreshed  her';  robbet  inna  lobran  leith,  Br.  90,  'may  they  beonthe 

weaklings'  side!';  admunemar,  Br.  98,  'we  venerate' ;  ddn  buada,  Br. 

101  ;  'art  of  victory';  bâges  arbaga  finna,  Sanct.  17,  'who  fights  good 
fights  (arbaga  =  erbdga).  To  the  hymns  attributed  to  Fiacc  and  Broc- 

cân,  prof.  Windisch  has  added  valuable  appendices  containing  illustra- 
tive  passages  from  Irish  and  Latin  prose  lives  of  Patrick  and  Brigit.  In 

his  appendix  to  the  hymn  about  the  latter  saint,  he  might  hâve  inserted 

much  from  a  Bodleian  ms.  Rawl.  B.  5 1 2 ,  f °  35  fr,  and  I  can  add  from  the 
Book  of  Leinster,  p.  353^/,  a  passage  which  seems  to  shew  that  in  her 

case,  as  certainly  in  that  of  Patrick,  incidents  of  the  lives  of  several 

homonymous  saints  were  attributed  to  a  single  person  :  Brig  ic  Tig 

Brige .  is  lé  îomlachîd  na  bae  fothri  inoen  là  dona  epscopaib.  7  is  lé  topacht 

in  lathi  fhbuana  diambu  anmech  fon  tir  archena.  Compare  Broccân'shymn, 
11.  30,  32. 

Lastly,  there  is  the  dictionary  :  it  comprises  a  glossarial  index  to 
the  whole  work  and  a  sélection  of  words  from  the  Zeussian  mss.,  the 

Félire  of  Oengus,  the  glossaries  of  Cormac  and  O'Davoren,  and  many 
other  sources  enumerated  in  pp.  xi,  xn,  xm.  It  is  to  be  regretted  the 

1 .  Hère  I  only  partially  follow  Windisch  who  regards  sén  as  =  Lat.  signum  and  gain 
as  gen.  sg.  I  think  sén  is  for  sen  (cf.  réraig  for  reraig)  the  démonstrative  pronoun,  and 
gain  is  nom.  sg. 

2.  This  is  Windisch's  conjectural,  but,  I  think,  certain,  emendation. 



Bibliographie.  2  3  5 

not  even  one  of  thèse  sources  has  been  completely  exhausted  ;  future  lexi- 
cographers  will  therefore  hâve  to  treat  them  ail  as  untouched.  But  the 

dictionary  contains  about  7000  words  for  the  most  part  sufficiently 

belegt,  and  is,  accordingly,  by  far  the  most  important  contribution  yet 
made  to  Irish  lexicography.  Of  spécial  lexicographical  value  are  the 

articles  relating  to  the  différent  prepositons.  Hère  and  there,  too,  it 

contains  valuable  contributions  to  philology,  e.  g.  the  équation  of  glanim 

with  Ohg.  kl'énan,  the  explanation  of  trûalnim  as  from  do-for-elnim,  of 
tintarrad,  Fiacc,  18,  as  do-ind-dan-ro-sôad,  of  doréracht  as  the  t-pret.  of 

dérgim  'desero',  and  of  do-rat  'dédit',  as  for  do-ro-dad,  cf.  skr.  dadami. 
1  will  now  mention  the  few  corrigenda  which  I  hâve  noticed  in  rea- 

ding  the  text  and  notes  of  prof.  Windisch's  book  :  I  will  then  give 
some  of  the  corrections  which  I  think  should  be  made  in  his  Wœrter- 

buch;  and  I  will  conclude  by  giving  some  additional  words  and  forms 

which  1  think  might  by  usefully  inserted  in  the  next  édition  of  that  dic- 
tionary. 

Corrigenda. 

First,  in  the  Hymns  and  Notes  thereto  : 

Page  8,  line  1,  for  'Job'  read  'lob'  ('Ià)6,  a  dissyllable).  P.  9,  1.  5, 
Ionas.  P.  15,  last  line,  read  ciasu  threbrech.  P.  16,  note  6&b,  for 

'borne'  read  'born'.  P.  17,  1.  22  read  m-brathar.  P.  21, 1.  30  read  'com- 

bad'.  P.  28,  1.  7,  for  'air  slébe'  read  'airslébe'.  P.  29,  note  20a,  for 
'und...  und...  Gendalough'  read  'lind...  lind...,  Glendalough'.  P.  35, 
1.  4  and  note  72  a,  roit  gen.  of  rout  (jout  n-aurchora,  Tâin  bd  Fraich) 
may  be  a  dissyllable,  as  W.  himself  conjectures  p.  748.  P.  36,  note  79  b 

fofrith  is  right  :  it  is  the  }d  sg.  praet.  pass.  of  the  verb  of  which  fofud- 

raîar  is  the  3d  pi.  perf.  P.  36,  note  84  d,  As  criol  is  a  dissyllable,  the 

proposed  insertion  of  di  would  be  wrong.  P.  39,  1.  20  for  'ind  aurtige' 

read  'in  daurtige',  1.  27  read  'matutinum'.  P.  43,  1.  14  read  'chaillech'. 

P.  48,  1.  23,  for  'lassair'  read  'Lassair'  the  name  of  the  widow  referred 
to.  P.  49,  note,  tûus  is  a  dissyllable,  W.  îywys. 

P.  5 1 ,  note  in  1.  1  $  #  :  My  version  of  is  noi  tholl  dia  n-eslind  guas  'he 

is  a  leaky  ship  in  perilous  danger',  hère  quoted  with  a  sic  after  'in',  is, 
pace  Windisch,  perfectly  right,  for  dian  stands  for  dianid  (=  dianî  of 

the  St  Paul  Codex),  which  means  'cui  est'.  'A  leaky  ship  to  which  is  peri- 

lous danger'  would  not  be  English. 
I  will  leave  this  part  of  the  book  with  the  remark  that  I  cannot  under- 

stand  the  principle  in  which  Windisch  varies  from  ail  the  mss.  and  bisects, 



2]6  Bibliographie. 

and  some  times  trisects,  without  putting  even  a  hyphen  ',  words  like 
donfe  from  dofedim,  p.   6,  fordonte  from  fortiag,  p.  6,  immuntisat  from 

immthigim,  p.  6,  ardonroigse,  p.  8,  from  erchissim,  rotcobrath,  p.  122, 

from  cobraim.  There  is  no  t^mç  hère.  Whatever  may  hâve  been  the 

case  in  prehistoric  Irish,  they  are  verbs  compounded  with  inséparable 

préfixes  and  having  the  pronouns  and,  in  such  cases  as  ar-don-roi-gse, 
also  the  verbal  particle  ro,  infixed  between  the  prefix  and  the  root.  He 

also  prints  (e.  g.)  ro  anacht,  Colm.  30.  But  roanachî  is  a  trissyllable  with 

the  accent  on  the  antepenultima  (as  the  allitération  shows),  justasin  the 

Félire,  prol.  18,  rogbus  (=rogabus),  is  a  dissyllable  with  the  accent  on  the 

penult  and  no  accent  on  the  radical  word.  There  is  no  tmesis  hère  ;  com- 

pare oià  Tô  pïjijaffôai  (=  xai  Stapp^aGÔai),  TioXejj-ov  Tiepi  tcvos  cpuycvxsç 

(=  izepifj'(6vxeq  xcvcs  xcv  %.),  where  both  the  préposition  and  the  radical 

word  are  accented.  I  may  add  that  to  carry  out  Windisch's  practice  con- 
sistently  would  produce  monstrosities  such  as  ro  gbus,  for  tn  iadae,  don 

r  ema,  on  which,  I  think,  the  most  arbitrary  reformer  ofOld-Irish  ortho- 
graphy  would  not  venture.  Even  where  there  is  no  infixation  (e.  g.  Do 

gnither,  p.  71)  he  prints  the  prefix  separately.  His  treatment  of  the  suf- 

fixes —  e.  g.  is  taig  seo  p.   104  (ms.  istaigseo  =  i-sin-taig-seo)  and  eus 

irath  sa  p.  210  (ms.  custrathsa  =  cusin-trath-sa)  is  also  objectionable. 
In  this  respect,  too,  he  is  inconsistent,  writing  as  he  does,  p.  71,  a 

haiti-si  with  a  hyphen,  and  a  m-bâi-sium,  or  sei-seom,  p.  72.  The  Old 
and  Early  Middle  Irish  scribes  knew  how  to  spell  their  own  language, 

and  (except  in  grammars  and  texts  intended  for  mère  beginners)  the 

only  changes  I  would  make  in  their  orthography  are  four,  first,  the 

use  of  initial  capitals  for  proper  names,  secondly,  the  use  of  the  apos- 
trophe to  shew  when  a  vowel  has  been  lost  or  elided,  thirdly,  the  use 

of  the  hyphen  when  a  transported  n  occurs  in  the  anlaut  of  a  word  begin- 
ning  with  a  vowel  ;  and  fourthly,  the  insertion  of  infected  /  and  s  (/,  s) 

whenever  thèse  letters  are  wrongly  omitted. 

Next,  in  the  Longes  mac  nUsnig  (LL.  fac-similé  259  b). 
P.  67,  1.  8  read  scréich.  P.  69,  1.  1 1  Gessid.  P.  70,  11.  16,  17  The 

fac-similé  has  arcôitffed  guilig  guin,  P.  72,  11.  15,  17,  19  read  or  ses- 
seom.  P.  73,  1.  11  ôic,  1.  16  Etair.  P.  76,  1.  17  sargud,  1.  18  the 

words  et  caîh  do  thabairt  eturru  are  repeated.  P.  77,  1.  16,  tein  (not 

téin).  P.  78,  1.  9,  isf.  P.  80,  1.  16  dail  dath,  1.  18  soerdath. 

Then,  in  the  Scél  mucci  Mie  Dâthd  (LL.  fac-similé  1 1 1  b). 

1.  He  uses  hyphens  in  no-bor-mairfither,  p.  75.  He  writes  dosbert  (not  dus-bert) 
p.  119.  For  don,  p.  37,  but  fordon,  p.  38,  fosn  opair  p.  132,  but  fos  n-opair  p.  $54. 
Why  thèse  inconsistencies  ? 



Bibliographie.  237 

P.  96,  1.  1,  read  Bôi,  I.  2  eu,  1.  7  sessed.  P.  97,  1.  7,  tâib.  P.  98,' 
1.  3  bérthair  1.  12,  nombertaigedar.  P.  99,  1.  5,  formna,  11.  11,  23 

mochen.  P.  100,  1.  6,  câch  dib  buille,  1.  18  béim.  P.  105 ,  1.  12  com- 

batar.  P.  108,  1.  4  crothais,  1.  9  uathud,  1.  11  relie  ..ri.  1.  12  Feidli- 
mid,  1.  14  immon,  1.  16  bang,  1.  17  crodai,  1.  19  fina. 

Fourthly,  in  the  Tochmarc  Etâine  (LL.  fac-similé  p.  129b). 
P.  119,  1.  28  no  ingine,  1.  33,  ôitid.  P.  121,  1.  29  bâcobor  i.  e.  ba 

accobor,  1.  30  fria  enech.  P.  122,  1.  29,  cethrai.  P.  124,  1.  31  fesmâis. 

P.  130,  1.  28  condersai.  P.  131,1.  30  asibed.  P.  132,  1.  11  ocomthig-si, 
1.  1$  ôenuch  Bodbgnai,  last  line  but  four,  co  ind.  P.  133,  1.  2  re 
siun,  1.   3  teithmillsi. 

Fifthly,  in  the  Compert  Conculainn  (LL.  fac-similé  128  a)  : 

P.  138,  1.  3,  read  atdises  '  (.i.  rucastar)  birt,  1.  11  bla  icce?  1.  15 
humi.  P.  139,  1.  1 1  thré  mesci,  1.  25  tornze/z.  P.  144,  1.  12  raibe. 

Sixthly.  Three  Ossianic  Poems  (LL.  fac-similé  154^,  192a,  208a). 
P.  1 58,  1.  1  (of  the  poem)  read  téigtis,  1.  4  robi,  1.  7  fûaratar,  gléo, 

1.  8  mbéo,  1.  14  intogom. 

P.  160,  1.  4  (of  the  poem)  iuchdelb. 

P.  162,  1.  1  (of  the  poem)  sûan,  1.  2  mu  genum  ...  bôi,  1.  6  féic. 

P.  163,  1.  1  the  second  meit  has  the  mark  of  length  on  e,  1.  3  tnû. 

P.  162.  Glosses  :  1  chotlatâr,  4  fam  sleig,  9  for  the  syllable  -gi,  the 

fac-similé  has  .i.  mor  intaslingi  atchondarc  'great  the  vision  which  I  saw'. 
W.  prints  this  last  word  (atchondarc)  as  a  gloss  on  armoîhd.  Thisblunder 

is  doubtless  due  to  prof.  Atkinson  in  Dublin,  from  whose  copy  this  poem 

and  the  glosses  are  unfortunately  printed.  12  mo  choin  (in  marg.).  19 

for  moing  the  Facs.  has  droing,  which  is  clearly  wrong.  21  for  <per'  read 

'proprium'  i.  e.  proprium  nomen  (Find).  24  for  'isseom'  (!)  readissed. 
2  5  commeit  :  the  words  ri  cori  môr  (not  mor)  etc.  are  a  gloss  on  ri  habraid. 

26  comméit.  31  for  'pro'  read  'proprium',  scil.  nomen  (Tallâin). 
Seventhly,  The  Vision  of  Adamnân  (LU.  fac-similé  p.  27a,  LB.  fac- 

similé  p.  253). 

P.  169,  1.  8  for  nâ  read  nach,  1.  16  for  roinsorch^  reaid  roinsorcha/g, 

1.  2 1  for  afferre  read  'aserere  (i.  e.  asserere)',  1.  28  for  pater  read  postquam, 
1.  30  for  ecsamla  read  examla  and  so  in  many  other  places.  P.  170,  1.  1 
censa,  1.  8  Foirend.  P.  171,  1.  4,  àana.  P.  174,  1.  27,  atchuadumar 

(=  itchuadumar  p.  179,  1.  28).  P.  181,  1.  3  d'idnad.  P.  185,  1.  27  for 

'nanas'  read  'nac/zas'.  P.   188,  1.   19  for  'Ferend'  read  'Fo/'rend',  1.  24 

1 .  This  corrupt  form  should  probably  be  adsaites. 
Rev.  Celt.  V  l6 



2  38  Bibliographie. 

after  impu  insert  'co  Iâr'  from  the  preceding  line  of  the  ms.  P.    189. 

1.  29  for  'chloincholaig'  read  'chloin  cholaig'. 
P.  190,  1.  7  ms.  and  fac-similé  hâve  comdib,  which  W.  corrects 

silently  to  comdid.  A  similar  correction  is  needed  in  p.  220  line  9,  vvhere 
the  ms.  has  Feraib  for  Feraid. 

Eighthly,  Cdchulainn's  Sickbed  (LU.  fac-similé  pp.  43-50). 
P.  206,  1.  6  read  firfider.  Hère  and  elsewhere  in  this  pièce  the  con- 

tractions 'cul',  'cucl',  cl.,  cûcul,  should  be  extended  thus  :  Cûchulaind 

(as  Windisch  correctly  prints,  p.  872),  but  not  'Cuculainn'  as  he  prints 

hère,  nor  'Cuculaind',  as  in  p.  207,  1.  4,  and  elsewhere,  nor  'Cûchu- 

laind'as  in  p.  269.  P.  206,  1.  9  caniur  (}d  pi.  imperative  passive). 
P.  207,  1.  1  W.  prints  (intan)  ba  holc  (a  menma)  for  the  ba  n-olc  of  the 

ms.,  which  he  banishes  to  a  footnote.  But  the  n  hère  isthe  relative  pro- 
noun,  which  is  often  infixed  between  the  verb  subst.  (the  copula)  and 

the  noun  predicated  :  see  Z.2  346,  where  twenty-three  examples  are 

given.  P.  208,  1.  27  W.  prints  randa  as  the  ace.  pi.  of  rand  'a  quatrain', 
and  says  in  a  footnote  that  the  ms.  has  randu.  The  ms.  has  rundu  (= 

runnu  LU.  40  b  8),  which  is  the  regular  ace.  pi.  oîrand,  a  masc.  a-stem. 

P.  210,  1.  2.  The  ms.  has  'oliban'.  Windisch  corrects  ('ol  Liban') 

silently.  P.  212,  1.  6  'ni  tanbi'  [non  est  nobis'j  should  be  printed  accor- 

ding  to  W.'s  practice,  nitan  bi.  P.  214  note  on  line  27  :  for  'bansidi' 

read  'ban  sidi'  (the  same  correction  is  needed  in  p.  366,  s.  v.  andregoin, 
p.  774  s.  v.  side  and  p.  818  s.  v.  terbaig). 

P.  218,  1.  13  insinn  (for  isind)  ait  hi  funend  grian  'in  the  place  (ait 

p.  356)  wherein  the  sun  sets'  :  cf.  cusin  f-dt  fris  funenn  grian,  Laudôio, 
f°  10.  P.  219,  1.  1 1,  is  not  breg  gen.  pi.  of  a  proper  name?  (see  Breg 

p.  879).  P.  220,  1.  17  drundechta  (leg.  drûidechta)  dogensat  int-slûaig 

'the  enchantments  which  the  hosts  had  performed'.  P.  22  1,  1.  22  should 

be  :  [ilach1]  uaïlach  uabrech  drd  la  gol  mairgfri's)siabra  se.  P.  223, 1.  17 
chûichidis  a  scribe's  mistake  for  chûicid,  and  should  be  corrected.  P.  224, 

1.  14  for  'ce  tha',  the  fac-similé  has  'cetha',  the  ms.  (LU.)  cetara. 
P.  226,  1.  16  arn  corbdlic  should  be  ar  n[o]co-r-b-dlic  'for  she  was  not 

pleasing'  (alîc,  p.  358). 
Ninthly,  The  Feast  of  Bricriu  (LU.  99b). 

P.  255,  1-  7,  read  de  intrub,  1.  33  atabairecen  =  atâ-bar-écen  'it  is 
necessary  for  you\  The  note  should  be  cancelled.  P.  260,  1.  24,  for 

tia  dig.  read  dia  tig.  P.  266,  1.  1  demis  chas  (leg.  cas  ?).  P.  279,  1.  23 

cotomélam  (sic  in  ms.)  should  certainly  be  co-ton-méla  'nos  commolet' 

i.  Ilach  (gl.  paean)  Z.2  810. 



Bibliographie.  239 

=  cu-tan-méla  1.  20,  the  3d  sg-  redupl.  fut.  act.  of  comlaim  'ich  reibe' 

p.  441.  P.  285,  1.  6  should  apparently  be  'is  âil  linnï,  or  Ailind 
[=  Ailill]  corop  si,  etc.  P.  290,  1.  24  for  dorardusi  read  dorar  (.i.  dochur) 
dusi  (.i.  tr enfer). 

Tenthly,  the  Carinthian  poems. 

P.  316,  last  line  but  one,  for  oen  liu  read  oenlâu. 

P.  318,  read  M'airiuclân. 

Before  proceedingto  criticise  some  of  the  articles  in  Windisch's  Wœr- 
terbuch,  I  wish  to  say,  generally,  that  it  would  hâve  gained  in  practical 
utility  had  he  laid  down,  and  steadily  adhered  to,  some  rules  as  to 

the  spelling  of  the  leading  word  of  each  article.  He  has  done  so  in 

the  case  of  words  beginning  with  the  prepositional  prefix  imm-,  which 

he  always  prints  imm-,  though  the  mss.  hâve  also  the  forms  imb-  and 
im-.  But  he  has  not  done  so  in  the  case  of  air-,  which  he  also  prints 

aur-,  er-,  ir-,  ur-,  or  of  ait  h-,  which  he  also  prints  ed-,  id-,  ud-,  and  his 
practice  as  to  the  umlaut  is  just  as  unsettled  as  that  of  the  Old  and 

Middle-Irish  scribes.  He  prints,  for  instance,  acher  and  ainech,  acciu  and 

aichnim,  dlgenaigim  and  dilgen,  etech,  dethbir,  and  eitchim,  égim  and  éicni- 

gim:  opne,  ordnide  and  oician,  oifrend,  ôcmil  deg.  ôcmil)  and  ôibela:  dlu- 
gim,  unse,  usce  and  dochuiriur,  uisse.  Surely  the  first  thing  he  should 

hâve  done  is  to  décide  whether  the  epenthetic  vowels  should  be  uni- 
formly  printed  or  omitted.  Again,  the  older  scribes  express  infected  b 

by  three  différent  signs  :  b,  f,  ph.  Windisch  follows  them,  and  prints 

(e.  g.)  arbeitim,  arpeittim  (leg.  arpheittim)  and  its  infinitive  airfitiud, 

for  4your'  (pronounced  vor)  and  ur-phaisiu.  On  the  other  hand,  the 
older  scribes  make  no  distinction  between  the  diphthongs  ai,  ai  and  ai,  ôi 

the  umlauts  of  d  and  à.  I  think  the  latter  might,  at  least  in  a  dictionary, 

be  written  respectively  âï  and  ôï.  Windisch,  however,  writes  (e.  g.) 
dibind.  ôibind,  nâidiu,  where  ai,  ôi  are  diphthongs,  and  dilim,  derôil, 
where  they  are  umlauts. 

The  following  corrigenda  seem  required  in  the  glossary  in  addition  to 

those  mentioned  in  pp.  88$,  886  of  Prof.  Windisch's  book  : 
acher  =  lat.  'acer'.  It  so,  we  should  hâve  had  dcher  =  0.  Br.  ocr  (in 

occrou,  ar-ocrion\.  I  think  acher,  W.  egr,  is  cognate  with,  but  not  bor- 
rowed  from,  âcer. 

ad-daimim,  attaimim,  ataimim,  should,  I  think,  be  addmaim,  atmaim  : 

the  accent  in  the  case  of  this  verb,  being  on  the  prefix,  not  the  root, 
the  atonie  vowel  is  elided. 

adeir  ...  Vgl.  deirim.  There  is  no  such  word  in  the  dictionary  :  adeir  is 



240  Bibliographie. 

the  Early  Mid.  Ir.  *aieir  (for  atbeir),  $d  sg.  près,  indic.  act.  of  atiur- 
sa,  LL.  91  a,  for  which  we  find  tiur-sa,  LL.  93  a  12,  96  a  17. 

aice  :  /or  acd  a  threbi  seems  to  mean  'near  his  dwelling'  [aice  .i.  inaice, 

O'Cl.).  Compare  Loc  don  liubur  so  Aicil  ar  aice  Temair  'the  place  of 
this  book  is  Aicill,  close  to  Temair',  Laws  III,  82. 

aided  'Tod'  :  it  always  means  death  by  violence,  whether  of  man  or 
nature. 

airer  .i.  eineachlann,  O'Don.  suppl.  The  quotation  hère  given  (tûalaing 

airer  crichi  d'imditen  'fit  to  protect  a  territory's  harbour'),  has  nothing 
to  do  with  the  word  cited.  airear  .i.  cuan,  'haven',  O'Cl.  Gl.  gen.  sg. 
dochum  ind  airir,  LL.  220  a.  dat.  do  gabail  in-airiur,  ibid. 

airfen.  No  such  word!  See  infra,  s.  v.  taissfenim. 

airiuclân  'Kleines  Haus'  should  be  'Kleines  Gemach\ 
aithesc  generally  means  answer. 

arbar  :  for  'Jesu'  read  'I'su'. 
'ardaimim'.  There  is  such  word.  See  infra,  s.  v.  taissfenim. 

'ar-fertaigim  III  ich  bewirthe'.  There  is  no  authority  for  the/  :  it  does 
not  occur  in  the  cognate  noun  ertach,  urtach  p.  868. 

ar-slaithim  ich  vertheidige,  should  be  ar-slaidim,  root  slad,  W.  llàdd 

'occidere'.  The  simple  verb  slaidim  'ich  slage'  and  inf.  slaide  'Schla- 

gen'  are  rightly  given  at  p.  779.  So  imm-ar-slaide,  p.  621,  where  it 
is  wrongly  explained  by  mutuus  furor.  The  inf.  ursdaide  given  under 

'arslaithim'  may  perhaps  be  right  ;  but  the  form  airsclaige,  ursclaige, 
which,  so  for  as  I  know,  is  invariably  used  in  the  Book  of  Leinster  ', 

makes  me  suspect  that  the  infected  d  in  'ursdaide' is,  asoften,  written 
for  infected  g.  In  the  près.  sg.  3  ar-slaithe,  F.  B.  23,  which  misled 

Windisch,  infected  fis  written  for  d,  as  in  prithchite,  budith  Z.2  62, 

63,  do  coith  Z.2  456,  fer-  graiîh,  Stowe  Missal. 

'asa  und  ?'  In  the  quotation  maith  in  fer  asa  eich  means,  I  think,  'good 

is  the  man  whose  horses  they  are'.  See  the  articles  asa,  ata  in  my 

glossary  to  the  Calendar  of  Oengus.  See  also  isa  is  Windisch's  Wcer- 
terbuch  p.  646. 

'athchumha  wounding',  should  be  ath-chum-ma  or  aiîh-chum-ba  :  sg. 
gen.  aithchummi,  Stowe  Missal,  dat.  aithchumbu,  ibid.  The  root  is 

bha,  bhan,  Curtius  No.  299. 

'athreôs'  is  glossed  by  leasughadh,  O'Cl.  so  taithreos  in  Amra  Chol.  17, 
cited  by  W.  p.  806. 

1.  For  example  :  d'airsclaigi  nan-arm,  244  a.  12  :  ri  airsclaige  na  gona  d\b,  244  b. 
4  :  d'ursdaigi  nanechtrand  ond  airiur,  224b. 



Bibliographie.  241 

'bantrebthach  wirthin'.  The  lrish  word  (O'Reilly's  bantrach)  means 

'widow'  ;  not  'hostess'.  Maireseo,  dono,  bantreb[th)ach  bae  im  coraefri 

Cormac,  Dinnsenchas  cited,  Petrie's  Tara,  p.  112,  gen.  sg.  im  chroman 
tige  bantrebthaige,  Laws,  i.  224,  ând  see  the  gloss  at  p.  140,  whence 

it  would  seem  that  she  had  a  fer  lesach  ('guardian')  to  make  reprisai 
[athgabâiï]  for  her. 

beist,  peist,  read  béist,  péist  (=  W.  bwyst)  :  the  Latin  source  was 
bëstia. 

biail  :  the  gen.  sg.  is  given  as  fbeili'  from  O'Donovan's  supplément  to 

O'Reilly's  dictionary.  This  supplément  was  printed,  with  shameful 
carelessness,  after  O'D.'s  death,  and  should  be  used  with  thegreatest 
caution.  The  regular  form,  bêla,  occurs  in  LL.  117  b  [do  chor  bêla  i 
îenid) . 

biu.  The  forms  for-don-bêt,  for-don-ra-bai,  cited  p.  391,  belong to  forbiu 

(=  Lat.  superfio)  :  forbfad  a  ainm  hErind  cobrath.  LU.  6ia. 

'6.  bla  land'  should,  I  suspect,  be  blae  =  Ducange's  plaia,  plagia  'cam- 
pus planus\ 

'brâth  M.  Gericht'.  The  'cobrath'  quoted  hère  from  the  Tochmarc  Etaine 

(p.  122,  line  8)  is  the  pass.  prêt.  sg.  3  of  the  verb  cobraim  'I  assist'  : 

ni  roi-  cobrath  ass  cose  'thou  hast  not  hitherto  been  helped  out  of  it'. 

'brec  bunt',  should  be  brecc  =  W.  brych. 
'brethnais'  should  be  bretnais  or  bretnas. 

bruchtaim  :  the  vbruchtaib'  hère  cited  as  a  'B-praet.'  is  probably  a  scri- 
bal  mistake  for  bruchtaid. 

bruth  :  the  'brud'  hère  cited  from  Z.2  641,  as  an  example  of  the  dat. 
sg.,  is  biud  in  the  ms.  (Ml.  23.  a.  1 3). 

'bug'  should  be  'buga',  O'Clery's  bugha. 

cachranûair  seems  for  cach-ala-n-ûair  'every  other  (second)  hour'  :  cf. 
the  modem  andara  lthe  second'  for  0.  Ir.  indala. 

cairdes.  The  quotation  from  the  Félire  belongs  to  cairde. 

3.  cara.  The  ace.  pi.  cardiu,  cairdiu  given  by  W.  is  a  vile  Middle  lrish 

corruption  of  the  0.  Ir.  cairîea  =  cairde  in  LL.  241  a. 

4.  ci'a  .i.  fear  'man'  O'Cl.  In  FB.  1 1  it  is  the  nom.  sg.  :  in  Oss.  II,  9 
it  is  gen.  plural  :  it  has  nothing  to  do  with  ceô  mist,  but  may  be 
cognate  with  Lat.  civis,  Ose.  cêvs,  Fick  III  76. 

cin.  frisin  cin  sin  means  against  that  crime,  not  'contra  hoc  scelus'. 
claideb.  In  the  quotation  from  FB.  1 3,  the  word  claidib  has  been  acci- 

dentally  omitted. 

clô  =  clavus.  The  dat.  pi.  'clothib'  hère  given  from  FA.  is  very  cor- 
rupt.  In  the  Stowe  missal  we  hâve  cloaib,  better  clôaib. 



242  Bibliographie. 

'cloc  M.  Glocke',  should  be  clocc,  W.  cloch.  In  the  gloss  at  cluic  (gl. 
galea)  hère  cited  the  at  is  borrowed  from  0.  N.  haîîr,  Eng.  hat  and 

the  cluic  is  cognate  with  W.  clog,  in  pen-glog. 

clod  'a  clod,  turf,  O'R.'  ?  ?  In  the  quotation  given  by  Windisch  from 
FB.  34  clod  signifies  a  print,  mark  or  impression,  which  is  the  mea- 
ning  of  the  modem  clodh. 

coblath  should  be  coblach,  sg.  gen.  coblaig,  LL.  219b. 

co-cele  should  be  co-céle  :  n.  pi.  cocéile  LL.  228  a. 

'côic  n-  (indecl.)  fûnf .  There  is  no  transported  n  after  côic  in  the  nom. 
In  the  gen.  (e.  g.  co  cend  côic  mbliadan)  it  naturally  occurs,  the  use  of 

the  transported  n  having  become  a  mère  matter  of  syntax. 

côim  'a  cover,  covering'.  Hère  at  least  three  différent  words  are  confu- 

sed,  first,  O'Clery's  comh  .i.  coimhéd,  secondly,  côim  (in  sain-ch6im 

Wb.  28d)  the  n.  pi.  m.  ofthe  adj.  côem1  thirdly,  côim  a feast  (O'Reil- 

ly's  caomh),  gen.  côima,  Z.2  954. 

côir  gerade  :  'die  aeltere  form  canif  is  canir  'canitur',  according  to  Zim- 
mer,  Glossae  Hibernicae,  p.  271. 

'comairche  Schutz'  should  be  commairche,  or  commairge. 
'com-bruithe  zerstossen' :  âel  combruithe,   LU.   23  a,  whence  W.  has 

made  this  strange  meaning,  is  simply  'calx  cocta',  'burnt  limestone'  : 
cf.  O'R. 's  bruighthe  'boiled'  :  grut  bruithe  LL.    117b,  dam  bruithe, 
LU.  23  a,  cited  by  Windisch  s.  v.  3.  tinne. 

cômdignad  is  misspelt  for  comdidnad  consolation, 

comna  is   a  scribe's  mistake  for  coemna   =    O'Clery's   caomhna    .i. 
comairce. 

connad  'Feuerholz'  should,  I  think,  be  connud  (Cormac's  condud),  W. 
cynud,  Mid.  Br.  queuneud-en,  Lat.  comminuta? 

contuil  (=  com-n-tuil)  seems  from  a  verb  "com-thuilim,  of  which  the 

verbal  noun,  comîholad  .i.  codladh,  occurs  in  O'Clery's  Glossary  s.  v. 
Gaimean. 

corthe  does  not  always  mean  a  standing-stone  :  Doniat  na  fir  corîhe  môr 

don  tsnechtu,  LL.  125.  For  'backing'  read  'back'. 
cosS;  like  arillim,  cenél,  cesc,  dichill,  fôs,  irgaire,  nôidenacht  and  other 

words,  is  out  of  its  alphabetical  order. 

costud  ...  'to  wrangle,  dispute'??  In  droch-  costud  hère  cited,  it  seems 
borrowed  from  lat.  consuetudo. 

'crann,  crand,  M.'  It  is  neuter  in  Old-Irish  :  cf.  camm-chranna  (gl. 

trabes)  Sg.  i89a. 
crot  should  be  croît,  Old-Celtic  crotta,  W.  crwth.  The  gen.  sg.  cruitti  is 

in  Amra  Chol.  20. 



Bibliographie.  243 

cubât  =  Lat.  cubitus.  The  cubât  hère  cited  from  a  gloss  in  Lib.  Hymn. 

seems  to  stand  for  con-fat  'co-length',  equal  length  :  as  com-letheî  is 
«  equal  breadth  »,  cf.  cubus  for  con-fis,  etc.  Cubât,  cubad  often  means 

'tomb',  'grave',  Petrie's  Tara,  p.  1 16,  p.  1 17  n. 

cuilche  «  sackcloth  »  (?)  is  explained  by  brat  no  cochall,   O'Cl.,  and 
comes  from  the  Latin  culcita,  whence  Spanish  colcha,  French  couette 

and  courte  lin  courte-pointe). 

dan  (for  to  which  W.  writes  dam,  s.  v.  derigim)  is  non-existent.  It 
should  be  dano  or  dana. 

'déed  inquietus'  really  means  dëses,  desidis,  from  which  Latin  adjective 
it  is  borrowed  :  deeid  (gl.  deses   Cod.  Bedae  Carolis.  33  a  6,  pi.  dat. 

déedib  Ml.  131  d  cited  Rev.  celt.  I,  159.  Hence  déess  'desidia'  Wb. 
25b. 

déne.  The  'dene'  hère  given  as  an  example  of  the  dat.  sg.  is  a  gen.  sg. 
governed  by  the  following  dul.  Compare  colla  chu,  domuin  catha, 

G.  C.2  919. 

dét.  The  compound  calg-dét  certainly  does  not  mean  'a  straight-edged 
sword'  ;  but  a  sword  hilted  with  the  tooth  of  the  narwhal.  The  Welsh 
hilted  their  daggers  with  the  same  substance  (asgwrn  moruil,  Mabin. 

vol.  1.  pp.  3.  10$). 

dichrichide.  Windisch  compares  'dechrigim  (von  cn'ch)  dispesco.'  But 
dechrigim  is  a  denominative  from  dechur  'unterschied'  Ml.  26b.  Cognate 
is  dechraigthid  (gl.  disceptatrix  )  Ml.  133  a. 

di-gabim  should  be  digbaim  (gl.  démo)  Goid.  168.  Hère,  as  in  the  case 
of  so  many  other  verbs,  the  accent  was  on  the  prefix,  and  the  vowel 
of  the  root  was  therefore  elided. 

cdin'  conj.  should  be  dino  or  di/za. 

dligim  :  for  'he  oweth  ...  him'  (a  mistake  of  mine,  corrected,  Rev.  Celt. 

III.  512)  read  'thou  owest ...  tkee'. 
'doichlech  unberùhmt,  gemein'.  This  word  means  'unwirthbar',  'unga- 

stlich'  (inhospitable),  and  is  derived  from  doichell  'grudging',  inhospi- 
tality,  gen.  sg.  cend  doichill  Ereann,  Four  Masters,  A.  D.  i486,  and 
see  note  1 . 

'duabais  sorrowful'  ?  in  nathraig  nduabais,  LL.  223  a.  It  seems  to  hâve 

meant  'exécrable',  'unlucky'- 
é,  p.  $08  :  hère  é-sin  ille,  èieïvoç  is  treated  as  équivalent  to  é-side  cutoç. 

ecraim  :  coer  comraicc,  hère  cited,   should  not  be  rendered  'focal  bail' 

(one  of  O'Curry's  absurd  guesses),  but  'brand  of  battle',  hère  applied 
metaphorically  to  that  warlike  saint  Columba. 

eim,  em,  read  éim,  ém. 



244  Bibliographie. 

'eithne  kernel',  should  be  eitne,  ettne,  LB.  213  a,  pi.  etneda,  LB.  219  a. 
élaim  :  the  verbal  noun  is  élud,  not  elud. 

erbada.  For  'orders'  read  'banes'. 

'faircle  s.  forglu'.  Thèse  words  hâve  nothing  to  do  with  each  other  :  So 

'farclib  s.  forglu'. 

'feiss  schlafen,  inf.  zafoaim'.  It  is  the  inf.  of  feissim  :  fessit  samîaid  co 
matin,  LL.  5  5  a. 

2.  ferb  'blotch'  :  it  is  rather  'blister'  or  'swelling'  :  Br.  gwerbl  'bubon'. 
2.  feth  should  be  féth. 

fin-gai  :  the  ace.  sg-  fingal  hère  cited,  is  a  scribe's  mistake  for  fingail  : 
cf.  na  dingned  fingail  for  mac  a  brathar,  LL.  117  b. 

fïugrad  'praedicare'  :  it  is  a  loan  from  the  Latin  figurare. 
for-aith-miniur.  The  form  forait  hmenatar,  hère  cited  as  an  example  of  the 

3 d  pi.  passive,  is  a  scribe's  mistake  for  foraithmenathar  =  foraithmine- 
dar  (gl.  memor  est)  Ml.  17  b  23,  and  foram-cliss,  cited  pp.  426,  568 
as  a  nom.  pi.,  is  an  ace.  sg.  The  old  form  of  des  is  cliuss  (St.  P.  1 1 . 

6),  gen.  clessa,  F.B.  64,  an  u-  stem. 

forrânach,  gen.  sg.  f.  fothugud  feirgi  forranaigi  LL.  239  a  :  cf.  immfor- 
ran,  p.  625. 

frith-orcim,  better -orgim  :  see  p.  725. 
fûacru  s.  fôcraim.  The  article  meant  is  fôcarim,  fûacraim. 

fuath-craibdig  'hatersof  belief  :  does  it  not  rather  mean  the  'formally 

pious'  (fûath  'forma')  ? 
fuined.  The  angels  of  the  west  hère  mentioned  are  the  fallen  angels,  as 

may  be  seen  from  the  Book  of  Enoch,  éd.  Dillmann. 

'ga  s.  gae'.  The  référence  should  be  to  'gai'  spear. 

2.  gabaim.  The  phrase  gabâil  lama  seems  to  mean  'to  enjoin',  'man- 

dare'  :  cf.  ragab  Idim  ara  araid  arangabad  a  eochu  'he  commanded  his 

charioteer  to  take  his  horses',  LL.  57  a  2  (old  paging). 

2.  gâeth.  The  'gôith-luch'  (read  gôithlachl  'palus' hère  cited  is  certainly 

not  a  compound  of  gâeth  'wind',  though  both  thèse  words  may  corne 

from  the  root  gi  'erregen',  'beleben'  Fick  ?  .i.  570  (compare  the 
English  quick-sand) .  I  may  hère  remark  that  the  gâethlaige  meoteedai 
which  are  mentioned  so  often  in  the  Book  of  Leinster,  are  simply 
the  Palus  Maeotica.  Had  this  been  seen,  some  nonsense  about  Gothia 

and  Gaetulia  in  Keating  and  his  translator  O'Mahony's  note,  would 
hâve  been  avoided. 

2.  gaire  :  this  is  only  a  later  form  of  goire  'pietas'  p.  599. 
2.  geilt.  This  seems  to  mean  a  lunatic  whose  madness  was  produced  by 



Bibliographie.  245 

terror.  It  is,  as  E.  Magnusson  has  pointed  out,  the  Old-Norse  gjalti 

in  the  phrase  verdha  at  gjalti  'to  turn  a  coward'. 
gentilecht  should  be  gentlecht  or  geintlechi. 

geocach  should  be  geôcach,  Four  Masters,  A.  D.  1 1 10. 

gnâth,  line  9,  for  'is'  read  'was'. 

gniad.  The  quotation  from  O'Cl.  Gl.  should  be  '.i.  foghantaidh,  no  fear 

dhénta  foghainte.'  It  is  gnia  which  O'Clery  explains  by  reachtaire  no  fear 
foghainte. 

2.  grâd.  fer  graid  (=  fergraith,  Stowe  Missal)  means  a  man  in  (eccle- 
siastical)  orders. 

grechaim.  The  forn  rôgrecha  hère  cited  as  Près.  sg.  3,  is  probably  a  scri- 

bal  corruption  of  'ro-grechai,  one  of  those  forrns  which  I  would  com- 
pare with  the  Welsh  preterites  in  -awd,  -odd  =  L\th.  -ojô,  Skr.  -ayat. 

So  asrh-bruchta  Fél.  Ap.  4  1,  marba  LL.  4  a.  33. 

grîan  F.  sonne.  There  is  anolher  grian,  M.  (or  N.  ?),  meaning  the  gravel 
at  the  bottom  of  the  sea,  a  lake  or  a  river  igrinneall  mara,  locha  no 

abhann,  O'Cl.).  The  quotation  hère  given,  from  FB.  52  —  ar  ûir  ocus 
grian  —  is  an  example  of  this  grîan,  which  seems  the  Welsh  graian 

'sabulum,  saburra,  glarea'.  The  Br.  grouan  'gravier,  gros  sable'. 

grouanenn  'arena'  Cath.,  Corn,  myyn  growyn,  0.  2756,  grou  (gl. 
harena)  W.  gro,  and  the  Romance  words  (grava,  grève,  gravelle,  etc.) 

cited  by  Diez.  E.W.4  604,  appear  to  corne  from  a  différent  root. 

grian-maine  'blackberries'  should,  I  think,  be  grian-muine  [muine  'rubus' 
p.  698). 

gus  'weight,  force,  strength'  O'R.  gusmar  strong,  powerful,  O'R.  Pro- 
bably not  one  of  thèse  meanings  is  right.  O'Clery  explains  gus  by 

fearg  'anger',  gniomh  'deed',  bas  'death'  and  aigneadh  'nature'. 
iach.  O'Clery  has  iach  .i.  bradân.  Hence  the  gen.  sg.  iaich  LU.  16 b, 

which  Windisch  thinks  should  be  iach. 

iarr6e  'fawn'  seems  a  scribe's  mistake  for  iarnôe  =  O'Clery's  iarndoe  À. 

fiadh  beag  6g  'a  little  young  deer'. 

iartaige  'Nachkommenschaft'  has  the  meaning  of  'conséquence',  'resuit' 
in  LL.  230  a.  Rathairchanastar  inn-iartaigi  nobiad  dôib  de  .i.  dilgend  a 

sluaig  etc.  'she,  Cassandra,  prophecied  the  conséquence  thereof  that 

they  would  hâve,  to  wit,  the  destruction  of  their  host'  etc.  This  per- 
haps  may  be  its  meaning  in  the  phrase  co  dea  iartaige,  Fiacc  20.  The 

root  of  iar-taige  seems  tak,  whence  tak-man,  téxoç,  xéx-vov  etc.  Cur- 
tius  No.  235. 

1.  îc  'Heilung'  should  be  icc  =  W.  iach-ad. 
1 .  icaim  ich  heile,  should  be  iccaim,  W.  iachau. 



246  Bibliographie. 

'icht  .i.  cinn  (?)'.  Hère  'cinn'  should  certainly  be  ciné/. 
2.  imm-archor.  This  word  is  spelt  immachor  in  LB.  64  a  =  iumochar 

LB.  177  a  24. 

immarchuirthide.  The  nom.  sg.  immarchuirthid  should  hâve  been  given: 

cf.  Carôn  port-immarchurthid  iffirn,  LL.  241a,  the  ferryman  of  hell. 

immarslaide,  v.  supra  s.  v.  ar-  slaithim. 

imm-chossâit  :  for  'complain'  read  'complaint'. 
imm-degail  is  said  to  be  the  infinitive  of  imdichim.  Maybe  so  ;  but  a  verb 

imdeglas  'who  protects',  occurs  LL.  109  b. 

'imm-etaim'.  I  know  of  no  such  verb.  In  the  example  quoted  by  Win- 

disch,  nach-imm-eta-sa  om  muintir  'that  thou  dost  not  get  me  from 

my  family',  imm  is  the  infixed  pers.  pron.  of  the  ist  sg.  and  the  verb  is 
the  près.  conj.  sg.  2  of  étaim  p.  $31.  Compare  for  the  infixed  pronoun 

isindi  nach-im-r-indarpai-se  'eo  quod  non  reppulit  me',  Wb.  5  a. 
imm-forran  should  be  imm-forrân  :  gen.  sg.  imjorrâin  LU.  21b  34. 
immorro  «  in  den  Mss.  stets  abgekùrzt  iiïï  geschrieben  ».  I  hâve  twice 

found  it  written  at  length,  once  in  LL.  238  a,  where  it  is  i/nmoro, 

secondly,  in  a  Bodleian  ms.  (Laud  610,  f°  82  b,  col.  I,  left  margin) 
where  it  is  imuro,  also  with  one  r.  In  p.  99  of  his  book  Windisch, 

twice  prints  imorro.  The  Old-Irish  form  is,  as  Zimmer  points  out, 
immurgu. 

immotacht  should  be  inotacht. 

immsuide.  The  s  should  be  dotted. 

imtha.  With  the  ben  imtha  hère  cited,  cf.  ben  imtha  (gl.  pellex)  Sg. 

68  b.  9  and  do  macaib  imthach  7  caratban,  LL.  399  a. 

1.  ind  Ende,  Spitze.  The  quotation  given  as  an  example  of  the  nom.  pi. 
ni  tharraid  acht  an  indai  should  be  cancelled  ;  for  hère  indai  stands  for 

indûi  —  inndài,  LL.  368  lower  margin,  =  innaôi,  Martyrology  of 

Donegal  p.  176,  where  O'Curry  says  that  it  is  the  'pi.  of  ionnua,  the 

fifth  génération,  including  the  first  parent'  (in  English,  the  great-great- 
grandson,  the  Latin  abnepos). 

'ire  Land'  should  be  friu  (.i.  ferann,  O'Dav.) 
irnechtaib  seems  the  dat.  pi.  of  the  following  word  irnigde,  irnichîe. 

'lâmind'  is  a  mère  fancy  of  Cormac's.  The  word  is  làmann  or  lâmand. 
legim  =  lat.  lego.  Read  légim  and  cf.  grâd  =  Lat.  grâdus. 

en.  In  corp-len,   me\rb-len  hère  cited,  in  ro-lenad,  Fél.  Prol.    253, 
lian-  char  .i.  ailgen  and  liain,  Amra  Chol.  8 1 , 1  suspect  we  hâve  words 

cognate  with  Lat.  lênio,  Icnis. 

lenu  :  for  'meadows'  read  'meadow'. 
'2.  leô  .i.  leatra'  should  be  leod  .1.  letrad  :  leod  7  letrad,  LL.  243  a. 



Bibliographie.  247 

5.  les  is  lés  in  Amra  Chol.  20. 

Miu  Se.  M.  2\,  i\  see  O'Clery,  s.  v.  lia,  where  this  passage  is  glossed. 

'luge  C-C.5  LU.  ?'  It  is  =  O'Clery's  lugha  .i.  tart  no  iota  'thirst'. 
•  1.  maisse  F.'  It  rather  seems  masc.  or  neuter  :  cf.  ho  er-maissiu  firinne, 

Z.  1064. 
malartaim.    Hère  two  différent  words  are  confounded  :   malartaim    I 

exchange,  and  malartaim  I  destroy  (ni  malartaesiu  gl.  ne  disperdas, 

Ml.  74d).  As  to  malartach,  see  O'Don.  Four  Masters,  A.  D.  1 1 86, 
1224,  1543. 

'mathadh  .i.  cunntabairt'  is  maîhjadh  in  O'Cl. 
1.  mell  :  the  nom.  pi.  in  LL.  223  a  is  mill  [mill  umai  for  cennaib  nan- 

iall  sain  'lumps  of  copper  on  the  ends  of  those  thongs') .  The  mella 
cited  by  W.  seems  an  instance  of  the  Middle  and  Mod.  Irish  use  of 
the  ace.  for  the  nom.  pi. 

menach.  For  'goum'  read  'ogum'. 
menic.  Read  menicc  =  W.  mynych,  Corn,  menough. 

'menmnach,  cheerful,  highspirited'  :  it  rather  is  'thoughtful'  (Média  men- 
mnach  michomairlech,  LL.  220b). 

menmarc  is  =  the  meanmarc  .i.  smuainead  'thought'  of  the  Lebar  Lecain 

Vocabulary.  It  is  connected  with  menme  'mens',  and  has  nothing  on 
earth  to  do,  as  Windisch  imagines,  with  menchomarc,  Beitr.  i.  340, 

i.  e.  m'én-chomarc  'my  one  request'. 

'ménogud,  dissonantia'  :  it  means  'hiatus'  (mén  .i.  bel  'mouth',  Corm.). 
See  Corm.  B.  s.  v.  Emain. 

merbalshould  be  merball. 

methel  a  party  of  reapers.  It  means  a  party  of  turf-cutters  in  the  Four 
Masters,  A.  D.  1488. 

'mianach  ore'.  The  gen.  sg.  is  miannaig,  with  two  ns,  in  LL.  218  b  : 
Tuaircnech  nah-goband  ic  méinlegad  miannaig. 

miding  :  the  nom.  sg.  is  midheng  .i.  meadhonseang,  O'Gl.It  may,  asW. 
conjectures,  be  mid-seng,  or  it  may  be  mid-eng,  where  eng  is  perhaps 

=  Goth.  aggvus,  Skr.   àhus,    Nhg.  eng  :  compare  0.   Ir.  cum-ang 

ang-us-tus. 
mirbail  should  be  mfrbail. 

mocol  'Wœlbung,  Hœhlung'  ??  In  the  passage  cited  hère  from  LU.  26b 
mocoll  means  the  mesh  of  a  net,  (retis  macula)  and  is  borrowed  from 

Lat.  macula  :  why  mocol  lin  glosses  subtel  'the  hollow  of  the  foot'  I 
cannot  say. 

'muilend  =  lat.  molendinum',  is  rather  =  molina,  as  cuilenn  is  =  Lat. 
culina.  Three  Ir.  Gl.  XXII,  XXIV.  The  double  n  is  due  to  the  accent. 



248  Bibliographie. 

'mulle6ir,  M.  Mùller  ...  Germanisches  Lehnwort'.  It  stands  for  muilneoir, 

O'Don.  Gr.  LXXXIV,  and  this  for  *muilndeôir,  a  regular  Irish  deriva- 
tive  from  muilend. 

'2.  muin  ...  fur  main?'  No  :  muin  is  a  common  word  meaning  love, 
liking  :  dorât  muin  imbe  do  chathugud,  LL.  399a.  The  root  is  man. 

muoralach  :  for  'simlae'  (a  misreading  of  mine)  read  'nimiae'. 

'nathir  M.'  Windisch's  quotation  from  the  Félire  (do  neim  ina  nathrach) 
shows  that  nathir  is  féminine,  not  masc. 

ninsa  should  be  ni  anse,  as  in  Sg.  18a  [ni  anse  on). 

nôe  .  co  n6e  p.  183,  29  seems  an  adverb,  meaning  'newly',  'anew'. 
notlaic  ...  Weihnachten'.  This  is  notlaic  môr  :  notlaic  becc  is  the  ist 

January,  O'Don.  Four  Masters,  A.  D.  1444,  eitîir  da  noitlaig. 

l2.  6a  jecur',  a  very  doubtful  word. 

ogum,  1.  4  for  'sribtar'  read  'scrfbtar'. 
'1.  on  schande'.  I  hâve  never  seen  the  mark  of  length  over  the  0.  It 

rhymes  with  col,  p.  133,  and  with  mông,  H.  2.  16,  col.  396a. 

ossad  'con-opartatar  ...  vgl.  idpraim'.  This  form  seems  to  stand  for 
com-n-opartatar ,  3dpi.  t-  preterite,  (with  infixed  relative)  of  a  verb 

cognate    with    com-opair    (workmanship,    construction,   building?) 

O'Dav.  p.  83,  s.  v.  ecomart,  which  is  of  course  a  loan  from  Lat. 
opéra.  For  the  infixation,  cf.  co-n-bongar,  co-n-recutar,  Stowe  Missal. 

'truce'.  The  example  hère  given  of  the  dat.  sg.  should  corne  under 
sossad  p.  790  :  niba  issint  (s)ossud  na  firflatha. 

'râm  remus'.  The  nom.  sg.  is  rame,  râma.  For  example,  andsein  rome- 
maid  in  râma  robai  illdim  ir  cotorchair  daraais  siar  'then  brake  the 

oar  that  was  in  Ir's  hand,  so  that  he  fell  backwards/  LL.  12  b.  The 
form   ràmae  quoted  by  Windisch  as  a  nom.  pi.  is  really  a  gen.  pi. 

governed  by  cet  'a  hundred'  :  cet  ràmae  fuiri  (gl.  centenaque)  i.  e. 
'a  hundred  of  oars  on  it'. 

2.  rann,  rand.  The  ace.  pi.  'randa'  hère  cited  is  a  figment.  Thems.  has, 
rightly,  rundu. 

rigim.  The  forms  rechti,  ro-recht,  p.  734,  seem  to  belong  to  rigim. 
rindaird  should  be  rindard  (rind  +  ard  ?). 

rô  zu  viel  ?  The  note  of  interrogation  may  be  omitted. 

'roirindi,  roerindi  ist  an  folgenden  Stellen  wahrscheinlich  weiter  Nichts 
als  rind  (Spitze)  mit  dem  intensiven  ro\  Hère  Windisch  has  run  two 

words  together  and  failed  to  observe  that  'an  folgenden  Stellen'  the 
former  is  a  dissyllable  : 

cesais  roi  rindi  (Fél.  Apr.  26). 
laid  tre  roe  rinde  (Fél.  Aug.  27). 



Bibliographie.  249 

Ro-i,  ro-e  is  an  adj.  in  the  ace.  pi.  meaning,  according  to  the  glosso- 

grapher  'very  keen'.  I  conjecture  that  it  really  means  'very  poiso- 
nous',  and  is  compounded  of  the  intensive  ro  and  a  derivative  from 
fi  —  Lat.  virus,  Gr.  lé;  (for  Fwoçj,  Skr.  vishu. 

sâr-tol,  sartolach  should  be  sàr-thol,  sârtholach. 

sciath  'Schild'.  In  the  phrase  hère  quoted  from  S.  C.  7  :  îré  sciath  n-ete 

indala  heâin,  'through  the  shoulder  of  the  wing  of  one  of  the  two 

birds',  sciath  is  =  W.  ysgwydd  humérus,  armus,  Br.  scoaz,  Corn. 

scuid  (gl.  scapula)  and  has  nothing  to  do  with  sciath  'scutum',  W. 
ysgwyd,  Br.  scoet,  Cath. 

sci's.  In  the  quotation  from  LU.  21  b  'imforaim'  should  be  imforrâin,  as 
in  the  ms. 

'scoltad  spalten'  should  be  scoltud,  cf.  tulguba  na  sciath  ic  a  scoltud,  LL. 
226a. 

scor.  At  least  four  words  are  dealt  with  hère  1 .  the  inf.  to  scorim,  scui- 

rim  (root  skar  ?),  2.  a  paddock,  3.  a  tent  —  tancatar  Greic  assa  sco- 
raib,  LL.  239a,  rachôraig  na  scuru,  LL.  238b  — and,  4,  scor  a  mul- 

titude =  Ohg.  scara  heerabtheilung,  Nhg.  schaar  menge. 

scoth  :  for  'shout'  read  'shoot'. 

screch  read  scréch  (in  the  quotation  from  Lg.  'screich'  should  be  'scréich', 
as  in  LL. 

scret  :  read  cualatar. 

'sechaigim',  no  sechaiged  should  probably  be  sechtaigim...  no sechtaiged : 
cf.  intsechtaigtha  (gl.  simulationis)  Ml.  3137. 

'selb  F.  Besitz  (vgl.  got.  silbai'.  In  selb  (=  *selva)  the  b  is  a  graphie 
bezeichnung  for  v,  as  we  see  from  the  W.  helw.  The  Gothic  silban-, 

rOhg.  selb,  sëlp)  if  cognate,  has  a  very  différent  suffix. 

'semar  klee'  should  be  semmar,  whence  the  modem  seamrâg,  whence 
Eng.  shamrock  is  borrowed. 

sétim  :  sétis  hère  cited  if  not  the  'Praes.  sg.  31  but  the  3d  sg.  s-pret. 
absolute  form. 

'sigin  r=  lat.  signum'.  This  is  the  ace.  sg.  The  nom.  is  sigen  Fi  tech  ir- 
rabi  int-sigen  satuirn,  LL.  230  a. 

(l.  sin  ...  Demonstrativ  pronomen,  anaphorisch  wie  gr.  zl-o;;  hic'.  The 
corresponding  pronouns  in  Greek  and  Latin  are  èy.stvsc  and  ille.  I 
venture  to  think  that  Zeuss,  Ebel,  Ascoli,  Windisch  hâve  ail  gone 

wrong  as  to  this  pronoun.  Almost  the  first  gloss  in  the  St  Gall  codex 

—  indead  innani-sin  (gl.  post  illosj  —  shews  that  in  Old  as  in  modem 
Irish,  sin,  like  ille,  désignâtes  what  is  not  close,  either  in  space  or 

time.  So  the  gloss  in-du-sin  (gl.  eo)  Ml.  53  r.  So  phrases  like  0  sin 



2  5  o  Bibliographie, 

immach  'thenceforward'.  So  O'Don.  Gr.  p.  134:  «  the  démonstra- 
tive pronouns  are  so  this,  thèse  [0.  Ir.  so,  sa,  se,  seo,  siu],  sin  that, 

those,  sud  or  ùd  [0.  Ir.  sût,  ût]  yon.  »  So  in  the  Highland  Society's 
dictionary  :  'so  démons,  pron.  ind.  This,  thèse,  hic,  hicce,  hi,  hae, 
haec.  Sin,  pron.  démons.  That,  those,  ille,  iste,  illi,  isti.  Sud  ...  yon, 

that  there,  iste,  iste  illic.  Ud...  that,  yon,  yonder,  iste,  ille,  iste,  illic'. 
'sirid,  sirid  longitudo'.  This  is  not  a  substantive  :  it  is  the  }d  sg.  près, 

indic.  act.  of  the  verb  sirim  I  seek,  search.  The  passage  to  which  W. 

refers,  Cr.  3  ?  d  (Z.2  10^  n.)  —  sirid  in  rindide  nuile  6  hisul  co  huasal 
—  means  «  it  searches  the  whole  zodiac  from  bottom  to  top  ».  If 

sirid  were  a  subst.  the  transported  n  hère  would  be  inexplicable. 

'slâetan',  should  be  slaetân  =  slaoitdn,  the  name  for  an  épidémie  disease 

(influenza  ?)  which  attacked  the  Irish  A.  D.  1 328.  See  the  Four  Mas- 
ters  at  that  year.  It  is  derived  from  slaed  [leg.  slaet]  .  1 .  galar,  amail 
adubairî  Finn,  cia  mesa  do  slaet[aib]?  Fuiîhi  ol  in  ingen,  H.  2.  15, 

p.  131,  col.  2. 

'srâth  —  lat.  strata?'  The  Irish  word  is  srdt  (the  t  uninfected),  e.  g.  ar 

srdîib  na  senchathrach,  LL.  230a.  It  is  now  srdid  'street',  whence 
srâidin  'lane'  and  other  derivatives.  The  'srathaib'  which  W.  cites 
from  the  Cogadh  Gaedel  re  Gallaib  is  either  a  clérical  error  or  a  mis- 

print. 
'srôl  satin,  silk'  :  srol  or  sroll  ne  ver  means  'silk'  (which  is  série  —  Lat. 

sericum,  Eng.  silk,  or  sida  —  Lat.  seta,  Fr.  soie).  The  mark  of  length 

may  be  right,  but,  except  in  dictionaries,  I  hâve  always  found  it  writ- 
ten  srol,  sroll:  thus  sroll  (gl.  byssus)  Ir.  Gl.  577  :  corugsat  leo  a  srol  7 

a  sida,  Ir.  Nennius  74,  Sroll  ocus  scarloit  do  magrigherind  (leg.  érend) 

Laws  II,  146.  a  chocall  seang  sroll-etaigh  (var.  lect.  sroilledaigh)  Book 
of  Rights  84,  277.  It  stands  (as  Prof.  Bugge  has  pointedout  to  me)  for 

*frol,  and  this  for  *flor,  Fr.  velours,  Diez  E.W.4697,  Burgund.  veleur, 

velor  (Littréj,  whence  also  Br.  pur  'doux',  'velouté',  Corn,  pur,  flor, 
pyr  (BM.  184,  631,  1076,  1391,  1434,  1600,  3296,  where  the 

word  is  wrongly  rendered  by  'flower'),  and  Middle-Low-Germ.  pwel, 

pel,  pwel. 
'2.  sûanem  Anstrengung  ?'  In  support  of  this  novelty  W.  quotes  two 

glosses  from  the  Wûrzburg  codex  of  the  Pauline  epistles.  The  first  is 

on  2  Thess.  II,  8  ('in  labore  et  fatigatione  nocte  et  die  opérantes';  and 
runs  as  follows  :  denum  suanemun  inaidchi  precept  fridei,  that  is, 

'making  ropes  at  night,  preaching  by  day'.  The  second  is  on  1  Thess. 

II.  9  ('memores  estis  laboris  nostri  et  fatigationis')  and  runs  as  fol- 
lows :  suanemuin  do  dênum  inaidchi  do  reicc  ar  biad  et  deitach  dia  mun- 



Bibliographie.  2  5 1 

tir  .  precepî  fri  dei  do  icc  anman  sochuide,  that  is,  'to  make  ropes  at 
night  in  order  to  sell  (them)  for  food  and  clothing  for  his  household  : 

to  preach  by  day  in  order  to  heal  the  soûls  of  the  multitude'.  St  Paul 

was,  as  every  one  knows,  a  tent-maker  (yjsav  yàp  mujvoroiot  ~'r,v 
Téxv/;v,  Acts  XVIII,  3),  rt  and  si  were,  in  the  eighth  century,  probably 

identical  in  sound,  and  so,  as  Prof.  Tawney  of  Calcutta  has  sugges- 
ted,  our  ignorant  Irish  glossographer  confounded  mnQvarcotot  with 

o^oivoicoiot  lrope-makers'. 
sui.  The  form  sûide,  hère  cited  from  the  socalled  Félire  of  Oengus  as  an 

example  of  the  nom.  pi. ,  is  really  an  ace.  pi.  (0.  Ir.  sûidea)  hereused, 

in  the  corrupt  Middle-Irish  fashion,  for  the  nom.  pi.  which,  as  sui  is 
a  d-stem,  would  in  Old-Irish  hâve  been  sùid. 

'suilbir  ...  Vgl.  duilbir'.  There  is  no  such  word  in  the  book. 

'taid-chur  redemptio  Wb.  3  a.'  Surely  'redemptio'  is  a  clérical  error 
for  'reversio'  :  cf.  tathehor,  tathehur  p.  812,  and  taidehoirte  (gl.  rever- 

sorum)  Ml.  82  c.  The  Irish  word  for  ''redemptio'  is  taithehrice,  taid- chricc. 

'taimthiu  bed-death'.  The  word  îamîhine,  hère  quoted  with  a  ?  from  the 
Félire,  Oct.  29,  as  an  example  of  the  ace.  plural  of  this  word,  (which 

would  be  *tamthena),  is  a  proper  name  in  the  gen.  sg.  governed  by 
talgud  and  should  be  written  Taimthine.  Thus  the  scholiast  in  Lebar 

Brecc,  p.  98,  writes  over  the  word  'uirgo  et  ne[s]cio  ubi  est',  and  in 
the  Martyrology  of  the  Book  of  Leinster,  p.  364,  column  g,  we  find, 

at  October  29,  'Quinti  martyris.  Taimthinae  uirginis'.  Misled  by  the 
gloss  in  Lebar  Brecc  —  la  idm  éca  doib,  I  took  iamthine  to  be  a  fem. 

ia-stem,  meaning  'death',  and  Windisch  in  copying,  exaggerated  my 
blunder. 

tairicim  I.  ich  komme.  The  }d  pi.  redupl.  prêt,  to-sn-airnechtâr  'they 

prepared  for  them',  hère  cited,  belongs  to  another  verb  of  which 

îairec  (==  O'Clery's  taireag)  is  the  infinitive. 
'tairnim',  better  tairndim  :  cf.  the  imperative  notairind  (i.  e.  not-tairind 
bow  thyself  downj  LL.  36$,  don-rind  quoted  by  Windisch  s.  v. 
toirnim.  The  verbal  noun  is  tairinnud  (intairinnud  gl.  deiectio,  Cod. 
Bedae  Carolisr.  33  d  4). 

'taiss-fenim  ...  Zu  derselben  Wurzel  do  airfenus  exploravi'.  It  not  only 
cornes  from  the  same  root,  but  is  the  regular  ist  sg.  s-pret.  of  tais- 

fenim,  better  spelt  iaisbenim.  In  verbs  compounded  with  t-as  (do-as) 
the  s  is  lost  before,  or  assimilated  by,  the  r  of  the  infixed  ro.  Thus 

tdirilb,  tarilb  Ml.  46  d'i  is  the  3d  sg.  prêt.  act.  of  taiselbaim,  and  stands 
for  do-as-ro-silb  and  tarilbae  is  the  2d  sg.  conj.  of  the  same  verb  and 



2  j  2  Bibliographie. 

stands  for  *do-as-ro-silbae.  So  doderbai  (gl.  concldit)  Z.*  88 1  isfor  do- 

es-ro-bai  (root  ba  =  <pa  Curtius,  No.  4 1  o)  our  doairfenus  stands  for  *do- 
as-ro-benus,  root  ban,  Curtius  No.  487.  A  similar  loss  or  assimilation 

takes  place  in  verbs  compounded  with  ait  h-,  ad-,  taith-,  tad-  (do- 

aith)  :  Thus  ardamair  'confessus  est'  F.  B.  90,  is  }d  sg.  depon.  prêt, 
of  atmaitn  and  stands  for  ad-ro-damair  :  conddrbais  'ut  demonstres' 

stands  for  *con-do-ath-ro-bat-si,  the  2d  sg.  s-  future  of  tadbadim,  root 

bat  —  Lat.  fat  in  fateor;  tarfas  'it  was  shewn'  (*dc-ath-ro-bat-ta),  dom- 

mdrfas  lit  was  shewn  to  me'  (¥do-mm-ath-ro-bat-ta),  the  3d  sg.  prêt, 
pass.  of  the  same  verb.  The  s  of  the  prep.  es  is  also  lost  before,  or 

assimilated  by,  /  :  cf.  teilcim  =  do-es-léicim. 

'talam  F.  Erde'.  It  is  always  masculine  in  LU.,  LL.  and  LB.  oslucud  in 
talman,  LU.  27a,  trénmilidi  togaidi  tridnrainni  in  talman  .i.  na  Eorpa, 

LL.  235  a,  fini  in  talman  uili,  LB.  2^6.  In  Windisch's  book,  p.  169, 
line  26  na  talman  may  be  the  gen.  pi. 

'tar-laicim  III  (fur  do-air-lécim)'  I  do  not  think  there  is  any  such  verb. 
The  forms  cited  by  Windisch  (^such  as  darlecius  =  do-ro-lécius,  tar- 

laic  =  do-ro-léic,  tarlacad  =  do-ro-lécad)  ail  seem  preterites  of  dolé- 

cim  p.  497,  with  the  infixed  ro.  Hère  and  in  ta-r-la,  ta-r-ilbae,  con- 

da-r-bastar,  Zeuss  sees  the  two  prépositions  do,  air.  But  in  each  of 
thèse  instances  the  r  is  a  relie  of  the  infixed  ro. 

'tarr  F.  Hintertheil,  schwanz'.  Itis  either  masc.  orneut.,  as  the  gen.  sg. 

(cend  in  tarra)  shews.  And  it  means  'hypogastrium'  in  the  Scél  mucci 
mie  Dath6. 

2.  tarraid.  The  passage  hère  cited  -ni  tharraid  acht  an-indai  —  means  'he 

found  only  their  great-great-grandsons',  and  should  be  placed  under 
1.  tarraid. 

3.  tinne.  For  dambruthe  read  dam  bruthe. 

1 .  tô  fur  do-  (wenn  der  Accent  darauf  ruht  ?).  The  vowel  is  short.  So 

tâchathim,  tô-chimm,  tô-chrechad,  tô-gairm  should  be  to-chathim,  to- 
chimm,  to-crechad,  to-gairm. 

2.  toirnim.  The  quotation  hère  given  from  my  Three  Homilies,  p.  84, 
belongs  to  1.  toirnim. 

tongim.  Notwithstanding  do-d-fongad,  Ml.  36  a,  which  is  due  to  the  false 
analogy  of  tailgim,  tarcaim,  toibnim,  tôimdim,  tônuch,  torbenim,  etc. 

for  do-failgim,  do-farcaim,  do-benim,  do-foirndim,  do-fo-nuch,  do-for- 

benim  etc.  ' ,  I  agrée  with  Prof.  Schuchardt  that  tongim  is  a  simple  verb, 

1.  False  analogy  plays  a  great  part  in  Irish.  To  it,  for  instance.  I  would  ascribe  the 

preterite  ni  chair  'non  amavit'  Br.  1 ,  and  the  redupl.  future  ni  con-chechrat  'non  ama- 
bunt',  Z.2  453. 



Bibliographie.  2  5  3 

cognate  with  Lat.  tango.  The  form  do-thung  occurs  in  LL.  55  a.  The 

redupl.  prêt.  [du-cui-)tig  'iuravit  Z.2  449,  is  =  the  Lat.  ietigit. 
The  British  forms  W.  tyngu,  Br.  tocaffCaxh.,  now  toui,  Corn,  tye  are 

inconsistent  with  Windisch's  assumption  that  tongim  is  from  do- 
fongim. 

torbenim  :  the  quotation  from  Cormac's  Gl.  s.  v.  prull  should,  I  think, 
be  rendered  'the  monster  hath  profited  thee_,  O  Senchân  :  and  that 

will  be  thy  servant,  provided  we  get  to  land'  :  Compare  with  dot- 
rorbai  beist,  Fél.  prol.  25,  28:  dom-rorbai  ...  rith  roraith  in  slog-sa 

'the  course  which  this  host  ran  hath  profited  me'.  Hère  minVmY  (which 

Windisch  renders  by  cMannschaft')  means  a  single  servant,  as  in  the 
Félire  May  1 1,  Aug.  9,  LL.  109  b  [nibat  muntar  dam)  and  LU.  1 34  a 

[fri  muintir  Mongan) . 

'torgabim'  should  probably  be  torgbaim,  the  atonie  vowel  of  the  root 
being  elided. 

'tôxal  s.  tôcosal'  read  tôchossol. 
trénae  eine  Festzeit.  This  certainly  seems  to  be  the  meaning  in  LU.  43a 

But  in  the  cases  of  the  Trena  Taillten  hère  the  penult  is  short,  and 

O'Clery  explains  it  by  'handsmiting  or  beating  of  the  palms  :  treana 
Tailtean  i.e.  beating  of  the  palms  or  sobbing  which  was  wont  to  be  in 

Tailte.  He  also  has  treanadh  .i.  caoineadh  'lamenting'.  'Trauerzeit' 

rather  than  'Festzeit'  would  seem  to  be  the  meaning  hère. 

'tûas-cert  Norden'  should,  I  think,  be  analysed  thus:  tûa[th)-scert,  where 

scert  (=  W.  parth,  spart  in  do-sparth  'distinctio,  divisio')  is  from  the 

root  skard,  Fick.3  i.  239,  'brechen',  'spalten'.  See  Rhys,  Rev.  Celt. 
",333- 

1 .  tuath  F.  Volk.  The  phrase  do  thuataib,  hère  quoted  from  Fiacc  40 

and  Br.  12  as  an  example  of  the  dat.  pi.,  belongs  to  tûata  'gentilis'. 
tuillim.  For  'attain'  read  'earn'. 
u  (for  uu,  auu)  is  the  dat.  sg.  of  ua. 

'uim,  allestar  mm',  is  a  misreading  of  humi,  gen.  sg.  of  umae,  p.  865. 
ursclaige  .  v.  supra  s.  v.  arslaithim. 

Thèse  are  the  principal  corrections  which  hâve  occurred  to  me  in 

perusing  this  Wœrterbuch.  I  hâve  others  of  minor  importance;  but  I 

must  hold  my  hand  lest  readers  of  Prof.  Windisch's  book  and  my  review 

should  compare  us  to  the  two  unlucky  kings  in  Thackeray's  taie,  who 
joined  the  strictest  order  of  the  Flagellants,  and  applied  the  lash,  humbly 

but  resolutely,  to  each  other's  shoulders. 
As  to  addenda,  I  had  intended  to  give  ail  those  that  I  had  entered  in 

the  margin  of  my  copy  of  Prof.  Windisch's  book.  But  this  paper  has 
Rev.  Celt.  V  17 



2J4  Bibliographie. 

extended  to  such  alength  that  I  shall  confine  myself  tosome  of  those  rela- 
ting  to  words  beginning  with  the  first  letter  of  the  alphabet.  The  rest  I 

hâve  sent  to  him,  and  he  will  doubtless  publish  the  more  important  of 

them  in  the  Nachtraege  which  he  announces  in  his  préface,  and  which, 

I  am  sure,  will  be  welcomed  not  only  by  Celtists,  but  by  comparative 

philologers. 

Addenda. 

acarb  :  in  cend  attnech  ('furzy')  acarb,  LL.  1 1 1  b. 
adall  :  see  also  imm-adall. 

adart  also  means  a  sword-rest  :  a  claidbefor  an-adartaib,  LL.  1 1 1  a  46. 

ad-daimim  (rectè  atmaim)  :  redupl.  fut.  sg.  2,  atum-didmae  Fél.  Ep.  494. 
adiu  :  fri  sonnach  adiu  ...  fri  sonnach  denall  (de  anallj  LU.  23  b. 

ad-muiniur  :  admuiniur  epscop  n-Ibar,  spell  in  Stowe  Missal  66  b  :  Ad- 
muiniur  teora  ingena  Flithais,  spell  in  LB.  99. 

aicme  =  W.  achwedd,  'idem  quod  ach,  stemma,  prosapia,  parentela, 

generatio'  (Davies). 

airbe  :  rabâgait  a  mbrechta.  7  racanait  a  ndi'chetla  co  ra-eirgetar  a 
n-airbeda  drûad  impu,  LL.  239  a  'their  spells  were  uttered  and  their 
incantations  were  sung,  so  that  their  druidical  fences  arose  about 

them'.  Compare  the  magical  cae  nywl  'hedge  of  mist',  in  Geraint  ab 
Erbin,  Mabinogion  II,  65. 

airde  'signum'  :  sg.  dat.  6  airdiu  croiche,  LU.  24  a  :  pi.  ace.  tre  airde  et 
firto,  Stowe  Missal. 

airdig  :  sg.  dat.  con-airdig  meda,  LL.  1 1 1  b. 
airdmes  :  sg.  dat.  ic  ardmius,  LL.  221  a. 

airec,  airecar  :  arista  'inventus  esset',  Sg.  184b  3  (dofuaircitis  inna  grâ"n 
la  arsidi  resiu  arista  brao  'the  grains  were  pounded  by  the  ancients 

before  a  quern  was  invented'). 
airge  :  sg.  dat.  dond  airgi  bûi  oc  sliab  Mis,  LL.  117  b. 

airlech  :  icoirlecharaile.act.  prêt.  sg.  3  ra-âirligan-ilchuradu.  LL.  221  a, 

pass.  prêt.  sg.  3,  a  crund  ...  fris  ra-airlecht  Pôl,  LL.  370a.   Root 
plek,  pleg.  Curtius  No.  367. 

airslébe  is  gen.  sg.  of  airsliab.   Another  example  is  a  hucht  airslébi, 
LL.  243  b  1 5. 

h-ais  :  assa  (gl.  soccus)  Sg.  22  b. 

aithech  :  is  this  (as  M.  d'Arbois  de  Jubainville  suggests)  connected  with 
aithe  foenus  ?  Comp.  aiîhech-thuaih  :  pi.  n.  annam  lib  athechthuatha 
do  thàinsemad  bar  tren/er,  LL.  238a. 



Bibliographie.  2  5  5 

aithrige  :  sg.  dat.  du  aithrigi  dia  pecthaib,  Stowe  Missal. 

âlgenaigim  :  }d  sg.  prêt.  act.  ro-âilgenaig  LU.  23  b. 
allud  :  sg.  gen.  do  chungid  allaid  7  étala,  LL.  217  b. 
ammus  :  ammus  catha  do  thabairt  ar  trénmilid,  LL.  22$  b.  ar  ammus  a 

churaig,  LL.  148  b. 
amsach  :  oclaech  amsach,  LU.  22  b. 

anal  :  sg.  gen.  fot  an-anali,  LU.  26  a  b. 
andam  :  see  above  s.  v.  aithech. 

anrad.  Hence  anrathacht:  sg.  gen.  cend  anratachta  uli  Assia,  LL.  230b. 

ansa  :  ni  anse  6n,  Sg.  i8ab. 

âr  :  pi.  ace.  co  ra-lâ  ara  mora  forru,  LL.  2336. 
arâi  :  araisom  dana  dofocrait  cath,  LL.  124  b. 

âram  :  hence  the  adj.  ârmech:  môr  do  arbrib  ârmecha,  LL.  232  b. 

ar-chanaim  :  ar-a-cain  igl.  incinère). 
asait  :   roscâich  a  asait-si  ara  chind,  LL.  126a:  ace.  iactaid  dana  lia 

hasait,  ibid. 

ascad  Geschenk,  should,  I  think,  be  ascid  (gl.  donum)  LL.  229a.  It  is 

probably  the  same  word  as  ascid  Bitte  :  cf.  English  boon,  formerly 

meaning  Bitte  'request',  now  'gift'. 
asna  :  pi.  ace.  eter  a  hasna,  LL.  125  a. 

aihreôs  .i.  leasughadh,  O'Cl. 
W.  S. 

Simla,  24  april  1881. 

Keltische  Studien  von  Heinrich  Zimmer.  Erstes  Heft  :  Irische  Texte 

mit  Wœrterbuch  von  E.  Windisch.  Berlin,  Weidmannsche  Buch- 
handlung,  1881,  p.  143. 

In  the  foregoing  article  I  hâve  sought  to  point  out  the  faults  in  Prof. 

Windisch's  Irische  Texte  rather  than  to  dwell  on  its  manifold  and  obvious 
excellences.  But  I  should  hâve  acted  quite  otherwise  had  I  supposed  it 

possible  that  Windisch's  book  would  hâve  been  made  the  occasion 
of  an  attack  on  its  author,  so  unfair,  discourteous  and  virulent  that  it 

reminds  one  of  the  old  times  when  rival  scholars  and  theologians  called 

each  other  porcus  quidam  and  putidissimus  iste.  I  refer,  of  course,  to 

Prof.  Zimmer's  récent  pamphlet  called  Keltische  Studien.  I  will  not  gra- 
tify  Prof.  Zimmer,  and  pain  the  readers  of  the  Revue  celtique,  by  trans- 
cribing  the  insults  which  he  has  flung,  like  mud,  at  a  scholar  to  whom  ail 

Celtic  students,  including  Prof.  Zimmer  himself,  are  so  deeply  indebted. 



2  $6  Bibliographie. 

I  will  merely  quote  a  few  passages  from  Prof.  Zimmer's  récent  publica- 
tions so  as  to  enable  ail  compétent  persons  to  judge  how  far  he  is  entitled 

to  assume  the  position  of  a  contemptuous  critic  of  Windisch's  work. 
I  hâve  now  before  me  the  following  publications  of  Prof.  Zimmer  : 

first,  a  paper  containing  etymologies  of  various  Celtic  words,  in  Kuhn's 
Zeitschrift,  XXIV,  201,  secondly,  a  paper  on  the  privative  particle  an- 
inthe  Celtic  languages,  in  the  same  volume  p.  52?,  thirdly,  a  review  of 

my  four-text  édition  of  the  Calendar  of  Oengus,  in  the  Deutsche  Littera- 
turzeitung,  1881,  Nr.  6,  fourthly,  his  Glossae  Hibernicae,  Berlin,  1881, 
and,  fifthly,  the  pamphlet  above  mentioned. 

In  the  first  {Kuhn's  Zeitschrift,  XXIV,  206)  he  refers  the  Old-lrish 

redupl.  s-  future  con-roig-set  that  they  may  pray'  Z.2  225,  624,  to  the 
root  Ih,  ty-avav  (Fick  1 3,  28)  though  an  s-  future  with  the  ending  of  the 
root  preserved  is  unknown  in  the  older  language.  Conroigset  stands  for 

con-ro-ge-ged-set  and  belongs  to  the  verb  guidim,  root  gad,  whence  skr. 

jagâda. 
In  the  same  essay,  p.  2  1 2,  he  quotes  as  an  example  of  the  interchange 

of/and  b  «  inf.de  gl.  in  vinculis,  ZE.  1042  »,  and  refers  this  tothe  root 

vadh.  Our  readers  will  hardly  believe  that  in  ZE.  1042  'infide'  glosses 

'filio  (Epistola  ad  Philemonem,  v.  10)  not  in  'vincuhV  ;  and  is  nothing 

but  the  latin  words  in  fide  (St  Paul  mentions  his  'son'  Onesimus  whom 

he  says  lhe  has  begotten  in  his  bonds'.  Compare  1  Corinth.  IV.  1 $).  As 
we  cannot  suppose  that  Prof.  Zimmer  deliberately  miscopied  the  Gram- 
matica  Celtica,  we  must  hold  him  guilty  hère  of  gross  carelessness. 

In  the  same  essay,  p.  212,  he  renders  arub  hithes,  Z.2  1040,  by  'ne 

edat'  !  and,  p.  215,  he  puts  impessi  (gl.  obesi  cordis)  Ml.  20a  with  the 
skr.  admi,  lat.  edo,  not  seeing  that  that  impessi  stands  for  imb-sessi  and 

'obesi'  for  'obsessi',  and  that  the  corresponding  skr.  and  latin  roots  are 
sad  and  sod,  whence  solum. 

In  his  essay  on  the  privative  particle  an-  [Kuhn's  Zeitschrift,  XXIV, 
524),  in  order  to  explain  the  privative  particle  am-  he  invents  the  theory 
that  n  before  following  /,  r  and  m  becomes  m.  This  is  true  in  the  case  of 

a  following  m  (where  n,  naturally,  is  assimilated),  but  isfalse  in  the  case 

of  /  and  r.  The  right  explanation  of  this  am-,  W.  af-,  is  that  it  stands  for 

*sam-,  and  is  cognate  with  sàmi,  rt\u,  semi  :  cf.  A.  S.  sâm-vîs  'parum 
sapiens',  sâm-boren  'abortivus'.  For  the  loss  of  initial  s  in  Irish,  cf.  the 
article  (s) in,  (s)amail,  uaim  etc. 

In  the  same  essay,  p.  534,  he  brings  andred,  in  the  phrase,  Coed 

Andred  'the  weald  of  Kent',  from  an  and  tred  'a  place  of  resort,  a  ham- 

let'.  This  "tred  (?)  does  not  occur  in  Davies,  and  seems  one  of  Pughe's 



Bibliographie.  257 

forgeries.  Andred  is  simply  manufacturée!  from  the  Anderida  oftheNotitia 

Imperii  and  the  A.  S.  forms  Andredes-weald,  Andredes-leage. 
In  his  paper  in  the  Deutsche  Litteralurzeitung  on  my  édition  of  the 

Félire,  after  pointing  out  a  misreading,  and  conséquent  mistranslation, 

of  which  I  confess  myself  guilty1,  he  says  it  is  hardly  conceivable 
[schwer  begreiflich)  how  the  meaning  of  the  first  lines  of  Fothud  na 

canoine's  poem  Eclas  dé  bii,  leic  dii  ndsndi  could  remain  obscure.  He  says 
that  ndsndi  stands  for  *no~an-senai  and  he  translates  as  follows  :  'the 

church  of  living  God ,  leave  to  it  that  thou  dénies'.  The  Irish  and 
English  hère  are  about  equally  impossible.  The  Irish  passage  quoted  is 

corrupt  and  I  therefore  left  it  untranslated.  But  I  hâve  since  found  the 

true  reading  in  the  Book  of  Leinster  (149  a  1)  namely  :  Eclas  dé  bi[i], 
leic  di  anasnai  i.  e.  «  The  church  of  living  God,  leave  (léic)  to  her  [di) 

what  is  hers  »  [an-  as-  n-  di).  Hère  di  is  the  gen.  sg.  of  the  pronoun  é  : 

compare  ind-di  fosodin  (gl.  eauxoij),  ai,  di  (gl.  suus,  illius),  filius)  Z.2 

327,  citing  Sg.  209  b,  198  a,  204a:  an  is  the  relative  pronoun,  and  as-n 
is  the  relative  form  of  the  verb  subst.  (root  AS)  with  the  suffixed  n 

also  found  in  is  follus  doib  as-  n-  oipred  fir  oirdnithi  'est  clarum  iis,  esse 

opus  viri  ordinati',  Wb.  ib,  cited  Z.1  487,  488. 
Again,  in  the  same  review,  he  objects  to  my  rendering  of  midchùairt 

(Fél.  Ep.  94)  by  'mideourt',  and  translates  King  Cormac's  "Miodh- 

chuairt'  by  'Metsal'  'Meadhall'.  Hère  the  prefix  mid-  (also  in  mid-des, 
mid-lde,  mid-nocht)  which  is  cognate  with  médius,  ijiaoç,  madhya,  is  con- 

founded  by  Prof.  Zimmer  with  the  noun  med  'mead',  which,  of  course, 
is  cognate  with  tjiO'j,  madhu.  The  blunder  is  as  gross  as  if  one  transla- 
ting  German  should  mistake  mixte  for  meth. 

Fourthly,  in  his  Glossae  Hibernicae  p.  68  note,  he  renders  ind  ail 

rûnde  asa-Xorâimed  a  srûaim  môr  ind  forcitil  spirddldi  ar-rodibaid  itixh  ind 
Israhel  spiurdalti  inna  nôib  indithrub  in  beotho  by  «  petra  mystica  quae 

effundebat  amnem  magnum  doctrinae  spiritualis,  qui  extinxit  sitim  Israël 

spiritualis  sanctorum  in  deserto  mundi',  and  explains  asatorôimed  as  a 

secondary  présent,  comparing  doesmet  'profundunt'  [root  sem].  But  as- a 
is  a  compound  of  the  prep.  as  and  the  relative  pronoun,  and  torôimed  is 

the  $d  sg.  redupl.  perfect  of  tomaidim  'erumpo',  cognate  with  the  com- 

mon  noun  tomaidm  'eruptio',  root  mat,  Curtius  G.  E.  No.  476.  Hère  (as 

1.  For  armaid  ...  tanaisi.  in  the  Irish  préface  (p.  i),  line  2,  read  armad  ...  thanaisi 

and  in  the  translation  (p.  iij)  for  'why  he  thinks'  read  'wherefore  it  should  be\  Hère,  as 
Prof.  Zimmer  points  out,  armad  stands  for  armbad,  ar-an-bad.  1  take  this  opportunity 
of  saying  that,  if  1  live  to  return  to  Europe,  I  shall  bring  out  the  three  unprinted  texts 
ofthe  Félire.  It  will  then  perhaps,  but  certainly  not  till  then,  be  possible  to  construct  a 
critical  text  of  that  poem. 



258  Bibliographie. 

in  co-rôe-mid  ceo  môr  dia  chind  'so  that  a  great  mist  burst  forth  from  his 

head',  LU.  $b)  the  reduplication-syllable  has  been  lost  after  changing 
the  preceding  particle  ro  into  rôi,  rôe  ;  and  ar  is  not  the  relative  pronoun 

but  a  conjunction,  Z.2  713.  The  right  rendering  of  the  passage  above 

quoted  is  therefore  'petra  mystica  ex  qua  erupit  amnis  magnus  doctrinae 
spiritualis,  quia  extinxit  [scil.  Christus]  sitim  Israël  spiritualis  sanctorum 
in  deserto  mundi.  » 

In  p.  1 96  he  gives  a  marginal  gloss  on  the  Epistle  to  the  Hebrews 

V,  12,  quibus  lacté  opus  sit  non  solido  cibo,  in  this  strange  fashion  : 
broîhchdn  as[ec]oir  duibni  biad  sonairt.  This  is,  if  he  will  allow  me  to  use 

an  expression  of  his  own,  'reiner  Galimathias'.  The  true  reading  is 

obviously  [is]  broîhchdn  as  [c]ôir  duib,  ni  biad  sonairt  'it  is  brothchdn  that 

is  meet  for  you,  not  solid  food'  (brothchdn,  gen.  brothchain  LB.  215  a, 

seems  to  mean  a  hot  mess,  LB.  113b,  49,  but  hère  'milk-porridge'  or 
some  such  soft  food). 

Again,  in  his  'textus  restitutus'  of  the  Cambray  homily,  we  find  the 
following  wonderful  forms  : 

P.  214,  1.  6,  arenindurbe,  read        arenindarbe. 

P.  215,  1.  23,  aderserce,  —  adeserce. 

P.  2\6,  1.  4,  matre,  —  martre. 
1.  22,  aranetathaim,        —  aranetham  i. 

At  p.  277  he  quotes  a  note  from  the  Franciscan  copy  of  the  Liber 

Hymnorum,  and  translates  the  passage  bersiu  lat  e  dotigernu,  by  'fer 

tu  eam  domino'.  He  does  not  see  that  dotigernu.  with  its  uninfected  ?, 

stands  for  dot-tigernu  and  should  be  rendered  by  'domino  tuo'. 
Having  thus  got,  from  his  other  récent  works,  some  idea  of  Prof. 

Zimmer's  claims  to  criticise  contemptu  ac  displicientiâ,  a  meritorious 
scholar  like  Windisch,  let  us  now  look  at  his  pamphlet. 

P.  13.  Hère  he  quotes,  as  from  the  Franciscan  copy  of  the  Liber 

Hymnorum,  the  passage  arslicht  Neill  nanngialaigh  finit.  For  'nanngia- 

laigh' (which  he  will  excuse  me  for  saying  again  is  mère  Galimathias) 
the  ms.  must  hâve  naoigiallaigh  or  nôigiallaigh,  gen.  sg.  of  nôigiallach 

'having-nine-hostages',  the  title  of  the  famous  King  Niall,  who  reigned 
from  A.D.  384  to  A.D.  41 1. 

P.  15.  He  cites  from  the  same  ms.  the  préface  to  the  Nicean  creed 

which  states,  according  to  Prof.  Zimmer,  that  this  creed  was  composed 

«  ar  dichor  eirr  Ain.  »  Is  it  not,  to  use  his  favourite  expression,  lace 

clarior,  that  for  eirr  the  ms.  must  hâve  erse  or  eirse  and  that  this  pas- 

sage means  'for  casting  out  the  heresy  of  Arius'  ?  Prof.  Zimmer  seems 
unable  to  copy  accurately  even  from  an  easily  read  ms.  like  the  Book 



Bibliographie.  259 

of  Lecan.  Thus  at  pages  19  and  89  of  his  pamphlet  we  hâve  the  follo- 
wing  : 

balair  ms.       baleir 

abind  —        aibind 

fiar  faided  —       fiarfaidid  [leg.  fiarfaigid] 
cet  .i.  ait  —        cet  À.  di  l.  ait  [i.  e.  di  coecaii] 

and  so  on.  In  the  same  page  he  quotes  from  H.  5.  18,  p.  650,  fodard 

'dormiebat'.  There  can  hardly  be  a  doubt  that  the  ms.  must  hâve  fodaid 

i.  e.  foaid.  At  p.  125,  Une  24,  for  the  'si  atnrit'  of  the  LU.  fac-similé  he 

gives  -so  amrit'.  I  notice  thèse  mistakes  with  sincère  regret,  for  they 
justify  doubt  as  to  the  accuracy  of  the  transcription  of  every  Irish  gloss 
and  note  in  his  Glossae  Hibernicae  which  is  not  also  found  in  the  Gram- 

matica  Celtica  ',  or  my  Goidelica. 
P.  16.  He  quotes  from  the  Franciscan  Liber  Hymnorum  the  phrase 

A  duine  codlas,  which  he  calls  a  confession  ('bekenntniss')  and  translates 

by  '0  mensch,  ich  habe  geschlafen'.  Hère  codlas  is  a  3,d  sg.  relative 

présent  and  means  'qui  dormit'.  Prof.  Zimmer  has  mistaken  both  tense 
and  person. 

PP.  50-52.  Hère  he  explains  combail,  as  =  co-bail,  go  bh-fuil,  O-Ir. 

co  fil  'es  geschieht,  findet  statt,  ist\  The  phrase  bé  combail  in  which  it 
occurs  is  a  common  cheville  :  it  is  found,  for  instance,  in  LL.  259a,  and 

means  'wornan  with  goodness'  (bail). 
PP.  59,  72.  Prof.  Zimmer  tries  to  correct  ar  apaide,  a  corrupt  pas- 

sage in  the  Scél  Mucce  mie  Dàthô,  thus  :  ar  araide,  which  he  renders  by 

'sagte  er,  indess\  The  obvious  correction  is  arse  arâide.  His  ar  araide 
is  not  Irish. 

P.  62,  note,  line  12  and  p.  74.  In  quoting  the  passage  dâigh  is  air- 

dhena  sereci  sirsilliuth  «  because  long-looking  is  a  sign  of  love  »,  he 
bisects  airdhenu  and  reads  airdhe  na.  But  airdhenu,  better  airdhena 

1.  Some  of  his  transcriptions  in  the  Glossae  Hibernicae  are  certainly  wrong,  e.  g. 
pp.  xxvj,  229,  hi  cluain  m{acc)  canois,  where  Zeuss  has  rightly  m{acc)cunois .  Pan  Gurbân, 
pp.  xxxix,  267,  where  the  ms.  has  pangur  bdn  :  p.  4  setha.  (gl.  vestram),  leg.  fethar  ? 
p.  18  iscuitirimraito  (!),  p.  29  nifarmaid,  leg.  mp-ar-maid,  p.  109  rodboisprecept  (!), 
p.  114  builnni,  p.  145  donduccum  (leg.  -am),  p.  152  er iteccaib  (leg.  eritectaib,  eriteedaib), 

p.  195  mainiroimsid  (leg.  ma  imroimsidi\iyt  shall  sin' the  2dpi.  s-iut.  of  immruimdiur), 
p.  242  sathuaid  (gl.  ad  septentrionem)  leg.  fathuaid,  p.  268  Mairiu  clan,  leg.  m'airiucldn 
(=  m'araglan,  Reeves,  Adamnan,  p.  288),  p.  270  ceinsœlh,  leg.  ceingeth  or  (with  Zeuss) 
ceing£th,  imperat.  ?d  sg.  act.  of  cingim.  P.  276,  Unes  1  and  2,  / m  cechdu  im  cechtan  leg. 
(with  Zeuss)  incechdu,  incechtan.  P.  27,  note  3,  line9  ruth  oir,  read  bruth  oir,  line  1 1  coa- 
mucena  read  coa  mucca  'unto  his  swine'  ;  line  1 3  late  read  lat  é.  The  greatest  service  which 
could  now  be  rendered  to  Celtic  philology  would  be  for  some  compétent  palaeographer 

(say  Mr  Bradshaw)  to  collate  with  the  original  texts  Prof.  Zimmer's  Glossae  Hibernicae, 
the  fac-similés  issued  by  the  Royal  Irish  Academy,  Mr  Skene's  Four  Ancienî  Book's  of 
Wales,  and  the  Liber  Landavensis,  and  to  publish  the  results  of  this  collation. 



26o  Bibliographie. 

'signum',  is  the  true  reading.  The  word  is  familiar  to  every  one  mode- 
rately  acquainted  with  Middle-Irish  writings.  Thus  sg.  n.  airdena  bais  7 
éca  7  aideda,  LL.  66  a,  ba  trûag  airdena  na  gona  don  rigmilid,  LL.  244a; 

pi.  n.  îudcatar  airdhena  aighthidhe  adhuathmara  antan  sin,  Four  Masters, 

A.  D.  767,  dat.  airdheanaibh  'constellations',  O'Reilly's  Dict.  (cf.  cœli 
subter  labentia  signa,  Lucr.). 

PP.  67-69.  Prof.  Zimmer  attacks  Windisch  for  extending  the  contrac- 

tions es,  c.scc  (=  quaestio)  by  cesc.  If  Windisch  has  erred  hère,  he  has 

erred  in  the  company  of  O'Clery  and  O'Curry.  The  former  has  ceasg 
[=  Mid.  Ir.  cesc]  .i.  fiarfaighim.  The  latter  has  in  his  Tochmarc  Monera 

(H.  2.  26),  Dublin,,  1855,  p.  153,  line  17,  Cesc  contiucfa  ar  Eber.  'I  ask 
when  he  shall  corne,  said  Eibhear'.  I  should  myself  prefer  to  write  ceisî ; 
but  there  can  be  no  doubt  that  the  two  forms  ceisî,  cesc  co-existed  in 
Middle-Irish. 

PP.  83,  84.  Hère  Prof.  Zimmer  attacks  Windisch,  O'Reilly  and 

O'Curry  for  believing  in  the  existence  of  the  word  rebrad  'sportiveness, 

play'.  The  sceptical  professor  only  proves  his  own  rashness  and  want  of 
familiarity  with  Middle-Irish.  The  word  in  question  occurs  in  the  first 

line  of  a  poem  beginning  ranaesa  rem  rebrad  ran.  This  means  'I  hâve 

corne  with  my  bright  sportiveness'  —  rem  standing  for  (f)rim  as  in  rem 
chorp,  rem  chenn,  rem  chridi,  rem  ré  (Ir.  Texte,  p.  735)  and  having  hère 

a  sociative  meaning  as  in  ragaî  rim  cheli  'I  will  go  with  my  husband'. 
As  to  rebrad,  examples  of  its  use  are  :  Sg.  n.  iuig  nachar'  reabhradh 

mac,  a  mhic  'understand  that  this  was  no  boys'  play,  my  son',  Ban- 
quet of  Dûn  nan-  Gedh,  p.  44,  gen.  eolaig  rebraid,  aneolaig  reri,  LL. 

344  d,  for  a  baoîhréim  baoisi  7  fora  chuairi  maedachta  7  reabhraidh,  Four 

Masters  A.  D.  1 587  —  also  rebarîha  :  ara  baeîhair  bdisi  7  ara  luagaill 
rebariha,  LL.  230a,  dat.  drémm  eli  oc  rebrad  [leg.  rebrad]  7  oc  allân  7 

oc  dordân,  LB.  136  a.  It  is  obviously  derived  from  the  common  word 

reb  'trick',  O'Clery's  reabh  .i.  cleas.  Prof.  Zimmer  asserts  that  rebrad  is  a 

gen.  sg.  governed  by  ran  which  he  says,  stands  'wie  haeufig'  (?)  for 
rann  'part',  though  it  rhymes  with  gnâd  and  must  therefore  be  read  ran  ; 

bisects  rebrad  thus  :  re-brad,  equates  ré  with  ré  'time',  compares  bra  (?) 

with  brafad  and  Goth  brahv  augins  'augenblick',  mistakes  rem  for  remum 
'ante  me',  and  renders  the  line  above  quoted  by  Ich  kam  nun  so  vor 

mich  hin  in  einem  Theil  der  Zeit,  wsehrend  die  Augenwimper  zuckt'  ! 

'Accordingly',  says  Prof.  Zimmer,  «  one  article  in  Windisch's  dictionary 
must  be  cancelled,  a  new  one  must  be  added,  and  in  six  or  eight 

places  his  statements  (angaben)  should  be  essentially  modified.  »  I  think 

one  may  safely  say  that  when  Prof.  Zimmer  is  five  years  older  and  a  little 



Bibliographie.  201 

more  versed  in  Irish  he  will  be  ashamed  of  such  ignorant  presumption. 

P.  109.  Hère  he  says  that  cair  originally  means  'wherefore',  and  is 

compounded  of  ce  air  'quid  propter'.  But  'quid  propter'  is  cid  ar-an  in 

Irish  (Z.2  357,  where  it  is  rendered  by  fcur'),  and  cair  is  nothing  but 
the  latin  quaere,  whence  it  is  borrowed,  like  the  Eng.  query,  0.  Fr. 

querre. 
P.  in.  Hère  Prof.  Zimmer  objects  to  the  phrase  in  cech  dû  'in  every 

place'  in  Z.  '  69 1  and  in  Windisch's  dictionary  s.  v.  dû.  He  says  it  should 
be  ini  cech  dû  'die  grammatisch  einzig  mœgliche  form'.  In  cech  dû  isper- 
fectly  right,  îhough  the  ms.,  which  is  not  in  an  Irish  hand,  erroneourly 
uses  the  mark  for  m.  It  is  in  gach  dû  in  the  Four  Masters,  AD.  860,  and 

they,  as  I  hope  Prof.  Zimmer  will  allow,  must  hâve  known  something  of 
their  own  language.  The  grammatical  impossibility  to  which  Prof.  Zimmer 

refers  is  probably  the  préservation  of  the/?  oî  in  beforec.  Butthis  occurs, 

not  only  in  Prof.  Zimmer's  own  book  p.  15,  line  2  {in-  cech-  Une  'in 

every  line'),  but  also,  one  may  safelysay,  in  every  page  of  every  Middle 
Irish  ms.  now  in  existence.  Take  for  instances  the  following  pair  of  quota- 

tions  from  the  Book  of  Leinster  :  com-bad  môti  a  grain  7  a  ecla  7  a 
uruamain  in  cach  cath  7  in  cach  cathrôi.  in  cach  comlund  7  in  cach 

comruc  iteiged,  LL.  82  b,  in  cach  la,  LL.  215  b.  The  explanation,  of 

course,  is  that  cach,  cech  were  pronounced  gach,  gech  even  in  Early 
Middle  Irish  times. 

At  p.  112.  Prof.  Zimmer  blâmes  Windisch  for  not  using  the  British 

languages  to  elucidate  the  words  in  his  dictionary.  Hère  again  the 

blâme  is  reckless  and  undeserved,  for  at  odb,  fodb,  W.  compares  the 

Welsh  oddf  :  at  foss  he  compares  the  Old-Welsh  guas  ;  and  there  may 
be  other  instances  which  I  hâve  overlooked.  Excited  by  his  fancied 

triumph,  Prof.  Zimmer  proceeds  to  attack  ail  living  and  recently  dead 

Celtic  scholars,  and  coolly  asserts  that  «  the  complète  neglect  of  the 

British  languages  is  a  further  characteristic  of  the  prevailing  super- 
ficiality  (verflachung)  of  Celtic  studies  during  the  last  ten  years.  »  How 
false  this  assertion  is  will  appear  from  the  following  list  of  a  few  of  the 

Welsh,  Cornish  and  Breton  publications  which  hâve  appeared  during 
the  last  decennium. 

a.  Welsh. 

1.  Y  Seint  Greal,  by  the  late  Robert  Williams,  1876.  Text  pp.  1-43?. 

Translation  pp.  437-720.  Glossary  pp.  721-737. 

2.  Campeu  Charlymaen,  by  the  same,  1878.  Text  pp.  1-11$.  Trans- 

lation pp.  437-517,  and  shorter  tracts  such  as  Bown  0  Hamtwn,  Purdan 



262  Bibliographie. 

Padric,  Buched  Meir  wyry,  Y  seith  Pechawt  Marwawl,  Euangel  Nicodemus, 

Y  Groglith,  Hanes  Poniius  Pilatus,  Historia  Iudas,  Arwydon  cyn  Dyd  Brawt, 

Prophwydolyaeth  Sibli  doeth,  Breuddwyt  Pawl  Ebostol,  Pwyll  y  Pader,  val 

y  traethawdd  Hu  Sant  [Hugo  de  Saint- Victor],  Rinweddeu  gwrando  Offeren, 

Rinweddeu  gwelei  corff  Crisî,  Rhybudd  Gabriel  Angel,  Evengylleuanepostol, 

Seith  Doethion  Rufein,  Ystorya  Gwlat  leuan  Vendigeit,  Ipotis  Ysprytawl 
(unfinished)  owing  to  the  death  of  the  zealous  and  learned  editor. 

2.  Lectures  on  Welsh  Philology,  by  Prof.  Rhys,  ist  éd.  1877,  2^  éd. 

1879  :  the  same  scholar's  papers  in  this  journal,  II,  115,  118;  his 
édition  of  the  Ystoria  Charles  from  the  Red  Book  of  Hergest,  and  his  list 

of  Welsh  loanwords  in  the  Archaeologia  Cambrensis  1873,  1874,  1875. 

3.  A  Description  of  the  Day  of  Judgment,  from  Cotton  ms.  Titus, 

D.  xxii.  Text  and  translation  in  Y  Cymmrodor,  vol.  IV,  part  I,  pp.  106- 
138,  by  Thomas  Powell. 

4.  Studies  in  Cymric  Philology,  by  the  late  Professor  Evander  Evans, 
in  Archaeologia  Cambrensis,  1873,  1874. 

5.  The  Old-Welsh  Glosses  on  Martianus  Capella,  Archaeologia  Cam- 

brensis, January,  1873,  and  Kuhn's  Beitraege  zur  verg.  Sprachf.,  VII, 

385. 
6.  Kedymdeithyas  Amlyn  ac  Amie,  by  M.  Gaidoz,  Revue  celtique,  IV, 

pp.  201-244. 

7.  The  Luxembourg  Folio,  by  Prof.  Rhys,  Revue  celtique,  I,  346- 

375  ;  n,  119. 

b.  CORNISH. 

8.  Beunans  Meriasek,  a  Cornish  drama,  London  1872  (4568  lines  of 
text,  with  translation  and  notes). 

9.  The  Manumissions  in  the  Bodmin  Gospels,  Revue  celtique,  I,  332- 

345- 10.  Cornica,  Revue  celtique,  IV,  258. 

c.  Breton. 

1 1 .  Poèmes  bretons  du  moyen  âge  (Tremenvan  an  Ytron  Guerches 

Maria,  Pemzec  Levenez  Maria,  Buhez  Mabden),  par  le  vicomte  Hersart 
de  la  Villemarqué.  Paris,  1879. 

12.  Middle-Breton  Hours,  Calcutta,  1876. 

1 3.  Old-Breton  glosses  [from  Berne,  Paris,  Oxford,  London],  Calcutta, 
1879,  and  Rev.  celtique,  IV,  324. 

14.  The  Old-Breton  Glosses  at  Orléans,  Calcutta,  1880. 

15.  Papers  by  M.  d'Arbois  de  Jubainville,  Rev.  celtique,  II,  204, 



Bibliographie.  2^3 

404,  III,  395,  449,  and  Mémoires  de  la  Société  de  Li
nguistique,  IV, 

239. 

16.  Papers  by  M.  Emile  Ernault,  Rev.  celtique,  IV,  465  ;  V,  124. 

17.  Papers  by  M.  Loth,  Mémoires  de  la  Société  de  Linguistique,  IV, 

37  ;  Revue  celtique,  IV,  450;  V,  104. 
To  thèse  we  may  add  : 

à.  Old-British. 

18.  Hùbner,  Inscriptiones  Britanniae  Christianae.  Berlin,  1876. 

Had  Prof.  Zimmer  even  looked  at  one  of  the  shortest  of  the  above 

works,  he  would  not  hâve  brought  forward  (p.  1 1 5)  as  his  own  the  iden- 

tification of  Ir.  cétbuid  with  Welsh  canfod.  This  had  already  been  publi- 

shed  in  the  Revue  celtique,  IV,  333,  and  is  due,  as  well  as  I  remember, 

to  Prof,  Sophus  Bugge  of  Christiania. 

P.  116.  Prof.  Zimmer  brings  faiscim  'I  press,  squeeze'  from  a  root 

vase,  and  compares  the  Old-High  German  waskan  lavare,  luere,  wiskjan 

tergere.  The  meanings  are  too  remote,  and  faiscim  may,  with  much  grea- 

ter  probability,  be  connected  with  lat.  vexo.  Gr.  oyJXéw,  root  vagh,  Cur- 

tius  No.  169.  Another  etymology  which  seems  to  me  clearly  wrong,  is 

at  p.  124  where,  Prof.  Zimmer  connects  the  common  word  
commus 

'power'  with  Goth.  mitan  (root  mad,  Curtius  No.  286).  It  stands  for 

com-med-îu,  and  cornes  from  the  root  madh  in  l-^a6ov,  paBoç  (Curtius 

No.  4291.  Compare  kennen  and  kœnnen  for  the  connexion  of  the 
 ideas 

Knowledge'  and  'power'.  At  p.  1 26  we  hâve  another  instance  of  confoun- 

ding  two  words  which  Windisch  rightly  séparâtes  :  drad  ̂ ladder'  and  ara 

'charioteer'.  The  former  word  (now  pronounced  in  Ireland  and  the  High- 

lands  f-âradh  with  prothetic  /,  but  in  the  Isle  of  Man  aarey)  is  an  a-stem, 

making  its  gen.  sg.  draid  :  the  latter  is  a  dental  stem,  making  its  gen. 

sg.  ârad. 

P.  120.  Hère  Prof.  Zimmer  dénies  the  existence  of  the  verb  arnascim 

'ich  verlobe',  asserts  that  its  reduplicated  perfect  ar-nenaic  stands  for 

ad-ro-nenaisc  and  that  ar-ob-râi-nasc  is  miswritten  (verschrieben)  for 

ar-adob-rôi-nasc.  This  is  ail  wrong  :  arnascim  does  exist  :  its  imperat. 

sg.  2  (with  th.  infixed  pron.  of  the  second  person  sg.  occurs  in  LL. 

251  b  :  ar-ot-naisc  dô  'betroth  thyself  to  him'. 

P.  129,  line  29.  Prof.  Zimmer  renders  anisin  'that'  (jenes)  by  'di
es' 

(this)  ;  and,  though  it  thus  appears  that  he  does  not  know  the  d
ifférence 

between  so  and  sin,  the  two  commonest  démonstrative  pronouns,  he 

would  fain  make  his  readers  believe  (p.  106  note,  p.  13$)  that  he  can 

speak  Irish. 



264  Bibliographie. 

P.  132.  Hère  Prof.  Zimmer  quotes  Windisch's  article  dethitiu  fcare', 

and  rudely  asserts  'Die  ganze  Nummer  ist  falsch'.  On  the  contrary,  it  is 
perfectly  correct  :  dethitiu  (not  dethidiu)  occurs  in  the  Book  of  Leinster, 

p.  122  a,  line  23,  as  I  can  say  positively  from  photograph  of  that  page 

which  is  now  before  me;  dethiti  occurs  in  LB.  255  a.  In  O'Mulcon- 

ry's  Glossary  (H.  2.  16,  col.  99)  we  hâve  'deithiten  graece di etan  [sic!) 

A.  observatio  legis  et  vitae  .i.  airchisecht  cuirp  7  anmai.  Lastly,  O'Clery's 
has  deithide  [=  0.  Ir.  dethitiu,  deithitiu]  .i.  friochnamh  no  cûram. 

P.  1 34.  Hère  Prof.  Zimmer  commits  a  mistake  which  shews  that  he 

has  not  yet  mastered  even  the  little  about  Irish  mètres  which  O'Donovan 
has  given.  He  says  that,  in  the  poem  printed  (with  a  translation  by  Win- 
disch)  in  Revue  celtique,  V,  128,  an  Irish  monk  living  in  a  German 

monastery  compares  his  tendencies  and  efforts  with  those  of  a  Slovak 
Pan  Gurbân.  The  ms.,  however,  has  in  two  places  pangur  bân,  and  that 

this  is  the  true  reading  appears  from  the  fact  that  the  mètre  of  the  poem 

is  deibide.  This  requires  a  monosyllable  (technically  called  rinri]  at  the 

end  of  the  first  half  of  each  line  (where  the  words  pangur  bân  occur), 

and  a  dissyllable  or  trissyllable  ̂ technically  called  airdrinn)  at  the  end  of 

the  second  half1.  See  O'Donovan's  Irish  Grammar,  pp.  419,  420  and 

O'Molloy's  Grammatica  latino-hibernica,  Romae,  1677,  pp.  172-180. 1  may 
hère  mention  that  several  kinds  of  deibide  [d.  scailte,  d.  baisi  re  toin,  d. 

smot,  d.  fochael  a  cubaid,  d.  imrind,  etc.)  are  exemplified  in  the  Book  of 

Ballimote,  fo.  1 58a. 

P.  135.  He  renders  the  lines 

faelid-sem  eu  ndene  (leg.  ndéne)  dul 
hi  nglen  luch  inna  gerchrub 

by  'he  delights  (er  freut  sich)  in  the  swift  créature  (Geschcepf),  when 

the  mouse  struggles  (zappelt)  in  his  impetuous  (ungestiïmen)  hand'.  Hère 
he  mistakes  the  adj.  faelid  for  the  verb  failtigedar,  he  confounds  dul 

'a  going'  with  dûil  'a  créature',  and  he  mistranslates  glen,  the  3d  sg. 
près,  indic.  act.  of  glenaim.  The  meaning  is  (as  Windisch  has  seen, 

Rev.  celt.,  V,  139)  'Happy  (is)  he  (Pangur  Ban,  the  name,  apparently, 
of  a  pet  white  cat)  with  a  swift  motion  [lit.  with  a  going  of  swiftness] 

in  which  a  mouse  sticks  in  his  sharp  claw'. 
There  are  other  points  in  which  Prof.  Zimmer,  in  his  eagerness  to 

attack  his  brother  professor  and  former  teacher,  has  laid  himself  open 

to  hurtful  counterblows.  But  I  hâve  said  enough  to  shew  every  one, 

1.  In  line  15  of  the  poem  as  printed  in  Rev.  celtique,  V,  128,  there  is  a  mistake: 
oen  Idu  should  be  oenlâu,  a  dissyllable. 



Bibliographie.  265 

except,  I  fear,  himself,  how  ill  fitted  he  is,  at  présent,  to  assume  the 
rôle  of  an  infallible  dealer  out  of  scientific  damnation  ;  and  Ileave  him 

with  the  hope  that  he  will  make  his  acquaintance  with  Irish  a  little  more 

accurate  and  extensive,  and  that  he  will  ultimately  attain  to  the  tolé- 
rance, modesty  and  caution  which  generally  corne  with  advancing  years 

and  knowledge. 

Whitley  Stokes. 
Simla,  October  6,  1 88 1 . 

Indices  Glossarum  et  Vocabulorum  Hibernicorum  quse  in  Gram- 
maticse  celticas  editione  altéra  explanantur.  Composuerunt  B.  Gùter- 
bock  et  R.  Thurneysen,  iv-i  50  p.  gr.  in-8°.  Leipzig,  Hirzel,  1881. 
—  Prix:  7  mk.  (8  fr.  75). 

«  Abondance  de  biens  ne  nuit  pas.  »  Il  nous  semble  que  ce  proverbe 

peut  s'adresser  justement  à  une  œuvre  encore  utile  aux  travailleurs,  mais 

qui  l'eût  été  davantage  il  y  a  quelques  années.  Le  nombre  de  mots 

irlandais  qui  figurent  dans  la  Grammatica  celtica  de  Zeuss  est  tel  qu'un 

index  de  ces  mots  forme  à  lui  seul  un  lexique  abrégé  de  l'ancien  irlan- 

dais, et  c'est  un  instrument  de  travail  qui  a  longtemps  manqué;  mais 
deux  lexiques  partiels,  celui  de  M.  Windisch  dans  sa  Chrestomathie,  de 
M.  Stokes  dans  son  édition  du  Félire,  ont  déjà  commencé  à  combler  cette 
lacune. 

L'index  de  MM.  G.  et  Th.  est  double.  La  première  partie  comprend, 
rangées  selon  la  pagination  des  mss.  originaux,  les  gloses  expliquées 
dans  le  courant  de  la  Grammaire  avec  références  à  toutes  les  pages  où 

elles  sont  soit  partiellement,  soit  intégralement  expliquées.  Les  étudiants 

qui  dès  les  premières  pages  de  la  Gr.  C.  rencontrent  dans  les  exemples 

des  gloses  expliquées  seulement  plus  tard  ou  en  plusieurs  endroits,  pour- 
ront, grâce  à  cette  table,  éclaircir  bien  des  obscurités  de  la  première 

heure.  Les  plus  longues  de  ces  gloses  pourraient  même  ainsi  servir  de 

petite  chrestomathie.  Comme  l'ouvrage  se  réfère  à  la  Gr.  C,  les  gloses 
y  sont  données  comme  elles  ont  été  publiées  par  Zeuss  et  Ebel,  quoique 

sur  plusieurs  points  leur  lecture  ait  été  amendée  par  des  collations 

récemment  publiées. 

On  a  profité  de  ces  corrections  dans  la  2e  partie  qui  comprend  les 
mots  isolés,  classés  alphabétiquement.  La  difficulté  ici  était  de  bien 

identifier  et  de  bien  grouper  les  formes  grammaticales,  notamment  en  ce 

qui  concerne  les  verbes  :  MM.  G.  et  Th.  se  sont  acquittés  decette  tâche 

avec  une  grande  finesse  de  critique,  et  ils  y  ont  montré  des  qualités  de 



266  Bibliographie. 

philologue  que  nous  espérons  retrouver  bientôt  dans  des  œuvres  plus 
personnelles. 

Ce  double  index  représente  une  somme  énorme  de  labeur,  et  il  n'eût 
fallu  à  ses  auteurs  que  quelques  veillées  de  plus  pour  le  rendre  complet. 

Ils  nous  annoncent  en  effet  dans  leur  préface  n'avoir  dépouillé  que  la 
partie  irlandaise  de  la  Grammatica  Celtica.  Il  leur  a  échappé  que  dans  la 

partie  britannique  (notamment  à  la  phonétique  et  à  l'appendice),  Zeuss 
avait  cité  par  manière  de  comparaison  un  certain  nombre  de  mots  irlan- 

dais et  même  des  gloses  qui  ne  se  trouvent  point  dans  la  partie  irlan- 
daise, p.  ex.  culian  et  cuilén  97  a,  loeg  et  îôib  103  a,  foirenn  127  b, 

mong  1065  a,  cicce  1066  b,  etc.  Quelquefois  même  ces  mots  omis  com- 

plètent les  indications  du  glossaire  de  MM.  G.  et  Th.  ;  ainsi  le  compa- 
ratif tigiu  a  son  positif  dans  le  tiug  de  la  p.  886. 

Un  conte  breton,  récemment  publié  par  M.  Luzel  ',  rapporte  qu'un 

jeune  homme  fut  damné,  quoique  dévot,  parce  qu'une  nuit  il  était  tombé 

dans  le  péché  et  qu'il  s'était  couché  sans  faire  sa  prière  ;  et  il  était  mort 
cette  nuit-là  même.  Malgré  ce  précédent,  nous  ne  damnerons  point 
MM.  Gùterbock  et  Thurneysen  pour  leur  négligence  accidentelle;  mais 

nous  estimons  que  ce  'péché  d'omission'  mériterait  une  courte  station  en 
purgatoire. 

H.  G. 

Groupement  des  populations  de  TArmorique  d'après  la  termi- 
naison des  noms  de  lieux,  par  le  comte  Régis  de  l'Estourbeillon 

(Extrait  du  Bull,  de  la  Soc.  arch.  de  Nantes,  t.  XIX),  23  p.  in-8°  et 
1  carte.  Paris,  Champion,  1881.  —  Prix  :  3  fr. 

M.  de  l'Estourbeillon  part  du  fait  que  les  noms  de  lieu  en  -ec  ne 
prennent  pas  de  terminaison  latine,  dans  les  chartes  et  documents  latins, 

pour  soutenir  que  le  pays  où  se  rencontrent  ces  noms  est  toujours  resté 

celtique.  La  zone  des  noms  en  -eue  -ac  serait  une  zone  mixte  ;  la  zone 

où  -ac  est  devenue  -y  -e  serait  purement  gallo-romaine.  Toute  la  thèse 

de  M.  de  l'Estourbeillon  repose  sur  une  erreur  de  chronologie.  Le  suf- 

fixe -ec  n'est  autre  chose  que  -eue  -oc  -ac.  La  forme  gauloise  était  -aco. 
Devenu  -oc  en  Armorique  dès  le  vie  siècle,  au  xme  il  se  transforme  en 

-eue  et  en  -ec.  On  trouve  aussi  quelquefois  vers  le  xie  siècle  -uc.  L'his- 
toire du  suffixe  -aco  est  présentée  avec  beaucoup  de  méthode  dans  les 

Etudes  grammaticales  sur  les  langues  celtiques  de  M.  d'Arbois  de  Jubain- 

ville  pp.  1 5-27.  Tout  n'est  pas  dit  cependant  sur  ce  point.  On  va  beau- 

1.  Luzel  :  Légendes  chrétiennes  de  la  Bas  se- Bretagne,  t.  II.  p.  144. 



Bibliographie.  267 

coup  trop  loin,  en  supposant  que  tous  les  noms  de  lieu  en  -ac  en  Armo- 

rique  sont  d'origine  gallo-romaine.  On  pourrait  citer  plus  d'un  village 
dont  on  ne  trouve  pas  trace  avant  le  xve  ou  le  xvie  siècle  et  dont  la 
terminaison  est  en  -ac.  Il  nous  est  difficile  de  voir  dans  des  noms  comme 

Radenac  à  côté  de  Radenuc  et  Radenec  des  noms  gallo-romains.  Pont- 

Guéhênac  est  certainement  un  nom  d'origine  bretonne. 
Aujourd'hui,  en  bas-vannetais,  les  noms  en  -ac  se  prononcent  -èc 

avec  l'accent  sur  la  dernière.  Dans  les  noms  en  -ce,  Ve  est  muet  et  ne 

porte  pas  l'accent.  Y  a-t-il  là  un  phénomène  analogue  à  celui  qui  s'est 
produit  en  comique,  où  nous  trouvons,  au  moyen  âge,  marrak  et  gwarac 

pour  marhec  et  gwarec?  Le  suffixe  s'est-il  dédoublé  en  vannetais?  Un 

point  reste  acquis,  c'est  que  les  noms  de  lieu  en  -ac,  en  Armorique, 

dérivés  des  noms  d'homme,  et  non  précédés  de  termes  bretons  comme 

plou,  tref,  ker,  etc.,  sont  d'origine  gallo-romaine  :  le  travail  de  M.  d'Ar- 
bois  de  Jubainville  ne  laisse  aucun  doute  à  cet  égard.  Il  reste  à  détermi- 

ner parmi  les  autres  ceux  qui  peuvent  être  revendiqués  par  les  Bretons. 

Les  noms  en  -eue  sont  intéressants  à  un  autre  point  de  vue.  Nous 

savons  que  le  suffixe  -dco  est  devenu  -eue  vers  le  xmp  siècle.  Or,  les 
noms  en  -eue  se  retrouvent  surtout  en  pays  gallo  :  il  semble  donc  que  le 
breton  ait  complètement  disparu  de  ce  pays  dès  cette  époque.  Le  suffixe 

-aco  y  est  resté  figé  sous  cette  forme  et  n'a  pas  eu  le  temps  d'y  devenir 

-ec.  Quoi  qu'il  en  soit,  on  voit  que  la  question  des  noms  de  lieu  n'est 
pas  encore  complètement  vidée,  et  nous  serions  heureux  de  voir  M.  de 

l'Estourbeillon  porter  de  nouveau  de  ce  côté  ses  efforts  et  sa  pénétra- 
tion. 

Ce  qui  a  manqué  à  M.  de  l'Estourbeillon,  comme  à  la  plupart  de  nos 

compatriotes,  c'est  la  connaissance  historique  de  la  langue  bretonne.  Il 
lui  sera  maintenant  facile  de  combler  cette  lacune:  il  lui  suffira  de  par- 

courir le  travail  de  M.  d'Arbois  de  Jubainville  sur  la  phonétique  et  la 
dérivation  bretonnes. 

J.  Loth. 

Études  grammaticales  sur  les  langues  celtiques,  par  H.  d'Arbois 
de  Jubainville,  correspondant  de  l'Institut.  —  Première  partie.  — 
Introduction.  Phonétique  et  dérivation  bretonnes.  Paris,  F.  Vieweg, 

1881.  1  vol.  in-8°,  pp.  xv-i22*-6c). 

Ces  69  dernières  pages  comprennent  deux  intéressants  articles  extraits 

des  Mémoires  de  la  Société  de  linguistique  de  Paris  (t.  IV).  Il  a  été  question 

du  premier  plus  haut  (Rev.  celt.  IV,  465);  j'ajouterai  ici  deux  obser- 
vations. 



268  Bibliographie. 

Le  breton  kroz,  réprimande,  identifié  au  gallois  cerydd,  reproche  (p.  8), 

répond  mieux  à  crwys-edd,  dispute,  comme  le  montre  sa  variante  kros  ; 
cerydd  est  le  bret.  moyen  caret,  vannetais  kare,  f.,  reproche,  mal  à 

propos  corrigé  par  M.  Troude  en  gare,  m. 

Le  mot  beli,  puissance  [juridiction],  assimilé  au  gall.  bri  (p.  23),  vient 

sans  doute  du  vieux  français  baiïlie,  baylye,  balie,  bas-latin  balia,  car  on 
ne  peut  pas  le  séparer  de  belly,  g.  baillif,  1.  bailliuus,  Catholicon;  cf. 

belli,  puissance,  baillif,  P.  Maunoir.  Le  substantif  armoricain  correspon- 

dant au  gall.  bri,  honneur,  rang  (v.  irl.  brig,  valor  Z2  21  ;  auctoritas 

917;  cf.  Gluck,  Kelî.  Nam.  pp.  126-127;  et  les  Beitr.  zur  Kunde  der 
indog.  Spr.,  III,  165),  se  trouve  en  vannet.  :  bri,  «  égard  »,  considération 

(L'A.),  cf.  na  zouguet  bri  d'é  innoçance,  vous  n'avez  pas  égard  à  son 
innocence,  p.  35  des  Slaiioneu  hur  Salvér...  laçait  é  berhonec  dre  C.  V. 

Cillart,  person  a  Guergam.  Vannes,  chez  Galles,  1829.  C'est  le  comique 
bry,  par  ex.  dans  a  neze  na  me  vry,  of  them  he  made  no  account,  Pasc. 

26,  2.  Cf.  le  moy.  bret.  bry  dans  l'expression  men  bry,  mem  bry  (sur) 

ma  foi,  d'où  e  bry  M.  J.  185  son  assurance,  sa  promesse. 

L'autre  article  (pp.  35-69)  contient  les  suffixes  nominaux  du  léonnais 
moderne,  rangés  par  ordre  alphabétique,  avec  la  restitution  des  formes 

primitives.  C'est  un  travail  excellent,  où  se  trouvent  cependant  un  petit 

nombre  d'explications  contestables. 
Ainsi  damant  pitié,  soin,  souci,  rapporté  au  suffixe  -ant  (p.  41)  vient 

du  verbe  damanti  avoir  souci,  plaindre,  soigner,  qui  lui-même  est  le 
vieux  franc,  se  démenter,  se  plaindre  (vannet.  demantein,  id.),  normand 

s' démente  s'occuper,  s'inquiéter  (Joret)  du  bas-latin  dementare,  rendre 
furieux. 

De  même  les  mots  hiboud  murmure,  et  hirvoud  gémissement,  considé- 

rés (p.  63)  comme  dérivés  du  même  suffixe  que  gall-oud  puissance,  sont 
plutôt  des  composés  du  mot  bret.  boud  bourdonnement.  Hiboud  (mieux 

iboud)  semble  être  pour  *imboud,  de  même  que  ibouda  vient  de  imbouda, 
aussi  usité,  du  lat.  *impotare,  comme  le  fr.  enter.  Hir-voud  signifie 
littéralement  'long  murmure'.  Cf.  Cath.  boudai  (Rev.  celt.  I,  398), 

'g.  bondier,  1.  bombizare',  le  même  (comme  kouviet  =  convié)  que  notre 
fr.  bondir,  encore  employé  au  sens  étymologique  par  V.  Hugo  dans  les 
Orientales  (Mazeppa)  : 

Et  quand  il  passera,  ces  hommes  de  la  tente, 
Prosternés,  enverront  la  fanfare  éclatante 

Bondir  autour  de  lui. 

Des  6  chapitres  d'introduction  qui  forment  la  partie  nouvelle  de  l'ou- 
vrage, le  2°  intitulé  'Les  lettres  primitives  du  breton  par  ordre  alphabé- 



Bibliographie.  269 

tique'  (pp.  $o*-6o*)  et  le  6e  'Les  suffixes  bretons  dans  l'ordre  alphabé- 

tique des  sons  primitifs'  (pp.  i04*-i22*)  sont  un  fort  utile  résumé  en 
même  temps  qu'un  complément  instructif  des  deux  mémoires  qui  suivent. 
Etudiés  ainsi  successivement  aux  deux  termes  de  la  série,  les  faits 

s'éclairent  les  uns  par  les  autres,  et  se  classent  mieux  dans  l'esprit.  — 

C'est,  je  crois,  par  suite  d'une  inadvertance  qu'on  lit  p.  109*  que  «  les 
noms  de  contenu  bretons  en  -ad  n'ont  pas  d'analogues  dans  le  reste  de 

la  famille  celtique».  Car  le  gall.  moy.  a  -eit,  -eyi,  aujourd'hui  -aid  (Z.2 
840,  841). 

Le  chap.  Ier,  'Notions  générales  et  exemples  de  phonétique  celtique' 

(pp.  i  *- 5 0*) ,  est  une  étude  sur  différents  mots  gaulois,  et  sur  les  dentales 
spirantes  en  breton.  Le  savant  auteur  fait  l'histoire,  entre  autres,  du 
suffixe  -àco-s,  devenu  en  breton  du  vie  siècle  au  xme  oc  (quelquefois  uc) 

et  du  xme  siècle  à  nos  jours  ec  (p.  24*).  Cette  chronologie  linguistique, 

comme  toutes  celles  qui  résultent  seulement  d'un  petit  nombre  de  témoi- 
gnages écrits,  n'est  point  absolue  :  la  forme  -ok  est  encore  de  nos  jours 

très  vivante,  en  bas  Léon  surtout.  De  même,  on  lit  p.  43*  :  «  C'est  ... 

au  xme  siècle  que  le  d  médial  s'est  changé  en  z  ».  Ce  changement  n'est 
pas  encore  partout  un  fait  accompli  ;  de  là  vient  que  le  d  initial  est  sou- 

vent aussi  gardé  intact  en  Tréguier,  et  que  le  P.  Maunoir  a  écrit 

(comme  le  remarque  M.  d'A.  de  J.,  p.  81*)  cals  a  dour,  beaucoup  d'eau, 
da  derc'hel,  te  tenir,  etc.  Les  mots  féminins  précédés  de  l'article  ne 
changent  leur  d  initial  en  z  que  par  une  exception  très  rare  :  eur 

zavalen,  une  vallée,  Mur  (et  même  er  zourn,  la  main,  presqu'île  de  Batz), 
cf.  ur  zraizeen,  une  ronce...,  et  dùart,  noirâtre,  fém.  ur  zàardel  (dict. 

de  Châlons) . 

Le  chap.  III  (pp.  61 '-82*)  traite  des  'consonnes  initiales  muables'.  Il 
contient  beaucoup  d'observations  très  importantes  et  très  justes  sur  ce 

curieux  sujet.  Seulement  l'exemple  bat  deo,  gros  bâton,  pour  baz  îeo 

(p.  62*),  quoique  emprunté  à  Le  Gonidec,  n'est  pas  heureusement 
choisi.  M.  Troude  a  signalé  cette  erreur  relative  (Nouv.  dict.  franç.-bret., 

pp.  16,  17,  604),  et  M.  l'abbé  Hingant  a  formulé  dans  sa  Grammaire 
bret.,  p.  45,  la  règle  suivante,  qui  avait  échappé  à  Le  Gonidec  :  «  Les 

noms  dont  la  finale  n'est  pas  ...  /,  m,  n,  r  ou  une  voyelle,  ...  ne  font 
jamais  varier  les  initiales  k,  /?,  /.  »  Jamais  est  trop  absolu  ;  mais  il  est 

certain  que  l'on  suit  généralement  cette  règle  dans  l'usage.  Les  puristes 

bretons  n'y  manquent  point,  et  ils  ont  raison.  Il  se  passe  en  comique 
un  phénomène  analogue,  étudié  par  Ebel  dans  les  Beitrage  de  Kuhn, 

V,  .83-4. 

Enfin  le  chap.  IV  (pp.  8 ̂ '-96*)  parle  de  la  chute  du  p  indo-européen 
Rev.  Celt.  V  \  8 



270  Bibliographie. 

en  celtique,  et  le  ch.  V  des  explosives  celtiques  comparées  à  celles  des 

langues  voisines.  Je  remarquerai  à  ce  propos  la  singulière  division  Pen- 

noo-vindos  (pp.  93*  et  94*),  qui  se  retrouve  encore  pp.  77*,  78*  et 
115*.  Ce  nom  étant  écrit  en  caractères  grecs  sur  la  monnaie  qui  nous 

l'a  fait  connaître  [Rev.  celî.  \}  297)  doit  se  décomposer  ainsi  :  Ilevvo- 
ouivBoç,  c'est-à-dire  en  caractères  romains  :  Penno-vindos,  cf.  OùivSc|Aa- 
Yoç  (Ptolémée  cité  par  M.  Desjardins,  Géographie  de  la  Gaule  romaine, 
II,  220). 

Le  développement  de  ces  critiques  de  détail  m'a  entraîné  trop  loin 
pour  que  je  puisse  parler  tout  au  long  des  idées  neuves  et  des  décou- 

vertes que  renferme  ce  livre.  Il  faudrait  signaler,  par  exemple,  le  son 

du  dd  gallois  retrouvé  en  vannetais  actuel  (p.  46*),  l'ingénieuse  théorie 

du  changement  en  breton  des  fortes  en  aspirées  (p.  72*),  l'application 

du  principe  d'analogie  aux  mutations  initiales  (pp.  64*,  73*),  Pétymologie 
du  bas-lat.  peîia,  pièce,  par  une  forme  gauloise  du  thème  quoii-,  v.  irl. 

cuit,  part,  cf.  lat.  quoîus,  bret.  ped,  combien  (p.  56'),  etc.  L'ouvrage, 
d'ailleurs,  s'impose  tout  entier  à  l'étude  des  celtologues,  qui  en  atten- 

dront impatiemment  la  continuation. 
Emile  Ernault. 

Telynegion,  ar  destunau  amrywiol,  gan  Daniel  Silvan  Evans,  S. 

T.  B.;  ail  argrafiad,  gyda  chwanegion,  63  p.  in-12,  Aberystwyth, 
John  [sic!]  Morgan,  1881. 

M.  Silvan  Evans  n'est  pas  seulement  un  des  savants  dont  s'honore  le 

plus  la  littérature  galloise  contemporaine  ;  c'est  aussi  un  lettré  et  un 
poète  au  goût  délicat.  Au  sortir  du  collège,  en  1846,  il  publiait  un  petit 

volume  de  vers,  poésies  originales  et  traductions  de  l'allemand  ou  du 

grec  (surtout  d'Anacréon).  C'est  ce  petit  livre  qu'après  trente-cinq  ans  il 
réimprime  avec  quelques  additions. 

Notre  meilleur  moyen  de  l'annoncer  est  d'en  citer  un  morceau,  et 
nous  choisissons  de  préférence  une  traduction  pour  que  le  lecteur  puisse 

mieux  juger  de  la  richesse  et  de  la  flexibilité  de  la  langue  galloise.  C'est 
le  Roi  de  Thulé  de  Gœthe  dont  M.  Evans  a  pour  la  circonstance  fait  un 
roi  de  Mona,  lui  donnant  ainsi  de  toute  manière  des  lettres  de  grande 

naturalisation.  Autant  que  nous  pouvons  juger  deux  langues  qui  nous 

sont  toutes  deux  étrangères,  la  version  galloise  a  l'harmonie  et  la  simpli- 

cité qui  font  la  grâce  de  l'original  allemand. 



Bibliographie.  271 

Y  CWPAN  AUR 

Oedd  brenin  gynt  ym  Mona, 

Gwir  ffyddlawn  drwy  ei  oes  : 

I'r  hwn  ei  Fun  wrth  farw 

Hardd  gwpan  aur  a  roes. 

Ni  feddai  ddim  mwy  gwerthfawr, 

Dyspyddid  ef  bob  gwledd  ; 
Ond  llifai  ei  lygaid  drosodd 

Bob  tro  y  profai  'r  medd. 
Pan  nesodd  awr  ei  farw, 

Yr  oll  o'i  deyrnas  gain 
A  roes  i'w  etifeddion,  — 

I  neb  y  cwpan  glain. 

Eisteddai  mewn  gwledd  freiniawl 
Mewn  castell  uwch  y  môr, 

Yn  rhwysgfawr  lys  ei  dadau, 

A'i  ddugiaid  iddo'n  gôr  ; 

Y  teyrn  gan  sefyll  yfai 
Dân  olaf  bywyd  lion  ; 

A  thaflai  'r  cwpan  santaidd 

Draw,  draw,  i'r  ferwawg  don. 

Edrychai  arno'n  disgyn, 

Bwrlymu,  suddo  i'r  gwy  ; 
Nos  daenodd  dros  ei  lygaid, 

Nid  yfodd  ddefnyn  mwy  ! 

Et  maintenant,  puisse  M.  S.  Evans  trouver  bientôt  un  éditeur  à  ce 

dictionnaire  de  la  langue  galloise  auquel  il  travaille  depuis  tant  d'années! 
On  nous  dit  que  la  Clarendon  Press  d'Oxford  annonce  l'intention  de  s'en 
charger.  Ce  serait  un  service  rendu  aux  études  celtiques  ;  car  nous 
attendons  encore  un  bon  dictionnaire  gallois.  H.  G. 

Revista  d'Ethnologia  e  de  Glottologia.  Estudos  e  notas  por  F. 
Adolpho  Coelho,  professor  de  sciencia  de  langagem  no  curso  supe- 
rior  de  letras.  Fasc.  I — III,  144p.  in-8.  Lisboa, typographia universal, 
1 880-1 881. 

Cette  revue,  rédigée  par  M.  Coelho  seul,  débute  par  un  «  programme 

d'études  d'ethnologie  péninsulaire  »  tracé  avec  une  excellente  méthode. 



272  Bibliographie. 

M.  C.  y  fait  entrer  les  traditions  et  les  usages  populaires  à  côté  de  ces 

objets  matériels  auxquels  on  réserve  souvent  d'une  façon  abusive  le  nom 

d'antiquités.  La  variété  des  sujets  traités  dans  cette  revue  montre  un 

homme  également  compétent  dans  des  études  d'ordre  divers. 
Un  article  sur  le  nom  de  Citania,  où  l'on  a  découvert  de  si  curieuses 

antiquités  (cf.  Revue  celtique,  t.  IV,  p.  279)  montre  les  difficultés  qui 

entourent  la  toponomastique,  surtout  quand  on  croit  pouvoir  tout 

expliquer  avec  des  mots  ramassés  dans  les  dictionnaires  celtiques. 

D'abord  on  ne  sait  d'où  vient  ce  nom  de  Citania,  ni  s'il  est  ancien 

ni  s'il  est  moderne.  S'il  est  ancien,  il  est  la  déformation  d'une  forme 

primitive  que  nous  ne  possédons  pas  et  en  l'absence  de  laquelle  nous  ne 

pouvons  rien  dire.  A  posteriori,  M.  C.  montre  qu'une  étymologie  par  le 
gallois  cwt,  pi.  cytiau  est  sans  valeur,  puisque  le  gallois  a  pris  ce  mot  à 

l'anglais  cot.  Nous  voudrions  voir  cet  article  traduit  en  français  pour 

l'édification  des  savants  qui,  sans  être  philologues  de  profession,  croient 
pouvoir  expliquer  tous  les  noms  de  lieu.  M.  C.  est  sévère  pour  ses 

compatriotes  portugais  et  aussi  pour  les  Espagnols,  auxquels  il  déclare 

que  tout  ce  qui  a  été  écrit  jusqu'ici  dans  la  péninsule  sur  son  ancienne 
onomatologie  est  «  entièrement  dépourvu  de  méthode  ».  Pour  peu  que 

M.  C.  fasse  école,  il  n'en  sera  plus  de  même  à  l'avenir. 
Mais  la  plus  grande  partie  de  ces  fascicules  est  occupée  par  le  com- 

mencement d'un  calendrier  populaire.  M.  C.  donne  d'abord  les  usages 
portugais,  puis  un  commentaire  comparatif  et  souvent  explicatif.  Comme 

dans  ce  commentaire  il  donne  ses  citations  dans  les  langues  originales 

(français,  anglais,  allemand,  etc.),  son  travail  peut  être  utile,  même  à 

ceux  qui  lisent  difficilement  le  portugais.  Le  chapitre  sur  Noël  est  parti- 

culièrement intéressant,  non  qu'on  ne  puisse  y  ajouter  (tant  la  matière 
est  infinie!),  mais  parce  que  M.  C.  y  donne  le  principal,  et  cherche  à 

retrouver  les  origines  avec  un  sentiment  exquis  de  l'histoire.  Il  montre 

très  justement  les  origines  payennes  de  la  fête  de  Noël,  sortant  d'un 

syncrétisme  auquel  concouraient  également  la  fête  de  Mithra  et  l'antique 
tradition  du  solstice  d'hiver. 

M.  C.  est  à  lui  seul  toute  une  académie,  et  nous  désirons  vivement  le 

voir  continuer  sa  très  utile  publication.  H.  G. 

J.  Costa.  Poesia  popular  espanola  y  mitologia  y  literatura 

celto-hispanas.  —  vm-500  p.  in-8.  Madrid,  imprenta  de  la  Revisîa 
de  législation.  1881. 

Nous  regrettons  que  notre  inexpérience  de  la  langue  espagnole  ne 

nous  ait  pas  permis  de  consacrer  à  cet  ouvrage  l'étude  qu'il  mérite  par 



Bibliographie.  273 

son  étendue,  par  les  recherches  de  l'auteur  et  par  le  sujet  traité.  Après 
s'être  occupé  de  la  poésie  populaire  espagnole,  M.  C.  dans  la  plus 
grande  partie  de  ce  volume  a  essayé  de  synthétiser  tout  ce  que  les  ins- 

criptions hispano-romaines  peuvent  nous  apprendre  sur  les  mœurs,  les 
institutions  et  la  religion  des  anciens  habitants  de  la  Péninsule.  Le  savant 

espagnol  avait  publié  par  avance  quelques  passages  de  ce  livre  dans  une 

brochure  dont  nous  avons  précédemment  rendu  compte  (t.  IV,  p.  282)  ; 

mais  nous  regrettons  d'avoir  à  répéter  les  réserves  que  nous  exprimions 

alors  sur  des  étymologies  aventurées  ou  douteuses  ;  c'est  là  le  côté  faible 
de  son  œuvre. 

L'Espagne  a  dans  les  débris  de  son  passé  bien  des  matériaux  précieux 

pour  l'histoire,  et  nous  sommes  heureux  de  voir  des  savants  espagnols, 
de  jour  en  jour  plus  nombreux,  travailler  à  les  mettre  en  œuvre  et  inté- 

resser à  ces  questions  le  public  d'Outre-Pyrénées;  mais  nous  ne  saurions 
trop  leur  recommander  de  s'attacher  aux  sévères  méthodes  de  la  critique 
philologique. 

H.  G. 

Société  Polymathique  du  Morbihan.  Catalogue  du  Musée  archéolo- 
gique, par  M.  J.-M.  Le  Mené,  chanoine,  conservateur  du  Musée.  72  p.  in-8 

et  3  planches.  Vannes,  imprimerie  Galles,  1881.  Prix  :  1  fr. 

De  nos  divers  musées  de  province,  celui  de  Vannes  est  un  des  plus  riches  en 

objets  préhistoriques.  Ces  objets  y  sont  classés  par  ordre  de  fouilles,  ce  qui  en 

rend  l'étude  plus  systématique.  L'époque  gallo-romaine  n'a  guère  fourni  que  des 

objets  en  bronze  et  en  terre  cuite  analogues  à  ceux  que  l'on  rencontre  ailleurs. 

Le  catalogue  de  M.  Le  Mené  (auquel  on  pourrait  peut-être  reprocher  d'être  un 
peu  succinct)  fournit,  grâce  à  l'ordre  adopté  dans  le  Musée,  comme  un  inven- 

taire résumé  des  fouilles  dont  s'est  formée  la  collection  de  Vannes.  Trois 

planches  représentent  les  principaux  types  d'armes  et  de  vases. 

Le  culte  chez  les  Pictons  d'après  les  inscriptions  gallo-romaines,  par 
M.  de  la  Ménardière,  président  de  la  Société  des  antiquaires  de  l'Ouest. 
31  p.  in-8°.  Poitiers,  1881.  —  Discours  prononcé  à  la  Société  des  anti- 

quaires de  l'Ouest,  et  qui  se  lit  avec  grand  intérêt. 

Caer  Pensauelcoit,  a  long  !ost  Unromanised  British  Metropolis.  A  Re- 
Assertion  Occasioned  by  Two  Reports  of  an  Exploration  Committee  of  The 
Somersetshire  Archaeological  and  Natural  History  Society  ...  by  the  Author 
of  the  Assertion  «  A  Primaeva!  British  Metropolis  »,  with  a  Sketch  Map. 
London,  Reeves  and  Turner,  1882,  45  p.  in-8°. 

—  A  la  fin  du  t.  VIII  des  Actes  de  la  Société  philologique  (Alençon,  1881), 
M.  de  Charencey  compare  au  celtique  plusieurs  mots  basques.  Ces  sortes  de 



274  Bibliographie. 

problèmes  ont  un  élément  indéterminé,  puisqu'on  n'a  pas  la  forme  ancienne  des 
mots  basques  ;  c'est  une  raison  de  plus  de  contrôler  sévèrement  l'autre  terme 

de  comparaison.  Les  mots  «  bretons  »  pelu,  naviguer  à  l'entour,  et  kouchen, 
peu,  résultent  de  quelque  méprise.  —  Le  correspondant  armoricain  du  basque 

izokin,  saumon,  n'est  pas  glizik,  mais  eok,  lat.  esox.  —  Le  rapport  (indirect) 
du  basq.  iratze,  fougère,  avec  le  bret.  radcn  est  au  moins  très  probable.  Parmi 

les  quelques  rapprochements  de  ce  genre  qui  semblent  à  l'épreuve  de  la  phoné- 
tique, je  citerai  encore  celui-ci  :  basq.  arhan,  prune,  irl.  aïrne,  écossais  airneag, 

bret.  irinen  (prunelle),  sanskrit  araai,  premna  spinosa. 

E.  Ernault. 

The  Pursuit  of  Diarmuid  and  Grainne.  Part.  II.  xl-63- 1 94  p.  in-18. 
Dublin,  Gil),  1881.  —  Prix  :  1  s.  6  d.  (1  fr.  90). 

Ce  volume  forme  la  suite  des  publications  de  la  Société  pour  la  conservation 

de  la  langue  irlandaise  dont  nous  avons  parlé  précédemment  (t.  IV,  p.  457  et 

sq.).  La  légende  de  Diarmuid  et  de  Grainne  qui  est  publiée  ici  est  un  texte  en 

langue  moderne  destiné  non  à  l'édification  des  philologues,  mais  à  l'instruction 
des  Irlandais  qui  veulent  étudier  leur  langue  nationale  comme  une  langue 

vivante.  Le  texte  et  la  traduction,  dus  à  M.  Standish  O'Grady,  sont  réimprimés 

des  Transactions  de  la  Société  Ossianique,  avec  l'addition  d'un  glossaire. 
A  ce  volume  est  annexé  un  rapport  sur  les  progrès  faits  par  la  Société  non 

seulement  en  Irlande,  mais  aussi  à  l'étranger.  «  En  Amérique,  l'étude  de  l'irlan- 
dais est  poursuivie  avec  le  plus  grand  enthousiasme  et  le  plus  grand  succès. 

Nous  apprenons,  d'après  les  rapports  qu'on  nous  fait  des  cours  et  des  sociétés 

irlandaises,  qu'on  voit  des  jeunes  gens  américains,  allemands  et  hébreux  s'as- 
seoir à  côté  des  jeunes  Irlandais  et  apprendre  la  langue  irlandaise  uniquement 

pour  ses  mérites  littéraires....  Il  est  aussi  digne  de  remarque  que  des  journaux 

imprimés  en  espagnol  aux  pieds  des  Andes  contiennent  des  annonces  en  irlan- 
dais. »  Une  branche  de  la  Société  vient  de  se  constituer  en  Australie  et  promet 

d'y  jeter  de  nombreux  rameaux.  Tout  cela  est  magnifique. 

Macbeth,  édition  classique,  par  M.  James  Darmesteter,  docteur  ès-lettres, 

directeur-adjoint  à  l'École  des  Hautes-Études,  xciv-172  p.  in- 1 2,  Paris, 
Delagrave,  1881 . 

La  légende  qui  forme  le  fond  du  Macbeth  de  Shakespeare  est  une  légende  de 

l'Ecosse  celtique.  A  ce  titre,  nous  croyons  pouvoir  signaler  ici  et  nous  recom- 

mandons vivement  au  lecteur  français  l'excellente  édition  que  M.  D.  vient  de 
donner  du  grand  drame  shakespearien.  Introduction  exquise  sur  le  génie  et 

l'œuvre  de  Shakespeare,  texte  établi  avec  une  minutieuse  critique,  histoire  de  la 

légende,  et  histoire  de  la  pièce,  tout  est  digne  d'un  aussi  grand  sujet.  Notons 
aussi  que  M.  D.  est  le  premier  à  introduire  en  France  les  résultats  auxquels  la 

critique  anglaise  est  arrivée  depuis  quelques  années  en  suivant  les  progrès  et 

les  variations  du  poète  dans  les  modifications  de  la  langue  et  du  rhythme. 



Bibliographie.  275 

A.  Nutt.  The  Aryan  Expulsion  and  return- formula  in  the  Folk 

and  Hero  Taies  of  the  Celts,  44  p.  in-8°  (Reprinted  from  the  Folk- 

Lore  Record,  vol.  IV).  London,  May  1881.  —  Intéressante  étude  de  mytho- 
graphie  comparée. 

H.  deCharencey.  Le  Fils  de  la  Vierge.  28  p.  in-8.  Havre,  1879.  — 

Les  traditions  relatives  au  Fils  de  la  Vierge.  40  p.  in-8.  Pans, 1881. 

Dans  ces  deux  curieuses  brochures,  M.  de  Charencey  s'est  efforcé  de  réunir 

«  les  principales  traditions  concernant  le  héros  sauveur,  le  libérateur  que  bon 

nombre  de  peuples,  tant  de  l'ancien  que  du  Nouveau-Monde,  se  figuraient 

comme  né  ou  devant  naître  d'une  vierge  ».  Les  conceptions  ou  naissances  mer- 

veilleuses se  rencontrent  aussi  fréquemment  dans  les  traditions  celtiques,  et  aux 

exemples  si  nombreux  réunis  par  M.  de  Ch.,  nous  pourrions  ajouter  saint 

Aidan  ou  Maedoc  (31  janvier)  né  d'une  étoile  tombée  dans  la  bouche  de  sa 

mère  endormie.  —  Un  incident  analogue  est  fréquent  dans  les  contes  popu- 

laires :  M.  de  Ch.  le  trouvera  encore  dans  les  Contes  grecs  publiés  par 

M.  Legrand,  p.  ni,  et  dans  les  Légendes  chrétiennes  de  la  Basse-Bretagne  de 
M.  Luzel,  t.  I,  p.  45  et  60. 

Eugène  Rolland.  Faune  populaire  de  la  France,  t.  IV.  Les  mammi- 

fères domestiques,  première  partie,  X1J-27S  P-  in-8°.  Pans,  Maisonneuve, 
1881.  —  Suite  d'un  ouvrage  dont  nous  avons  plusieurs  fois  parlé.  Ce  volume 

traite  du  chien,  du  chat,  du  cheval,  de  l'âne  et  du  mulet. 

Almanach  des  traditions  populaires.  Première  année,   1882,   118  p. 
in- 18.  Paris,  Maisonneuve,  1882. 

Ce  charmant  almanach,  publié  par  M.  E.  Rolland,  «  est  destiné  à  servir  de 

lien  entre  les  personnes  du  monde  entier  qui  s'occupent  de  la  science  des  tradi- 

tions populaires  »,  et  que  M.  R.  appelle  du  nom  (nouveau  en  français)  de 

Folklonstes.  Ce  volume  comprend  :  l'un  calendrier  populaire  pour  1882  :  un 

certain  nombre  de  saints  guérisseurs  y  sont  indiqués  à  leur  date,  mais  comme 

le  culte  de  ces  saints  est  souvent  local,  il  faudrait  marquer  la  région  ;  20  les 

adresses  des  Folkloristes  ;  30  la  bibliographie  des  ouvrages  spéciaux  publiés 

dans  ces  derniers  temps  :  4°  des  chansons  populaires  recueillies  dans  les  envi- 

rons de  Lorient  ;  plusieurs  sont  données  avec  la  musique.  Elles  sont  toutes  en 

français,  sauf  une  en  breton.  Dans  la  traduction  de  cette  dernière,  p.  1 11,  1.  10, 

il  faut  lire  :  de  dix-sept  ou  dix-huit  ans. 
H.  G. 



NÉCROLOGIE. 

M.  James  Miln,  mort  à  Edimbourg  le  26  janvier  1881,  à  l'âge  de  62  ans. 
Cet  amateur  écossais  avait  fait  à  Carnac  des  fouilles  dont  il  a  consigné  le 

résultat  dans  un  magnifique  ouvrage  (cf.  Rev.  celt.,  t.  III,  p.  495). 

—  Mgr  Jean  Mag-Hale,  archevêque  de  Tuam,  dans  le  Connaught,  est  mort 

le  6  novembre  1881  à  l'âge  de  90  ans.  Quelques  années  auparavant,  il  avait 

célébré  le  $oe  anniversaire  de  sa  consécration  épiscopale.  On  l'appelait  familiè- 

rement «  le  grand  Jean  de  l'Ouest  »,  et  aucun  prélat  n'était  plus  aimé  du  peuple 

irlandais ,  parce  qu'à  ses  vertus  privées  Mgr  Mac-Haie  joignait  un  ardent 

amour  de  l'Irlande.  C'est  dans  son  diocèse  seul,  et  par  sa  volonté,  que  l'étude 

de  l'irlandais  s'était  maintenue  dans  les  séminaires  et  dans  les  écoles  catholiques; 
dans  le  dernier  quart  du  siècle,  il  avait  trouvé  pour  cette  œuvre  patriotique  un 

collaborateur  zélé  dans  M.  l'abbé  Ulick  Bourke.  Mgr  Mac-Haie  peut  être 
regardé  comme  le  dernier  des  Irlandais  qui  ait  écrit  sa  vieille  langue  nationale. 

Il  avait  traduit  en  vers  irlandais  les  six  premiers  chants  de  l'Iliade  d'Homère  et 
les  Mélodies  irlandaises  de  Thomas  Moore  (une  nouvelle  édition  de  ce  dernier 

ouvrage  vient  d'être  publiée  à  New- York).  Il  a  aussi  écrit  une  traduction  irlan- 

daise de  la  Genèse  et  une  ode  irlandaise  à  l'Immaculée-Conception  datée  de 
Rome  même,  le  jour  où  le  nouveau  dogme  y  fut  proclamé.  H.  G. 

CHRONIQUE. 
Par  décret  en  date  du  3  janvier  1882,  une  chaire  de  philologie  celtique  a  été 

créée  au  Collège  de  France,  et  confiée  à  M.  d'Arbois  de  Jubainville,  dont  le 
savoir  et  les  travaux  sont  bien  connus  de  nos  lecteurs. 

Voilà  maintenant  sur  le  continent  d'Europe  quatre  cours  réguliers  de  philolo- 

gie celtique:  1°  M.  Windisch  à  l'université  de  Leipzig;  20  M.  Zimmer  à 

l'université  de  Greifswald  ;  30  notre  enseignement  à  l'École  des  Hautes  Études; 

40  celui  que  M.  d'A.  de  J.  va  inaugurer  au  Collège  de  France.  —  Ces  deux 
derniers  à  Paris. 

Pour  être  complet,  nous  devons  ajouter  le  cours  occasionnel  que  M.  Schu- 

chardt,  à  l'université  de  Graz  en  Autriche,  avait  annoncé  pour  cet  hiver  sur 

l'ancien  celtique.  Nous  souhaitons  grandement  que  ce  brillant  et  charmant 
esprit  continue  ses  incursions  dans  le  domaine  celtique. 

H.  G. 

Le  gérant  :  F.  VIEWEG. 

Imprimerie  Daupeley-Gouverneur,  à  Nogent-le-Rotrou. 



BIBLIOGRAPHIE 

DES  TRADITIONS  ET   DE  LA  LITTÉRATURE  POPULAIRE 

DE  LA  BRETAGNE. 

La  Bretagne  est  de  toutes  les  provinces  de  France  celle  qui  a  été  le  mieux 

explorée  au  point  de  vue  des  légendes,  des  coutumes,  des  chants  populaires  et 

des  costumes,  de  tout  ce  qui  constitue  cet  ensemble  des  choses  populaires  que 

les  Anglais  désignent  par  un  seul  mot,  Folk-Lore,  alors  que  nous  sommes  obli- 

gés d'employer  plusieurs  périphrases  pour  exprimer  la  même  idée.  Il  était 
naturel  de  commencer  par  elle  la  bibliographie  que  nous  préparons  sur  la 

France,  ses  colonies  et  les  pays  de  langue  française  qui  ne  sont  pas  français 

politiquement. 

Sous  le  titre  de  généralités,  nous  avons  classé  les  livres  consacrés  à  la 

fois  à  la  partie  française  et  à  la  partie  bretonnante,  alors  même  que  comme 

Habasque  ils  ne  s'occupent  que  d'un  seul  département.  Nous  avons  aussi  pensé 

qu'il  était  bon  de  signaler  les  ouvrages  où  la  limite  des  deux  langues  a  été 

tracée  d'une  manière  non  rigoureusement  scientifique,  —  ce  travail  est  encore 

à  faire  ;  —  mais  pourtant  de  façon  à  ne  laisser  place  qu'à  des  erreurs  de 
quelques  hectomètres. 

Nous  avons  ensuite  distingué  la  Basse-Bretagne  ou  Bretagne  bretonnante  et 

la  Haute-Bretagne  ou  pays  gallot,  et  chacune  d'elles  est  l'objet  d'une  monogra- 
phie spéciale.  Celle-ci  comprend  :  i°  les  ouvrages  où  se  trouvent  des  renseigne- 

ments, en  quantités  variables,  sur  les  mœurs  et  les  coutumes  ;  2°  la  liste  des 

contes  et  des  légendes  publiés  jusqu'ici  soit  en  volumes,  soit  dans  les  journaux 
et  les  revues  ;  30  les  livres  qui  traitent  des  superstitions  et  des  légendes  ; 

40  les  poésies  populaires.  (Ici  nous  n'avons  donné  les  titres  des  chansons, 

gwerziou  ou  soniou  que  lorsqu'ils  sont  en  petit  nombre  dans  des  livres.  Pour 

les  recueils  généraux,  nous  n'avons  pas  pensé  qu'il  fût  nécessaire  de  les  donner, 

d'autant  que  les  titres  des  chansons  éveillent  moins  que  ceux  des  contes  l'idée 

du  sujet,  parce  qu'ils  sont  plus  arbitraires);  $°  l'indication  des  ouvrages  où  il 
Rev.  Cclt.  V  1 9 



278  Bibliographie  des  traditions 

est  parlé  de  la  musique  bretonne;  6°  les  devinettes  et  les  formulettes  ;  70  les 
proverbes  ;  8"  les  costumes.  Enfin,  pour  la  Bretagne  bretonnante  seule,  nous 
avons  signalé  les  pièces  de  théâtre  inédites  ou  manuscrites,  les  livres  populaires 
imprimés.  Quant  à  la  Bretagne  française,  ses  livres  populaires  sont,  à  la 
réserve  de  quelques  complaintes  locales  dont  nous  donnons  le  titre,  les  mêmes 

que  ceux  des  autres  pays  de  langue  française;  ils  ne  présentaient  pas  par  consé- 
quent le  même  intérêt  que  ceux  de  la  Bretagne  bretonnante  ;  ceux-ci  sont  un 

appendice  naturel  à  sa  littérature  populaire. 

Ceci  n'est  qu'un  essai,  et  nous  serons  reconnaissants  à  ceux  qui  voudront 
bien  nous  signaler  les  erreurs  ou  les  omissions  qui  s'y  seraient  glissées:  leurs 
observations  nous  seront  utiles  quand  ce  travail  paraîtra  en  volume. 

GÉNÉRALITÉS. 

LIMITES    DU    BRETON    ET    DU    FRANÇAIS. 

Sébillot  (Paul).  Sur  les  limites  du  breton  et  du  français.  Broch.  in-8° 
de  8  p.  Paris,  Hennuyer,  1878  —  (extrait  des  Bulletins  de  la  Société 

d'anthropologie,  séance  du  6  juin  1878,  et  accompagnant  une  carte  lin- 
guistique exposée  au  Trocadéro,  actuellement  au  musée  anthropologique). 

Cf.  un  travail  additionnel  du  même  auteur  dans  la  Revue  celtique,  t.  IV, 

p.  128-130;  une  discussion  à  la  Société  d'anthropologie,  Bulletins,  t.  II 

(3  e  série,  2  janvier  1879),  à  propos  d'une  carte  de  la  langue  bretonne 
dressée  par  M.  Mauricet  (p.  22-31);  une  carte  dressé  par  M.  Micault 

d'après  les  renseignements  fournis  par  l'évêché  et  analysée  par  M.  de 
Mortillet  dans  les  Bulletins,  même  année,  p.  31-32  (séance  du  16  janvier 
1879). 

Gaultier  du  Mottay.  Géographie  des  Côtes-du-Nord  ;  Ogée.  Nou- 

velle édition,  —  indiquent  à  chaque  article  si  on  parle  le  breton  ou  le 

français;  Guyot-Jomard  le  fait  aussi,  mais  moins  complètement,  dans  sa 
Géographie  du  Morbihan  ;  toutefois  la  délimitation  exactement  rigoureuse 

est  encore  à  tracer  :  les  travaux  cités  ci-dessus  n'ont  point  relevé  village 

par  village  la  limite  des  deux  langues,  ainsi  que  l'a  fait  pour  le  Bourg- 
de-Batz  (Loire-Inférieure)  M.  Léon  Bureau. 

Sur  le  nombre  approximatif  des  Bretons  bretonnants,  on  peut  consulter 

une  note  de  M.  Paul  Sébillot  dans  la  Revue  celtique,  t.  IV,  p.  128-1 30. 

Lejean  (Guillaume).  Récits  d'un  voyageur  dans  la  Cornouaille.  Echo 
de  Morlaix,  29  juillet  1874,  —  a  étudié  la  limite  des  deux  langues  dans 
les  communes  de  Saint-Caradec  et  de  Saint-Guen.  Habasque,  Notions 

historiques,  t.  II,  p.  433,  note,  — s'était  aussi  occupé  de  !a  première  de 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  279 

ces  communes.  Il  y  a  aussi,  t.  Ier,  p.  1 10  et  suiv.,  quelques  renseigne- 
ments sur  les  limites  des  deux  langues. 

Sur  la  géographie  de  la  langue  bretonne,  on  peut  aussi  consulter 

l'abbé  Mahé,  Essai  sur  les  antiquités  du  Morbihan.  Vannes,  1825,  in-8°. 
Aurélien  de  Courson,  Cartulaire  de  Redon,  Prolégomènes,  p.  xc.  La 

Villemarqjjé,  Introduction  au  dictionnaire  français-breton  de  Legoni- 

dec,  p.  xx.  Guibert,  Ethnologie  armoricaine,  octobre  1867.  Saint- 
Brieuc,  1868.  La  Borderie,  Sur  la  distinction  en  Haute  et  Basse-Bre- 

tagne, Congrès  archéologique  de  Nantes  (1856),  p.  21.  —  Et  sur  la 
limite  des  dialectes  bretons,  Hamonic.  Préface  du  dictionnaire  français- 
breton  de  Troude.  Brest,  Lefournier,  1869,  et  Sébillot,  ouvrage  cité. 

«  Selon  M.  de  Romieu,  sous-préfet  de  Quimperlé,  on  peut  mesurer  combien 

de  lieues  la  langue  bretonne  perd  dans  un  certain  nombre  d'années.  Voy.  aussi 
les  ingénieux  articles  qu'il  a  insérés  dans  la  Revue  de  Paris.  »  (Michelet,  Histoire 
de  France,  t.  II,  p.  21,  n.) 

OUVRAGES  COMMUNS  AUX  DEUX  BRETAGNES. 

Ogée  (J.-B.).  Dictionnaire  historique  et  géographique  de  la  province 

de  Bretagne,  dédié  à  la  nation  bretonne.  Rennes,  Vatar,  1 778-1 780, 

4  vol.  in-40. 

—  Dictionnaire  historique  et  géographique  de  la  province  de  Bre- 

tagne par  Ogée,  nouvelle  édition  revue  et  augmentée  par  MM.  Marte- 

ville  et  P.  Varin.  Rennes,  1843-53,  2  vol.  gr.  in-8°. 

Delaporte.  Recherche  sur  la  Bretagne.  Rennes,  1819-23,2  vol.  in-8°. 

Habasque.  Notions  historiques,  géographiques,  statistiques  et  agrono- 

miques sur  les  Côtes-du-Nord.  Saint-Brieuc,  1832-36,  3  vol.  in-8°. 
Souchet  (abbé).  Lettre  à  M.  Habasque,  auteur  des  Notions  histo- 

riques, etc.,  sur  le  littoral  des  Côtes-du-Nord.  Saint-Brieuc,  Prudhomme, 

1837,  in-8°  de  16  p. 

Mérimée  (P.).  Notes  d'un  voyage  dans  l'Ouest  de  la  France.  Paris, 
Fournier,  in-8°  1836. 

Taylor  et  Nodier.  Voyage  pittoresque  et  romantique  dans  l'ancienne 
province  de  Bretagne.  Paris,  s.  d.,  2  vol.  gr.  in-folio,  pi. 

Chateauneuf  (de;  et  Villermé.  Rapport  d'un  voyage  fait  dans  les 
cinq  départements  de  la  Bretagne  en  1840  et  1841.  Paris,  1843,  in-fol. 

Pitre-Chevalier.  La  Bretagne  ancienne  et  moderne.  Paris,  Coque- 

bert, 1844,  gr.  in-8°,  fig. 
Nouvelle  édition  refondue.  Didier,  1858,  in-8°. 



280  Bibliographie  des  traditions 

Janin  (J.).  La  Bretagne  historique,  pittoresque  et  monumentale. 

Paris,  Bourdin,  1844,  grand  in-8°,  gravures. 
Autres  éditions.  Garnier,  1862,  etc. 

Cayot-Delandre.  Le  Morbihan,  son  histoire  et  ses  monuments. 

Vannes,  Cauderan,  1847,  in-8°. 
Le  Pelletier  (de  laSarthe).  Voyage  en  Bretagne,  illustré  de  vues 

prises  sur  les  lieux.  Le  Mans,  gr.  in-8%  1853. 
Bretagne  (la)  contemporaine,  sites  pittoresques,  monuments,  costumes, 

scènes  de  mœurs,  histoires,  légendes,  traditions  et  usages  des  cinq 

départements  de  cette  province,  dessins  d'après  nature  par  Félix  Benoist, 
texte  par  MM.  Aurélien  de  Courson,  Pol  de  Courcy,  Gaultier  du  Mottay, 

etc.j  avec  une  introduction  historique  par  M.  A.  de  la  Borderie,  et  un 

épilogue  sur  la  poésie  bretonne  par  M.  de  la  Villemarqué.  Nantes,  Char- 

pentier, 1855,  in-folio  (souvent  relié  en  3  volumes). 
Les  planches  consacrées  à  la  Loire-Inférieure  sont  au  nombre  de  27,  PHle-et- 

Vilaine  a  26  pi.,  les  Côtes-du-Nord  28,  le  Morbihan  28,  le  Finistère  $4. 

Jollivet  (B.).  Les  Côtes-du-Nord;  histoire  et  géographie  de  toutes 
les  villes  et  communes  du  département.  Guingamp,  Jollivet  et  Rouquette, 

185  5-1861,  5  in-8°. 
Violeau  (Hippolyte).  Pèlerinages  de  Bretagne  (Morbihan).  In-12. 

Paris,  Bray,  1855. 

La  Borderie.  Droits  et  usages  curieux  de  la  féodalité  en  Bretagne, 

dans  l'Annuaire  historique  et  archéologique  de  la  Basse-Bretagne. 
Année  1861  (Rennes  et  Paris),  p.  183-196. 

Loudun  (Eugène).  La  Bretagne,  paysages  et  récits.  Paris,  Brunet, 

1862,  in-12. 

Jehan  de  Saint-Clavien  (L.-F.).  La  Bretagne,  esquisses  pittoresques 

et  archéologiques.  ln-8°.  Tours,  Cattier,  1863. 

Courcy  (Pol  de).  De  Nantes  à  Lorient,  à  Saint-Nazaire  et  à  Rennes, 

itinéraire  descriptif  et  historique.  Paris,  Hachette,  1863,  in- 1 8 . 

Dr  Fouquet.  Guide  des  archéologues  dans  le  Morbihan.  Gr.  in- 18. 
Vannes,  Cauderan,  1864;  Galles,  1874. 

Courcy  (Pol  de).  De  Nantes  à  Brest  et  à  Saint-Nazaire.  Paris, 

Hachette,  in- 18,  1865. 

Max  Radiguet.  A  travers  la  Bretagne.  Souvenirs  et  paysages.  Paris, 

Michel  Lévy,  in- 18,  1865. 

Barbé  (Me  C).  La  Bretagne.  Rouen,  1866. 

Rosenzweig  (L.)  Les  fontaines  du  Morbihan.  —  Dans  les  Mémoires 
lus  à  la  Sorbonne  dans  les  séances  extraordinaires  du  Comité  impérial 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  281 

des  travaux  historiques  et  des  sociétés  savantes,  tenues  les  4,  5  et 

6  avril  1866.  —  Archéologie.  —  Paris,  1867,  in-8°,  p.  23^-244. 
Mélanges  historiques,  littéraires,  bibliographiques,  publiés  par  la 

Société  des  bibliophiles  bretons.  Nantes,  1878  et  années  suiv.,  in-8°. 

Joanne.  Itinéraire  général  de  la  France.  Bretagne.  2e  éd.  Paris, 
Hachette,  1881,  in- 1 2  de  xxxn-639  p. 

Luzel.  Les  fées  des  houles,  les  Morganed  de  l'île  d'Ouessant  et  les 
Femmes  cygnes.  (Bull,  de  la  Soc.  archéol.  du  Finistère,  t.  IX  (1882), 

p.  66-103.) 

COSTUMES. 

Galerie  armoricaine.  Costumes,  vues  pittoresques  de  la  Bretagne, 

accompagnés  d'un  texte  sur  les  costumes  et  les  mœurs  et  usages  de  la 
Bretagne,  etc.  Nantes.  Charpentier,  in-folio. 

L'ouvrage  comprend  26  livraisons,  composées  chacune  de  quatre  costumes 
dessinés  d'après  nature  et  lithographies  par  Hippolyte  Lalaisse  ;  il  y  a  des 
livraisons  coloriées. 

Costumes  pittoresques  de  la  France  —  Pontivy,  Guérande.  2  grav.; 

texte  signé  K).  (Musée  des  Familles,  t.  I,  1839,  P-  360-361.) 

MUSIQUE. 

Bourgàult-Ducoudray.  Mélodies  populaires  de  la  Bretagne.  Cours 
professé  au  Conservatoire  national.  Le  Ménestrel,  4,  II,  18,  25  déc. 

1881,  et  Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée,  janvier  et  février  1882.) 

HAUTE-BRETAGNE. 

PATOIS    GALLOT. 

Legonidec.  Extrait  du  Glossaire  breton,  ou  recueil  des  expressions 

vicieuses,  surannées  ou  rustiques  usitées  dans  la  ci-devant  province  de 

Bretagne.  [Mém.  de  la  Soc.  des  Ant.,  t.  IV,  1823,  p.  322-337.) 
Lemière  de  Corvèy  (J.-F.-A.).  Liste  alphabétique  de  quelques  mots 

en  usage  à  Rennes,  avec  les  différentes  tournures  de  phrases  en  usage 

dans  ce  pays.  (Société  des  Antiquaires  de  France,  t.  VI,  1824,  p.  235- 

72.) 

Se  compose  de  deux  cents  mots  environ.  —  Il  existe  un  tirage  à  part. 

Sébillot  (Paul).  Essai  sur  le  patois  gallot,  broch.  in-8°  de  21  pages 
(extrait  de  la  Revue  de  linguistique,  janvier  1879). 



282  Bibliographie  des  traditions 

11  a  été  fait  plusieurs  glossaires  de  ce  patois,  dont  aucun  n'a  été  publié 

jusqu'ici. Feu  Hamonic  avait  recueilli  en  diverses  parties  de  la  Bretagne 

1 500  mots  environ.  Son  manuscrit  a  été  perdu  ou  égaré  après  sa  mort  ; 

mais  il  l'avait  communiqué  à  M.  Sébillot.  Celui-ci  prit  note  des  mots,  au 

nombre  de  400  environ,  qu'il  n'avait  pas  trouvés  personnellement  ;  une 
forte  partie  de  ces  mots  avaient  été  recueillis  dans  la  partie  française  du 
Morbihan  et  dans  la  Loire-Inférieure. 

M.  Coulabin,  officier  d'artillerie  en  retraite  à  Rennes,  a  un  glossaire 
gallot  manuscrit. 

Enfin  M.  Paul  Sébillot  a  recueilli  5000  mots  environ  dans  les  Côtes- 

du-Nord  et  dans  l'Ille-et-Vilaine.  Ce  glossaire,  complété  par  des  notes 
prises  par  M.  Emile  Ernault  sur  la  limite  du  breton  et  du  français, 
paraîtra  en  1883. 

TRADITIONS,  MŒURS  ET  USAGES. 

Lavallée.  Voyage  dans  le  département  de  l'Ille-et-Vilaine.  1794, 
in-8°,  carte. 

Voyage  dans  la  Loire-Inférieure,  1795,  in-8°,  carte. 

Borie.  Statistique  du  département  d'Ille-et-Vilaine.  Paris,  an  IX, 
in-8°. 

Huet  de  Coetlizan.  Statistique  du  département  de  la  Loire-Inférieure. 

Paris,  an  X  (1802),  in-8°.  Nouvelle  édition,  1804,  in-40. 

Peuchet.  Statistique  du  département  d'Ille-et-Vilaine.  Paris,  1810, 
in-40. 

Id.  Statistique  du  département  de  la  Loire-Inférieure.  Paris,  1810, 

in-40. 
Morlent.  Précis  sur  Guérande,  le  Coisic  et  leurs  environs.  Nantes, 

1819. 

Poignand.  Antiquités  historiques  et  monumentales  à  visiter  de  Mont- 
fort  à  Corseul,  par  Dinan,  et  au  retour,  par  Jugon,  avec  addition  des 

antiquités  de  Saint-Malo  et  de  Dol,  étymologies  et  anecdotes  relatives  à 

chaque  objet.  Rennes,  Duchesne,  1820,  in-8\ 

Richer.  Description  des  bords  de  l'Erdre.  Nantes,  1820. 
Parle  de  la  légende  de  Barbe-Bleue. 

Girault  de  Saint-Fargeau.  Histoire  nationale  et  Dictionnaire  géo- 

graphique de  toutes  les  communes  du  département  d'Ille-et-Vilaine  (avec 

cartes,  costumes,  etc.).  Paris,  Baudouin,  1829,  in-8°. 
Id.  Loire-Inférieure. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  283 

Caillo  (jeune).  Notes  sur  le  Croisic.  Nantes,  Forest,  1842,  in-8°  de 
284  pages. 

Ducrest-Villeneuve.  Château  (le)  et  la  commune.  Histoire  bre- 

tonne. LaGacilly,  Morbihan,  par  E.  D.  V.  Rennes,  Molliex,  1842,^1-12, 
2  vues  et  1  portr. 

Chevas.  Notes  historiques  et  statistiques  sur  l'arrondissement  de 
Paimbœuf.  Nantes,  1852,  in-8°. 

Souvestre.  Les  derniers  paysans. 

Les  récits,  III.  Les  Bryérons  et  les  Saulniers,  VII.  Les  Boisiers,  donnent  des 

détails  sur  les  croyances,  les  coutumes  et  les  superstitions  d'une  partie  de  la 
Loire-Inférieure. 

Jeannel  (C).  Aboyeuses  (les)  de  Josselin.  Excursion  en  Bretagne 

au  mois  de  mai  1855.  In- 12.  Rennes,  Catel. 

Bizeul.  De  Rezay  et  du  pays  de  Rais.  Nantes,  Guéraud  etCie,  1857, 

in-8°,  112  p.  (extr.  de  la  Revue  des  prov.  de  l'Ouest). 
(E.  Ducrest  de  Villeneuve).  Guide  itinéraire,  historique  et  statistique 

du  voyageur  en  Bretagne.  Première  partie,  Ille-et-Vilaine,  par  M.  E. 
D.  V.  Rennes,  Oberthur,  in- 18. 

Robidou  (B.).  Histoire  et  panorama  d'un  beau  pays,  ou  Saint-Malo, 
Saint-Servan,  Dol,  Dinan.  Saint-Malo,  Coni  ;  Dinan,  Bazouge.  ire  éd., 

in-8°,  1853;  2e,in-4°,  1861. 
Annuaire  dinannais  pour  1860,  publié  avec  le  concours  de  plusieurs 

écrivains  et  archéologues  du  pays  ;  suivi  du  Guide  du  touriste  à  Dinan 

ou  Promenade  à  travers  la  ville  et  ses  environs.  In- 18.  Dinan,  Huart. 
Desmars  (J.).  Redon  et  ses  environs.  Redon,  Guihaire,  1869. 

Id.  La  presqu'île  guérandaise.  Redon,  1869,  in-18. 
Album  dinannais.  Souvenirs  de  Dinan,  sites,  monuments,  ruines,  pay- 

sages, histoire,  par  J.  Bazouge.  Avec  6  lithographies  par  Deroy.  In-40. 
Dinan,  Bazouge. 

Danjou  de  la  Garenne.  Statistique  des  monuments  celtiques  de  l'ar- 

rondissement de  Fougères.  (Mém.  de  la  Société  archéologique  d'Ille-et- 
Vilaine,  année  1862,  p.  28-83.) 

Maupillé  (L.).  Notices  historiques  et  archéologiques  sur  les  paroisses 

du  canton  d'Antrain.  (Ibid.,  t.  VI,  p.  140-242.) 
Id.  Notices  historiques  et  archéologiques  sur  les  paroisses  des  deux 

cantons  de  Fougères.  (Ibid.,  t.  VIII,  p.  21 3-409.) 

Id.  Notice  sur  les  paroisses  du  canton  de  Louvigné-du-Désert.  (Ibid., 

t.  XI,  p.  257-379.) 

Guillotin  de  Corson.  Statistique  historique  et  monumentale  du  can- 

ton de  Redon.  (Ibid.,  t.  XII,  p.  1-1 18.) 



284  Bibliographie  des  traditions 

Maupillé  (L.).  Notices  sur  les  paroisses  du  canton  de  Saint-Brice. 

(Ibid.,  t.  XIII,  p.  221-318.) 
Theuvenot.  Note  sur  quelques  monuments  anciens  de  la  Manche,  de 

l'Ille-et-Vilaine  et  de  la  Haute-Saône.  Tours,  Bouzerez,  in-8°  de  1 1  p. 

(Extrait  des  comptes-rendus  de  la  Société  franc,  d'arch.,  Congrès  du 
Mans  et  de  Laval,  1878.) 

Sébillot  (Paul).  Traditions,  superstitions  et  légendes  de  la  Haute- 

Bretagne.  Maisonneuve,  1879,  in-8°  de  41p.  (Tirage  à  part  de  la  Revue 
de  linguistique,  t.  XIII,  janvier  1880). 

Id.  Les  oiseaux  sauvages  de  la  Haute-Bretagne.  (Revue  de  linguistique, 

t.  XIV,  p.  1-19.) 

Id.  Les  poissons  de  mer,  proverbes,  formulettes,  superstitions.  In-8° 
de  1 5  pages.  (Tirage  à  part  de  la  Revue  de  linguistique,  t.  XIV.) 

Ernoul  de  la  Chenelière.  Inventaire  des  monuments  mégalithiques 

du  département  des  Côtes-du-Nord.  Saint-Brieuc,  Guyon,  1881,  in-8°. 

(Tirage  à  part  des  Mémoires  de  la  Société  d'émulation  des  Côtes-du- 
Nord,  année  1881.) 

La  Borderie  (Arthur  de).  Saint-Lunaire,  son  histoire,  son  église,  ses 
monuments  (avec  10  planches).  Rennes,  J.  Plihon;  impr.  Catel.  1881, 

gr.  in-8°  de  47  p. 

Id.  Galerie  bretonne,  historique  et  littéraire.  1881,  in- 12.  Sommaire: 

Saint-Lunaire.  —  Anne  de  Bretagne.  —  Bataille  d'oiseaux.  —  Vieux 
conte  rennais.  —  La  poésie  de  Noël  en  Bretagne... 

Sébillot  (Paul).  Traditions  et  superstitions  de  la  Haute-Bretagne. 

Paris,  Maisonneuve,  1882,  2  vol.  in- 12  elzévir. 

Première  partie.  —  L'homme,  les  esprits  et  les  démons.  Chap.  Ier.  Les 
monuments  préhistoriques.  II.  Le  culte  des  pierres,  des  arbres  et  des  fontaines. 
III.  Les  fées.  IV.  Les  lutins.  V.  Le  diable.  VI.  Les  superstitions  de  la  nuit. 

VII.  Les  revenants.  VIII.  Les  sorciers  et  les  loups-garous.  IX.  Dieu  et  la 
vierge.  X.  Les  saints  et  les  moines.  XI.  Les  souvenirs  historiques. 

Seconde  partie.  —  Chap.  Ier.  Les  mammifères  domestiques.  II.  Les  mammi- 
fères sauvages.  III.  Les  oiseaux  domestiques.  IV.  Les  oiseaux  sauvages.  V. 

Les  reptiles.  VI.  Les  poissons.  VII.  Les  insectes.  VIII.  Les  arbres.  IX.  Les 
Plantes.   X.   Les  Météores. 

Orain  (A.).  Géographie  de  l'Ille-et- Vilaine.  Rennes,  1882. 

CONTES    POPULAIRES. 

Fouquet  (le  Dv  Alfred).  Légendes,  contes  et  chansons  populaires  du 
Morbihan.  Vannes,  A.  Cauderan,  1857,  in-12  de  180  p.,  avec  musique 
des  chansons. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  285 

Les  légendes  du  Morbihan,  recueillies  pour  la  plupart  en  pays  gallot,  con- 
tiennent vingt-sept  récits  dont  voici  les  titres  :  le  Meunier  qui  jette  des  sorts, 

la  Borne,  la  Jument  du  diable,  la  Légende  de  Rieux,  le  Trésor  de  Kerbihan,  le 

Douanier  emporté  par  le  diable,  le  Pommier  de  misère,  Saint  Jugon,  les  Follets 
et  les  vieilles  filles,  Apparition  de  Noël,  le  Follet  du  château  de  Callac,  la 
Drague  de  Sérent,  les  Aboyeuses,  la  Filandière  de  nuit,  les  Sept  Saints,  Saint 
Gobrien,  la  Légende  du  sire  de  Garo,  Kergornet,  les  Lutins  du  château  de 

Coetbo,  Alice  de  Quinipilly,  le  Plus  grand  saint  du  paradis,  la  Messe  du  fan- 
tôme, un  Sorcier  de  Loyat,  le  Revenant  du  Châtellier,  la  Légende  de  Kerleau, 

Clémence  de  Cancoët,  Comment  Kernascleden  fut  bâti. 
Voir  la  note  de  la  partie  bretonnante. 

Dulaurens  de  la  Barre.  Les  veillées  de  l'Armor,  récits  populaires 
des  Bretons.  Vannes,  Lamarzelle,  1857,  in-i 8. 

Deux  des  contes  qui  ie  composent  :  le  Pêcheur  de  Konkored  et  les  Korigans 
de  Tréhorenteuc,  ont  été  recueillis  en  pays  gallot. 

Fantômes  bretons.  —  (Voir  la  Basse-Bretagne.)  Ravage,  le  garde- 
chasse  du  diable  ;  conte  de  la  Loire-Inférieure. 

D'Amezeuil.  —  (Voir  la  Basse-Bretagne.)  Récits  bretons. 
Quelques  légendes  recueillies  en  pays  gallot  :  le  Moulin  du  diable,  le  Pilous 

de  nuit,  une  Mésaventure  de  messire  Guillaume. 

Cerny  (Mme  Elvire  de).  Saint-Suliac  et  ses  traditions  ;  Dinan,  Huart, 

1861,  in-8°  de  95  p.  et  1  p.  d'errata. 
Il  contient  quatorze  contes  dont  voici  les  titres  :  les  Anes  de  Rigourdaine,  la 

Guivre,  la  Fée  du  Bec  du  Puy,  Plainte  d'une  maison  de  la  rue  Besnier,  le 
Lièvre  à  Campion,  le  Cierge,  les  Trois  mortes,  le  Terreneuvat  noyé,  le  Vicaire, 
Jeanne  Malobe,  la  Jeune  fille  du  cimetière,  les  Fées  de  la  Rance,  la  Mare  et 

le  Bugle  de  Saint-Coulman,  la  Dent  de  Gargantua. 

L'auteur  a  quelque  peu  brodé  sur  le  fond  populaire  ;  il  y  a  ajouté  des  des- 
criptions et  des  réflexions  personnelles,  et  ne  s'est  pas  assez  effacé  derrière  ses 

conteurs.  Le  fond  des  récits  est  cependant  populaire,  et  la  lecture  de  ce  petit 

livre,  facilement  écrit,  est  attrayante.  Saint-Suliac,  le  lieu  où  ces  récits  ont  été 

recueillis,  est  un  bourg  de  l'Ille-et-Vilaine,  bâti  au  bord  de  la  Rance,  dans  une 
situation  pittoresque. 

Kermin  (R.).  Rieux  et  Redon,   légende.    [Conteur  breton,  2<-  année, 
1865-66,  p.  i\  3.) 

Orain  (A.).  Les  deux  noix.  [La  Semaine  des  enfants,  1866,  n°  690.) 
La  Grenouille  verte.  (Ibid.,  1867,  n°  834.) 

Les  Korigans.  (Ibid.,  1868,  n°  913.) 

Fleur  d'épine.  (Ibid.) 
La  Fée  des  houx.  (Dans  la  Jeunesse  bretonne,  1868- 1869.) 

Petit-Jean.  [La  Semaine  des  enfants ,  1869,  n"  1001.) 



286  Bibliographie  des  traditions 

La  Mare  à  la  fiancée.  (Ibid.,  n°  1028.) 

La  Levrette  blanche.  (Ibid.,  1870,  n°  1 142.) 
Le  Sifflet  merveilleux  (récit  du  braconnier).  (Revue  de  Bretagne  et  de 

Vendée,  1870.) 

Guillotin  de  Corson.  Récits  historiques,  traditions  et  légendes  de 

l'arrondissement  de  Redon.  Redon,  1870,  in- 18. 
Contient  par  ci  par  là  des  légendes,  mais  non  racontées  populairement  : 

légende  de  saint  Melaine,  p.  19.  Le  blé  qui  revient  dans  le  grenier,  p.  75.  La 

légende  du  Gourmalon,  p.  99.  La  vierge  d'Anast,  p.  144.  La  dame  et  la  pie, 
p.  177. 

Orain  (A.).  Jean  l'Hébété.  [La  Semaine  des  enfants,  1  871 ,  n°  11 57.) 
Jean  Sans  Peur.  (Ibid.,  n°  1 188.) 

Le  Rocher  d'Uzel  (récit  du  batelier).  {Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée, 
1871.) 

L'âne  qui  fait  de  l'or.  (La  Semaine  des  enfants,  1872,  n°  1224.) 
Le  Chemin  du  Paradis.  (Ibid.,  n°  1252.) 

L'eau  qui  danse,  la  pomme  qui  chante  et  l'oiseau  qui  dit  tout.  (Ibid., 
n°  1236.) 

La  légende  du  rouge-gorge.  [La  poupée  modèle,  1872.) 
La  chèvre  blanche  et  ses  deux  biquets.  ̂ Ibid.) 

Jacques  Robert  à  la  porte  du  paradis.  (La  Semaine  des  enfants,  1873, 
n°  1299.) 

Le  crapaud  qui  se  marie.  (Ibid.,  1874,  no  1 318.) 

Les  trois  frères.  (Ibid.,  n°  1 320.) 

Les  trois  chevaliers  de  la  Belle  Étoile.  (Ibid.,  n°  1335.) 
Mirlificochet.  (Ibid.,  n°  1345.) 

La  Mare  à  la  fiancée  (récit  du  tailleur).  [Revue  de  Bretagne  et  de  Ven- 
dée, 1874.) 

La  couronne  du  roi  Hoël  III.  (Ibid.) 

Le  meunier  du  Boël.  [La  Semaine  des  enfants,  1875,  n°  1375.) 

Le  géant  de  la  forêt  de  Brocéliande.  (Ibid.,  n°  1 382.) 
Ver  de  terre,  poussière  de  mes  mains,  ombre  de  mes  moustaches. 

(Ibid.,  n°  1401.) 
Sainte  Ouenna  (récit  de  la  gardeuse  de  vaches).  (Revue  de  Bretagne  et 

de  Vendée,  1875.) 

Le  rouet  enchanté.  (La  Semaine  des  enfants,  1876,  n°  1422.) 

Jean  de  l'Ours,  Tord-Chêne,  Pousse-Montagne  et  Bras  de  Fer.  (Ibid., 
n°  1445.) 

La  médaille  de  sainte  Anne  (légende  bretonne) .  (Revue  de  Bretagne  et 
de  Vendée,  1876.) 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  287 

Dumersan.  Mistigris,  conte  breton  de  Ploërmel.  {Le  Soleil,  27  nov. 
1877.) 

Laurent  (Ch. -M.).  L'amour  en  Prusse.  Paris,  Ghio,  1878,  in-i 8. 

Contient  un  conte  gallot,  p.  299;  c'est  une  variante  de  Jean  le  fin  et 
Jean  le  fou,  contes  populaires  de  la  Haute-Bretagne,  n°  3 5 . 

Goudé  (l'abbé).  Histoire  et  légendes  du  pays  de  Châteaubriant,  pro- 
menades aux  environs,  monuments  civils  et  religieux,  antiquités  et  curio- 

sités, par  l'auteur  de  l'histoire  de  Châteaubriant.  Châteaubriant,  1879, 
in-8°. 

Contient  quelques  légendes  :  la  Bête  de  Béré,  p.  33.  Ravage  ou  le  garde- 

chasse  du  diable,  p.  223.  La  Tombe  à  la  fille,  p.  352.  L'âme  damnée  du  sire 
de  Coetenfao,  p.  3  54. 

Orain.  La  boursée  d'or.  [La  Poupée  modèle,  1879.) 

Sébillot  (Paul).  Contes  populaires  de  la  Haute-Bretagne,  1  volume 
in-i  2  de  xii-360  p.  Paris,  Charpentier,  1880. 

I.  Les  Féeries  et  les  Aventures  merveilleuses.  (1  le  Petit  roi  Jeannot  ;  2  la 

Bergère  des  champs  ;  3  le  Taureau  bleu  ;  4  la  Houle  de  Chêlin  ;  $  les  Cornes 

enchantées  ;  6  le  Capitaine  Pierre  ;  7  les  Trois  dons  ;  8  les  Quatre  fils  du  meu- 
nier ;  9  le  Géant  aux  sept  femmes  ;  10  la  Houle  de  la  Corbière  ;  1 1  Jean  Sans 

Peur;  12  la  Fève;  13  la  Princesse  aux  pêches;  14  l'Oiseau  bleu  ;  1 5  la  Fille 
aux  bras  coupés  ;  16  les  Galants  dupés  ;  17  l'Enfant  de  la  fée:  18  le  Roi  des 
poissons  ;  19  la  Perle  ;  20  le  Mariage  de  Jean  le  Diot  ;  21  les  Bas  enchantés  ; 
22  la  Fée  et  le  marin;  23  la  Dédaigneuse  punie;  24  la  Couleuvre;  25  la 
Princesse  Dangobert  ;  26  la  Fille  et  ses  sept  frères  ;  27  Césarine  ;  28  le  Pilote 

de  Boulogne;  29  l'Enfant  vendu  au  diable;  30  le  Chien  capitaine;  31  la 
Demoiselle  en  blanc.) 

II.  Les  Facéties  et  les  bons  tours.  (32  le  Fin  larron  ;  33  Jean  le  Diot;  34 
Comment  il  arriva  malheur  à  Jean  le  Diot  ;  35  Jean  le  Fin  et  Jean  le  Fou  ;  36 

D'un  vieux  cheval  et  d'une  vieille  femme  ;  37  le  Voyage  des  Jaguens  à  Paris; 
38  Comment  les  Jaguens  allèrent  voir  le  roi  ;  39  le  Fils  du  roi  de  France  et  le 
Jaguen  ;  40  le  Recteur  volé;  41  le  Diable  attrapé). 

III.  Les  diableries,  sorcelleries  et  histoires  de  revenants.  (42  le  Pacte  ;  43  la 
Messe  du  fantôme;  44  les  Femmes  et  le  Diable;  45  le  Sorcier;  46  le  Matelot 

Jean-Jacques  ;  47  le  Loup-Garou  ;  48  Rodomont  ;  49  le  Drap  mortuaire  ;  50 
le  Diable  ménétrier  ;  5 1  les  Chats  sorciers  ;  52  la  Danse  des  chats.) 

IV.  Contes  divers.  I53  Saint  Pierre  en  voyage;  54  la  légende  de  saint  Mau- 
ron  ;  55  la  Mort  du  rat  ;  $6  le  Loup  et  le  Renard  ;  $7  le  Chat;  58  la  Petite 

brebiette  blanche  ;  59  le  Merle  et  le  Renard  ;  60  les  Souliers  rouges;  61  Elisa- 
botte  ;  62  le  Voleur  de  crêpes;  63  la  Légende  de  saint  Lénard  ;  64  Vadoyer  ; 
6$  les  Trois  violoneux  en  Paradis  ;  66  la  Petite  fille  dans  un  puits.) 

Articles  de  M.  de  Gubernatis  dans  la  Nuova  Antologia,  juin   1880;  André 



288  Bibliographie  des  traditions 

Lefèvre,  République  française,  6  juillet  1880;  Gaston  Paris,  Romania,  1880, 

p.  328-330;  A.  d'Ancona,  Rassegna  settimanale,  22  août  1880;  A.  Fleury, 
Journal  de  Saint-Pétersbourg,  8  (20)  septembre  1880;  A.  Theuriet,  Le  Parle- 

ment, 20  septembre;  Luzel,  Revue  celtique,  janvier  1 88 1  ;  de  Puymaigre,  Le 

Monde,  5  janv.  1881  ;  Lang,  S'  James'  Gazette,  14  mars  1881. 

Orain  (A.).  Jeanne  l'Hébétée.  (La  Poupée  modèle,  juillet  1880.) 
Sébillot  (Paul).  Les  Jaguens  en  voyage.  [La  Bretagne  artistique  et 

littéraire,  t.  I,  n°  2,  p.  80-89.) 

Id.  La  Goule  es  Fées  (en  patois).  (Ibid.,  n°  3,  p.  133-135.) 

Monnier  (Edouard).  Le  fossoyeur  de  Saint-Saturnin,  légende  nan- 

taise. (Ibid.,  t.  II,  p.  49-52.) 

Sébillot  (Paul).  Littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne.  Paris,  Mai- 

sonneuve,  1881.  In- 12  elzévir  de  xn-400  p. 

La  première  partie  contient  des  spécimens,  au  nombre  de  44,  des  contes 

populaires  en  Haute-Bretagne. 
I.  Les  féeries  et  les  aventures  merveilleuses,  a)  Contes  à  apparences  locales. 

§  1.  Légendes  des  Houles.  1  la  Houle  de  la  Corbière  ;  2  la  Houle  de  Poulifée  ; 

3  la  Goule-ès-fées  ;  4  la  Houle  Cosseu.  §  2.  Autres  contes  de  fées.  §  3.  Gar- 
gantua en  Haute-Bretagne:  la  Dent  de  Gargantua,  b)  Contes  de  fées  qui  ne  se 

passent  pas  dans  un  lieu  déterminé  du  pays.  —  §  1.  Contes  qui  présentent  des 
analogies  avec  ceux  de  Perrault.  1  Barbe-Rouge  ;  2  la  Pouilleuse.  —  §  2  Contes 

divers  de  fées  et  d'enchantement.  1  le  Merle  d'or  ;  2  Jean  le  Laid  ;  3  Peau 

d'ânette.  —  §3,  Contes  des  géants  et  des  hommes  forts:  Jean  de  l'Ours. 
II.  Les  facéties  et  les  bons  tours  :  les  Jean  le  Diot.  1  le  Garçon  sans  idée  ; 

2  Jean  le  Fou  ;  3  les  Boutons  d'or  ;  4  C'est  nous  autres  messieurs  ;  5  le  Fin 
voleur  ;  6  le  Navet  ;  7  le  Prêtre  qui  n'a  pas  de  chance  ;  8  la  Coquette  et  ses  bons 
amis  ;  9  les  Trois  dons  ;  10  les  Trois  balais  ;  1 1  le  Fermier  et  son  domestique. 

III.  Les  diableries,  sorcelleries  et  histoires  de  revenants.  —  §  1.  Les  diableries. 
1  la  Coquette  et  le  diable  ;  2  le  Diable  danseur  ;  3  Misère.  —  §  2.  Les  lutins  et 
les  sorciers.  1  le  Faudeur;  2  le  Mouton  sorcier;  3  les  Sorciers.  —  §  3.  Les 
revenants.  1  la  Messe  du  fantôme  ;  2  le  Linceul  promis  ;  3  les  Deux  fiancés  ; 
4  le  Revenant  de  la  Garaye  ;  4  la  Lavandière  des  Noes  Gourdais. 

IV.  Contes  divers.  —  §  1 .  Contes  de  saints  et  de  l'autre  monde.  1  Saint  Antoine 
portier  du  paradis  ;  2  la  Fève.  —  §  2.  Contes  d'enfants.  1  les  Trois  frères  ;  2  les 
Petits  souliers  rouges  ;  3  le  Sifflet  qui  parle  ;  4  la  Robe  de  beurre  ;  5  le  Rat  et 

la  Râtesse.  §  3.  Fables  et  contes  d'animaux.  1  le  Colimaçon  et  le  Renard;  2 
les  Loups  ;  3  la  Chèvre. 

V.  Contes  des  marins  et  des  pêcheurs.  1  Jean  de  l'Ours  ;  2  les  Jaguens  à 
l'auberge. 

Articles  de  d'Ancona  {La  Rassegna  settimanale,  24  avril).  0.  de  Goureuff 
(Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée,  mai  1881).  Notes  and  Queries,  6  août  1881. 

A.  de  Gubernatis  (Nuova  Antologia,  ier  mars  1881).  R.  Kcehler  (Literarisches 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  289 

Centralblatty  10  décembre).  Guiseppe  Pitre  (Archivio  per  lo  studio  délie  tradizioni 

popolari,  janvier  1882).  Liebrecht  (Germania,  1882,  p.  228-233). 

Orain  (Ad.).  Une  excursion  dans  la  forêt  de  Paimpont.  Rennes, 

1880.  In-8U,  48  p. 
Contient  un  conte  :  La  Bûche  d'or. 

Lagneau.  Guide  du  Casino  de  Dinard.  In-32.  Saint-Malo,  1880.  Deux 
contes  : 

La  Goule-ès-Fées.  —  Légende  de  la  Garaye. 

Sébillot  (Paul).  Contes  des  paysans  et  des  pêcheurs.  Paris,  Char- 

pentier, 1881,  in-18  de  xvi-344  p. 

I.  Les  fées  des  houles  et  de  la  mer.  —  1  la  Houle  du  Châtelet  ;  2  la  Seraine 

de  la  Fresnaye  ;  autre  version  de  la  Seraine;  3  la  Houle  de  la  Teignouse;  4  le 

Pain  des  fées  et  l'œil  de  cristal  ;  5  la  Houle  Saint-Miche!  ;  6  la  Fleur  du  rocher; 
7  la  Houle  de  Chêlin  12e  version)  ;  8  la  Poule  noire  ;  9  le  Pertus  es  Fêtes  ;  10 

la  Houle  du  Grouin  ;  1 1  les  Fées  du  Guildo  ;  1 2  l'Homme  de  mer  ;  1 3  les  Fées 

de  Lûla  ;  14  la  Houle  de  Beauçais;  14  bis  la  Houle  de  Saint-Briac  ;  1 $  l'Enfant 

changé;  1$  bis  l'Fnfant  des  fées;  16  le  Marsouin;  17  la  Danse  des  fées;  18 
la  Houle  du  Longval  ;  19  les  Fées  du  Port  Blanc  ;  20  la  Mort  des  fées. 

II.  Les  féeries  et  les  aventures  merveilleuses.  —  21  la  Fée  de  Créhen;  22  la  Prin- 

cesse Félicité  ;  23  les  Petites  coudées  ;  24  le  Corps  sans  âme  ;  25  l'Enfant  qui 
entend  le  langage  des  bêtes  ;  26  Petite  Baguette  ;  27  les  Sept  garçons  et  leur 

sœur;  27  bis  les  Sept  garçons  et  leur  sœur  (autre  version);  28  le  Pillotous; 

29  le  Petit  mouton  Martinet;  30  le  Roi  des  crapauds  et  la  reine  des  grenouilles; 

31  Cendrouse;  32  le  Présent  de  la  fée;  33  les  Bœufs  des  fées;  34  l'Enfant  qui 
va  chercher  des  remèdes  :  3  $  le  Berger  qui  épousa  la  fille  du  roi;  36  la  Belle- 
Mère;  37  le  Pertus  doré;  38  Point  du  Jour;  39  la  Fille  aux  bras  coupés;  40 

le  Bœuf  d'or;  41  la  Vieille  qui  veut  rajeunir  ;  42  la  Chèvre  blanche. 

III.  Les  facéties  et  les  bons  tours.  — 43  Jeanne  la  Diote  ;  44  l'Instruction  et 
le  jugement  ;  45  Saint  Dénigé;  46  Janvier  et  Février  ;  47  Et  moi  aussi  ;  48  la 

Citrouille  ;  49  Celui  qui  coupa  la  tête  d'un  Jean. 
IV.  Les  diables,  les  sorciers  et  les  lutins.  —  50  le  Bélier  courant  et  la  Bergère 

aux  champs  ;  $  1  le  Meneur  de  loups  ;  52  Misère;  53  la  Charrette  moulinoire  ; 

54  le  Doreur  et  le  Diable  ;  5  5  le  Fersé  ;  $6  le  Pacte;  57  Bénédicité;  57  bis  le 

Reçu;  58  la  Grange  du  diable;  59  les  Sorciers  de  Knéa  ;  60  les  Chats-Sorciers 
et  les  Bossus. 

V.  Contes  d'animaux  et  petites  légendes.  —  61  Moitié  de  coq  ;  62  les  Boucs 

de  Saint-Brieuc  des  Iffs  ;  63  les  Trois  petites  poules  ;  64  l'Homme  dans  la  lune  ; 
65  la  Mauvaise  étoile  ;  66  la  Chèvre  de  Trigavou  ;  67  le  Biniou  ;  68  la  Biquette 
et  ses  petits  Biquions. 

Comptes-rendus  principaux.  J.  Fleury  {Journal  de  Saint-Pétersbourg,  3-1$  juil- 
let 1 88 1  ).  A.  de  Gubernatis  (Nuova  Antologia,  ier  juin  1881).  A.  Theuriet  (Le 

Parlement,  27  juin    1881).  A.  Machado  y  Alvarès  (Revisla  Illustrada,  août). 



290  Bibliographie  des  traditions 

A.  Lefèvre  (Le  Réveil,   25    novembre    1881).   Cle  de  Puymaigre  [Le  Monde, 
10  décembre  1881). 

Hamonic  (E.).  Le  moine  amoureux.  S.  1.  n.  d.  (1882).  In-12  de  20  p. 
non  chiffrées. 

Imprimé  par  l'auteur  lui-même,  et  non  mis  dans  le  commerce. 

Orain  (A.).  Jeanne  l'Hébétée,  illustré.  {La  Mère  Gigogne,  almanach 
de  la  Poupée  modèle.) 

Sébillot  (Paul).  Contes  des  marins.  Paris,  Charpentier,  1882,  in-i 8. 
I.  Les  aventures  merveilleuses.  1  le  Cordon  enchanté  ;  2  le  Crapaud  à  bord  ; 

3  la  Rose  ;  4  Tribord-Amures  ;  5  les  Fées  de  la  mer  et  les  marins  ;  6  le  Prince 
Ivrogne  ;  7  le  Bateau  qui  va  sur  terre  comme  sur  mer  ;  8  le  Petit  marin  ; 
9  Jean  le  Teignous;  10  le  Cordon  de  la  fée;  11  la  Houle  du  Vâlé  ;  12  Jean 

des  Merveilles;  131a  Belle  aux  clés  d'or;  13  bis  Petit-Jean;  14  Blanche  Neige; 
1$  le  Grand  Coquelicu  ;  ié  Jean  de  Calais;  17  les  Douze  pairs  de  France, 
le  grand  prince  et  le  petit  soldat  ;  18  le  Château  suspendu  dans  les  airs  ;  19  le 

Pilote  de  mer;  20  la  Sirène;  21  Jean  le  soldat;  22  le  Grand  géant  Grand- 
Sourcil. 

II.  Les  vents.  —  23  l'Origine  des  vents  ;  24  Norouâs  ;  24  bis  Norouâs  ;  25 
Surouâs  ;  26  Suète  ;  27  Nord-Est  ;  28  Comment  le  bonhomme  Gonnevé  tua 
Nord-Est  ;  29  la  Bonne  femme  qui  tua  Suète. 

III.  Les  joyeuses  histoires  des  Jaguens.  —  30  le  Bon  Dieu  de  Saint-Jacut;  3 1 

l'Oie  de  Saint-Quay.  32  le  Vœu  ;  3  3  le  Calvaire  ;  34  les  Trois  jeûnes;  35  les 
Jaguens  chez  le  roi;  36  l'Ane;  37  la  Vache  défalaisée  ;  38  la  Bataille  des 
Bourdineaux. 

IV.  Les  facéties.  —  39  Galette  de  biscuit  et  quart  de  vin  ;  40  le  Galetier  pris  à 
la  ligne;  41  Mailloche  à  fourrer  ;  42  les  Pêcheurs  de  Fécamp. 

V.  Les  diables,  les  sorciers  et  les  revenants.  —  43  Mathurin  ;  44  le  Diable 

laboureur  et  marin  ;  45  l'Équipage  révolté  ;  46  le  Navire  du  diable  ;  47  Mer- 
credi ;  48  le  Saint-Marquand;  49  le  Diable  à  bord  de  la  frégate;  50  Pierrot. 

51  le  Capitaine  sous  la  protection  du  diable. 

VI.  Fables  et  petites  légendes.  —  52  les  Rats  et  les  Souris  ;  53  le  Roué  de  mer 
et  la  fée  ;  54  le  Roué  de  mer  et  le  homard  ;  $$  le  Roi  des  Maquereaux  et  le  roi 
des  Brèmes;  $6  la  Poule  de  mer;  57  le  Ricardeau  et  le  Coulieu  ;  58  Compère 
le  Coulieu  et  compère  le  Renard;  59  le  Pêcheur  de  lançons. 

CHANSONS. 

Instructions  relatives  aux  poésies  populaires  de  la  France,  décret 

du  13  septembre  1852.  Imp.  impériale,  1853,  in-8°. 

C'est  un  tirage  à  part  du  Bulletin  du  Comité  de  la  langue,  de  l'histoire  et 
des  arts  de  la  France,  t.  I,  1852-3,  p.  217-273.  Ces  instructions  ont  été 
rédigées  par  Ampère. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  291 

Il  contient  plusieurs  chansons  recueillies  en  pays  gallot  dont  voici  les  titres 

avec  les  noms  de  ceux  qui  les  ont  envoyées  : 

D'  Roulin.  La  Cane  de  Montfort,  p.  1 3. 
Marre.  En  entrant  dans  cette  cour.  Chanson  de  mai,  p.  1 5. 

Dr  Roulin.  Qui  veut  ouïr  la  chanson 
De  sainte  Marguerite,  p.  18. 

De  Corgelle.  Adieu,  ma  mie,  je  m'en  vas,  p.  22. 
D'  Roulin.  Voulez-vous  ouïr  l'histoire 

D'une  fille  d'esprit,  p.  26. 
Chanson  du  duc  de  Guise,  p.  27. 

Le  maréchal  Biron,  p.  29. 

Monsieur  de  Bois-Gilles,  p.  30. 

J'ai  fait  un  rêve  cette  nuit,  p.  34  (la  musique  se  trouve  p.  10). 
En  chevauchant  mes  chevaux  rouges,  p.  36. 

De  Corcelle.  A  Nantes,  à  Nantes  sont  arrivés,  p.  41. 

En  revenant  des  noces  dondaine,  p.  42. 

Mon  père  m'a  mariée  à  la  Saint-Nicolas  ah  !  ah  !  p.  48. 
Rossignolet  des  bois,  rossignolet  sauvage,  p.  49. 

.  A  la  claire  fontaine,  p.  52  (musique,  p.  11). 

Marre.  Les  cordonniers  sont  pir's  que  les  évêques,  p.  $7. 
Derrière  chez  mon  père,  y  a  un  ormeau  fleuri,  p.  61. 

Fouquet.  Légendes  du  Morbihan. 

Chansons,  p.  155-180  :  La  semaine  bien  remplie,  Ce  que  valent  les  hommes, 
Une  fille  avisée,  Le  duc  de  Kervoisy,  Les  gars  de  Locminé,  La  fille  à  marier, 

Au  diable  la  médecine,  L'âne  qui  change  de  peau,  Rien  pour  rien,  La  recon- 

naissance des  filles,  Le  choix  d'un  époux,  Les  regrets,  Bal  breton,  Une  femme 

qui  sait  vivre,  Une  femme  mal  mariée,  Serai-je  nonnette,  L'amour  par  procura- 

tion, Désir  de  fille  est  un  feu  qui  dévore,  Comme  l'amour  rend  bête,  Une  ven- 
geance de  femme,  Rien  sans  peine,  Le  faux  berger,  Une  bonne  précaution,  Un 

bon  conseil,  Le  roi  de  Sardaigne. 

En  plus,  5  pages  de  musique. 

D'Amezeuil.  Récits  bretons  : 

Quand  la  feuille  était  verte,  p.  195. 

Au  bois  rossignolait,  p.  200. 

La  belle  est  au  jardin  d'amour,  204. 

Pastorale  :        Qui  veut  ouïr  l'historiette 

D'un  jeune  couple  d'amants. 

Rathery.  Rapport  sur  dix  chansons  populaires  (paroles  et  musique) 

recueillies  dans  la  partie  bretonnante  du  Morbihan  et  sur  dix-sept  chan- 

sons populaires  (paroles  et  musique)  recueillies  en  pays  gallot  (et  notes 

sur  quelques  dansesi.  {Revue  des  Sociétés  savantes,  5e  série,  t.  IV,  p.  414- 

420.) 



292  Bibliographie  des  traditions 

Orain  (A.).  L'Ane  du  bonhomme.  (La  Semaine  des  enfants,  1869, 
n°  1003.) 

Et  moi  de  m'encourir.  (Ibid,  n°  1007.) 

L'alouette  et  le  pinson.  (Ibid,  1 87 1 ,  n°  1 1 5 7.) 

Id.  L'ami  Pierre.  —  Tu  ris,  tu  ris  bergère.  —  Toujours  gai,  gai.  — 

Et  moi  de  m'encourir.  —  L'alouette  et  le  pinson.  —  Le  joli  bas  de 
laine.  (Dans  Rondes  et  Chansons  populaires  illustrées,  1876.  Imprimerie 
générale  Lahure.) 

Id.  Le  prisonnier  de  Rennes.  (Dans  Romania,  t.  X,  1 88 1 ,  p.  245. 

L'Echo  théâtral,  journal-programme  du  théâtre  de  Rennes,  9  nov.  1878.) 
Bureau  (L.).  Ronde  du  Grand  Auverné.  [Mélusine,  col.  269.) 

Ernault.  L'Arrivée  des  navires.  (MèL,  col.  338.) 
Le  petit  navire.  (Ibid.,  col.  463.) 

Goudé.  Chanson  de  saint  Eloi,  chantée  par  les  forgerons.  [Chàteau- 
briant,  p.  235.) 

Orain  (A.).  La  chanson  des  filles  des  forges.  (Dans  Une  excursion  à 
la  forêt  de  Paimpont.) 

Id.  La  flûte  à  mon  gas.  —  Gentil  Coqueliqui.  —  Le  Battoué  cassé. 

—  L'Ane  du  bonhomme.  —  Les  sabots  d'Anne  de  Bretagne.  (Rondes 
et  chansons  publiées  hors  texte  avec  la  musique  dans  la  Poupée  modèle.) 

Id.  Les  sabots  d'Anne  de  Bretagne.  {Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée, 
1881.) 

Fleury(T.).  Lebatoué  cassé,  ronde  bretonne.  (Romania,  t.  X,  1 881  _, 

p.  408.) 

Sébillot  (Paul.)  Littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne,  2e  part. 
19  chansons  dont  8  avec  la  musique. 

I.  Chansons  enfantines.  — (La  plus  belle  fille  qu'il  y  ait  au  monde,  L'ivrogne 
et  sa  femme,  Ma  tante  Perrine,  Jeannette.) 

II.  Chansons  à  marcher  ou  à  danser.  —  (Le  petit  couturier  (dérobée),  L'âne 
changé,  Les  galants,  Chanson  de  conscrit.) 

III.  Chansons  d'amour  et  de  mariage.  —  (L'avis  du  mariage,  La  servante  du 
meunier,  La  fille  pressée,  Le  ménage,  Le  mariage,  La  bonne  amie  morte.) 

IV.  Chansons  satiriques  ou  gouailleuses.  —  (Chanson  de  mensonges,  La  bique 
à  Jacques  André,  La  bonne  femme  aux  prunes,  La  chieuve  de  Trémaudan,  Le 
Gas  faraud.) 

DEVINETTES. 

Ernault  (Emile).  Quatre  devinettes  de  Saint-Brieuc.  (Dans  MéL, 
col.  292.) 

Sébillot  (Paul).  Littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne,  2e  partie. 
1 16  devinettes,  non  compris  les  variantes. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  29$ 

FORMULETTES. 

Bureau  (L.).  Minette.  Randonnée  pour  amuser  les  enfants.  [Mélusine, 
col.  149.) 

Sébillot  (Paul).  Littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne,  2e  partie; 
formulettes  de  la  page  33  5  à  3  57. 

proverbes. 

Couffon  de  Kerdellec  (Gabriel-Marie).  Adages  agricoles  à  l'usage 
des  fermiers  du  Bosquily. 

Trésor  des  laboureurs,  ou  adages  à  l'usage  des  fermiers  du  canton 
de  Lamballe.  Saint-Brieuc,    Le  Maout,    1 84 1 ,  in- 18  de  49  pages. 

C'est  le  même  volume,  sous  des  titres  différents  ;  les  adages  sont  en  vers, 
avec  des  termes  gallots  ;  quelques-uns  sont  très  directement  empruntés  à  des 

proverbes  d'un  usage  courant  à  la  campagne.  Ils  ont  été  reproduits  avec  une 
traduction  bretonne  en  vers  en  regard  (non  signée)  dans  le  Journal  de  Pontivy, 

nos  des  20  février,  26  mars,  2  et  9  juillet  1876. 

Sébillot  (Paul).  Littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne;  ouvrage 

cité;  contient,  2e  partie,  142  proverbes  populaires. 

COSTUMES. 

Costume  guérandais  décrit  dans  Mém.  de  l'Académie  celtique,  t.  V, 
p.  138. 

Benoist  (Félix).  Nantes  et  la  Loire-Inférieure,  monuments  anciens  et 

modernes,  sites  et  costumes  pittoresques.  Nantes,  1 8  50,  1  vol.  in-fol., 
avec  74  planches. 

BASSE-BRETAGNE. 

LANGUE   BRETONNE. 

Le  breton  étant  une  langue  et  non  un  patois,  nous  ne  donnons  pas 

ici  la  bibliographie  des  ouvrages  de  linguistique  qui  lui  ont  été  consacrés. 

La  liste  en  est  longue  et  n'a  jamais  été  dressée  d'une  manière  complète. 

Rev.  Celt.  V  20 



294  Bibliographie  des  traditions 

TRADITIONS,  MŒURS  ET  USAGES. 

Cambry.  Voyage  dans  le  Finistère.  Paris,  an  VII.  3  vol.  in-8%  fig. 
Legonidec.  Notice  sur  la  cérémonie  du  mariage  dans  la  partie  de  la 

Bretagne  connue  sous  le  nom  de  Bas-Léon.  (Mm.  Acad.  Ce//.,  II,  1808, 
362-374-) 

Cambry.  Voyage  dans  le  Finistère.  Nouv.  éd.  accompagnée  de  notes 

historiques,  archéologiques,  etc.,  par  le  chevalier  de  Fréminville. 

Brest,  Lefournier,  1836,  in- 8°. 
Id.  Voyage  dans  le  Finistère,  revu  et  augmenté  par  E.  Souvestre. 

Brest,  Côme  fils,  1835,  2  in-40,  avec  des  lithographies. 
La  deuxième  partie  est  en  entier  de  Souvestre. 

Peuchet.  Statistique  du  département  du  Finistère.  Paris,  18 10,  in-40. 
Pétitions  sur  la  nécessité  de  détruire  la  superstition  en  Basse-Bretagne, 

d'interdire  aux  curés  de  brûler  le  prince  d'Orange  en  effigie  et  d'anéantir 
la  gale.  1828.  In-8°  de  28  p. 

Gilbert-Villeneuve.  Itinéraire  descriptif  du  département  du  Finis- 

tère. Nantes,  1828,  in-8°. 

Romieu  (A.),  sous-préfet  de  Quimperlé.  Les  luttes.  (Revue  de  France, 
1832,  reprod.  dans  le  Finistère,  8  janv.  1873  et  numéros  suiv.) 

Fréminville  (le  Chev.  de).  Antiquités  de  la  Bretagne.  Finistère.  Brest, 

Lefournier,  in-8°  fig.  1832  ;  2e  éd.  1835. 

Guionvac'h.  Etudes  sur  la  Bretagne  par  L.  Kérardven.  Paris,  Ebrard, 

1835,  387  p.  in-8°. 
L.  Kérardven  est  le  pseudonyme  de  M.  Louis  Dufilhol,  alors  principal  du 

collège  de  Rennes,  et  plus  tard  recteur  de  l'Académie  de  Rennes.  M.  Jules 
Simon,  à  cette  époque  maître  d'études  au  collège  de  Rennes,  fournit  à  son  prin- 

cipal des  matériaux  qui  furent  mis  en  usage  dans  ce  roman  de  mœurs.  Guion- 

vac'h contient  dix  chansons  bretonnes,  en  traduction  française,  avec  le  texte 
breton  en  appendice.  M.  Gaidoz  doit  à  l'amitié  de  M.  René  Paquet  de  possé- 

der les  textes  manuscrits  d'après  lesquels  M.  Dufilhol  a  publié  ces  chansons. 
Voici  la  liste  de  ces  chansons  : 

Traduction  Texte 

Chant  de  Gertrude  et  de  sa  mère  p.     13  p.  362 
Chant  du  jeune  Breton  20  365 
Chanson  de  Jacquette  et  Gallaû  102  368 
Chanson  pour  demander  sa  fille  à  un  vieillard  1  $  1  370 
Le  chant  des  âmes  205  375 

J'avais  choisi  une  jeune  fille  243  377 



29$ 

301 
378 312 

382 

3 14 

383 

34i 

385 

et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne. 

Esprit-Saint,  viens  enflammer  mon  âme 
Chrétiens,  je  vous  en  conjure 
Chant  des  Arzonais 
Chant  de  Plunéret 

La  deuxième  partie  a  été  réimprimée  dans  le  Conteur  breton,  3e  année,  p.  1, 
•7,  2h  33,  4'>  49»  6S,  73,  sous  le  titre  de  : 

Louis  Dufilhol.  Etudes  sur  la  Bretagne. 

Fréminville  (le  chev.  de).  Antiquités  de  la  Bretagne,  Côtes-du- 

Nord.  Brest,  1855,  m_8°  %• 
Souvestre  (E.).  Les  derniers  Bretons,  1836. 
Voir  les  contes. 

Id.  Les  derniers  paysans. 

Les  récits  6,  les  Kacous  de  l'Armor  8,  la  Groach,  sont  seuls  empruntés  à  la 
Bretagne  bretonnante. 

Luttes  en  Bretagne.  Mag.  pitt.,  1837,  p.  $6  (avec  dessin). 

Souvestre  (E.).  Le  Finistère  en  1836.  Brest,  1838,  in-40. 
Usages  des  cimetières  de  Bretagne.  [Bull.  Mon.  T.  XVI,  i8$o, 

p.  431-456.) 
Fréminville  (le  chev.  de).  Guide  du  voyageur  dans  le  Finistère. 

In-12.  Brest,  Proux.  1844. 
Du  Camp  (Maxime).  Souvenirs  de  Bretagne.  {Revue  de  Paris,  avril 

1852,  septembre  1852,  août  18 $3.  Reproduit  par  le  Morlaisien  du 
3  mai  au  6  septembre  1876.) 

Riou  (A.).  Promenades  dans  le  Finistère.  Brest,  Lefournier. 

Charles  de  la  Touche.  Histoire  de  Belle-Isle-en-Mer.  Nantes,  1852, 
in-8°. 

Saint-Genis  (de),  Notice  sur  Ouessant,  1853. 
Mouillard  (abbé).  Croyances  et  pratiques  qui  ont  lieu  en  Bretagne. 

(Société  polymathique  du  Morbihan,  année  1857.) 
Fouquet.  Pierres  à  bassins.  (Ibid.,  1858.) 

Vallin  (E.).  Voyage  en  Bretagne.  Finistère,  préc.  d'une  notice  sur  la 
Bretagne  au  xixe  siècle.  Paris,  1859,  in-12,  pi.  et  carte. 

Rosenzweig.  Répertoire  archéologique  du  Morbihan.  Paris,  1863. 

In-40. 
Luzel.  Alan  Kourio.   Superstitions.   (Le   Conteur  breton,   1865-66, 

P-  275.) 
Une  partie  a  été  reproduite  à  la  fin  des  Légendes  chrétiennes,  t.  II. 

Ropartz  (Sigismond).  Mobilier  d'un  paysan  breton  au  xvne  siècle 
(c'est  une  erreur,  le  document  visé  étant  de  1 5 18).  (Le  Conteur  breton, 
t.  II,  p.  145  et  suiv.,  1 5  3  et  suiv.) 



296  Bibliographie  des  traditions 

Euzenet.  Les  feux  de  la  Saint-Jean.  (Société  polymathique  du  Morbi- 
han, 1869.) 

Rosenzweig  (L.).  Les  Cacous  de  Bretagne.  Vannes,  L.  Galles  1872, 

in-8°  de  26  p.  —  Tirage  à  part  du  Bulletin  de  la  Société  polymathique 

du  Morbihan  (2e  semestre  1871,  p.  140-165.) 

Le  Men.  Les  lépreux  et  cacoux  de  la  Basse-Bretagne.  {Bulletin  de  la 

Soc.  archéol.  du  Finistère.  T.  IV,  1877,  p.  138-1  ji.  T.  V,  p.  40-132.) 
H.  de  la  Villemarqué.  Poésie  des  Cacoux.  (Ibid.  T.  V,  p.  167-174.) 

Une  Saint-Hubert  en  Bretagne,  messe  des  chiens.  {Chasse  illustrée, 
n°  du  16  nov.  1872.) 

Après  la  messe,  le  prêtre  bénissait  le  pain  des  veneurs  qui  devait  pendant 

l'année  préserver  le  chenil  du  fléau  de  la  rage. 

Luzel  (F.-M.).  Voyage  à  l'île  d'ûuessant.  (1.  Archéologie,  costumes, 
mœurs.  II.  Traditions  populaires.;  [Revue  de  France,  mars,  avril  1874, 

pp.  186-207,772-783.) 

Le  Men  (R.-F.).  Traditions  et  superstitions  de  la  Basse-Bretagne. 

(Rev.  celt.,  I,  p.  226-242  61414-435.) 

Les  nains.  — Les  géants.  —  Les  lutins.  —  Les  loups-garous.  —  Les  esprits 
follets.  —  Les  conjurés.  —  La  peste.  —  Le  diable. 

Luzel.  L'arc-en-ciel,  la  lune.  (Ibid.,  t.  III,  p.  450-2.) 
Id.  Veillée  de  Noël.  Apparitions  et  revenants.  (Morlaisien,  1876.) 

Flagelle.  Notes  archéologiques  sur  le  département  du  Finistère. 

Brest,  Lefournier,  in-8°  de  94  p. 
Contient  quelques  traditions. 

Renan.  Souvenirs  d'enfance.  (Revue  des  Deux-Mondes  du  1 5  mars 
1876.) 

Mauricet  (le  dr  Alph.).  L'Isle-aux-Moines.  Ses  mœurs  et  ses  habi- 
tants, ses  monuments  mégalithiques.  Vannes,  impr.  Galles,  1878,  gr. 

in-8°,  18  p.,  2  pi.  (Extrait  des  Mém.  delà  Soc.  polym.  du  Morbihan.) 
Installation  du  maire  de  Brest  au  xvne  siècle.  (Mag.  pitt.,  1876, 

p.  389-91.) 

OUVRAGES  ET  ARTICLES  SUR  LES  LÉGENDES  BRETONNES. 

Morin  (E.).  Remarques  sur  les  contes  et  les  traditions  populaires  des 

Gaëls  de  l'Ecosse  occidentale,  recueillis  par  M.  F.-J.  Campbell.  Rennes, 
Catel,  32  p.in-8».  (Extrait  des  Mém.  de  la  Soc.  arch.  d'Ille-et- Vilaine.) 

Tachet  de  Barneval.  L'esprit  de  tradition  en  Bretagne.  [Revue  con- 
temporaine, 15  mars  1859.) 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  297 

La  Borderie  (de).  Du  caractère  national  de  la  race  bretonne  (Revue 

de  Bretagne  et  de  Vendée,  janvier  1 860.) 

Le  Guen.  Recherches  sur  l'origine  d'une  ancienne  coutume  bretonne. 

Essai  de  tentative  d'explication  de  l'aguilaneuf.  Brest,  Lefournier,  1869, 

48  p.  in-8°. 
Levot  (P.).  La  légende  de  Sainte-Tryphine  et  le  conte  de  Barbe-Bleue. 

Brest,  Godreau,  1874,  in-8°  de  29  p.  (Extrait  du  Bulletin  de  la  Soc. 
acad.  de  Brest.  T.  VIII,  p.  185-21 3.  Brest,  1874.) 

Luzel.  Traditions  orales  de  la  Basse-Bretagne  ;  tirage  à  part  du  Con- 

grès scientifique  de  France.  Saint-Brieuc,  1874,  p.  541-559. 

Id.  Origine  commune  des  contes  populaires  européens.  —  Contes 

populaires  de  la  Bretagne-Armorique.  Saint-Brieuc,  L.  Prudhomme, 

1874,  broch.  in-8"  de  20  p. 
Id.  La  légende  de  saint  Eloi,  in-8°  de  12  p.  (Extrait  des  Bull,  de  la 

Société  acad.  de  Brest.) 

Id.  Le  Nirang  des  Parsis  en  Basse-Bretagne.  (Mél.  col.  494.) 
Id.  La  chapelle  des  sept  saints.  (Mél.,  col.  201.) 

Renan  (E.).  La  légende  des  Sept  Dormants  en  Basse-Bretagne.  (Mél., 
col.  204.) 

CONTES. 

Souvestre  (Emile).  Les  derniers  Bretons.  ire  éd.  i8}6.  Paris,  Char- 

pentier, 4  V.  in-8'.  Paris,  Coquebert,  184$,  in-8°;  Michel- Lévy,  1854 
et  1858,  2  vol.  in- 12. 

Moustache.  —  Le  poulpican  et  le  boucher.  —  La  Mary  Morgan  de  l'Etang 
au  Duc.  —  La  première  édition  contenait,  t.  I,  p.  72,  un  conte,  le  Drap  mor- 

tuaire, qui  a  été  supprimé  dans  les  suivantes. 

Kerambrun.  Rannou  et  la  Sirène.  (Nouvelle  Revue  de  Bretagne,  1 838- 

39,  P-  466.) 

Dans  ce  même  volume  se  trouve  aussi  p.  584  le  résumé  d'un  vieux  conte 
populaire. 

La  pierre  bornale,  tradition  bretonne.  [Mag.  pitt.,  1839,  p.  21 5.) 

Corbière  (Edouard).  La  sainte  Folle.  (Revue  bretonne,  ire  année, 
1843,  p.  86  et  suiv.) 

Souvestre  (E.).  Le  Foyer  breton,  traditions  populaires,  illustré  par 

Tony-Johannot,  Penguilly,  A.  Leleux,  Fortin  et  Saint-Germain.  Paris, 

Coquebert,  s.  d.  (1844),  in-8". 
Tréguier.  Comorre.  Les  trois  rencontres.  Saint  Galonnek.  Jean  Rouge-Gorge. 

—  Léon.  Les  lavandières  de  nuit.  La  Groach  de  l'île  du  Lok.  L'invention  des 



298  Bibliographie  des  traditions 

ballins.  Teuz  ar  Pouliet.  —  CornouaUlc.  La  ville  d'Is.  L'heureux  Mao.  La 
souris  de  terre  et  le  corbeau  gris.  Les  quatre  dons.  —  Vannes.  Le  diable  rec- 

teur. Les  Korils  de  Plaudren.  Perronik  l'idiot.  Les  pierres  de  Plouhinec. 

L'auberge  blanche.  Le  sonneur.  Al  lew  drez  (la  lieue  de  grève).  —  Editions 
non  illustrées.  Michel  Lévy,  1853,  2  in- 12  ;  et  1858,  2  in-12. 

Stœber  (August).  Volkssagen  und  Legenden  aus  der  Bretagne.,  dans 

Elsaessische  Neujahrsblaetter  fur  1845,  nrsgg-  von  Aug.  Stœber  und  Fr. 

Otte,  Basel,  184$,  p.  133-154. 

Légendes  bretonnes  racontées  d'après  Souvestre  et  M.  de  la  Villemarqué. 

Bode  (Heinrich).  Volksmaerchen  aus  Bretagne,  fur  die  Jugend  bear- 

beitet,  mit  Bildern  von  Prof.  Richter  und  T.  Johannot,  Leipzig,  0.  Wi- 

gand,  1847,  in-12. 

Contient  14  contes  arrangés  d'après  Souvestre. 
Fouquet.  Légendes  du  Morbihan.  (Ouvrage  cité). 

Quelques  contes  ont  été  recueillis  en  pays  bretonnant,  entre  autres  les  sui- 
vants :  Le  trésor  de  Kerbihan.  Saint  Jugon.  Les  sept  saints.  Saint  Gobrien. 

Légende  du  sire  de  Garo.  Kergornet.  Le  plus  grand  saint  du  paradis.  La  messe 
du  fantôme.  La  légende  de  Kerleau.  Comment  Kernascleden  fut  bâti. 

Dulaurens  de  la  Barre.  Les  veillées  de  PArmor.  Récits  populaires 

des  Bretons.  Vannes,  1857,  in- 18. 

Récits  des  Disrevellers.  1  Geneviève  de  Kastel-Mendy.  2  Le  hucheur  de  nuit. 
3  La  fiancée  de  Saint-Herbot.  4  Le  trésor.  $  Les  wikings  (!  !).  6  Les  mines  du 
Huelgoat. 

Les  Marwailhers  (les  deux  premiers  contes  sont  gallots).  3  La  chapelle  de 

Béléan  ou  le  Retour  du  croisé.  4  L'aire  neuve.  5  Le  diable  boiteux.  6  Le  châ- 
teau de  Koct  Kandek.  7  Le  testament  du  recteur. 

La  3e  partie  n'est  populaire  qu'en  apparence  ;  il  y  a  d'ailleurs  des  réserves  à 
faire  sur  les  récits  de  cet  auteur,  presque  toujours  de  forme  arrangée  ;  parfois 

le  fonds  lui-même  ne  doit  être  accepté  qu'avec  prudence. 

D'Amezeuil  (pseudonyme  de  Ch.-P.  Acloque).  Récits  bretons.  Dentu, 
1863,  in-12. 

Aventures  du  chevalier  de  Kéraude  et  de  Spern-Gwern.  L'innocente  de  la 
grève.  Berthe  la  Mignonne.  La  mère  qui  vient  emporter  ses  enfants.  La  légende 

de  la  petite  Mariaek.  Annaïk  et  la  croix  de  l'honneur. 
Tous  ces  contes,  qui  semblent  recueillis  à  la  limite  des  deux  langues,  quelques- 

uns  en  pays  gallot,  ne  sont  pas  sous  forme  populaire  et  doivent  être  consultés 
avec  une  extrême  réserve. 

Id. Légendes  bretonnes.  Souvenirs  du  Morbihan,  1863  (ou 64),  in-12. 
Dentu. 

Les  deux  bossus  de  Nivillac.  Lena,  la   pâle  fiancée.  Saint  Carapibo.  Les 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  299 

Korils  et  le  bedeau.  Légende  de  sainte  Tryphine.  Légende  de  Béléan.  Légende 
de  Nicolazic.  Yves  Hervec  et  les  revenants.  Le  pâtour  et  le  papillon.  Jaouen  le 
sonneur. 

Mêmes  observations  que  pour  le  précédent  volume. 

Kermeleuc.  Le  Kreisker,  légende.  {Conteur  breton,  ire  année, 
1864-5,  P-  60.) 

Kermin  (René).  Mikel,  légende  bretonne.  (Ibid..,  p.  90.) 

Kermor.  La  nuit  de  Noël,  légende.  (Ibid.,  p.  126.) 

Kermeleuc.  Un  avènement.  (Ibid.,  p.  1  $0.) 

Amédée  B.  L'appel  du  reliquaire.  (Ibid.,  p.  17$.) 
Kermeleuc.  Comment  le  diable  faillit  être  noyé  par  trois  filles  de 

Beuzit.  (Ibid.,  2e  année,  p.  115.) 
Armand.   Les  Kourils.  (Ibid.,  p.  213.) 

Conte  littéraire  fondé  sur  une  superstition.  Presque  tous  les  contes  de  ce 
recueil  sont  très  arrangés. 

Dulaurens  de  la  Barre.  Les  aventures  du  seigneur  Tête-de-Corbeau 

(Pen-ar-Vran) .  (Ibid.,  p.  379.) 

Id.  La  pierre  tremblante  de  Trégunc.  (Ibid.,  3e  année,  p.  132.) 
Luzel.  Histoire  de  Iann  Kerlouarn  et  de  son  cheval  Maugis,  p.  147. 

Robert  de  Salles  (Gaston).  Le  rouge-gorge  à  la  croix,  légende  de 

Guémené.  [Conteur  breton,  3e  a.,  p.  193.) 

Dulaurens  de  la  Barre.  Les  aventures  de  M.  Tam-Kik.  (Ibid., 

p.  337  sqq.) 

Id.  Sous  le  chaume.  Vannes,  Cauderan,  1863,  in-12. 

ire  partie.  Le  Den-Bras,  récit  du  mendiant;  le  Bassin  d'or,  récit  du  fau- 
cheur; le  Pilote  du  Raz,  récit  du  marin;  le  vieux  chien  de  la  Laita,  récit  du 

pêcheur  ;  le  Revenant  de  la  grève,  récit  de  la  veuve  du  matelot  ;  la  pierre 
tremblante  de  Trégunc,  récit  du  charretier  ;  Lao,  le  biniou  du  diable,  et  le 
Tireur  rouge,  récits  du  gardeur  de  vaches. 

2e  partie.  Les  aventures  du  seigneur  Tête  de  Corbeau,  récit  du  fermier;  le 
rouet  de  la  tante  Marguerite,  récit  de  la  demoiselle  du  manoir  ;  le  Lièvre  au 

chapeau  de  paille  et  le  loup-sorcier,  causeries  ;  les  aventures  de  Tam-Kik,  récit 
du  cabaretier  ;  la  veillée  de  Landévant,  causeries. 

Belz  (Marguerite  de).  La  clé  des  champs,  ou  les  Enfants  parisiens  en 

province.  Paris,  1  vol.  in-8°  de  269  p.  s.  d. 
La  fille  aux  bras  coupés  (conte  de  Cornouailles).  Le  lutin  Furti-Furton.  La 

provenance  de  ce  conte  n'est  vraisemblablement  pas  bretonne. 
Luzel.  Les  deux  bossus  ou  la  danse  des  nains  (dans  Breuriez  Breiz- 

Izel).  Morlaix,  Ledan,  1869.  Texte  breton  seulement. 



300  Bibliographie  des  traditions 

Id.  Contes  et  récits  populaires.  Nantes,  1869.  V.  Forest,  in-8*  de 
22  p.  (Extrait  de  la  Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée.) 

Le  Chevalier  Fortuné. 

Troude.  Nouveau  dictionnaire  pratique,  français  et  breton.  Brest, 

1869,  in-8°. 

Contient,  p.  912-918,  un  conte,  «  extrait  du  manuscrit  d'un  ami  »  M.  Milin, 
et  intitulé  :  Benedisité.  —  Texte  breton  seul. 

Troude.  Nouveau  dictionnaire  pratique ,  breton  Français.  Brest, 

Lefournier,  1876,  in-8°. 

Contient,  p.  431-444,  trois  contes,  en  texte  breton  seulement  :  i°  Ar  paotr 
Laouïk  hag  ann  aotrou  Doue  (le  gars  Laouic  et  le  bon  Dieu)  ;  ce  conte  a  été 

analysé  par  M.  Luzel,  dans  ses  Légendes  chrétiennes,  t.  I,  p.  247,  n°  ;  — 
2°  Treiz  Plougastel,  tost  da  Vrest  (la  grève  de  Plougastel,  près  de  Brest)  ;  — 
30  Fillor  Sant  Per  (le  filleul  de  saint  Pierre). 

Delangle  (Calixte).  Le  grillon  du  foyer.  Légendes  bretonnes.  Paris, 

Durand,  1860,  in-8°  de  185  p. 

Contient  six  contes  :  Archange  et  capucins,  la  Vieille  de  la  falaise  de  Pors- 
porder,  les  Métamorphoses  du  diable,  la  Folle  des  bruyères,  la  Vierge  Berhette, 

le  roi  du  menhir.  Le  ier,  le  3e,  le  $e  sont  populaires  quant  au  fond;  le  dernier 
est  douteux  ;  le  2e  et  le  4e  sont  de  simples  nouvelles. 

Luzel.  Contes  bretons  recueillis  et  traduits  par  F. -M.  Luzel.  Quim- 

perlé,  in- 12,  1870. 

Le  géant  Goulaffre.  L'homme  aux  deux  chiens.  Le  filleul  de  la  Sainte  Vierge. 
Jezuz-Krist  en  Breiz-Izel.  Jésus-Christ  en  Basse-Bretagne,  conte  légendaire 
chrétien,  texte  dialecte  de  Tréguier  et  traduction.  Daou  vab  ar  pesketaer.  Les 
deux  fils  du  pêcheur  (en  français  et  en  breton).  Ar  Miliner  hag  he  aotro.  Le 
meunier  et  son  seigneur  (en  français  et  en  breton). 

Troude  et  G.  Milin.  Ar  Marvailler  brezounek.   Brest,   Lefournier, 

1870,  in- 18  de  346  p   Texte  breton  et  traduction  française. 

L'oiseau  de  vérité.  La  perruque  du  roi  Fortunatus.  Jean  à  la  barre  de 

fer.  Le  coq  d'or,  la  poule  d'argent  et  la  feuille  du  laurier  qui  chante.  Le  corps 
sans  âme.  Christophe.  Le  diable  en  route  pour  Brest. 

Luzel.  Théodore  ou  le  château  de  Cuivre.  {Electeur  du  Finistère,  1, 

4,  6  avril  1870.) 

L'abbé  Sans-Souci.  (Ibid.,  1 1  avril  1871.) 

L'homme  de  fer.  (Journal  de  Redon,  14,  21,  28  septembre  1 87 1 .) 
Le  chat  noir.  [Electeur  du  Finistère,  20,  22,  23,  24  et  25  mai  1872.) 

Id.  Ar  potr-koz  Mizer  ha  sant  Per  (le  bonhomme  Misère  et  saint 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  301 

Pierre),  texte  breton1.  —  Ar  Mesaër-denved  a  c'honeaz  merc'h  ar  roue 
gant  ur  gir  hep-ken  lie  berger  qui  obtint  la  fille  du  roi  pour  une  seule 

parole).  (Dans  Almanak  Breiz-Izel  evit  ar  blavez  biseost,  1872.  Brest, 

Gadreau,  in-12  de  96  p.) 

Id.  Jésus-Christ  en  Basse-Bretagne,  texte  breton  et  traduction  fran- 

çaise. {Revue  de  Bretagne,  t.  XXVI  [vi"  de  la  série],  p.  31-37.) 

Id.  L'ermite  voyageant  avec  un  inconnu.  (Mémoires  du  Congrès 
scientifique  de  France,  38e  session.  Saint-Brieuc,  1872.) 

Id.  Marguerite  Kerlagadec,  ou  le  laboureur,  sa  femme  et  le  moine, 

conte  facétieux.  (V 'Electeur  du  Finistère,  3,  4,  5  mars  1873.) 
Id.  Les  trois  frères  métamorphosés  en  corbeaux  et  leur  sœur.  [Le 

Finistère,  9,  19,  2  1 ,  23,  27  et  30  août  1873.) 

Id.  Rapports  sur  une  mission  scientifique  en  Bretagne.  Archives  des 

missions  scientifiques  (1872- 187 3). 

Ier  rapport.  Le  berger  qui  obtint  la  fille  du  roi.  Le  corps  sans  âme. 

2e  rapport.  Celui  qui  racheta  son  père  et  sa  mère  de  l'enfer.  Le  docteur Coathalec. 

3e  rapport.  Bihannic  et  l'ogre.  Porpant.  Jean  de  Ploubezre. 
4e  rapport.  Trégont-a-Baris.  L'homme  poulain.  La  princesse  de  Tréméné- 

zaour. 

5e  rapport.  Le  berger  qui  sauve  une  princesse  d'un  serpent.  L'épervier  et  la 
sirène.  Le  prince  de  Portugal.  Le  chat  et  sa  mère.  Les  trois  souhaits.  La  prin- 

cesse de  Tronkolaine.  Le  fils  du  pêcheur.  Le  poirier  aux  poires  d'or.  Le 
capitaine  Lixur  et  la  Santirine.  Le  prince  Serpent  et  le  prince  de  Tréguier. 

L'hiver  et  le  roitelet.  Janvier  et  février. 

Id.  Voyage  à  l'île  d'Ouessant,  2e  partie. 
Les  Morgans  et  Morganes.  Le  Morgan  et  la  Fille  de  la  terre.  Pipi  Menou  et 

la  Fille  du  magicien.  Jésus-Christ  et  le  bon  larron. 

Id.  Le  fils  ingrat.  (Bulletin  de  l'Association  bretonne,  session  de 
Vannes,  1874  ou  7$,  avec  commentaires.) 

Id.  Le  prince  turc  Frimelgus,  ou  la  femme  mariée  à  un  mort.  (Dans 

Levot,  Sainte-Tryphine,  1874.) 

Dulaurens  de  la  Barre.  Histoire  authentique  du  géant  Hok-Bras. 
[Le  Publicateur  du  Finistère,  ç.  sept.  1874.) 

Luzel.  Le  fils  du  marchand  et  le  magicien.  (Ibid.  Quimperlé,  16  mai 

1874  et  les  deux  numéros  suivants.) 

1 .  Ce  conte  n'est  autre  chose  qu'une  traduction  en  breton  du  récit  normand  publié 
par  M.  Edelestand  du  Méril  dans  la  Revue  germanique,  1858,  livraison  du  31  octobre, 
page  68. 



302  Bibliographie  des  traditions 

Id.  Les  trois  fils  de  la  veuve.  (Bulletin  de  la  Société  académique  de 

Brest,  t.  IV,  1876-77.) 
Id.  Contes.  (Dans  Mélusine.) 

Le  voleur  avisé,  col.  17.  Le  lièvre,  le  renard  et  Tours,  c.  57.  Les  trois  fils 

du  roi,  c.  64.  Le  tailleur  et  l'ouragan,  c.  129.  Le  pourvoyeur  du  paradis, 
c.  133.  Les  trois  frères,  c.  153  (observation  de  Kœhler,  c.  1 58).  Les  trois 
filles  du  boulanger,  c.  206  (obs.  de  Kœhler,  c.  213).  Histoire  de  Christic  qui 
devint  pape  à  Rome,  c.  300  (obs.  de  Kœhler,  c.  384).  La  destinée,  c.  323.  La 

femme  qui  ne  voulait  pas  avoir  d'enfants,  c.  325.  Le  pape  innocent,  c.  374 
(obs.  de  Kœhler,  c.  384).  Les  neuf  frères  métamorphosés  en  moutons,  c.  419. 
Fanch  Scouarnec,  c.  465  (obs.  de  Kœhler,  col.  473).  La  petite  fourmi  qui  allait 
à  Jérusalem  et  la  neige,  c.  356. 

Rolland  (Eugène).  (Dans  MéL).  La  danse  des  Korrigans,  col.  113, 

suivi  d'observations. 
Luzel.  Koadalan,  texte  breton  et  traduction  française.  (Rev.  celt.,  I, 

106-131.  Observations  par  M.  R.  Kœhler.  Ibid.,  p.  132-4.) 

La  femme  du  soleil.  [Rev.  celt.,  U,  289-320.) 

Sous  ce  titre  M.  Luzel  a  réuni  les  quatre  contes  suivants  :  La  fille  qui 
épousa  un  mort.  La  femme  du  trépas.  Le  prince  turc  Frimelgus.  Le  château 
vert. 

L'homme  juste.  [Rev.  celt.,  III,  579-385.) 
Ernault  (E.).  Conte  populaire  de  Sarzeau,  texte  et  trad.  (Rev.  celt., 

111,232-4.) 
Luzel.  Formules  initiales  et  finales  des  conteurs  bretons  en  Basse- 

Bretagne.  [Rev.  celt.,  III,  336-341.) 
Dulaurens  de  la  Barre.  Fantômes  bretons,  contes,  légendes  et 

nouvelles.  Paris,  C.  Dillet,  1879. 

Le  pousseur  de  la  Dourdu.  L'homme  emborné.  Coat  an  Roc'h.  Une  chaise 
en  enfer.  Roc'h  Toul.  Les  poires  d'or.  La  jument  maigre.  Tremeur,  l'homme 
sans  tête. 

Luzel  (F.-M.).  Veillées  bretonnes,  mœurs,  chants,  contes  et  récits 

populaires  des  Bretons-Armoricains,  in-i 8.  Paris,  Champion,  1879. 
La  messe  du  fantôme,  p.  4.  La  princesse  Blondine.  Le  pêcheur.  Petit  Louis. 

La  princesse  aux  cheveux  d'or.  Les  finesses  de  Bilz.  Cochenard  et  Turquin. 
Dulaurens  de  la  Barre.  Nouveaux  fantômes  bretons,  contes, 

légendes  et  nouvelles.  Lettre-préface  de  M.  de  la  Villemarqué.  Paris, 

C.  Dillet,  1 88 1 ,  in- 1 8  de  299  p. 

1.  Le  filleul  de  la  mort.  2  Le  veneur  infernal.  3  Saint-Quay  et  les  femmes 
curieuses.  4  Efflam  et  Hénora.  $  Mathurin  le  menteur.  6  Le  diable  charbonnier. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  303 

7  La  chapelle  de  Saint-Guen.  8  L'heureux  voleur.  9  La  fontaine  de  Barenton. 
10  Fall-i-tro.  11  La  pilleuse.  12  Le  géant  Hok-Bras.  13  Les  Korrigans. 

14  Aventures  de  Iann-Houarn.  1$  Le  troc  d'âge.  16  Les  pierres  maudites. 
17  Le  casseur  de  croix.  18  La  vierge  de  Lockrist.  19  La  volonté  de  Dieu.  20  La 

croix  qui  marche.  21  La  fontaine  du  maudit  (les  nos  22  à  24  sont  de  pures 

nouvelles  ;  les  contes  à  fond  populaire  reprennent  au  n°s  2{  et  26.  Le  vaisseau 
fantôme  —  Forban-Ru  —  qui  sont  intitulés  Fantômes  de  la  mer  et  sont  en 
effet  des  contes  de  marins,  très  arrangés). 

Luzel.  Légendes  chrétiennes  de  la  Basse-Bretagne.  2  vol.  petit  in- 1 2 
elzévir.  Paris,  Maisonneuve,  1882. 

Première  partie.  Le  bon  Dieu,  Jésus-Christ  et  les  apôtres  voyageant  en 

Basse-Bretagne  (1  La  vache  de  la  vieille  femme.  2  Le  bon  Dieu,  saint  Pierre  et 
saint  Jean.  3  Le  bon  Dieu,  le  sabotier  et  la  femme  avare.  4  La  vache  de  saint 

Pierre.  5  Le  pain  de  saint  Pierre.  6  La  vieille  qui  voulait  faire  comme  le  bon 

Dieu.  7  La  fiancée  de  saint  Pierre.  8  Porpant.  9  Saint  Philippe.  10  Jannig  ou 
les  trois  souhaits.  1 1  Le  fils  de  saint  Pierre). 

Deuxième  partie.  Le  bon  Dieu,  la  sainte  Vierge,  les  saints  et  le  diable 

voyageant  en  Basse-Bretagne  (1  Saint  Eloi  et  Jésus-Christ  2.  Pour  avoir  travaillé 
le  jour  de  Noël.  3  Les  trois  fils  ou  la  fête  de  saint  Joseph.  4  Le  bon  Dieu  et  la 

sainte  Vierge  parrain  et  marraine  (ire  version).  $.  Le  Diable  et  la  sainte  Vierge 

parrain  et  marraine  (2e  version).  6  Jésus-Christ  et  le  bon  larron.  7  Une 

courte  prière.  8  Le  garçon  sans  souci  ou  la  vertu  d'une  prière  dite  de  bon 

coeur.  9  Les  trois  frères  qui  ne  pouvaient  s'entendre  au  sujet  de  la  succession 
de  leur  père). 

Troisième  partie.  Le  paradis  et  l'enfer  (1  Le  fils  du  diable.  2  L'enfant  voué 

au  diable  et  le  brigand  qui  se  fait  ermite.  3  Le  brigand  et  son  frère  l'ermite. 

4  Le  brigand  sauvé  avant  l'ermite.  $  L'ermite  et  le  vieux  brigand.  6  Le  bri- 
gand et  son  filleul.  7  Le  petit  pâtre  qui  alla  porter  une  lettre  au  paradis 

(ire  version).  8  Celui  qui  alla  porter  une  lettre  au  paradis  (2e  version).  9  Celui 

qui  rachète  son  père  et  sa  mère  de  l'enfer.  10  Le  marquis  de  Tromelin.  1 1  Le 
pape  Innocent). 

Quatrième  partie.  La  mort  en  voyage  (1  Sans-Souci  ou  le  maréchal-ferrant  et 

la  mort.  2  L'homme  juste.  3  L'Ankou  et  son  compère). 
Cinquième  partie.  Les  ermites,  les  moines,  les  brigands,  les  saints  et  les 

papes  (i  L'ermite  voyageant  avec  un  inconnu.  2  L'ermite  et  la  bergère.  3  Le 
frère,  la  sœur  et  leur  fils  le  pape  de  Rome.  4  Les  deux  moines  et  les  deux 

femmes.  $  La  fille  de  mauvaise  réputation  qui  alla  au  paradis.  6  Cantique  spi- 
rituel sur  la  charité  de  saint  Corentin.  7  Le  miracle  des  trois  gouttes  de  sang. 

8  Sainte  Touina.  9  Sainte  Déodié.  10  L'ermite  Jean  Guérin). 
Sixième  partie.  Diableries,  revenants  et  damnés  (1  Le  pont  de  Londres  trois 

fois  plus  long  que  la  grâce  de  Dieu.  2  L'ombre  du  pendu.  3  L'âme  damnée. 
4  Le  méchant  avocat  emporté  par  le  diable.  $  Les  deux  sœurs  qui  se  haïssent. 

6  Damné  quoique  dévot.  7  L'enfant  gâté.  8  Emporté  par  le  diable.  9  Le  saint 



304  Bibliographie  des  traditions 
vicaire  et  le  diable.  10  Les  deux  méchantes  sœurs.  1 1  Fantic  Lohoou  le  linceul 

des  morts.  12  Quelque  compagnie  que  l'on  suive,  on  en  a  toujours  sa  part. 
1  3  Teuz  ar  Pouliet). 

Septième  partie.  Récits  divers  (1  Le  fils  ingrat.  2  Le  pain  changé  en  tête  de 

mort.  3  La  miche  de  pain.  4  II  est  bon  d'être  charitable  envers  les  pauvres. 
$  La  femme  qui  ne  voulait  pas  avoir  d'enfants.  6  Marie  Petit-Cœur.  7  La  bonne 
petite  servante.  8  La  destinée.  9  François  Kergargal  et  Françoise  Kergoz. 
10  Le  jeu  de  cartes  servant  de  livre  de  messe.  11  La  bonne  femme  et  la 
méchante  femme.  12  Le  petit  agneau  blanc.  13  Les  deux  frères  et  leur  sœur. 

14  L'oiseau  bleu.  1 5  Le  soldat  qui  délivra  une  princesse  de  l'enfer). 

CHANSONS  ET  POÉSIES  POPULAIRES. 

L'Héritière  de  Keroulaz,  ballade  bretonne  du  xvic  siècle.  (Mém.  Soc. 
ant.,  2e  série,  III  (1837),  468-483,  cf.  p.  xxxn. 

Publication  par  Legonidec  de  la  ballade  déjà  publiée  par  M.  de  Fréminville, 

Antiquités  du  Finistère,  2e  partie.  Brest,  1835. 

Souvestre.  Les  derniers  Bretons.  I,  p.  53,  57,  95,  135. 

Contient  des  chansons  ;  celle  de  la  page  $i,  éd.  Lévy,  a  remplacé  une  autre 

delà  ire  édition.  Les  chapitres  II  et  III  de  la  2e  partie  qui  a  pour  titre:  Poésies 
de  la  Bretagne  donne  des  poésies  populaires,  mais  sans  le  texte. 

La  première  édition  contenait  plusieurs  chansons  que  Souvestre  a  fait  dispa- 
raître dans  les  suivantes. 

Dans  le  2e  volume,  p.  196,  se  trouvait  un  cantique  intitulé  Hommage  à 
Dieu  dans  la  solitude,  dont  je  ne  connais  pas  le  texte  breton  ;  je  le  soupçonne 

fort  au  reste  de  n'avoir  jamais  existé  ;  à  la  page  260,  un  gwerz  sombre  intitulé 
La  tête  de  mort.  C'est  le  carnaval  de  Rosporden  du  Barzaz-Breiz  arrangé. 

L'Infanticide,  p.  260  (j'en  ai  publié  une  version  dans  mes  gwerziou)  ;  la  chan- 
son de  la  danse,  p.  318;  deux  sones,  l'un  p.  321,  l'autre  p.  361  (note  de 

M.  Luzel). 

La  prière  des  âmes. 

Le  gwerz  de  Cathel  Gollet,  Marie- Yvonne  enlevée  par  les  Anglais. 

{Nouvelle  Revue  de  Bretagne,  1838-1839,  p.  29,  437,  472.)  Traductions 
françaises  de  Kerambrun. 

Le  sône  de  Kloarec  Rosmar. 

Le  Chant  des  âmes.  [L'Illustration,  ire  année.)  Traductions  françaises 
de  Kerambrun. 

Le  Bihan.  Les  conscrits  de  Lanmeur,  traduction  peu  fidèle,  p.  142. 

L.  Hamon.  Dispute  entre  le  Léonnard  et  le  Trécorrois,  p.  394. 

L.  ***.  Dispute  entre  Simon  de  Kerjulot  et  Pol  de  Kerdogan  au  sujet 
du  tabac,  p.  588.  (Nouvelle  Revue  de  Bretagne,  1838-39.) 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  305 

Dans  le  texte  breton  le  nom  des  disputeurs  sont  Simon  ar  Gontel-Gam  et 
Pol-ar-Pri  (L.).  (Nouvelle  Revue  de  Bretagne,  1838-39.) 

La  vieille  Ahès,  chant  populaire  breton.  —  Dans  l'Annuaire  historique 
et  archéologique  de  la  Bretagne  de  M.  de  la  Borderie,  1861.  Rennes  et 

Paris,  p.  177-82,  avec  des  commentaires.  Publié  de  nouveau  par  M.  E. 

Morin,  professeur  à  la  faculté  des  lettres  de  Rennes  (texte  breton  et  tra- 

duction), dans  l'Armorique  au  ve  siècle.  In-8°  de  142  p.  Rennes,  Ver- 
dier,  1867,  p.  37. 

M.  Morin  y  a  ajouté  des  commentaires  non  moins  enthousiastes  que  ceux  de 

M.  de  la  Borderie.  Un  examen  un  peu  attentif  du  texte,  au  point  de  vue  phi- 
lologique, aurait  dû  suffire  pour  lui  inspirer  au  moins  des  doutes  sérieux. 

Ce  prétendu  chant  populaire  vient  de  la  collection  de  M.  de  Penguern.  C'est 
un  pastiche  à  prétentions  historiques,  comme  on  en  a  tant  fabriqué  dans  ce 
siècle.  Son  auteur  paraît  être  feu  Kerambrun,  écrivain  breton  de  beaucoup  de 

talent.  (Nous  devons  ce  renseignement  à  M.  Luzel,  ami  et  parent  de  Keram- 
brun.) 

L'original  de  cette  pièce  est  dans  la  collection  Penguern  (Bibl.  nat.,  départ, 
des  mss.  Fonds  celtique  et  breton  n"  91,  t.  III,  p.  123)  et,  nous  apprend 
M.  Luzel,  écrit  de  la  main  de  Kerambrun). 

Mene'ch  ann  enès  c'hlaz.  Les  moines  de  l'île  Verte. 

Chant  populaire  breton,  publié  pour  la  première  fois  avec  commentaires  dans 

les  Anciens  évêchés  de  Bretagne  de  MM.  Geslin  de  Bourgogne  et  A.  de  Barthé- 
lémy, t.  IV  (1864),  p.  13. 

Paraît  être  aussi  un  pastiche  de  Kerambrun  (L.). 

Souvestre.  Le  Cloarec  de  Laoudour,  traduction.  (Le  Conteur  breton, 

numéro-programme,  p.  5,  23  oct.  1864.) 
Luzel.  Histoire  admirable  de  Boudedeo  (le  Juif-Errant).  (Conteur 

breton,  27  janv.  1866.) 

L'héritière  de  Coatgouré  ̂ Ibid.,  17  février  1866). 
Guillaouik  Calvez  (Ibid.,  24  mars  1866). 

L'enfant  de  cire  (Ibid.,  18  août  1866). 

D'Amezeuil.  Légendes  bretonnes. 
Contient  quelques  chansons  bretonnes,  en  traduction  seulement  (sauf  An  hini 

goz)  ;  mais  plusieurs  sont  suspectes  d'arrangement. 
Le  chant  du  pillawer,  p.  78.  Sône  du  pillawer,  p.  82.  Chanson  du  mendiant, 

p.  103.  Le  ciel  et  l'enfer,  parodie,  p.  163.  Le  chant  des  âmes  (entendu  par 
l'auteur  en  français  ;  la  traduction,  qui  était  psalmodiée  par  un  aveugle  breton, 
ressemble  à  celle  de  Dufilhol).  An  hini  goz,  p.  270. 

Id.  Récits  bretons. 

Quelques  traductions  de  Gwerziou,  p.  206  et  208.  Soizic  la  meunière  et  le 
Sonneur  de  cloches. 



306  Bibliographie  des  traditions 

De  Penguern.  Noces  du  roitelet.  (Mém.  de  la  Soc.  arch.  des  Côtes- 
du-Nord,  1866,  p.  203.) 

Ballades  bretonnes  sur  le  Juif-Errant  citées  par  Champfleury.  [Rev. 

germanique,  Ier  août  1864,  p.  305.) 
Luzel.  Gwerziou  Breiz-lzel.  Chants  populaires  de  la  Basse-Bretagne, 

recueillis  et  traduits.  Gwerziou,  Ier  vol.  Lorient,  Corfmat.  Paris,  Franck 

(1868).  In-8°  de  vin- 5  59  p. 
Art.  de  M.  Liebrecht  dans  les  Gœttingische  Gelehrte  Anzeigen  du  7  avril  1869, 

p.  522-544. 

T.  II,  vii-484  p.  in-8°,  1874. 
Art.  de  M.  Reinhold  Kœhler,  dans  la  Deutsche  Literaturzeitung,  1874,  arti- 

kel  301. 
Art.  de  M.  Liebrecht  dans  les  Gœttingische  Gelehrte  Anzeigen  du  29  avril  1874. 

Milin.  Légendes  bretonnes.  La  Tour  de  plomb  de  Quimper.  Petit 

in-8°  de  38  p.  (Bulletin  de  la  Soc.  ac.  de  Brest.) 
Contient  quatre  chansons  populaires  :  An  Tour  plom  (la  tour  de  plomb). 

Cloarec  Lambaul.  Maro  markis  Gwerrand  (la  mort  du  marquis  de  Guerrand). 

Biron  ha  d'Estin  (Byron  et  d'Estaing). 
Elles  sont  accompagnées  de  curieuses  notes,  et  à  la  suite  des  deux  dernières, 

on  trouve  deux  chansons  françaises  sur  la  prise  de  Grenade. 

Lejean  (J.-M.).  Chants  populaires  des  Bretons  :  Ar  Jouiz  Braz  (lez 

Treger).  [Revue  de  Bretagne  et  Vendée,  octobre  1873,  p.  286-297.) 
Luzel.  La  mort  du  roitelet,  berceuse  (breton  et  français).  [Mélusine, 

col.  73-74-) 

Les  noces  du  roitelet  (breton  et  français).  (Ibid.,  col.  193-196.) 

Ernault.  Facétie  bretonne.  (Ibid.,  col.  461-63.) 

Havet  (L.).  Chanson  bretonne  (avec  musique).  (Ibid.,  col.  533-34.) 
Luzel.  La  chanson  de  Petit-Jean  (en  breton  et  en  français).  (Ibid., 

col.  550-552.) 

Id.  Chansonnette  bretonne.  Texte  et  trad.   [Rev.  celt.,  II,  p.  245-7.) 
Lejean  (Guillaume).   La  poésie  populaire  en  Bretagne.  [Rev.  celt., 

t.  II,  p.  44-70-) 

La  Vieille  et  la  Jeune,  ou  la  Bretagne  et  la  Gaule.  8  p.  in-8\  Quim- 
perlé,  Clairet,  s.  d. 

C'est  la  chanson  populaire,  augmentée  d'un  nombre  considérable  de  couplets, 
destinés  à  réaliser  l'allégorie  politique  du  sous-titre. 

Barzas-Breiz. 

Barzas-Breiz.  Chants  populaires  de  la  Bretagne,  recueillis  et  publiés 

avec  une  traduction  française,  des  éclaircissements,  des  notes  et  les 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  307 

mélodies  originales,  par  Th.  de  la  Villemarqué.  Paris,  Charpentier, 

1839,  2  vol.  in-8°  de  vi-lxxviii-27$  et  387  p.,  avec  12  p.  de  musique. 

Cette  première  édition  contient  (t.  I,  p.  261-272)  des  «  Essais  de  traductions 

en  vers  »  qui  n'ont  pas  été  reproduits  dans  les  éditions  suivantes. 
On  remarquera  que  le  principal  mot  du  titre  est  écrit  avec  un  s  (Barzas) 

tandis  qu'il  est  écrit  avec  un  z  (Barzaz)  dans  les  éditions  suivantes.  Le  mot 

n'existant  pas  dans  la  langue  bretonne  et  ayant  été  créé  par  M.  de  la  V.,  on  ne 

peut  contester  à  son  auteur  le  droit  d'en  modifier  l'orthographe. 
Barzaz-Breiz.  Chants  populaires  de  la  Bretagne  recueillis  et  publiés 

avec  une  traduction  française,  des  arguments,  des  notes  et  les  mélodies 

originales,  par  Th.  Hersart  de  la  Villemarqué.  Troisième  [sic)  édition, 

augmentée  de  trente-trois  nouvelles  ballades  historiques.  Paris,  Delloye, 

184$,  2  vol.  in-i 2  de  xix-Lxxvni-400  et  492  p.  avec  56  pages  de 
musique. 

Quelques  mois  après  son  apparition,  le  fonds  de  cette  édition  était  acheté  par 
la  librairie  Franck  qui  la  mettait  en  vente  avec  une  nouvelle  couverture  et  un 
nouveau  titre  portant:  «  Quatrième  [sic]  édition.  Paris,  Franck,  1846  ».  On 

n'avait  pas  remarqué  que  ce  changement  dans  le  numérotage  de  l'édition  était 
contredit  par  l'avant-propos  de  la  p.  ix  intitulé  «  Avant-propos  de  cette  troi- 

sième édition  »  et  signé  «  Paris,  2$  juin  1 845  ».  Ce  changement  était  égale- 
ment contredit  par  une  note  de  la  p.  140  dut.  I. 

Barzaz-Breiz.  Chants  populaires  de  la  Bretagne,  recueillis,  traduits 

et  annotés  par  le  vicomte  Hersart  de  la  Villemarqué,  membre  de  l'Ins- 

titut. Sixième  -[sic]  édition.  Ouvrage  couronné  par  l'Académie  française. 

Paris,  Didier,  1867,  in-8'  de  Lxxxn-539  p.  et  xliv  p.  de  musique. 

La  librairie  Didier  a  l'usage  de  faire  un  second  tirage  dans  le  format  in- 12 
des  livres  qu'elle  publie  d'abord  dans  le  format  in-8°.  Ce  tirage  in- 12  a  reçu  le 
titre  de  «  Septième  [sic]  édition.  Paris,  Didier,  1867  ». 

Malgré  toutes  nos  recherches,  nous  n'avons  pu  trouver  trace  ni  d'une 
«  seconde  »  ni  d'une  «  cinquième  »  édition,  et  nous  avons  tout  lieu  de  croire 

qu'elles  n'existent  pas.  La  «  cinquième  »  est  inconnue  à  la  fois  à  la  librairie 
Franck  qui  a  publié  la  «  quatrième  »  et  à  la  librairie  Didier  qui  a  publié  la 
«  sixième  ». 

Le  Barzaz-Breiz  ne  nous  paraît  avoir  eu  en  réalité  que  trois  éditions  : 
La  première  en  1839  ; 
La  seconde  en  1845,  inexactement  appelée  «  troisième  1   et  «  quatrième  »  ; 
Et  la  troisième  en  1867,  inexactement  appelée  «  sixième  »  et  «  septième  ». 

Traductions  et  imitations. 

Keller  und  Seckendorff,  Volkslieder  aus  der  Bretagne  ins  Deutsche 

ùbertr.  mit  16  Orig.-Melodien.  In-8°.  Tùbingen,  1841. 



308  Bibliographie  des  traditions 

M.  Hartmann  und  L.  Pfau.  Bretonische  Volkslieder.  In-i8.  Kœln, 
1859. 

Ballads  and  songs  of  Britanny,  by  Tom  Taylor.  London,  1865. 

Traductions  en  vers  anglais  de  poésies  du  Barzaz-Breiz  dans  The 
Catholic  World  de  juillet  1875  (article  intitulé  :  Brittany,  its  people  and 
its  poems). 

L'ouvrage  suivant,  que  nous  ne  connaissons  que  par  un  catalogue,, 
nous  paraît  être  une  traduction  polonaise  du  Barzaz-Breiz  : 

Piosennik  ludôwy.  Zeszyt  I.  :  (seul  paru)  piesni  bretonskie.  Poznan, 
1842. 

La  Croix  du  chemin,  traduction  en  vers  d'une  pièce  du  Barzaz-Breiz. 
{Le  Conteur  breton,  ire  année,  p.  94.) 

La  chanson  de  fête  des  petits  pâtres,  par  M.  Em.  Ernault;  trad.  en 

vers  d'une  poésie  du  Barzaz-Breiz.  {Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée, 
octobre  1877,  p.  273-5.) 

Ernault.  Poèmes  bretons  :  Merlin,  Lez-Breiz,  traduits  du  breton  du 

Barzaz-Breiz  en  vers  français.  (Mémoires  de  la  Société  d'émulation 
des  Côtes-du-Nord,  année  1881.  T.  XIX.) 

Le  Constant  (Paulï.  Ballades  et  légendes  bretonnes,  accompagnées 

de  notices  historiques,  Paris,  1882,  in- 12  de  248  p. 

Le  Barzaz-Breiz  a  fourni  les  principaux  matériaux  de  ce  volume. 

A  consulter  sur  la  question  de  l'authenticité  du  Barzaz-Breiz. 

Le  Men.  The  Athenaeum,  1 1  avril  1868,  p.  527. 

D'Arbois  de  Jubainville.  Bibliothèque  de  l'École  des  chartes,  3e  sér., 
t.  III,  p.  265-281.  T.  V,  p.  621  et  sq. 

Id.  Revue  archéologique,  t.  XX,  p.  12  et  sqq. 

Id.  Revue  critique,  16  février  et  23  novembre  1867,  3  octobre  1868. 

Liebrecht.  Gcettingische  gelehrte  Anzeigen,  7  avril  1869. 

Luzel  (F. -M.).  De  l'authenticité  des  chants  du  Barzaz-Breiz.  Saint- 

Brieuc,  Guyon,  et  Paris,  Franck.  In-8°  de  47  p.  1872. 
Id.  Revue  archéologique,  t.  XX,  p.  120  et  suiv. 

Halléguen.  Congrès  international  celtique  de  Saint-Brieuc,  1868, 

in-8°,  p.  291  et  suiv. 

Le  Men.  Revue  celtique,  t.  I,  p.  432  (sur  la  peste  d'Elliant).  Pré- 
face du  Catholicon  de  Jean  Lagadeuc.  Lorient,  Corfmat,  s.  d.  (un  car- 

ton a  adouci  la  note  primitive) . 

L.  Havet.  Les  poésies  populaires  de  la  Basse-Bretagne,  in-18  de 

42  p.  Tirage  à  part  de  la  Revue  politique  et  littéraire,  Ier  mars  1873. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  309 

H.  d'Arbois  de  Jubainville.  Encore  un  mot  sur  le  Barzaz-Breiz. 

Paris,  Dumoulin,  1873,  8  p.  in-8°.  Cf.  article  de  H.  Gaidoz  dans  la 
Revue  celtique,  t.  II,  p.  1 3 1-3. 

Dr  Halléguen.  M.  de  la  Villemarqué,  le  Barzaz-Breiz.  Dans  la  Revue 

politique  et  littéraire,  n°  du  19  juillet  1873. 
Le  tome  II  de  la  Correspondance  de  Sainte-Beuve  contient  plusieurs 

lettres  échangées  entre  M.  Luzel  et  Sainte-Beuve  au  sujet  du  Barzaz- 

Breiz.  Sainte-Beuve  se  proposait  de  consacrer  une  étude  à  la  question 

du  Barzaz-Breiz  ;  mais  il  n'a  pas  réalisé  ce  projet. 

Barzaz  pe  ganaouennou  Breiz,  dastumet  enn  enor  d'ar  vro,  gand 
Théodore  Hersart  de  la  Villemarqué,  ha  moullet  gand  taolennou  Ernest 

Boyer.  Paris,  Delloye,  in-8°  (sans  date. 
Nous  ne  connaissons  que  deux  feuilles  de  cette  publication,  faite  exclusive- 

ment en  breton  :  c'était  une  sorte  de  revue  littéraire  bretonne  et  qui  contenait 
avec  d'autres  pièces  des  poésies  du  Barzaz-Breiz. 

On  peut  remarquer  la  disposition  du  titre  :  Barzaz,  pe  ganaouennou  Breiz, 

c'est-à-dire  en  français  «  Barzaz  ou  Chansons  de  la  Bretagne  ».  M.  de  la  V., 
s'adressant  à  un  public  bretonnant,  jugeait  opportun  de  traduire  le  mot  Barzaz, 
parce  que  ce  mot  est  aussi  étranger  au  breton  qu'au  français. 

Le  Comité  des  Sociétés  savantes  a  reçu,  à  plusieurs  reprises,  des 

chansons  bretonnes  ;  la  collection  formée  par  le  Comité  a  été  déposée  à 

la  Bibliothèque  nationale,  département  des  manuscrits.  Mais  plus  impor- 
tante est 

LA  COLLECTION  DES  MANUSCRITS  BRETONS 

DE  M.  JEAN-MARIE   DE   PENGUERN. 

La  collection  de  Penguern,  dont  il  a  été  beaucoup  parlé  il  y  a  quelque 

temps,  est  aujourd'hui  déposée  à  la  Bibliothèque  nationale,  où  l'on  peut 
la  consulter,  département  des  manuscrits,  fonds  celtique. 

Elle  contient  sept  volumes,  manuscrits,  portant  les  numéros  89-90- 

91-92-93-94  et  95  du  fonds  celtique.  Les  textes  bretons  dont  elle  se 

compose  sont  tous  écrits  (sauf  pourtant  les  6e  et  7e  vol.  consacrés  aux 
mystères  de  la  main  de  M.  de  Penguern  ou  de  R.  G.  Kerambrun,  son 

collaborateur.  On  y  trouve  peu  de  traductions,  et  presque  toutes  sont 

de  l'écriture  de  Kerambrun.  Cinq  volumes  sont  consacrés  aux  chants 
populaires,  gwerziou,  soniou,  berceuses,  rondes,  refrains  de  danse,  pro- 

verbes, etc. 

Rev.  Celt.  V  2  I 



3io  Bibliographie  des  traditions 

Le  titre  du  Ier  vol.  est  ainsi  conçu  : 

Tome  I. 

Chants  populaires  de  Léon  (breton),  recueillis  par  M.  J.-M.  de  Pen- 
guern.  Volume  de  261  feuillets.  Manquent  les  feuillets  5,  6,  53,  $7,  61, 

64,  87,  94,  117,  1  19,  126,  127,  136,  139,  161,  168,  170,  195,  196, 
199,  200,  219,  227,  228,  254,  258,  259. 

Le  feuillet  78  est  répété  cinq  fois. 

Tome  II. 

Chants  populaires  de  Léon  (suite).  —  Volume  de  292  feuillets.  — 
Manquent  20  feuillets. 

Le  t.  III  contient  les  chants  du  Trécorrois,  du  Goello  et  de  la  Cor- 

nouaille.  Il  contient  21 1  feuillets.  —  Beaucoup  de  lacunes,  comme  dans 

les  précédents.  C'est  dans  ce  vol.  que  se  trouve  la  Vieille  Ahès  :  Groac'h 
Ahès,  p.  121 . 

Le  tome  IV  contient  les  chants  bretons  recueillis  par  Mrae  de  Saint- 
Prix,  de  Morlaix,  partie  dans  les  Côtes-du-Nord,  à  Callac  et  aux  envi- 

rons, partie  à  Morlaix.  122  feuillets.  —  Nombreuses  lacunes. 

Dans  le  tome  V,  qui  est  de  1 19  feuillets,  on  a  rassemblé  des  frag- 
ments, résidus  et  notes  de  MM.  de  Penguern  et  Kerambrun.  On  y  trouve 

des  projets  et  des  brouillons  de  pièces  de  Kerambrun,  avec  ratures  et 

tâtonnements.  A  la  page  5 1  du  t.  III  existe  également  un  brouillon  de 

gwerz  incomplet,  de  sa  composition.  A  la  page  52  (ibid.),  il  se  trouve 

un  projet  de  chant  patriotique,  resté  incomplet,  et  portant  le  titre  de 

Roué  ann  Arvor,  le  roi  d'Armor.  Chaque  volume  a  sa  table  des  matières, 

dressée  par  M.  de  Penguern  lui-même,  et  il  suffit  d'y  jeter  un  coup 

d'œil  pour  voir  qu'un  nombre  considérable  des  morceaux  qui  y  sont 
indiqués  ont  disparu,  dans  les  pérégrinations  de  la  collection  depuis  la 

mort  de  M.  de  Penguern  jusqu'au  dépôt  qui  en  a  été  opéré  à  la  Biblio- 
thèque nationale,  en  décembre  1878.  —  Ces  soustractions  portent  prin- 

cipalement sur  les  pièces  où  le  clergé  breton  des  xvie,  xvne  et  xvme  s. 
est  représenté  sous  un  jour  défavorable,  au  point  de  vue  des  mœurs. 

La  collection  de  Penguern  a  été  rassemblée  de  1840  à  1852,  dans 

les  arrondissements  de  Lannion  et  de  Morlaix,  pendant  le  séjour  de 

M.  de  Penguern  dans  ces  deux  arrondissements,  comme  juge  de  paix  du 

canton  de  Perros-Guirec,  d'abord,  puis  du  canton  de  Taulé.  Si  cette 
collection  contient  plusieurs  pastiches  de  M.  Kerambrun,  assez  faciles  à 

reconnaître,  du  reste,  elle  n'en  offre  pas  moins  un  intérêt  sérieux.  Le 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3 1 1 

nombre  des  pièces  authentiques  y  domine  de  beaucoup,  et  M.  de  Pen- 
guern  était  un  collecteur  consciencieux,  plein  de  respect  pour  les  textes 

populaires,  qu'il  recueillait  et  reproduisait  avec  exactitude.  M.  Keram- 

brun  lui-même  ne  voyait  dans  ses  pastiches  qu'un  exercice  littéraire  et 

poétique,  sans  importance  historique,  et  l'exemple  lui  en  était  d'ailleurs 

donné  par  des  personnages  connus,  et  qui  joignaient  à  l'approbation  et 
aux  encouragements  de  la  science  officielle  la  faveur  du  public. 

Sauf  pour  les  soniou,  la  collection  de  Penguern  contient  peu  de  mor- 

ceaux authentiques  qu'on  ne  rencontre  pas  dans  les  Gwerziou  Breiz-Izel 
de  M.  Luzel  ;  mais  les  variantes  intéressantes  y  sont  nombreuses. 

C'est  M.  le  docteur  Halléguen,  resté  seul  propriétaire  de  la  collection 
de  M.  de  Penguern,  après  avoir  partagé  pendant  quelque  temps  cette 

propriété  avec  MM.  Luzel  et  Hippolyte  du  Cleuziou,  qui  en  a  opéré  le 

dépôt  à  la  Bibliothèque  nationale,  en  décembre  1878.  Ce  dépôt  se  com- 

pose en  réalité  de  trois  collections,  réunies  et  classées  par  M.  de  Pen- 

guern :  celle  de  M.  de  Penguern  d'abord,  puis  celle  de  Mme  de  Saint- 
Prix  et  celle  de  Kerambrun  '. 

MUSIQUE. 

Dumoulin  (A.).  Grammatica  latino-celtica,  Pragae  Bohemorum,  1800. 
In-8». 

Donne  à  la  fin,  p.  185-194,  Sacra  Cantamïna  et  Profana  Cantamina,  texte 
breton,  trad.  latine  et  musique. 

Ann  hani  goz,  et  chanson  d'une  Bretonne  pour  endormir  son  enfant, 
paroles  bretonnes,  trad.  anglaise  et  musique,  publiées  par  Carnhua- 

nawc  dans  'A  tour  through  Britanny',  dans  le  Cambrian  Quarterly  Maga- 
zine, t.  II  (1830),  p.  38-40,  et  reproduit  dans  les  Literary  Remains  of 

Th.  Price  'Carnhuanawcï,  Llandovery,  1854,  t.  I,  p.  22-24. 
Ann  hini  goz.  Paroles  bretonnes,  trad.  franc,  et  musique,  dans  Perrin 

et  Bouet,  Breiz-Izel,  t.  III,  p.  66. 
Neuf  airs  bretons  notés  dans  : 

Le  Joubioux.  Doue  ha  mem  bro.  Dieu  et  mon  pays,  poésies  bre- 

tonnes. Vannes,  J.-M.  Galles,  1844,  m_^°  de  91  P-  Les  a^rs  (en  Po- 
chant) ne  sont  pas  paginés. 

Chardin  (P.).  Air  breton  du  comte  Guillou  (musique).  (Mélusine, 
col.  148.) 

1.  Cette  notice  sur  les  mss.  de  la  collection  Penguern  nous  a  été  communiquée  par 

M.  Luzel.  —  Une  notice  sur  M.  de  F'enguern  a  été  publiée  dans  le  Collectionneur 
breton  de  1862,  p.  85,  qui  à  certaine  époque  paraissait  comme  supplément  à  la  Revue  de 
Bretagne  et  de  Vendée. 



3 1 2  Bibliographie  des  traditions 

Fischer.  Note  sur  l'origine  de  l'air  Ann  hini  Goz.  —  Dans  le  Bull, 
de  la  Soc.  arch.  du  Finistère,  t.  VII  (1879,  P-  67-69). 

CHANSONS  FRANÇAISES  RECUEILLIES  EN  PAYS  BRETONNANT. 

La  Villemarqué.  Sont  les  fill's  de  la  Rochelle,  p.  54.  (Instructions 
relatives  aux  poèmes  populaires  de  la  France.) 

Milin  (G.).  La  prise  de  la  Grenade. 

Keppel,  bataille  navale  d'Ouessant.  (Dans  la  tour  de  plomb,  etc.) 
E.  Rolland.  La  bergère  résignée  (avec  musique).  (Dans  MéL,  col. 

99-101.) 
La  magicienne  (avec  musique).  [MéL,  col.  123-125.) 

La  chanson  du  rendez-vous  (avec  musique).  [MéL,  col.  285-287.) 

L'arrivée  des  navires  (avec  musique).  (MéL,  col.  337.) 
Les  derniers  adieux.  (MéL,  col.  389-390.) 
Le  mari  cruel  (avec  mus.).  (MéL,  col.  435.) 

Le  canard  blanc.  (MéL,  col.  459,  avec  musique.) 

Sauvé  (L.).  Sainte  Catherine  (à  Brest).  (MéL,  col.  508-510.) 

Les  noces  de  la  bécasse  et  de  la  perdrix.  (MéL,  col.  552-53.) 
E.  Rolland.  Almanach  des  traditions  populaires.  Paris,  Maisonneuve, 

[882,  in-18. 

Contient  16  chansons  recueillies  à  Lorient,  mais  populaires  en  Haute-Bre- 
tagne; sont  accompagnées  de  la  musique. 

Le  Comité  des  Sociétés  savantes  a  reçu  à  plusieurs  reprises  des  chan- 
sons françaises  recueillies  dans  la  partie  bretonnante  de  la  Bretagne  ; 

elles  se  trouvent  dans  la  collection  déposée  à  la  Bibliothèque  nationale, 
département  des  manuscrits. 

DEVINETTES. 

Sauvé.  Devinettes  bretonnes,  texte  breton  et  traduction  française. 

{Revue  celtique,  1879,  t.  IV,  p.  60-64.) 
Id.  Formulettes  françaises  recueillies  en  pays  bretonnant.  (Mèlusine, 

col.  170  et  510.) 

Formulette  bretonne.  {MéL ,  col.  319.) 

Id.  Formulettes  et  traditions  diverses  de  la  Basse-Bretagne,  texte 

breton  et  trad.  franc.  (Rev.  celt.,  V,  1 57-194.) 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3 1 3 

PROVERBES  ET   DICTONS. 

Brizeux.  Furnez  Breiz,  Sagesse  de  Bretagne,  ou  recueil  de  proverbes 

bretons.  In- 12.  Lorient,  1855.  —  Réimprimé  dans  les  œuvres  complètes 
de  Brizeux. 

Mgr  Le  Joubioux.  Proverbes  bretons,  chants  bretons.  (Bull,  de  la 
Soc.  archéol.  du  Morbihan,  année  1858.)  Vannes,  1860. 

Krenn-Lavarou  (proverbes)  27.  Dans  Almanak  Breiz-Izel,  1872. 
Lavariou-Koz ,  dans  Troude.  Dictionnaire  breton-français.  Brest, 

Lefournier,  1876,  p.  793-823. 
Sauvé.  Proverbes  et  dictons  de  la  Bretagne.  (Rev.  celt.,  t.  1,  II,  III.) 

Tiré  à  part  sous  ce  titre  :  Proverbes  et  dictons  de  la  Basse- Bretagne 

recueillis  et  traduits  par  L.-F.  Sauvé.  Texte  breton  et  français.  In-8°, 
vu- 168  p.  Paris,  Champion. 

Donne  dans  la  préface  l'indication  de  recueils  antérieurs  de  proverbes 
bretons. 

Sentences  proverbiales  en  vers  français,  traduction  bretonne  en  regard 

aussi  en  vers  dans  le  Journal  de  Pontivy,  20  février,  26  mars,  2  et  9  juil- 
let 1876. 

COSTUMES. 

Le  Meder.  Galerie  armoricaine.  Nantes,  Charpentier,  1846-47.  2  v. 

in-fol.  avec  lithographies  par  Fel.  Benoit.  [Le  Meder  'le  Moissonneur'. 
Pseudonyme  de  Jean-Louis  Chevas,  né  à  Pornic.) 

E.  Maillard.  Le  bourg  de  Batz  :  monuments  et  paysages  ;  industrie 

et  costumes.  6  feuilles  de  placards  in-fol. 

Lalaisse  et  Benoist.  Galerie  armoricaine  ;  costumes  et  vues  pitto- 

resques de  la  Bretagne.  Nantes,  s.  d.  In-fol.,  fig.  col. 
Les  Français  peints  par  eux-mêmes.  (Le  Breton,  liv.  72-81.)  Paris, 

J.  Philippart. 

L.  Bureau.  Études  sur  le  bourg  de  Batz.  Association  française.  Con- 
grès de  Nantes,  1875.  Quelques  dessins  de  costumes. 

L.  Bureau.  Le  bourg  de  Batz,  Loire-Inférieure.  Costume  de  rele- 
vailles.  [MéL,  col.  15-17.) 

Dans  la  Bretagne  artistiqne  {passim). 

Du  Cleuziou  (H.).  L'art  gaulois  et  les  broderies  bretonnes.  (Bre- 

tagne artistique,  t.  I,  n°  1  (juillet  1880)  avec  grav.  p.  21.) 
Tisbères  (Louis).  Le  mobilier  rustique  breton.  (Bretagne  artistique, 

t.  II,  n°  3,  p.  120-135.) 



3 1 4  Bibliographie  des  traditions 

Parenteau  (F.).  Les  bijoux  bretons.  (Ibid.,  t.  I,  n"  2,  p.  72-80.) 

Feu  M.  Le  Men,  l'organisateur  du  musée  départemental  d'archéologie 
à  Quimper,  y  a  établi  une  collection  de  costumes  bretons  authentiques, 
montés  sur  des  mannequins  de  grandeur  naturelle. 

M.  Pinard,  photographe  à  Nantes,  rue  Crébillon,  avait  formé  une 

remarquable  collection  de  photographies  des  Bretons  du  bourg  de  Batz, 

de  Guérande,  etc.  —  M.  Mage,  photographe  à  Brest,  rue  de  Siam,  en 
avait  également  formé  une. 

On  trouve  à  Quimper,  chez  M.  Villars,  photographe,  rue  Keréon, 

une  remarquable  collation  des  anciens  costumes  du  Finistère,  reproduits 

avec  une  exactitude  irréprochable,  nous  dit  M.  Luzel. 

ICONOGRAPHIE. 

Barthélémy  (A.  de) .  Lettre  à  M.  Hucher  sur  l'iconographie  de  quelques 

saints  de  Bretagne.  1858.  Pet.  in-8°.  (Extrait  de  la  Revue  de  l'art  chrétien.) 

Essai  d'iconographie  et  d'hagiographie  bretonne,  par  M.  J.  Gaultier 
du  Mottay.  Saint-Brieuc,  Prudhomme,  1869.  In-8°  de  177  p.  (Extrait 

des  Mémoires  de  la  Soc.  arch.  et  hist.  des  Côtes-du-Nord.) 

RÉBUS. 

Le  musée  archéologique  du  Finistère  à  Quimper  contient  les  bois  de 

deux  rébus,  l'un  français,  l'autre  par  moitié  français  et  par  moitié  breton. 
Chaque  rébus  commence  par  le  mot  DIUINAIL.  Ces  bois  sont  du 
xvne  siècle. 

THÉÂTRE  POPULAIRE. 

OUVRAGES    IMPRIMES. 

Souvestre.  Les  derniers  Bretons.  Les  chapitres  IV  (tragédies), 

V  (drames)  donnent  l'analyse  et  des  morceaux  entiers  de  plusieurs  pièces 
du  théâtre  breton. 

Rapport  de  M.  Luzel,  chargé  d'une  mission  littéraire  en  Basse-Bre- 
tagne, sur  des  pièces  de  théâtre  manuscrites  en  bas-breton,  dans  la 

séance  du  19  janvier  1846  du  Comité  historique  des  monuments  écrits. 

Ce  rapport  n'a  pas  été  publié,  mais  il  est  signalé  dans  les  Extraits  des 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3 1 5 

procès-verbaux  des  séances  du  Comité  historique  des  monuments  écrits. 
Paris,  1850,  p.  313. 

Rapport  de  M.  Magnin  sur  l'envoi  de  M.  Luzel.  —  Observations  de 
M.  de  Carné.  —  Séance  du  16  février  1846  du  même  Comité.  Ibid., 

p.  316-7. 
La  légende  de  saint  Armel,  mise  en  vers  français,  sous  forme  de  tra- 

gédie, par  messire  Baudeville,  représentée  en  1600  à  PloèrmeL,  publiée 

pour  la  première  fois  par  Sigismond  Ropartz.  Saint-Brieuc,  Prudhomme, 

1858.  1  vol.gr.  in-40  de  135  p.  avec  planches. 
A  Breton  Pleasant-Play.  Dans  le  Cornhill  Magazine  de  janvier  1878. 

Pastorales  pour  les  fêtes  de  Noël  et  de  l'Epiphanie. 

Bucé  en  tri  Roué,  pe  en  Hoari  Rouéèd.  Guénèd  (Vannes),  24  p. 
in-18. 

Pastorale  sur  la  naissance  de  Jésus-Christ,  avec  l'adoration  des  ber- 

gers et  la  descente  de  l'archange  saint  Michel  aux  Limbes,  revue  et  cor- 

rigée, dédiée  aux  dévots  à  l'Enfant  Jésus,  par  frère  Claude  Macée, 
ermite  de  la  province  de  Saint-Antoine.  Vannes,  Galles,  48  p.  in-18. 

D'Arbois  de  Jubainville.  Le  mystère  des  Trois  Rois  à  Vannes.  Revue 
celt.}  t.  II,  p.  248-250. 

Pastoral  var  Guinivelez  Jesus-Christ,  gant  Adoration  ar  Bastoret  hac 

ar  Rouane,  Disqen  an  Arc'hel  Sant  Mikel  ebars  el  Limbou,  Massacr  an 

Inoçantet  ha  Nouelliou  nevez.  Dediet  d'an  dud  dévot  d'ar  Mabik  Jésus. 
Montroulez  '.  Ledan,  82  p.  in-18. 

Drames  et  Mystères. 

An  Passion,  etc.  Paris,  Quilléveré,  1 5  30,  in-24.  Nouv.  éd.  à  Mor- 

laix,  chez  G.  Allienne,  1622,  in-32. 
Réimprimé  par  M.  de  la  Villemarqué  dans  la  publication  suivante  : 

Le  grand  Mystère  de  Jésus.  Passion  et  Résurrection.  Drame  breton 

du  moyen  âge,  avec  une  étude  sur  le  théâtre  chez  les  nations  celtiques, 
par  le  vicomte  Hersart  de  la  Villemarqué,  membre  de  lTnstitut.  Paris, 

1865,  in-8°  de  cxxxv-263  p. 
Art.  de  M.  P.  M[eyer]  dans  la  Revue  critique,  1866,  t.  I,  p.  219-229, 

et  de  M.  Halléguen,  ibid.,  p.  313. 

T  Aman  ez  dezrou  buhez  sa  ||  te  Barba  dre  rym  :  euel  maz  ||  custumer 

he  hoary  en  goelet  ||  breiz.  E  Paris  neuez  impri-  \\  met  \  gant  Benard  de 

1 .  Remarquons  une  fois  pour  toutes  que  Montroulez  est  le  nom  breton  de  Morlaix. 



3 1 6  Bibliographie  des  traditions 

leuae.  ||  ̂  Imprimet  :  E  :  Paris  euit  \\  Bernard  de  Leaupe  hiuy  :  ||  a  :  chôme 

e  mouutroulles  [sic]  ||  var  pont  bourret  ||  en  Bloaz.  ||  m.  d.  lvii  [i  5  57].  — 

Finis.  Pet.  in-8°  goth.  de  96  ff.  non  chiffr.  de  34  lignes  à  la  page, 
impr.  en  lettres  de  forme,  sign.  A.-L. 

Au  titre  un  petit  bois  qui  représente  sainte  Barbe. 

Au  v°  du  dernier  f.,  au-dessous  de  12  lignes  de  texte,  la  marque  de 
Bernard  de  L'Eau. 

Un  exemplaire  de  cette  édition  se  trouvait  en  1880  entre  les  mains 

d'un  amateur  breton,  M.  Prudhomme.  Cet  exemplaire  était  incomplet  de 
plusieurs  feuillets. 

Nous  devons  à  M.  Emile  Picot  la  description  de  ce  rarissime  ouvrage. 

La  Bibliothèque  nationale  possède  une  autre  édition  de  ce  mystère 
dont  voici  la  description  : 

Amant  ez  ||  dezraou  Buhez  ||  Santés  Barba  dre  rym,  ||  euel  maz  custu- 
mer  he  hoary  en,  ||  Goelet  Breiz.  ||  Gant  euriou  an  Itronsanctes  Barba  [j 

hac  he  Offiçou  amplamant.     E  Montroulez,  J|  Gant  Ian  Hardouyn,  Impri- 

mer |J  ha  Librer,  peheny  à  chom  é  Rû,  ||  ...  mdcxlvii  [1647].  In- 16  de 
206  p. 

Au  titre,  un  bois  qui  représente  le  Christ  en  croix. 

Le  texte  commence,  au  verso  du  même  titre,  par  un  prologue,  et  se 

termine  à  la  p.  198.  Les  pp.  199-206  contiennent  les  Heuriou  sanctes 
Barba. 

L'imprimeur  Jean  Hardouyn  s'établit  par  la  suite  à  Quimper,  où  il 
publia,  en  1659,  un  livre  du  P.  Julien  Maunoir  :  Le  sacré  Collège  de 

Jésus  divisé  en  cinq  classes,  etc.,  in-8°  (Biblioth.  nat.,  D,  5095). 

L'exemplaire  du  mystère  que  possède  la  Bibliothèque  nationale 
(Y,  6180.  Rés.)  a  été  trop  rogné.  Le  premier  mot  de  la  dernière  ligne 

a  été  presque  entièrement  emporté  par  le  couteau  du  relieur;  la  date 

elle-même  n'est  pas  certaine. 
Dans  la  seconde  moitié  du  xvie  siècle,  il  a  été  imprimé,  nous  assure- 

t-on,  un  Mystère  de  saint  Guennolé  ;  mais  nous  n'avons  pu  nous  pro- 
curer de  renseignements  précis  à  cet  égard  et  nous  ignorons  où  il  en 

existe  encore  des  exemplaires. 

Buez  ar  Pêvar  mab  Emon,  duc  d'Ordon,  laqet  e  form  un  drajedi. 
Montroulez,  Lédan,  181 8,  416  p.  in-8°. 

Buez  ar  Pêvar  mab  Emon,  duc  d'Ordon,  laqet  e  form  un  drajedi,  ha 
reizet  en  urz  gant  A.  L.  M.  L.  Montroulez,  Lédan,  1833,  408  p.  in-12. 

Ces  deux  éditions  donnent  l'acte  VII  en  prose. 

Buez  ar  pêvar  mab  Emon,  duc  d'Ordon,  laqet  e  form  eun  drajedi  ha 
reizet  en  urz  gant  A.  L.  M.  L.  Montroulez,  Lédan,  1866. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  317 

Cette  édition  est  la  quatrième,  nous  a  dit  l'éditeur.  Elle  donne 
l'acte  VII  en  vers. 

Tragédien  sant  Guillarm,  condt  deus  a  Poetou.  128  p.  in-i 8.  Mont- 
roules,  Guilmer,  1 8 1 5 . 

Nouvelle  édition  du  même  ouvrage,  128  p.  in- 18.  Montroulez,  Haslé, 
1872. 

Buhez  Santez  Nonn,  ou  Vie  de  sainte  Nonne,  et  de  son  fils  saint  Devy 

(David),  archevêque  de  Menevie  en  519.  —  Mystère  composé  en  langue 

bretonne  antérieurement  au  xne  siècle,  publié  d'après  un  manuscrit 

unique,  avec  une  introduction  par  l'abbé  Sionnet,  et  accompagné  d'une 
traduction  littérale  de  M.  Legonidec.  Paris.  Merlin,  1837,  in-8°  de 
L-212  p. 

Tiré  à  300  exemplaires. 

Sainte  Tryphine  et  le  roi  Arthur,  mystère  breton,  en  deux  journées  et 

huit  actes,  publié  et  précédé  d'une  introduction  par  M.  F.  M.  Luzel  ; 

texte  revu  et  corrigé  d'après  les  manuscrits  de  l'abbé  Henry.  Quimperlé, 

Clairet,  1863,  XLiv-453  p.  in-8°. 
Art.  de  M.  Reinhold  Kœhler,  dans  la  Revue  celtique,  t.  I,  p.  222-225. 
Luzel.  Une  représentation  de  sainte  Tryphine.  (Revue  celtique,  III, 

386-394.) 
Trajedi  Jacob,  les  hanvet  Israël,  patriarch  Hebrean,  reizet  gant  A.  L. 

M.  Lédan.  Montroulez,  Lédan,  1850,  310  p.  in- 18. 

Dans  le  même  volume,  p.  141-310,  Trajedi  Moyses,  lesennour  an 
Hebreanet,  reizet  gant  A.  L.  M.  Lédan. 

Buez  Santez  Helena.  Lannion,  Ar  Goffik,  1862,  107  p.  in- 18. 
Buez  Santez  Genovefa,  Tragedienn  en  try  act  gant  eur  Proloc  en  pep 

act.  Lanhuon,  Ar  Goffik,  1864,  298  p.  in- 18. 

Buez  Louis  Eunius,  Dijentil  ha  pec'her  Bras,  Trajedien  en  daou  act, 
gant  eur  proloc  vit  peb  act.  Lanhuon,  Ar  Goffic,  1871,  166  p.  in- 18. 

Trajedi  Sant  Bihui.  Guenèd,  Galles,  1875,  58  p.  in- 18. 

II. 

OUVRAGES    MANUSCRITS. 

Collection  de  la  Bibliothèque  nationale. 

La  Bibliothèque  nationale  possède,  outre  le  ms.  de  la  Vie  de  sainte 

Nonne  publié  par  M.  l'abbé  Sionnet  en  1837  (voir  plus  haut),  une  col- 
lection de  mystères  et  drames  bretons,  formée  par  M.  Luzel  en  1863  ; 



3 1 8  Bibliographie  des  traditions 

M.  Luzel  avait  reçu  à  cet  effet  une  mission  du  ministère  de  l'instruction 
publique. 

Nous  les  énumérons  d'après  le  catalogue  du  fonds  celtique  et  breton, 
au  département  des  manuscrits.  Tous  ces  mss.  sont  sur  papier. 

N°  12.  Le  mystère  de  la  Création,  in-fol.  xvme  siècle. 

N°  13.  Le  mystère  de  la  Passion  et  de  la  Résurrection.  1  vol.  in-fol. 
xvme  siècle. 

N°  14.  Le  mystère  de  saint  Jean-Baptiste.  1  vol.  in-40.  xixe  siècle 
(1847)- 

N°  15.  Le  mystère  de  saint  Jean-Baptiste.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 
N°  16.  Le  mystère  de  Jacob  et  de  ses  fils  ;  le  mystère  de  Moïse.  1  v. 

in-fol.  pap.  xvme  siècle. 

N°  17.  Le  mystère  de  la  Vie  de  sainte  Anne.  1  vol.  in-fol.  papier. 
xixe  siècle. 

N°  18.  Tragédie  de  la  naissance  de  l'Enfant  Jésus.  1  vol.  in-40. 
xixe  siècle. 

N°  19.  Le  mystère  de  l'Enfant  prodigue.  1  vol.  in-40.  XIxe  siècle. 
N°  20.  Le  mystère  de  saint  Crépin  et  saint  Crépinien.  1  vol.  in-fol. 

xvine  siècle. 

N°  21.  Le  mystère  de  saint  Laurent,  1  vol.  in-fol.  xvme  siècle. 

N°  22.  Le  mystère  de  sainte  Tryphine.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  23.  Le  mystère  de  sainte  Tryphine  et  le  roi  Artus.  1  vol.  in-fol. 
xixe  siècle. 

N°  24.  Le  mystère  de  sainte  Geneviève  de  Brabant.  1  vol.  in-fol. 
xixe  siècle. 

N°  25.  Tragédie  de  sainte  Geneviève.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 
N°  26.  La  Vie  de  Geneviève,  princesse  de  Brabant.  1  vol.  in-fol. 

xixe  siècle. 

N°  27.  La  tragédie  de  saint  Martin;  la  tragédie  de  saint  Louis.  1  vol. 
in-fol.  xixe  siècle. 

N°  28.  Le  mystère  d'Eulogius,  patron  des  maçons  ;  en  2  journées, 

$  actes,  $  prologues,  2  épilogues;  suivi  d'un  prologue  du  Jugement 
dernier.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  29.  Louis  Ennius,  ou  le  Purgatoire  de  saint  Patrice.  1  vol.  in-fol. 
xixe  siècle. 

N°  30.  Le  mystère  de  sainte  Hélène.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle  (1840). 

N°  31.  Le  mystère  de  saint  Antoine.  1  vol.  pet.  in-40.  xlxe  siècle. 

N°  32.  Le  mystère  de  Charlemagne  et  des  douze  Pairs  de  France. 

1  vol.  pet.  in-40.  XIX<:  siècle. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3 1 9 

N°  33.  Le  mystère  de  Charlemagne  suivi  du  Carnaval,  farce,  1  vol. 
in-fol.  xixe  siècle. 

N°  34.  10  Orson  et  Valentin,  poème  chevaleresque,  en  3  journées, 

9  actes,  9  prologues  et  3  épilogues;  20  Ourson  et  Valentin,  tragédie. 
1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N"  35.  Les  quatre  fils  Aymon.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 
N°  36.  Pierre  de  Provence  et  la  belle  Maguelonne.  1  vol.  in-fol. 

xixe  siècle. 

N°  37.  Jérusalem  délivrée,  ou  Godefroi  de  Bouillon.  1  vol.  in-fol. 
xixe  siècle. 

Nu  38.  Vie  de  la  princesse  Athenaïse,  fille  du  roi  de  Lombardie. 
1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  39.  Cognomerus,  ou  Comorre  et  sainte  Tryphine.  1  vol.  in- 4" 
oblong.  xixe  siècle. 

N°  40.  Chédoni  et  Helena  Rosalba.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  41.  Fadlala.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  43.  Huon  de  Bordeaux,  drame  en  6  actes.   1  vol.  in-fol.  xvme  s. 
N°  44.  Les  quatre  fils  Aymon.  1  vol.  in-fol.  xvme  siècle. 

N°  45.  Louis  Ennius,  ou  le  Purgatoire  de  saint  Patrice.  1  vol.  in-fol. 
xixe  siècle. 

N°  46.  La  vie  du  patriarche  Jacob  et  de  ses  fils.  1  vol.  in-fol.  xixe  s. 

N°  47.  i°  Jacob  et  ses  fils;  20  Moïse.  1  vol.  in-fol.  xvme  s.  (1758). 
N°  48.  Sainte  Anne.  In-fol.  xvme  siècle. 

N°  49.  Saint  Jean-Baptiste.  1  vol.  in-fol.  xvme  siècle. 

N°  50.  La  conquête  de  Charlemagne.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  $  1.  Robert  le  Diable,  drame  en  6  actes  et  en  2  journées.  1  vol. 
in-fol.  xvme  siècle  (1741). 

N°  52.  La  fille  aux  cinq  amoureux,  comédie.  1  vol.  in-fol.  xixe  siècle. 

N°  53.  Guillaume,  comte  de  Poitou,  suivi  d'Arlequin,  scène  comique. 
1  vol.  in-fol.  xvme  siècle. 

N°  54.  Saint  Pierre  et  saint  Paul.  1  vol.  in-40.  xixe  siècle. 

N°  55.  Sainte  Hélène.  1  vol.  in-4".  XIX<i  siècle. 
N°  $6.  Charlemagne.  1  vol.  in-40.  XIX°  siècle. 
N°  57.  Le  Jugement  dernier.  1  vol.  in-4».  xixe  siècle. 

N°  58.  Guillaume,  comte  de  Poitou.  1  vol.  in-4".  xlxe  siècle  (181 1). 

N°  59.  Jacob  et  ses  fils.  1  vol.  in-40.  XIX°  siècle  (1837). 
N°  60.  Moïse.  1  vol.  in-40.  xlx<î  siècle. 
N°6i.  Destruction  de  Jérusalem  par  Titus.  1  vol.  in-4".  xixe  siècle. 



3 20  Bibliographie  des  traditions 

N°62.  Saint  Guennolé,  avec  la  submersion  de  la  ville  d'Is.  i  vol. 
in-40.  xixe  siècle  (1832). 

N"  63.  Saint  Guigner.  1  vol.  in-40.  xixe  siècle  (1839). 

N°  64.  Sainte-Tryphine.  1  vol.  in-40.  X1X<!  siècle. 

N°  65.  Saint  Pierre  et  saint  Paul.  1  vol.  in-40.  XIX<:  siècle. 
N°  96.  Mystère  de  sainte  Geneviève  de  Brabant.  1  vol.  in-8°.  xixe  s. 

N°  97.  Mystère  de  saint  Guennolé.  1  vol.  in-40.  XIxe  siècle 
N°  98.  Mystère  de  Charlemagne  et  des  douze  Pairs.  1  vol.  in-40. 

xixe  siècle. 

N°  99.  i°  Allonzor  ;  20  Flavia.  1  vol.  in-40.  x,xe  siècle. 
N°  100.  Mystère  de  saint  Garand,  saint  Denis  et  saint  Clément.  1  vol. 

in-fol.  xixe  siècle. 

Collection  de  M.  Luzel. 

M.  Luzel,  archiviste  du  Finistère,  à  Quimper,  possède  encore  quel- 
ques mystères  et  drames  bretons  manuscrits  dont  il  a  bien  voulu  nous 

communiquer  la  liste. 

La  vie  des  Quatre  fils  Aymon,  par  moy  Etienne  Le  Bourdonnec  demeu- 

rant en  sa  maison,  au  lieu  de  Kerroual,  commencé  aujourd'huy  le  9aoust 
1784,  in-fol.  de  427  p.  numérotées. 

A  la  fin  on  lit  :  Gand  aprobation  en  deus  tennet  anotro  ar  chanchel- 

lier  eul  livre  jntitulet  ar  pevoar  map  a  Aymon,  deus  a  pehinin  e  permet- 
ter  err  eimpriman  ac  en  gallec  a  brézounec,  en  Paris  ar  27  juin  1737. 

—  Signet  Clerier  ?  —  En  breton  par  maitre  Pierre  Lebruno,  maitre 

d'école  an  sa  maison  au  Vieux-marché  de  Plouar[et].  Ecrit  par  moy, 

Etienne  Le  Bourdonnec.  Fini  aujourd'huy  le  24  janvier  lan  1785. 

Abrégé  euz  a  Bassion  hon  zalver  Jesus-Christ,  1846.  100  pages  in-40, 

32  lignes  à  la  page,  en  moyenne,  sans  prologue  ni  épilogue,  ni  distri- 
bution par  actes.  —  Un  sommaire  des  scènes  que  contient  la  pièce,  aux 

pages  1  et  2.  —  Mauvaise  versification.  Fait  par  Auguste  Corre,  de 
Morlaix,  en  1846.  —  Représenté  pour  la  première  fois,  le  9  mars  1847, 
dans  la  maison  du  Tartre. 

J'ai  déposé  à  la  Bibliothèque  nationale  un  autre  manuscrit  de  la 
Passion,  meilleur,  sous  tous  les  rapports,  avec  prologues  et  épilogues, 

langue  et  versification  correctes,  ou  peu  s'en  faut. 
Tragédie  a  bue  Jacob  hag  e  Vugule.  Ar  hahier-man  apparcant  dimé, 

Joseph  Coat,  0  chom  rue  Sant  Ervoan,  en  paros  Sant  Vazé,  en  Mont- 
roules,  1831.  —  81  pages  in-folio  de  38  lignes,  en  moyenne,  à  la  page, 
sans  prologues  ni  épilogues  ni  divisions  par  actes  et  scènes.  Langue  et 
versification  mauvaises. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  321 

Cahyer-Tragedi.  —  Buez  santés  Triffina  ac  he  friet  Artur,  roue 

Breiz-vihan,  pini  a  régné  er  blavessio  ar  c'huec'hvet  siecl.  Curunet  e 
voe  er  blaves  pemp  cant  eiz.  He  falès  a  voa  er  gêr  gapital,  pîni  a  voa 
Brest. 

Ar  vue-man  zo  abreget  dre  enonmé  (par  moi)  Auguste  Le  Corre,  né 
à  Lannion,  le  23  août  1807. 

Commancet  da  gopia  an  20  a  viz  Guenver  1844.  —  Ac  echuet  ar 

bevarzec  a  viz  c'hoerver  1 844. 
Réduction  en  une  seule  journée  de  la  pièce  de  Sainte  Tryphine,  à 

l'usage  de  la  troupe  de  Morlaix,  par  un  des  acteurs,  du  nom  de  Auguste 
Le  Corre. 

Manuscrit  de  100  pages  in-folio,  de  38  lignes  en  moyenne  à  la  page, 
sans  division  par  actes.  —  Un  seul  prologue,  au  commencement  de  la 

pièce.  —  Pas  d'épilogue. 
Buhez  sant  Guennolé.  —  Tragédie  en  une  journée  et  six  actes. 

Mon  manuscrit,  qui  est  une  copie  faite,  par  moi-même  en  1 849,  d'après 
un  cahier  appartenant  à  un  cultivateur  nommé  Thomas,  demeurant  à 

Porz-Laz,  en  la  commune  de  Saint-Michel-en-Grève  (Côtes-du-Nord), 

est  un  in-40.  La  pièce  contient  2,380  vers,  d'une  langue  et  d'une  versi- 
fication assez  bonnes.  Les  actes,  qui  sont  au  nombre  de  six,  ne  sont  pas 

précédés  de  prologues,  et  l'épilogue  final  fait  également  défaut.  —  Le 
dernier  acte  contient  la  submersion  de  la  ville  d'Is.  —  C'est  une  pièce 

curieuse  autant  que  rare.  Je  n'en  connais  aucun  autre  manuscrit.  Dom 
Le  Pelletier  la  mentionne,  dans  son  Dictionnaire  de  la  langue  bretonne  de 

1752. 

M.  de  la  Villemarqué  m'a  dit  en  avoir  vu  une  impression  du  xvie  s., 
je  crois.  Il  serait  intéressant  de  pouvoir  comparer  le  manuscrit  popu- 

laire avec  le  livre  imprimé;  mais,  celui-ci  est  introuvable,  paraît-il.  On 
pourrait  ainsi  constater  dans  quelles  proportions  les  copistes  modifient  et 
altèrent  les  textes  primitifs. 

Buhez  ann  aotro  Sant  Iann.  —  Badezour,  en  une  journée,  quatre  actes 
avec  autant  de  prologues  et  un  épilogue  final.  Le  manuscrit  a  été  copié 

par  moi,  en  1844,  sur  un  autre  manuscrit,  aujourd'hui  perdu,  apparte- 
nant à  Yves  Prigent,  de  Plouaret,  et  portant  la  date  de  1763.  Il  contient 

1 10  pages  in-40,  numérotées,  avec  60  lignes,  en  moyenne,  à  la  page. 
La  langue,  en  dialecte  de  Tréguier,  est  bonne  et  le  vers  est  générale- 

ment correct.  Les  vers  faux  sont  faciles  à  redresser,  par  la  suppression 

ou  l'addition  d'une  syllabe  ou  deux.  Les  prologues  et  l'épilogue  con- 
tiennent quelques  détails  intéressants  pour  l'histoire  des  représentations 

populaires. 



3  2  2  Bibliographie  des  traditions 

Les  manuscrits  de  ce  mystère  sont  rares.  Il  n'a  jamais  été  imprimé. 

Sur  une  marge  du  manuscrit  de  Yves  Prigent,  j'ai  trouvé  cette  sous- 
traction : 1765 

1696 0069 

ce  qui  ferait  supposer  
qu'il  a  été  copié  sur  un  manuscrit  

de  1696,  lequel 
lui-même  

pouvait  n'être  qu'une  copie  d'un  autre  plus  ancien. Cahier  Tragédy  deus  a  vue  Yan  a  Baris  composet  er  blavès  1826,  a 

grêt  ganeme  Job  Coat,  a  chom  en  Montroullès,  en  paros  Sant  Vazé,  en 
rue  Sant  Ervoan,  en  numéro  daou,  en  Montroullès. 

39  feuillets  in-40,  70  pages  non  numérotées  de  34  lignes,  en  moyenne, 
à  la  page.  —  Un  seul  prologue,  au  commencement  de  la  pièce.  Pas  de 

division  par  actes.  C'est  l'histoire  dialoguée  de  Jean  de  Paris,  d'après  le 
roman  ou  conte  français  bien  connu  du  xvie  siècle.  Manuscrit  assez  bien 
conservé.  ■ —  Versification  mauvaise. 

L'auteur  est  Joseph  Coat,  un  acteur  de  l'ancienne  troupe  de  Morlaix 
qui  traduisait  et  arrangeait  pour  la  scène  tous  les  livres  français  et  pièces 

de  théâtre  qui  lui  tombaient  sous  la  main,  depuis  Athalieet  Mérope,  jus- 

qu'à la  Jérusalem  délivrée,  la  Tour  de  Nesle  et  Agnès  de  Méranie.  Il  a 
ainsi  composé  une  centaine  de  pièces,  dont  je  possède  une  douzaine. 

Mais  hélas,  rien  de  Shakespeare  ou  de  Racine  ;  pas  une  lueur  de  génie, 
ni  même  de  talent. 

Santés  Genovefa  (sainte  Geneviève).  Manuscrit  assez  bien  conservé. 

Ecriture  facile  à  lire.  83  feuillets  in-folio  ou  166  pages  numérotées,  de 

36  lignes  l'une,  en  moyenne.  Dans  les  dialogues,  les  noms  des  person- 
nages occupent  une  ligne.  —  Le  titre  manque.  —  La  pièce  est  pourtant 

complète.  —  Les  divisions  ne  me  semblent  pas  indiquées  d'une  manière 

bien  claire.  A  la  page  82,  on  lit  à  la  marge  :  Ann  act  creiz  d'ann  eil 

devès  (l'acte  du  milieu  de  la  seconde  journée).  —  A  la  page  114:  Fin 

d'ann  eil  devès  hag  impilog  (fin  de  la  seconde  journée  et  épilogue).  Puis 
immédiatement  après  :  Prolog  ann  driet  devès  a  autre.  Le  prologue 

(c'est-à-dire  l'acteur  qui  récite  le  prologue)  de  la  troisième  journée 

entre.  De  telle  façon  que  l'on  serait  tenté  de  croire  que  la  pièce  est  en 

trois  journées  et  six  actes  ;  mais  l'étendue  du  manuscrit  ne  nous  permet 

de  croire  qu'à  l'existence  de  deux  journées  au  plus.  Les  prologues,  au 
nombre  de  quatre,  et  les  épilogues,  au  nombre  de  deux,  sont  renvoyés 

à  la  fin  du  manuscrit,  où  ils  occupent  24  pages  non  numérotées,  plus 

trois  pages  pour  une  moralité  de  la  pièce.  Langue  et  versification  assez 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  323 

bonnes,  en  général.  Plusieurs  monologues  intéressants  et  quelques  scènes 

pathétiques.  Le  nom  de  Dominique  le  Rolland,  de  Plourivo,  qui  se  lit  à 

plusieurs  pages,  entre  autres  tout  au  bas  de  celle  où  finit  le  dernier  pro- 

logue, est  sans  doute  celui  du  propriétaire,  ou  peut-être  du  copiste.  Pas 
de  date. 

Huon  de  Bordeaux.  —  Le  titre  manque.  —  Pièce  en  une  journée  et 

4  actes,  sans  prologues  ni  épilogues,  si  ce  n'est  pourtant  un  court  pro- 
logue, au  commencement.  —  Manuscrit  de  91  pages  in-folio,  avec  42 

ou  44  lignes,  en  moyenne,  à  la  page.  Point  de  nom  d'auteur  ou  de 
copiste,  ni  de  date,  ni  de  lieu  de  provenance.  La  langue  est  celle  de 

Tréguier.  Versification  très  négligée.  Il  existe  de  meilleures  versions  de 

la  même  pièce.  —  Bonne  écriture  et  manuscrit  assez  bien  conservé.  A 

appartenu  à  l'ancienne  troupe  dramatique  de  Morlaix. 
Orson  et  Valentin.  Le  titre  manque,  avec  deux  pages  au  commence- 

ment et  plusieurs  à  la  fin.  Le  manuscrit,  tel  qu'il  est,  a  72  pages,  avec 
28  ou  30  lignes,  en  moyenne,  à  la  page. — Aucune  division  par  journées 

ou  actes.  Ni  prologues  ni  épilogues.  C'est  tout  simplement,  comme  Huon 

de  Bordeaux,  une  histoire  ou  plutôt  un  conte  dialogué,  d'après  le  roman 

français  du  Cycle  de  Charlemagne.  Rien  qui  indique  l'auteur,  ou  le 

copiste,  ou  le  lieu  de  provenance.  L'écriture  est  la  même  que  celle  du 
copiste  de  Huon  de  Bordeaux  et  de  Louis  Ennius.  Comme  ces  deux 

manuscrits,  celui-ci  a  appartenu  à  l'ancienne  troupe  de  Morlaix.  J'ai  eu 
entre  les  mains,  vers  1863,  une  copie  plus  complète  et  meilleure, 

sous  tous  les  rapports,  avec  divisions  par  journées,  actes,  prologues 

et  épilogues. 

Louis  Ennius,  ou  le  Purgatoire  de  saint  Patrice.  —  Manuscrit  incom- 

plet, de  20  feuillets,  40  pages  in-folio  de  50  lignes,  en  moyenne,  à  la 
page,  sans  divisions  par  journées  ni  actes,  sans  prologues  ni  épilogues. 

—  Il  manque  deux  pages,  au  commencement,  sans  compter  le  prologue, 

et  plusieurs  à  la  fin.  Le  manuscrit  s'arrête  au  moment  où  Louis  Ennius, 
converti,  après  une  vie  de  désordres  et  de  crimes,  va  se  rendre  en 

Irlande  pour  faire  le  pèlerinage  du  puits  de  saint  Patrice.  Cette  copie  a 

appartenu  à  l'ancienne  troupe  de  Morlaix.  —  J'ai  de  la  même  pièce 
une  version  plus  complète,  avec  prologues  et  un  épilogue  fort  curieux, 

mais  en  traduction  française  seulement,  n'ayant  pu  acquérir  le  manus- 

crit, qui  s'est  égaré  depuis,  ni  l'obtenir  que  pendant  huit  jours  seu- 

lement, en  1847.  C'est  M.  Guilmer,  imprimeur  à  Morlaix,  qui  en 
était  alors  possesseur.  Toutes  mes  recherches  chez  ses  héritiers  et  son 

successeur,  M.  Haslé,  ont  été  infructueuses.  Mme  Le  Goffic,  de  Lannion, 
a  imprimé  ce  mystère  curieux,  en  187 1,  sous  le  titre  de  Louis  Eunius.  Je 



3  24  Bibliographie  des  traditions 

crois  qu'il  en  existe  aussi  une  copie  dans  la  collection  que  j'ai  déposée  à 
la  Bibliothèque  nationale. 

Buez  an  aotrou  sant  Garan,  patram  er  barrous  a  Gavan,  ha  buez  sant 

Denès  (ha)  sant  Clémant.  Fait  par  moy,  Jean  Godest,  de  ....  en  Trézé- 

lan,  l'an  dix  de  la  République  française. 
Un  peu  plus  bas  on  lit  encore  : 

Bue  an  autro  sant  Garan,  patram  demeus  a  barous  Cavan.  —  Fait 
par  P.  Peron. 

Je  les  soupçonne  tous  les  deux,  Godest  et  Péron,  de  n'être  que  des 
copistes. 

Manuscrit  de  296  pages  in-folio,  de  36  lignes  à  la  page,  en  moyenne, 

recouvert  de  parchemin.  Il  manque  au  commencement  les  deux  pre- 
mières pages  du  premier  prologue.  La  moitié  inférieure  du  second 

feuillet  a  aussi  disparu.  Il  règne  beaucoup  de  confusion  dans  la  division 

des  journées  et  des  actes.  — Le  ier  acte  finit  à  la  page  43  ;  à  la  page  44, 

commence  le  prologue  du  2e  acte.  Vient  ensuite  une  lacune  complète  de 

4  pages.  Le  2e  acte  et  la  ire  journée  finissent  à  la  page  65.  Le  ms.  porte 

au  bas  de  cette  page  :  ici  manque  un  impillocq.  —  Le  3  e  acte  commence 
à  la  page  70  et  le  prologue  qui  devait  le  précéder  manque  aussi.  A  la 

fin  de  la  page  97,  je  lis  :  Prolog  voar  suget  an  trédé  acte  (ne  serait-ce 

pas  le  4e  ?).  —  Au  bas  de  la  page  147,  on  lit  :  Fin  d'an  trede  act  —  Eil 
prolog  an  eil  dévès  —  Prolog  sant  Dénès  er  pagen  en  tu  ail.  —  A  la 
page  178,  on  trouve  un  prologue,  sous  le  titre  de  Prolog  ar  verdaidi,  le 

prologue  des  matelots.  Il  ne  précède  pas  un  acte,  comme  cela  est  de 

règle  ordinairement.  A  la  page  223,  on  lit  :  Breman  commanz  act  ar 

Vretoned  —  A  présent  commence  l'acte  des  Bretons;  puis,  suit  le  Prolog 

Plestin,  ou  le  prologue  de  Plestin,  où  l'on  voit  saint  Garan  débarquant 
dans  la  commune  de  Plestin,  au  lieu  nommé  Trégaran,  pour  y  convertir 

les  habitants,  alors  idolâtres.  De  Plestin  il  se  rendit  dans  le  pays  qui 

porte  aujourd'hui  le  nom  de  Cavan,  et  y  signala  aussi  son  séjour  par  des 
miracles  et  de  nombreuses  conversions. 

A  partir  de  la  page  241  jusqu'à  la  fin,  le  ms.  est  rongé  à  l'angle  supé- 

rieur des  pages,  et  peu  à  peu  les  lacunes  du  papier  vont  s'augmentant  et 
ne  permettent  plus  de  lire  qu'une  partie  des  vers,  la  première  partie 
dans  les  pages  de  recto,  et  la  seconde,  dans  celles  de  verso. 

Cette  pièce  est  rare  et  intéressante.  Je  n'en  connais  pas  d'autre 
exemplaire  que  le  mien.  Je  l'ai  trouvé  au  fond  d'une  armoire  humide, 
dans  la  commune  de  Cavan,  arrondissement  de  Lannion.  La  lecture  en 

est  difficile,  à  cause  de  la  pâleur  de  l'encre  et  surtout  la  saleté  du  papier, 
enfumé,  maculé  de  suif  et  tout  crasseux. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  325 

Sainte  Tryphine.  —  Manuscrit  couvert  de  cuir  noir,  contenant 

100  feuillets  ou  200  pages  in-folio  de  34  à  36  lignes  l'une,  en  moyenne. 

Le  titre  manque,  ainsi  que  la  moitié  du  Ier  prologue,  et  l'autre  moitié 
est  peu  lisible.  —  Division  en  deux  journées  et  8  actes.  —  Chaque 

journée  se  termine  par  un  épilogue  et  chaque  acte  est  précédé  d'un  pro- 
logue. Une  moralité,  ou  bouquet,  qui  termine  la  pièce,  est  lacérée  et 

réduite  à  un  fragment  presque  illisible.  Sur  la  dernière  page  du  manus- 

crit, avant  l'épilogue  final,  on  lit  en  français  :  Ce  présent  livre  appartient 
à  moy,  Jean  le  Ménager,  fournier,  de  la  paroisse  de  Pluzunet,  ce  jour 

1 3  février  1816.  C'est  aussi  lui  qui  est  le  copiste,  et  je  reconnais  parfai- 

tement son  écriture,  pour  l'avoir  rencontrée  souvent.  C'était  un  vieil 
acteur  breton,  comme  Claude  Le  Bihan,  de  la  même  commune,  et  tous 

les  deux  avaient  une  nombreuse  collection  de  mystères  manuscrits,  dont 

plusieurs  m'ont  passé  par  les  mains.  C'est  du  fils  de  Jean  le  Ménager, 
Bertrand  le  Ménager,  forgeron,  à  Pluzunet,  que  je  tiens  cette  copie  de 

Sainte  Tryphine,  ainsi  que  quelques  autres  manuscrits. 

La  seconde  journée  s'ouvre  par  le  long  et  curieux  prologue  où  l'on 

voit  une  demoiselle  en  voyage  traverser  à  cheval  la  place  publique  d'un 

bourg  pendant  qu'on  y.  représente  la  pièce,  et  s'arrêter  pour  interroger 
l'acteur  qui  est  en  scène  et  récite  son  prologue  devant  un  nombreux  audi- 

toire. Elle  s'informe  auprès  de  lui  de  l'objet  d'une  si  grande  réunion  popu- 

laire et  demande  à  être  instruite  de  ce  qui  s'est  passé  dans  la  première 

journée,  à  laquelle  elle  regrette  de  n'avoir  pu  assister. 
L'acteur  s'empresse  de  la  satisfaire,  et  les  spectateurs  de  la  seconde 

journée  qui  n'ont  pu  assister  à  la  première  sont  ainsi  mis  au  courant  de 

l'action,  jusqu'au  moment  où  on  la  reprend. 

C'est  ce  manuscrit  qui  m'a  servi  pour  mon  édition  de  ce  mystère 

publiée,  en  1863,  chez  Th.  Clairet,  à  Quimperlé.  Il  est  aujourd'hui  en 

bien  mauvais  état,  tout  crasseux  et  souvent  illisible,  par  suite  d'un  long 
usage. 

La  Vie  de  Jacob  et  de  ses  fils.  —  Deux  manuscrits  cousus  ensemble, 

écrits  de  mains  différentes  et  qui  se  complètent  réciproquement.  Le  pre- 

mier, qui  est  de  l'écriture  de  Jean  le  Ménager,  de  Pluzunet,  va  jusqu'à 
la  tentative  de  séduction  de  la  femme  de  Putiphar  sur  Joseph.  Il  se 

compose  de  26  feuillets  ou  52  pages  de  26  lignes  à  la  page,  en  moyenne, 

non  numérotées,  sans  prologues  ni  épilogues.  Il  n'existe  pas  non  plus 

de  désignation  d'actes,  ni  de  scènes,  de  sorte  que  la  pièce  n'est  tout 

simplement  qu'une  histoire  dialoguée.  —  Un  second  manuscrit,  plus 
ancien,  prend  les  choses  au  point  où  les  a  laissées  le  premier  et  se  ter- 

mine au  passage  du  Jourdain  parles  Israélites,  sous  la  conduite  de  Josué. 
Rev.  Celt.  V  22 



326  Bibliographie  des  traditions 

Ce  second  manuscrit,  en  fort  mauvais  état,  au  commencement,  et  pres- 

qu'illisible  pendant  18  feuillets  ou  36  pages,  est  mieux  conservé  et  d'une 
lecture  assez  facile,  de  la  page  117  a  146,  où  il  devient  encore  indéchif- 

frable, ou  peu  s'en  faut,  pendant  6  pages.  Puis,  il  ne  présente  plus  de 

difficultés  sérieuses  jusqu'à  la  fin.  Il  a  en  tout  28  feuillets  ou  56  pages. 
Il  existe  à  la  fin  une  lacune  de  un  ou  deux  feuillets,  qui  peut  être  facile- 

ment comblée,  car  les  manuscrits  de  ce  mystère  ne  sont  pas  rares,  et  il 

en  existe  au  moins  un  parmi  ceux  que  j'ai  déposés  à  la  Bibliothèque 
nationale.  M.  Emile  Souvestre  en  a  donné  une  analyse,  un  peu  embellie, 
selon  son  habitude,  dans  ses  Derniers  Bretons. 

Puis  vient,  dans  le  même  cahier,  sous  la  même  couverture  de  cuir 

noir,  l'Histoire  de  Moïse,  tirée  de  la  sainte  Bible,  avec  une  lacune  peu 
considérable,  au  commencement,  et  facile  également  à  combler,  les  manus- 

crits de  ce  mystère,  ou  plutôt  de  cette  histoire  dialoguée,  n'étant  pas 
d'une  grande  rareté.  La  collection  delà  Bibliothèque  nationale  en  a  aussi 

une  copie,  que  j'ai  trouvée  au  Vieux-Marché,  près  Plouaret. 

Les  cinq  premiers  feuillets  de  ce  3  e  manuscrit  sont  d'une  lecture  assez 
difficile;  le  reste,  sauf  4  ou  5  pages,  plus  crasseuses  et  plus  effacées,  se 

lit  facilement  et  est  même  d'une  belle  écriture  d'expéditionnaire  ou  de 

clerc  de  notaire.  Comme  dans  la  pièce  de  Jacob,  il  n'y  a  aucune  division 

par  journées,  ni  actes.  —  Point  de  prologues  non  plus,  ni  d'épilogues. 

Les  deux  pièces,  d'ailleurs,  pourraient  être  du  même  auteur,  et  je  les 
ai  presque  toujours  rencontrées  dans  le  même  cahier,  à  la  suite  l'une  de 

l'autre.  —  58  feuillets  ou  1 16  pages  non  numérotées,  avec  42  lignes  à 
la  page,  en  moyenne.  La  langue,  qui  est  du  dialecte  de  Tréguier,  et  la 

versification,  quoique  parfois  légèrement  altérée  par  le  copiste,  sont 

généralement  bonnes.  L'auteur  du  mystère  devait  être  un  homme  ins- 
truit, un  prêtre  sans  doute,  et  connaissait  bien  son  histoire  sainte. 

Jacob  et  Moïse  et  la  Création  du  monde,  publiés  dans  le  même 

volume,  avec  une  traduction,  formeraient  une  œuvre  intéressante. 

On  lit  sur  le  dernier  feuillet  du  manuscrit,  au  recto,  en  belle  écriture 

moyenne  : 

Ce  présent  livre  appartient  à  moy,  maître  François  Le  Trivédy,  de  la 
paroisse  de  Pluzunet. 

Fait  ce  jour,  ieL'  octobre  1751. 

Je  soupçonne  ce  maître  Trivédy  d'être  le  copiste  seulement  et  non 

l'auteur  ;  son  écriture  ressemble  beaucoup  à  celle  du  corps  du  manuscrit. 
Plus  bas,  et  sur  la  même  page,  on  lit  encore  :  «  Ce  présent  livre 

«  appartient  à  moy,  Yves  Le  Gallou,  de  la  paroisse  de  Pluzunet.  — 
«  Fait  ce  jour,  ier  octobre  1754.  » 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  327 

Plus  bas  encore  :  Anthoine  Duval,  de  Pluzunet.  Et  sur  le  feuillet  sui- 

vant :  «  Jean  Le  Ménager,  fournier,  du  bourg  de  Pluzunet,  Tannée  mil 

«  sept  cent  quatre-vingt-douze.  » 
Ce  sont  les  noms  des  personnes  qui  ont  successivement  possédé  le 

cahier.  Il  m'a  été  cédé  par  Bertrand  Le  Ménager,  fils  de  Jean  Le 
Ménager. 

Vie  de  sainte  Nonne,  manuscrit  de  la  fin  du  siècle  dernier  ou  du  début 

de  celui-ci  ;  le  commencement  et  la  fin  manquent. 

Ce  mystère  n'a  de  commun  avec  l'ancien  mystère  de  sainte  Nonne,  publié 
par  l'abbé  Sionnet,  que  le  titre  et  le  sujet. 

Mystère  de  la  Création,  endommagé  au  commencement.  —  Date 

approximativement  de  la  même  époque  que  le  précédent.  —  On  lit  à  la 
fin  :  ....  a  partient  a  moi  Claude  Le  Bihan,  demeurant    paroisse  de 

Pluzunet,  au  canton  du  Vieux  Marchez  ...  département  du  Cotes  du  Nord 

Jean  Marie  Allannic.  Le  Vieux-Marché  ayant  cessé  d'être  canton,  à  la 
Révolution,  le  manuscrit  est  antérieur  à  cette  époque. 

Collection  de  M.  L.  Bureau. 

M.  Léon  Bureau,  à  Nantes,  possède  des  mystères  bretons  manuscrits 

qu'il  a  acquis  de  feu  J.-M.  Lejean,  instituteur  et  poète  breton.  Ces  mss. 
sont  du  xvme  siècle,  la  plupart  de  la  fin. 

Tragédien  ar  Hiniveles  ar  Mabic  Jésus,  en  Brezonec.  Pet.  in-fol.  A  la 
fin,  des  Noëls  bretons. 

Nabuchodonozor,  in-fol. 

Le  dernier  Jugement  :  représentation  du  dernier  journée  de  ce  monde. 
Comancé  ce  jour  1 3  octobre  1792. 

A  la  fin  :  fait  ce  jour  1 2  pluvios  Tan  2e  de  la  Répuplique  française  un 
est  indivisible.  —  Et  sur  une  feuille  blanche  :  Ce  livre  appartient  à 

moi  Jacques  Yves  Lefloch,  de  la  commune  de  Treglamus.  In-fol. 
Tragédien  sant  Guillerm  en  brezonec  commencet  ar  seictec  a  vis 

meurs  mil  vis  cant  onnec,  181 1,  a  François  Derrien  de  Guerlesquin. 

A  la  fin.  Copié  par  moi,  François  Derrien,  de  la  ville  et  paroisse  de 

Guerlesquin,  despartemant  de  Finistaire,  ar  rondissement  de  Morlaix, 
canton  du  Pontoux.  Fini  ce  jour,  traize  juin  mil  vuit  cent  onze. 

Vie  de  sainte  Anne,  petit  in-fol.  incomplet  au  commencement.  Con- 
tient aussi  des  cantiques. 

A  la  fin  de  la  pièce  :  du  vingt-huit  janvier  mil  sept  cent  quatre-vingt. 
Ce  jour  vingt-sept  juillet  lan  quatriesme  de  la  Liberté  mil  sept  cents 

quatre-vingt-douze. 



328  Bibliographie  des  traditions 

Ce  ms.  porte  en  plusieurs  endroits,  et  d'une  autre  main,  la  signature 
de  Jacques-Yves  Lefloch,  de  Tréglamus,  avec  les  dates  de  1794  et  179$. 

Dans  ce  ms.  les  nasales  finales  sont  écrites  af,  if,  etc. 

La  Passion  de  Jésus-Christ,  en  forme  de  tragédie,  en  breton.  2  cahiers 

pet.  in-fol.  Incomplet.  L'un  d'eux  porte  sur  la  couverture  cette  note  : 
Le  présant  appartient  à  Yves  Pastol  fils. 

La  Résurrection  de  Jésus-Christ  en  forme  de  tragédie  en  air  bretton. 
Pet.  in-fol. 

A  la  fin  on  lit  :  ...  près...  livre  a  esté  escript  par  Yves  Pastol  demeu- 

rant au  village   en  Tevesché  de  Tréguier.  Ce  jour  ving- 
tiesme  juin  mil  sept  cent  vingt  huit. 

Sainte  Geneviève.  Incomplet.  In-fol.  xvme  siècle. 

La  Création.  Incomplet.  In-fol.  Porte  sur  une  page  la  signature  de 

Jacques-Yves  Lefloch. 

La  vie  du  grand  prophète  royal  David  fils  de  Jesse  de  la  tribu  de  Juda 

et  qui  fut  roy  sur  Israël  et  l'istoire  de  Saul  fils  de  Zif,  de  Bejamin  qui 
fut  le  première  roi  sur  Iserael  et  la  vie  du  prophète  Samuel  le  tout  de 

l'histoire  de  l'ancien  Testamant.  In-folio.  Porte  en  plusieurs  endroits  la 
signature  de  Jacques-Yves  Lefloch. 

Collection  de  M.  G.  Milin. 

M.  Gabriel  Milin,  à  l'île  de  Batz,  nous  communique  la  note  suivante 
sur  les  mss.  en  sa  possession. 

i°  La  Passion  de  Notre  Seigneur  Jésus  Christ  tirez  en  forme  de  tra- 
gédie en  vergées  breton.  Ploueze(c)  le  trente  may  1802  et  suivant  ou 

le  !0  prairial  an  10.  Dialecte  de  Tréguier,  petit  cahier  format  in-40 
carré  ancien. 

20  La  vie  des  quatre  fils  Oym  (illisible).  Dialecte  de  Tréguier,  sans 

date,  mais  d'une  écriture  ancienne,  excepté  les  quatre  premières  feuilles 

qui  sont  d'une  main  récente.  Deux  noms  s'y  trouvent  cités  :  celui  de 
Joseph  le  Cerf,  tiserand  [sic)  en  Plouézec  et  Le  Calvez  de  Coadia  ou 

Cordia  ;  le  nom  de  ce  dernier  est  après  6  signes  d'écriture  chiffrée  au 
bas  du  feuillet  43  v°. 

Ce  manuscrit  a  166  feuillets  d'une  écriture  ancienne  serrée  de  format 

petit  in-40  carré. 

30  Un  gros  manuscrit  in-folio  de  302  pages  sans  nom  ni  titre,  mais 

que  je  crois  être  une  tragédie  de  David.  L'écriture  ne  me  paraît  pas 
être  ancienne.  Ce  manuscrit  est  du  dialecte  de  Tréguier. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  329 

40  Resit  ha  bue  an  otro  sant  Guaron  ??  ha  sant  Dénes  (peut-être 
Denis  ?).  Plus  haut  est  écrit  de  la  même  main  «  set  livré  apartien  et  fait 

par  moy  Ollivier  Le  Calvez  de  Plouezec  et  fait  a  l'an  mil  vit  san  deux 
aux  lan  onst  (onze  ?)  de  la  republic  franssé  ».  —  131  pages  in-folio, 
dialecte  de  Tréguier. 

50  Tragédie  santés  Julite  ha  santt  Cire  he  map  e  breton  tennett  ag  er 
martiriloge  romain  hervée  en  actu  vêts  quetan  phastt  pehani  a  zo 

scrihuette  ar  terh  en  bl...  1430  petremantt  er  blée  403.  —  Jean  Lelu- 

hern  de  Trefflean.  —  Sur  le  recto  de  la  première  1/2  feuille  déchi- 
rée on  lit  :  Tragedy  santés  Julit  ha  sant  Cire  he  ...  Jean  Le  Luhern 

demeurant  a  Klimoto  en  Treffle  ...  quanton  d'Elvein  a  ronssement  de 
Vannes  département  du  M      1830.  —  Sur   le  verso  de  la  même 

ire  1/2  feuille  déchirée  on  lit  :  Jean  Le  Luhern  demeurant  au  village  de 

Kerbihan  quanton  d'Elvein     département  du  Morbihan.  Jean  Le 
Luhern  natif  de  Trefflean  faitt  a  Trefflean  le  12  may  1817.  —  Dialecte 
de  Vannes,  in-folio. 

6°  Passion  ha  marhue  hon  Saluer  Jésus  Chriet  [sic]  en  acterion.  A  la 
fin  du  manuscrit,  Ar  prologuer  devehan,  dernière  page,  on  lit:  Mathurin 

Guyot  demeurande  dans  la  paroisse  de  Saint-Nolf  en  Saint-Nolf.  Dia- 
lecte de  Vannes.  In-folio. 

7°  Manuscrit  breton  de  Tréguier  à  la  fin  duquel  je  lis  le  nom  de 

Jacques  Le  Caussin  1803  et  le  nom  de  Hervé  Le  Calvez  1799.  —  Ce 

manuscrit  est  sans  titre.  Je  crois  que  c'est  la  tragédie  de  l'Antéchrist  ;  il 
a  174  pages  in-folio. 

8°  La  vie  de  saincte  Treffine  reinne  de  Bretaingne.  Dialecte  de  Tré- 

guier, 126  pages  in-folio.  —  A  la  fin  de  la  126e  page,  on  lit  : 
«  Fin  a  la  vie  de  sainte  Tréfin,  Renne  de  Bas  Bretangne.  Ce  livre 

appartien  a  André  Le  Cozannet  d'Yvias,  canton  de  Paimpol.  » 
90  La  vie  de  Robert  fils  le  duc  de  Normandi  et  de  Severij  de  Bour- 

gongne  tirez  en  forme  de  tragédie  par  moi  Joseph  Le  Cerf.  160  pages. 

A  la  fin  de  cette  160e  page  on  lit  :  «  finit  coronat...  Le  2  floréal...  la 
republique  fransés  1797...  et  plus  bas  le  nom  de  le  Calvez.  —  Dialecte 
de  Tréguier. 

1  o°  Bue  Jacob  hac  e  vugale  assambles  gant  istoar  Moyses  en  verjou 
breton  en  forme  a  dragedien,  salud  ha  reverans.  A  la  fin  du  manuscrit 

de  288  pages  in-folio,  on  lit  :  ce  livre  appartien  a  un  homme  qui  n'est 
ny  prêtre  ny  moinne,  mais  en  cas  de  perdistion  Vincent  Gouarin  est  son 
nom.  Dialecte  de  Tréguier. 

n°  La  vie  de  saint  Laurent  martir,  de  241  pages  in-folio.  C'est  le 
manuscrit  le  plus  lisible.  —  A  la  page  187,  on  lit  en  marge  le  nom  de 



3$o  Bibliographie  des  traditions 

Mazevet,  Ollivier  de  Ploumagoar,  et  à  la  page  240,  Jacques  Enien.  Il 

n'y  figure  aucune  date.  —  Dialecte  de  Tréguier. 
Les  auteurs  de  toutes  ces  tragédies  étant  ignorés,  et  leurs  manuscrits, 

d'autre  part,  ayant  été  copiés  et  recopiés  par  différentes  personnes  qui 

s'attachaient  à  reproduire  moins  fidèlement  la  langue  que  l'ensemble  du 

récit,  il  serait  aujourd'hui  presque  impossible  de  fixer  même  approxima- 
tivement la  date  de  leur  composition.  —  Un  petit  indice  me  ferait  pen- 

cher à  croire  que  le  n°  1 ,  la  Passion  de  Notre-Seigneur,  serait  un  des 
plus  anciens  comme  composition.  Cet  indice  est  que  le  titre  de  cette 

tragédie  et  tous  les  intermèdes  du  commencement  à  la  fin  sont  écrits  à 

l'encre  rouge,  sans  doute  pour  imiter  davantage  l'original  qui,  peut-être, 

était  en  gothique.  Ce  cahier,  d'une  écriture  compacte  et  généralement 
lisible,  est  sans  pagination  ;  il  peut  avoir  près  de  200  feuillets.  A  la  fin 

de  la  dernière  page  il  est  écrit  :  «  Fait  à  Plouezec  le  16  janvier  1803 

par  moy  Vincent  Gouarin  fils  d'Yves,  demeurant  près  la  Magdalaine,  ou 
le  26  nivôse  an  II  de  la  republique.  »  Cette  écriture  est  en  lettres  rouges. 

Ce  manuscrit  est  certainement  une  copie  faite  sur  un  original  qui  n'of- 
frait aucune  ressemblance  avec  le  Grand  mystère  de  Jésus  de  M.  de  la 

Villemarqué,  ni  comme  plan  d'ensemble  ni  comme  versification.  Il  est 

possible  cependant  que  ce  grand  mystère  ait  donné  l'idée  de  cette  seconde 

composition,  mais  l'auteur  de  celle-ci  n'ayant  sans  doute  à  sa  disposition 

ni  le  temps  ni  les  moyens  intellectuels  de  l'auteur  du  Mystère  de  Jésus 
aura  cru  bien  faire  en  donnant  à  son  sujet  un  plus  grand  dévelop- 

pement. (Notice  communiquée  par  M.  Milin.) 

Collection  de  M.  Emile  Picot. 

Cette  collection,  acquise,  en  1875,  d'un  ancien  acteur  breton  de  Mor- 
laix,  nommé  Plassan,  provient  originairement  de  trois  chefs  de  troupes  : 

Job  Coat,  Joseph  Coat  et  Auguste  Le  Corre. 
I. 

Bué  ar  brinces  Caër  a  vertuzus  Mathild  a  Vrosoz.  Ms.  in-fol.  de42ff. 
exécuté  par  Job  Coat,  de  Morlaix. 

Le  ms.  porte  les  deux  dates  de  1827  et  1838. 

Bue  Herodes  Ascalon  ac  ini  e  Briet.  Ms.  in-fol.  de  3 1  fï.  exécuté 
par  Job  Coat,  de  Morlaix,  en  1834. 

Bue  santesses  Theodorine,  guerhes  a  martires,  dindan  Valens,  roue 

a  gouverner  deus  ar  Sirie  ac  ar  Palestine.  Gred  ganeme  Job  Coat  en  fine 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3  3 1 

mis  choervrer  1842.  En  Montroulles  echom  eru  ar  Vurn"  14.  Ms.in-fol. 
de  45  ff. 

Les  personnages  sont  au  nombre  de  10. 

La  copie,  qui  est  assez  bonne,  n'indique  pas  les  noms  des  acteurs. 
Vue  sant  Georg.  —  Vue  sant  Cripin  ac  ini  gompagnon  Cripinian.  Ms. 

in-fol.  de  36  ff.,  exécuté  par  Job  Coat. 

Tragédie  Ourson  a  Valentin.  Ms.  in-fol.  de  31  ff.,  exécuté  par  Jos. 

Coat,  de  la  paroisse  de  Sainte-Vachée. 
Le  commencement  du  prologue  manque,  ainsi  que  la  fin  du  texte. 

Ginoeffa,  duchess  ar  Vrabant.  Ms.  in-fol.  de  29  ff.,  exécuté  par  Job 
Coat,  à  Morlaix,  vers  1830. 

Bue  Ollier  deus  Montrevel,  chevaillier  a  Franc,  a  roue  er  Montagnou. 
Ms.  in-fol. 

Pièce  composée  par  Job  Coat,  de  Morlaix.  L'action  se  passe  sous 

Charles  VI,  ce  qui  n'a  pas  empêché  de  mettre  sur  la  scène  le  chevalier 
Bayard. 

Cahier  a  vue  Geraldi  pe  an  a  Feunteun  Santés  Catell,  componet  gan 

en  tragedi.  Ms.  in-fol.  de  41  ff.,  exécuté  par  Job  Coat,  de  Morlaix. 

Fragments  de  diverses  pièces  copiées  par  Job  Coat.  10  ff.  in-fol. 

Ces  fragments  sont  :  1  °  un  morceau  de  Miîhridate,  qui  paraît  avoir 

été  traduit  d'après  Racine  ;  2°  le  début  d'une  pièce  sans  titre  dans 
laquelle  figurent  :  An  Duc  Scor,  Ar  Hadis,  An  Duques  Cesil  et  An  Hursier; 

3"  la  fin  d'une  pièce  où  figurent  Sozime  et  Marie  Egiptiannes  ;  40  des 
cantiques  sur  saint  Richard,  sainte  Catherine  et  sainte  Marguerite  (1826); 

le  début  d'une  pièce  intitulée  :  Ar  Princ  Tachomas. 

Cahier  Tragédie  a  vue  ar  brinces  Clotild,  quenta  rouanes  christenn  a 

so  bet  en  France.  Ms.  in-fol.  de  29  ff.  exécuté  par  Joseph  Coat,  de 
Morlaix,  en  1834. 

Brigantet  an  Estramadour  pé  Orphelin  ar  forest,  laquet  en  verziou 

brezonec  dré  Auguste  Le  Corre.  Comancet  ar  1 5  avis  kerzu  er  blaves 

1842,  achuet  ar  25  avis  héré  1843  ;  represantet  evit  ar  vech  quenta  en 

30  avis  kerzu  1844.  4  cahiers  en  un  vol.  pet.  in-40. 
Chaque  journée  est  accompagnée  de  la  distribution. 

Voici  les  noms  des  acteurs:  Le Goff,  Baud,Plassard,  Dumoulin,  Michel, 

Guiguen,  Baillet,  Guernigou,  Kautret  Yver,  Kautret  François,  Richard, 

Boga,  Jacquettie. 

A  la  fin  de  la  re  journée  la  copie  est  datée  de  1860. 



3  3  2  Bibliographie  des  traditions 

Martha,  sœures  hospitalières  deus  ar  Guer  a  Gen  en  Italie  ;  gred 

ganeme  Joseph  Coat.  i8$7.Ms.  in-fol.  de  42  ff." 

III. 

Trajedy  composet  ganeme  var  sujet  eur  duq  Pious  a  oenet  anvet 

Glorius.  Ms.  in-fol.  de  44  ff. ,  exécuté  par  Auguste  Le  Corre  en  1831-1832. 
Pièce  jouée  par  Le  Goff,  Baillet,  Baud,  Kerautret,  Pot  Loe,  Corvezy, 

Dumoulin,  Le  Corre,  Guegen,  Boga,  Richard  et  Jinof. 

Tragedi  brezonec  :  ar  Vinjans,  1776.  Texte  retouché  par  Jean-Au- 

guste Le  Corre  et  écrit  par  lui  en  1836.  Ms.  pet.  in-40  de  45  ff. 

Cette  pièce  n'a  aucun  rapport  avec  la  destruction  de  Jérusalem  ;  c'est 
un  drame  tout  moderne. 

Adelaid,  pe  Amitié  a  Respect  edivo  e  quever  ezad  ar  homt  Jaques  de 

Lichtemberg  i  par  Jean  Auguste  Le  Corre  née  [sic]  à  Lannion  le  2  3  août 

1807.  Ms.  pet.  in-40  de  56  ff.,  fini  le  17  «  jenvier  »  1837. 
Cahier  Tragedy  institutes  :  Ar  Prinz  tartar,  gret  dre  Auguste  Le 

Corre,  1844.  Ms.  pet.  in-40  de  76  ff. 

Chedoni.  Ms.  pet.  in-4°  de  40  ff.,  exécuté  par  Auguste  Le  Corre. 
Pièce  représentée  pour  la  première  fois  en  1846  et  reprise  en  1860. 

Les  acteurs  de  1846  étaient  :  Le  Corre,  Le  Gall,  Godin,  Madec,  Le 

Simor  (?),  Le  Roux,  La  Forêt.  Le  Jean,  La  Dru.  Les  acteurs  de  1860 

étaient  :  Le  Goff,  Guegen,  Kerautret,  Plassart,  Pot  Loé,  Pot  Teo,  Pot 

Lannion,  Baud,  Dumoulin,  Richard,  Boga  et  «  la  juene  actrice  ». 

Tragedi  an  douzec  Tad  [sic)  a  Franc  pe  conquejou  Charlamagn  ar 

Spagn.  Ms.  in-fol.  de  62  pp.,  exécuté  par  Auguste  Le  Corre,  en  1848. 

Mystère  des  SS.  Crépin  et  Crépinien.  Ms.  in-folio  sur  papier.  Frag- 
ment. 

M.  l'abbé  Le  Mené,  chanoine  à  Vannes,  possède  un  mystère  breton 
manuscrit  sur  lequel  il  nous  écrivait,  en  date  du  5  janvier  1877  : 

«  Je  possède  une  tragédie  bretonne  sur  la  Passion  de  N.  S.  J.  C.  en 

cinq  actes  et  2086  vers.  Je  l'ai  vu  jouer  moi-même  dans  ma  paroisse 

natale  de  S.  Nolff  en  1843.  C'est  un  véritable  bijou  littéraire,  du  dia- 
lecte de  Vannes  :  il  y  a  des  passages  vraiment  poétiques,  notamment  la 

prière  de  N.  S.  au  jardin  des  Oliviers.  » 

M.  l'abbé  Le  Dain,  recteur  à  St-Géran,  Morbihan,  possède  plusieurs 
mystères  manuscrits,  parmi  lesquels  le  suivant,  en  dialecte  de  Vannes  : 

Tragédie  Sant  Loeis  Roué  à  France,  trancrivet  dré  Loeis  Bellec  a 

Kergoual  er  blé  1825.  Ms.  pet.  in-fol.  —  A  la  fin  on  lit  :  trancrit  par 
Louis  Bellec,  1826. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3  3  3 

APPENDICE 

I. 

LIVRES   POPULAIRES. 

Comme  spécimen  de  la  littérature  du  colportage,  nous  reproduisons 

les  catalogues  de  deux  librairies  qui  ont  cette  spécialité.  Le  premier 

catalogue,  de  Lédan  à  Morlaix,  date  de  la  première  moitié  du  siècle  ;  le 
second,  de  Le  Goffic  à  Lannion,  était  en  distribution  en  1871. 

Levriou  père  a  gaver  e  ty  Lédan,  imprimer-librer,  e  traàn  ru  ar  Vur, 
e  Montroulez. 

Deveriou  ar  C'hristen,  e!ecrh  ma  caver  oll  Offiçou  ar  Suliou,  ar  bloa,  etc. 
Imitation  hor  Zalver  J.-C,  laqet  e  brezonec  gant  eur  Bêleg  a  Cuerne,  rei- 

zet  mat. 

Curunen  ar  Verc'hez,  Pedennou,  etc.,  evit  ar  Merc'het  hac  ar  Graguez 
Christen. 

Imitation  ar  Verc'hez  santel,  var  model  Imitation  J.-C,  Pedennou  evit  an 
Oferen,  etc. 

Instructionou  Christen  evit  an  dud  Yaouanq,  Historiou  ac  Exemplou  édifiant. 

Abrège  eus  an  Aviel,  gant  Meditationou,  Testeni  gùirion  an  Aviel,  etc. 

Instructionou  profitabl  evit  an  oll  [Ar  Sonjit  Ervad  nevez),  etc. 

Abrège  pratic  eus  an  Doctrin  Gristen,  troet  eus  a  hini  gallec  an  A.  Cou- 
turier. 

An  Devez  Mad,  pe  fêçon  da  zantifia  an  devez,  laqet  e  brezonec  evit  utilité 
an  oll. 

Reglamant  a  Vuez,  evit  an  dud  divar  ur  meaz,  Pedennou,  Taulennou  an 

Oferen,  etc.,  etc.  . 

Levric  an  ./El-Gardien,  evit  usach  ar  Yaouanqis  Christen,  gant  Taulennou, 
etc.,  etc. 

Catekismou  Léon,  Treguer  ha  Qerne.  —  Ar  mêmes  Catekismou  e  gallec. 
Canticou  Spirituel,  evit  ar  Missionou,  Retrejou  ha  Communion  ar  vugale. 

Mellezour  ar  C'halonou,  pe  Examin  a  Goustianç.  —  Litaniou  ar  maro  mad. 
Canticou  Nevez,  evit  usach  ar  Missionou,  ar  Retrejou  ha  Communion  ar 

vugale. 

Catekis  historié,  pehini  a  gompren  an  Abrège  eus  an  Histor  Santel. 

Hent  ar  Groas,  pe  Stationou  arC'halvar.  —  Ar  mêmes  Levr  e  gallec. 
Levric  ar  Belerinet  dévot  da  Santez  Anna  Venet.  —  Buez  Joseph. 

Instruction  var  an  Dévotion  d'ar  Galon  Sacr  a  Jésus. 
Antretien  entre  eur  Missioner  hac  eun  Touer  Doue.  —  Offiç  S.  Viçant  a 

Baul. 



5  34  Bibliographie  des  traditions 

Pedennou  evit  an  Azvent  hac  ar  C'horaïz.  —  Ar  mêmes  Levr  e  gallec. 
Pastoral  var  Guinivelez  J.-C;  Massacr  an  Innoçant  ha  Nouelliou1. 

Instruction  var  Breuriez  ar  Scapuler.  —  Hirvoudou  ar  Profet  Jeremi. 
Instructionou  hac  Orêsonou  dévot  evit  asista  en  Oferen  Santel. 

Instructionou  var  Breuriez  ar  Rosera,  ha  Billejou.  —  Ar  mêmes  re  e  gallec. 

Chapeled,  pe  Curunen  hon  Zalver  J.-C. 
Reflexionou  Christen  var  Révolution  Franc,  gant  an  A.  Lay,  epad  e  exil. 

Levriou  plat  ;  A,  B,  C,  pe  Croisic  an  Han'  Doue,  e  latin  hac  e  gallec. 
—  Buez  ar  Zent  ;  —  Heuriou  ar  Bris  ;  —  Finvezou  diveza  ;  —  Ar  Vuez 

Dévot  ;  —  Collocou  ar  C'halvar  ;  —  Hent  ar  Barados  ;  —  Ar  Rosera  ;  — 
Boqet  ar  Mission  ;  —  Mis  Mari  ;  —  Hac  a  bep  seurt  Levriou  ail,  brezonec, 
latin  ha  gallec. 

—  Simon  a  Vontroulez  ;  —  Buez  ar  Pêvar  Mab  Emon  ;  —  Tragedi  Jacob 

ha  Trajedi  Moyses;  —  Buez  Robert  an  Diaoul,  Duc  a  Normandi  ;  —  Sarmon 

var  ar  Vesventi,  rimet  evit  instruction  ar  Vretonet,  er  bloa  1839;  —  Ar  Bon- 

hom  Mizer;  —  Collocou  gallec  ha  brezonec,  reizet  mad,  ha  cresqet  eus  a  un 

action  a  lealentez  ;  —  Mestr  Pierres,  pe  Den  gùiziec  ar  bourg,  Antretiennou 

var  ar  System  Metric  ;  —  Collocou  familier,  pe  an  Den  Expert  ;  —  Conferan- 
çou  curius,  util  hac  intéressant,  evit  amuzamant  ha  descadurez  an  dud  divar  ar 

meaz  ;  —  Michel  Morin  ;  —  Ar  Pautr  Côs  Richard  ;  —  Ar  Buguel  Fur  ;  — 

Ar  Buguel  Fur  da  dri  bloas  ;  —  Pautr  ar  Butun  ;  —  Fanch-Côs,  pe  Perac 

hac  Abalamour,  ha  Michel  Pipi,  pe  ar  Farcer  Breton  ;  —  Armanagueyer 
brezonec  ha  re  gallec,  etc.,  etc. 

Catalogue  des  Chants  bretons  qui  se  trouvent  à  la  librairie  Ve  Le  Goffic, 
à  Lannion. 

Chanson  ar  C'homereset.  —  Kanaouen  var  eur  Bêlevad  erruet  gant  daou 

den  yaouanlc,  er  gaer  a  Vontroules,  da  verc'her  al  ludu. 

Cantic  spirituel  (reformet  er  blavez  1857)  en  henor  d'an  Itron  Varia  deus  ar 
Goz-Yeaudet. 

Son  ar  Garante  Barfet. 

Gwerz  war  sujet  ar  C'horf  hag  an  Ene.  —  Guerz  en  henor  d'an  Autrou 
Sant  Maudez,  ermit,  patron  deus  a  baros  Lanmodez  ha  deus  paros  Cotascorn. 

An  Disput  choquant,  savet  entre  diou  Blac'h  yaouanc. 
Guers  graet  a  neve  en  henor  da  Sant  Mauriç. 

Ar  Spilen.  —  Chanson  Nevez,  composet  var  sujet  daou  Den  Yaouanc. 
Bassion  hon  Salver  Jesus-Christ. 

Kauaouennou  diveruz,  diwar-benn  eur  C'habiten  a  lonkcur  hag  e  ékipach 

oc'h  erruout  oar  gwél  ann  douar  a  Breiz  goudé  eur  véach  hir. 
Nouel  nevez,  composet  en  henor  da  Nativité  hor  Zalver  Jesus-Christ. 

Reproch  d'ann  Tado  ha  d'ar  Mammo.  —  Act  ha   Reconnaissant  groet  enn 

t.  Ceci  est  le  petit  livre  mentionné  plus  haut,  p.  315. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  3  $  5 

henor  da  Vari,  deuz  tout  ann  oll  Victoario  a  neuz  goneet  Napoléon,  a  boez  ma 
man  var  an  tron. 

Chanson  composet  var  sujet  an  Dansou  hac  an  Tennadegou.  —  Chanson 
Nevez,  composet  var  sujet  daou  Den  yaouanc. 

Cantic  Spirituel  var  Jujamant  an  Den  er  Varn  gênerai,  troet  a  latin  e  bre- 

zonnec.  —  Cantic  spirituel  evit  ar  Mission. 
Gwerz  Garen  ar  Bris.  —  Ar  Mêmes  Tra. 

Kurunen  aour  ann  Itroun  Varia  Vir-Zicour. 

Cantic  Nevez,  hac  exempl  a  so  bet  arruet  gant  daou  Zen  yaouanc  maleurus, 

père  a  devoa  insultet  ar  Sacramant  Adorabl  eus  an  Auter.  —  Cantic  Spirituel, 

composet  a  nevez  en  enor  d'an  Itron  Santez  Barba,  ha  var  eur  Maleur  arruet  e 

Roazon,  troet  a  c'hallec  e  brezonnec. 
Chanson  nevez  var  sujet  an  Efferien,  principalamant  var  sujet  an  Tocquou. 

—  Chanson  var  sujet  ar  Livitennou. 
Chanson  Neve  var  sujet  ann  Eferrien. 

Guerz  truezus  Santiago,  var  sujed  an  Drouc-eùriou  c'hoarveet  au  eiz  a  viz 
querzu  er  bla  mil  eiz  can  tri  a  tri-uguent  en  iliz  deuz  ar  Chili.  —  Kantik  Sant 
Ervoan. 

Son  ar  Butun.  —  Chanson  Neve,  composet  gant  ar  Cloarec,  evit  disqueuz 
ar  vantr-calon  en  eus  santet  eus  a  zemezi  e  Vestrez. 

Bue  Mari. 

Cantiq  voar  vue  Sant  Ervoan. 
Chanson  Neve. 

Cantic  Mission  parroz  Cavan,  er  bla  1864. 

Cantic  Santez  Genovefa  a  Baris.  —  Cantic  Santez  Thecla. 

Grég  ar  Merdéad  (la  Femme  du  Marin). 

Brezel  an  Itali  1859.  —  Intaon  al  Lochen. 

Disput  entre  an  Dour  hac  an  Tan.  —  Chanson  Nevez,  groet  voar  sujet  ar 
Chimiq. 

Guerz,  graet  gant  Per  Ar  Yann,  var  eur  Maleur  arruet  e  Quemper-Corantin, 

da  sul  ar  Baçzion.  —  Récit,  composet  a  nevez  var  sujet  ar  Maleurus  an  eus 

tennet  var  ar  Grucifi,  en  departamant  a  l'Oorn. 

Chanson  Sérius,  vit  hon  exortin  d'ar  Mad  ha  dilezel  an  Drouc.  —  Chanson 
var  sujet  an  Danserez. 

Cantik  Spirituel,  en  gloar  Doue  hac  an  Itron  Varia  Kerdevot,  pehini  deuz 

eur  Chapel  caër  en  parous  Ergue-Vras  en  quichen  Quemper-Caourintin,  e 
pehini  e  ra  bemdez  Miraclou  bras. 

Cantic  voar  Vue  an  Autro  Sant  Gonery,  pehini  an  deus  e  Chapel  hac  e  Rele- 

gou  en  parous  Plougrescant.  —  Missioun  ann  Tad  Rot  (ebrel  1856). 
Conversion  Sant  Augustin. 

Chanson  ar  Beder  Vestrez.  —  Meuleudi  Itron  Varia  Breiz. 

Récit  composet  a  neve  var  sujet  eur  Malheur  erruet  en  parous  Pleuveur- 

Bodou,  e  miz  c'houevrer  1844. 

Chanson  var  sujet  ar  C'Hizou  nevez. 



3  $6  Bibliographie  des  traditions 

Cantic  evit  Mission  Sant-Quay. 
Chanson  an  Dançou. 

Cantic  en  henor  d'an  Itron-Varia-ar-Victoiriou  en  parous  Plouriou,  ac  en 
henor  d'an  Itron-Varia-Keranrous  en  enez  Briad,  patronez  ar  Vartolodet. 

Curunamant  ann  Itron  Varia-Guir-Sikour,  e  Gouengamp. 
Kimiad  eur  Pèlerin. 
Cantic  an  Otro  Sant  Roch. 

Guerz  composet  a  neve  d'an  Itron-Varia-Guir-Sicour,  a  Voengamp,  bars  ar 
bioas  1859. 

Cantic  Spirituel,  en  enor  an  Itron  Santés  Anna  ar  Palud,  eur  plaç  santel  a 

so  en  Escopty  Querne  e  parres  Plonevey-Porsay,  a  dost  d'ar  mor.  —  Cantic  a 
Veuleudi  d'an  Itron  Santez-Anna,  enoret  e  parres  Plounevez-Porzay,  e  chapel 

ar  Palud,  a  dost  d'ar  mor. 
Chanson  Nevez  var  sujet  daou  Zen  yaouanc  père  en  em  gare  gant  fidélité. 

Cantic  spirituel  en  enor  da  Sant  Iia-Badezour. 
Cantic  ar  Gananeen. 

Chanson  vâr  sujet  an  Audivi. 
Guerz  Nevez  voar  sujet  eun  Den  Charitabl. 

Disput  entre  an  Ini  Goz  hac  an  Den  yaouanc.  —  Peden  ar  Mousik  bian  d'ar 
Werc'hez.  —  Canaouen  Neve,  gret  enn  henor  da  beder  Dimezel  yaouanc. 

Guerz  enn  enor  da  Relegou  sant  Valantin,  roet  gant  hon  Tad  santel  ar  Pab 

d'ar  guser  a  Rostrenn,  enn  Breiz-Izel. 
Cantic  neve  en  enor  d'an  Itron  Varia  an  Aerch,  patrones  Kerbors.  —  Chan- 

son nevez,  groet  var  sujet  daou  Den  ioouan  persecutet  gant  eur  goel  deod. 
Damon  ha  Heriet,  chanson  Moral. 
Cantic  santez  Anna  Vened. 
Guerz  neve  Adam  hac  Eva. 

Guerz  var  sujet  Distro  eun  Den  yaouanq,  partiet  gant  ar  guenta  réquisition. 

—  Disput  être  ar  Maro  hac  an  Den  yaouanq. 

Disput  composet  a  nevez  entre  ur  C'hereer  hac  ur  Botoer  coat.  —  Ar  Vran 
hac  ar  Louarn.  —  Parc  ar  Vingleuz. 

Chanson  Neve  var  sujet  eur  bromese  fervant  hac  eur  Separasion  être  daou 
Den  iaouank. 

Chauson  an  Amitié  sincer,  composet  gant  eun  den  yaouanq  deus  canton 
Boulbriac. 

Iliz  ma  Farroz.  —  Plac'hik  Eussa.  —  Telen  Remengol. 
Cantic  spirituel  var  sujet  ar  Brinces  Judith,  pehin?  a  zibennas  Holofernes, 

roue  an  Egypt,  dirac  kseer  Bethuli. 
Kloarek  Coat  ar  Rannou,  ha  Penn-herez  Kerzanton.  —  Ann  Hini  a 

garan. 
Chanson  an  Diaoul  Arc'hantet.  —  Kimmiad  être  daou  Zen  yaouanc. 
Cantic  var  ar  Berejou. 

Cantic  Spirituel  var  ar  Séparation  eus  an  Ene  eùrus  hac  e  Gorf.  —  Guerz 
an  Ene  daounet. 



et  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne.  337 

Chanson  an  Durzunel.  —  Chanson  Nevez,  composet  gant  un  den  yaouanc, 

euz  a  bares  Briec,  voar  sujet  e  Vestrez,  pehini  e  c'har  gant  un  amitié  barfet. 
Kurunen  aour  ha  perlez  ann  Itroun  Varia  Remengol,  kurunet  ann  30  a  vis 

mae  1858,  enn  hano  hon  Tad  santel  ar  Pab  Pii  Nao. 

Récit  composet  a  neve  var  un  Toi  Vaillantis.  —  Récit  deus  ar  Maleurio 

arrueten  departamant  ar  Var,  en  dro  da  Sant-Etienne,  occasionnet  gant  an  orach. 

Mari  beg  a  rog  ha  fri  partout.  —  Chanson  Nevez. 
Kantik  zant  Ervoan. 

Chanson  composet  a  nevez  être  ann  Den  Interesset  hac  an  den  Feneant.  — 
Chanson  Nevez  var  sujet  ann  Everezet. 

Guerz  an  Itron-Varia-an-Enez,  a  baros  Goudelin. 

Chanson  ar  Plac'hic  paour  ha  fur.  —  Chanson  Cloarec  Pempoul. 

Chanson  ar  Plac'h  figus. 

Chanson  eur  C'horn  bras  Populou,  composet  a  nevez  gant  eun  den  a  Bleu- 

veur-C'hautier,  hanvet  Yan  Ar  Minous. 

Guerz  ar  Seiz  Sant,  en  parous  ar  C'hos-Varc'hat. 
Cantik  en  enor  d'an  Itron  Varia  ar  Sclerder. 

Chanson  var  sujet  ar  C'hisiou  neve. 
Iliz  miraculus  an  Itron  Varia  Remengol,  savet  gant  ar  Roue  Gralon,  goude 

ma  oa  beuzet  kaer  Is. 

Ar  goal  Deotou. 

Kimiadou  eur  Martolod  a  Vreiz.  Peden  ar  Mousik  bian  d'ar  Werc'hez.  — 

Kimiad  eur  C'honscrit. 

Rancontr  a  joa  être  daou  Den  yaouanc  en  Naonet,  ha  Separ  a  c'hlac'har  en 

ker  Lavalette.  Peden  ar  Mousik  bian  d'ar  Werc'hez.  —  Canaouen  Neve,  gret 
en  henor  da  beder  dimezel  yaouanc. 

Gonversion  Mari-Madalen. 

Buez  santez  Genovefa  a  Vrabant.  —  An  M\  hac  ar  Bugel. 
Guerz  ar  roue  Gralon  ha  kaer  Is. 

Abrège  deus  ar  Varn  gênerai  pe  ar  Jugeamant  diveza. 
Chanson  ar  Pevar  Elemant. 

Chanson  ar  Seiz  Squient  naturel. 

Kanaouen  neve,  groet  gant  Ian  Ar  Minouz,  diwar-ben  ar  Ridelaer  hag  ar 
Piker  men. 

Guerz  nevez.  —  Disput  être  an  Otrou  hac  ar  Paysant. 
Zon  Tolen  ar  Iaouankis,  komposet  war  zujet  eur  Zoudard  hag  he  Vestrez. 

Kantik  spirituel  var  Vuez  ann  Aotrou  Vianney,  belek. 

Histor  admirabl  eus  a  Vuez  Santez  Helena.  —  Cantic  ar  Burete. 

Guerz  var  zujet  Merzerenti  zant  Adrien. 

Chanson  ann  Ezec'h.  —  Chanson  Nevez,  composet  var  sujet  eur  Plac'h 
yaouanq. 

Canton  an  Itron-Varia-a-Vulat,  pehini  e  deveus  un  Ilis  gaer  e  parres  Pes- 
tivien. 

Cantic  en  enor  da  Sant  Joseb. 



3 } 8  Bibliographie  de  la  littérature  populaire  de  la  Bretagne. 
II. 

IMAGERIE  POPULAIRE. 

Nous  n'avons  pu  nous  procurer,  jusqu'à  présent,  qu'un  petit  nombre 
de  pièces,  qui  toutes  ont  été  éditées  par  Ch.  Pierret  fils,  à  Rennes. 

Nous  serions  obligés  à  ceux  qui  voudraient  bien  nous  signaler  les  images 

populaires  imprimées  en  Bretagne,  et  aussi  les  livres  populaires  sortis  des 

presses  bretonnes. 

Saint  Cado.  Rennes,  imprimerie  Oberthur,  1865. 
Saint  Cado  offrant  au  diable  le  chat  qui,  le  premier,  a  passé  sur  le  pont; 

colorié,  et  d'un  sentiment  archaïque. 
Sainte  Hélène.  Imp.  Oberthur,  1871  ;  colorié. 

Largement  et  naïvement  conçue,  cette  image  a  le  caractère  d'un  ancien  bois. 
Saint  Durlo,  abbé.  Imp.  Oberthur,  1873. 

Image  coloriée,  largement  traitée. 

Notre-Dame  de  Clarté,  coloriée.  1872,  imp.  Oberthur. 

Notre-Dame  de  la  Délivrance,  protectrice  des  marins.  Imp.  ren- 
naise, 1873. 

Gravure  coloriée  représentant  une  vierge  dans  les  nuages  au-dessus  des  flots 

Notre-Dame  d'Avesnières,  près  Laval,  coloriée.  Couronnement  du 
9  mai  1860.  Imp.  rennaise,  1873. 

Saint  Philibert,  abbé.  Imp.  rennaise,  1873. 

C'est  le  même  bcis  que  celui  de  saint  Durlo. 
Notre-Dame  des  Fleurs,  patronne  des  laboureurs,  coloriée.  Imp 

rennaise,  1873. 

Notre-Dame  de  Ojjelven.  Imp.  rennaise,  1873  ;  coloriée. 
Saint  Cornély,  patron  des  bestiaux.  Imp.  rennaise,  1873  \  coloriée. 
Cette  image,  naïvement  traitée,  semble  un  bois  ancien. 

Sainte  Anne  d'Auray,  patronne  de  la  Bretagne.  1873,  imp.  rennaise. 

Cette  image,  quoique  moderne,  est  d'un  sentiment  archaïque  ;  elle  porte  au 
bas  une  inscription  française  et  une  inscription  bretonne. 

Notre-Dame  d'Espérance  de  Pontmain.  Imp.  rennaise,  1873. 
Au  bas  est  rapportée  la  légende  de  Pontmain. 
Le  Juif  Errant,  signé  Ch.  Pierret  ;  colorié.  Imp.  rennaise,  1874. 

Le  Christ  a  la  Trinité,  colorié.  1874,  imp.  rennaise. 

Cette  image,  très  naïve,  a  un  caractère  archaïque  et  est  probablement  un 
ancien  bois. 

Cette  description  a  été  faite  d'après  les  pièces  que  M.  Lucien  Decombe 
a  bien  voulu  nous  envoyer  en  communication. 

u 



ON  THE  CALENDAR  OE  OENGUS1 

The  Irish  metrical  f élire,  or  Calendar  of  Church  festivals,  recently  for 

the  first  time  printed,  with  a  translation,  at  the  expense  of  the  Royal 

Irish  Academy,  is  contained  in  several  manuscripts,  none  of  which  are 

older  than  the  fourteenth  century.  It  has,  however,  long2  been  attri- 
buted  to  Oengus  the  Culdees,  who  flourished  about  the  beginning  of 

the  ninth  century  after  Christ.  But  the  grammatical  forms  of  the  poem 
seem  to  show  that  it  could  not  hâve  been  composed  much  before  the 

end  of  the  tenth  century,  when  the  Old-Irish  language  was  becoming 
Middle-Irish. 

I  propose  in  the  présent  paper,  first,  to  enumerate  the  manuscripts  in 

which  the  Calendar,  or  any  considérable  part  thereof,  is  contained  : 

secondly,  to  notice  Oengus,  the  alleged  author  of  the  poem  :  thirdly,  to 

consider  some  of  the  characteristics  of  its  language,  especially  as  bearing 

on  the  date  of  its  composition  :  fourthly,  to  describe  the  mètre  in  which 

it  is  written  :  fifthly,  to  give  some  account  of  its  contents  :  sixthly,  to 

notice  the  glosses  by  which  obsolète  words  are  sought  to  be  explained  ; 

and,  seventhly,  ofthe  notes  added  by  the  scholiast,  to  indicate  those 

that  are  important  as  materials  for  a  natural  history  of  Irish  society. 

Lastly,  I  will  set  downthe  corrigenda  and  some  of  the  addenda  which 

1.  [This  paper  is  a  recast  of  the  préface  to  the  work  pubiished  by  the  R.  I.  Academy, 
carefully  revised  for  the  Revue  by  Mr.  Wh.  Stokes.  —  ED.] 

2.  Thus  the  scribe  of  the  Book  of  Leinster  (a  ms.  of  about  the  middle  of  the  twelfth 
century)  cites  (p.  354,  col.  2)  the  fust  two  Unes  of  the  quatrain  for  the  1 7th  February 
end  attributes  them  to  Oengus.  The  passage  is  as  follows  :  Tri  maie  colmain  hui  subni 
.1.  Corpr£  [leg.  Cormac  ?]  tpscop  mac  colu/m  dianepert  Oengus  hua  oibleain  Dlomthus 
cach  co  ollmuir  féil  Chormaic  conglanbuil.  So  in  LU.  (a  ms.  of  the  beginning  of  the 

twelfth  century),  40b  :  Dîan-ebert  carais  mâeda  Oengus  hua  Aiblen  aebda,  where  réfé- 
rence is  made  to  the  quatrain  for  the  27th  January. 

3.  cèle  dé  'servus  dei\  The  Welsh  équivalent  meu-dwy  {=  Ir.  mug  dé)  now  means  a 
hermit.  In  the  Renner  24587  cited  by  Grimm,  D.  M.,  St  Jost  is  called  heiliger  gotes 
kneht. 



34°  On  the  Calendar  of  Oengus. 

hâve  occurred,  or  been  suggested,  to  me  in  the  course  of  the  two  years 
which  hâve  elapsed  since  my  édition  of  the  Félire  was  published.  The 

corrigenda  mostly  refer  to  the  translation,  of  which  I  wish  to  speak  with 

sincère  diffidence,  as  being  raerely  a  contribution  towards  a  better 

understanding  of  the  longest,  and  perhaps  the  most  difficult  ',  relie  of 

ancient  Irish  poetry.  My  version  claims  only  a  teraporary  and  provi- 
sional  value,  and  I  confess  myselfunable  to  render  with  certainty  several 

portions  of  the  text.  My  addenda  are,  for  the  most  part,  taken  from  the 

Book  of  Leinster,  the  fac-similé  of  which  did  not  reach  me  till  after  my 
édition  of  the  Félire  was  finished. 

I.  —  The  Manuscripts. 

The  Calendar  of  Oengus  has  now  been  printed  from  four  manuscripts  : 

A_,  the  so-called  Lebar  Brecc,  or  Speckled  Book,  a  huge  folio  vellum 
codex,  in  the  library  of  the  Royal  Irish  Academy,  compiled  about  the 

year  1400  from  books  found  in  various  religious  houses.  A  lithographie 

facsimile  of  this  manuscript  has  been  published  by  the  Academy,  and 

dispenses  with  the  need  of  further  description.  Of  this  facsimile  our 

poem  occupies  pages  7$  to  106,  both  inclusive.  The  text  of  A  is  often 

very  corrupt.  For  example,  riîroich,  Prol.  28,  for  rith  roraith  :  morrigu 
Prol.  61,  slebti  Prol.  240,  itdll  célliu,  Prol.  316,  as  runaid  rindaig, 

Jan.  12,  domair,  Feb.  16,  for  damair,  aidiu,  March  19,  fora/te  :  propaci, 

May  1 3,  for  Probique,  nafedbdai  Aug.  31,  maithre  Ep.  526. 
B  is  a  double-columned  folio  vellum  in  the  Bodleian,  marked  Laud 

610.  It  contains  ff.  146,  and  was  written  at  différent  dates  from  (per- 
haps) the  twelfth  to  the  fifteenth  century.  Its  contents  are  described  by 

Dr  Todd  (Progs.  R.  I.  A.  JI,  33  b)  and  by  Dr  O'Donovan  (Book  of 

Rights,  1847,  pp.  xxviii-xxxiii).  D1'  Todd  2  thought  that  the  part  con- 
taining  our  poem  was  written  in  the  middle  of  the  thirteenth  century.  I 

should  be  inclined  to  put  it  at  least  a  century  later.  There  are  in  this 

text  Middle-Irish  forms  and  corruptions  —  for  example,  fotomtis,  Prol. 
51,  arrochur  $7,  attûn  130,  brég  145,  snadug,  Jan.  21,  cumscaidset, 

Feb.  6,  gan,  Nov.  8,  dodidset,  Ep.  24,  and  congbaid,  Ep.  279  —  which 
could  hardly  be  so  early  as  the  year  1250.  In  this  manuscript  our  poem 

begins  at  fo.  59a  1,  and  ends  at  fo.  72  a.  I  possess  a  copy  made  by 

Mr  Hennessy,  which  I  carefully  collated  with  the  original  in  1871. 

1.  I  hère  exclude  intentional  word-puzzles,  like  the  Amra  of  Colombcille. 
2.  St.  Patrick,  p.  24,  note. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  341 

C  is  another  vellum,  also  in  the  Bodleian,  marked  Rawl.  B  505,  and 

described  in  Macray's  Catalogue  of  the  Bodleian  mss.,  part  V,  fasc.  1, 
col.  723.  It  is  a  folio,  containing  220  leaves,  of  the  beginning  of  the 

fifteenth  century,  and  its  chief  contents  are  the  Latin  lives  of  thirty-eight 
Irish  saints.  This  manuscript  contains  neither  prose  préface,  prologue, 

nor  épilogue  ;  but  the  body  of  the  poem  is  complète  :  it  begins  at  fo.  211 
and  ends  at  fo.  220.  This  copy  seems  to  hâve  been  transcribed  from  a 

good  manuscript.  Archaic  forms,  such  as  arsil,  Sep.  29,  are  preserved, 

and  the  foreign  proper  names  are  given  with  exceptional  correctness. 

For  example,  Gluceri,  Jan.  14,  Valerius,  Jan.  22,  Amphianus,  Ap.  2, 

Saturnin,  May  5,  Cyriacus,  May  12,  Teraci  Probique,  May  13,  Epec- 
thiti,  May  23,  Lupus,  Simplicc,  July  29,  Bartholom,  Aug.  25,  Eleuther, 
Oc.  2,  Baluina,  Oc.  4,  Merobus,  Dec.  4.  A  peculiarity  of  the  scribe  is 

his  fondness  for  'irrational'  vowels.  Thus,  adabal,  June  26,  aidb/le, 
March  26,  aperil,  March  27,  c^rann,  March  10,  liberen,  March  11,  for 

adbul,  aidble,  april,  crann,  libren.  He  writes  /  for  r  in  damail,  Feb.  16, 

and  codait,  Dec.  24,  and  r  for  /  in  creir,  Aug.  16,  and  tempuir, 

Dec.  1 5.  The  medial  d  is  aspirated  in  edhnig,  Feb.  17. 

D  is  a  vellum  manuscript,  also  in  the  Bodleian,  marked  Rawl.  B  5 12. 

It  is  a  double-columned  quarto,  containing  ff.  154,  and  written  in  the 
fourteenth  or  fifteenth  century.  The  prose  préface  begins  at  fo.  53  a  1. 

The  poem  commences  at  fo.  $3  b,  but  breaks  off  at  line  60  of  the  pro- 
logue. At  fo.  54a  begins  the  épilogue  and  it  ends  at  fo.  $6b.  This  is 

followed  by  some  misspelt  verses  commencing  thus  : 

bendacht  indrig  donelaib  rogenair  omvire 

for  anmum  ganmire  oengusa  conglaine  '  ; 
The  blessing  of  the  King  of  Clouds,  who  was  born  of  Mary, 

on  the  soûl  without  madness  of  Oengus  with  purity  ; 

and  the  seven  succeeding  folios,  from  57  a  to  64  a,  are  filled  with  notes 

on  the  body  of  our  poem,  which  unfortunately  is  not  now  in  this  manu- 

script. The  scribe's  name  appears  to  hâve  been  Dubthach  hua  Duib- 
gennan.  The  text  of  thèse  fragments  is  respectable,  but  the  corrupt 

Middle-Irish  spelling  prevails.  Thus,  ea  for  Old-Irish  e  is  found  in 

seacht,  Prol.  2,  ro-sealgatar,   Prol.  29,  teacht,  Prol.    31  :  final  a  is 

1 .  This  is  apparently  a  verse  in  the  mètre  of  the  Félire,  and  should  run  thus  : 
Bendacht  rig  do  nélaib 
rogenair  ô  Main 
for  anmaim  cen  mire 

Oengusa  co  nglaini. 

Rev.  Cdt.  Y 

23 



342  On  the  Calendar  of  Oengus. 

written  for  u  in  surna,  Prol.  44;  and  à  is  written  for  t  in  coméd,  Prol. 

6,  fodaimdis,  Prol.  51,  ada-n,  Ep.  34. 

Thèse  four  mss.  ail  offer  substantially  the  same  text,  and  their  disa- 

greements  in  orthography  (often  very  considérable)  are  due  to  the  igno- 
rance and  carelessness  of  the  copyists.  By  intercomparison  and  by 

attending  to  the  rhymes  the  original  text  can  generally  be  restored. 

Besides  thèse  four  there  is  a  vellum  copy  of  our  poem,  written  in  the 

fifteenth  century  (Mart.  Don.  XIV)  by  one  Ruaidhri  hua  Luinin,  which 

was  formerly  in  the  Collège  of  St.  Isidore,  in  Rome,  and  is  now 

in  the  Franciscan  Monastery,  Dublin.  It  is  covered  with  parchment 

endorsed  'Martyrologium  Cathaldi  Maguir  sive  TEngussius  Auctus. 

No.  7.'  Of  the  part  of  this  copy  (with  the  notes  and  glosses  thereon) 
relating  to  the  month  of  December,  I  possess  a  transcript  made  by  the 

late  Dr  Todd  '.  I  hâve  lately,  myself,  transcribed  the  prologue,  which 
is  copiously  glossed  and  affords  some  good  readings,  e.  g.  bith-raghait, 

bith-marait,  vv.  231,  232.  There  is  also  said  to  be  a  paper  copy,  made 

by  Michael  O'Clery,  in  the  seventeenth  century,  and  preserved  in  the 
Burgundian  Library,  at  Brussels,  vol.  XVII,  nos.  5 1 0 1 ,  5102,  5103, 

5104  (Progs.  R.  I.  A.  III  477);  and  there  is  an  imperfect  copy,  in 

a  small  folio  vellum  ms.,  belonging  to  the  Royal  Irish  Academy,  now 

marked  2  3/P-  3,  and  written  by  one  Uilliam  mac  an  Legha  in  the 
year  1467.  The  prologue  hère  is  missing,  and  also  the  calendar  for  the 

months  of  May,  September,  and  December.  I  hâve  lately  transcribed 

the  parts  relating  to  January,  February,  March  and  April.  They  afford 

a  few  good  readings,  e.  g.  niptar,  Jan.  17,  rosfesser,  Feb.  4,  cingeth, 

Feb.  14,  aridngiallae,  Feb.  23,  mad  iarlaidib lammais,  Feb.  27,  immam- 
boi,  Ap.  7,  Ecae,  Ap.  17,  hi  roe  rinne,  Ap.  26. 

Lastly,  there  are  glossed  fragments  of  our  poem  preserved  in  several 

Middle-Irish  mss.  Those  in  H.  3,  18  (a  codex  in  the  library  of  Trinity 

Collège,  Dublin),  pp.  616-622  2,  and  in  O'Davoren's  Glossary  3,  hâve 
been  already  printed. 

1.  Dr.  Todd's  copy  of  the  subscription  (which  occurs  at  the  end  of  the  épilogue)  is  as 
follows  :  Finit  amen  finit.  Misi  ruaidhri  h.  luinin  .i.  mac  mata  mie  s    h.  luinin  dosg- 
ribh  infeilire  si  do  mac  magnusa  (?)  meguidir  .i.  do  chathal  occ  mac  cathail  mie  gïïiai 
patraic  .i.  do  biatach  intrenaigh  (the  s  dotted). 

2.  See  Three  lrish  Glossaries,  London,  1862,  pp.  125-140. 

3.  lbid.,  pp.  47-144.  The  quotations  from  the  Félire  made  by  O'Davoren,  are  collected 
by  Ebel  in  the  Revue  celtique,  II,  460-469. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  343 

II.  —  Oengus  the  Culdee. 

Nothing  certain  is  known  about  the  supposed  author  of  our  poem.  It  is 

alleged  that  he  was  son  of  Oengobu,  a  grandson  of  Oibléân,  and  a  des- 
cendant of  Echaid  Cobai  ;  that  he  was  a  contemporary  of  Aed  Ordnithe, 

overking  of  Ireland  from  the  year  795  to  the  year  817,  and  of  Fothud 
of  the  Canon,  an  ecclesiastic  of  that  time  :  that  he  was  a  member  of  the 

monastery  of  Cluain  Eidnech  (Clonenagh),  on  the  banks  of  the  Nore  '  in 

Queen's  County,  where  he  founded  the  church  of  Disertenos  :  that  he 
afterwards  joined  the  fraternity  of  Tamlacht  (Tallaght),  near  Dublin2: 
then  presided  over  by  S.  Maelruain  :  that  at  first  he  worked  there  as  a 

1.  To  this  refers  a  poem  of  thirteen  stanzas  in  the  Lebar  Brecc,  p.  106  b,  which 
begins  thus  : 
Aibind  suide  sund  amne  Pleasant  to  sit  hère  thus, 
retaeb  eoire  uarglaine.  beside  the  cold  pure  Nore; 

which  tells  how  he  miraculously  restored  his  «  gospel-hand,  »  chopped  offwhile  he  was 
cutting  wood,  which  describes  the  wild  birds  bewailing  this  accident,  and  which  contains 
the  two  stanzas  whereof  Mr.  Matthew  Arnold  has  said,  with  kindly  exaggeration,  «  a 
Greek  epitaph  could  not  show  a  finer  perception  of  what  constitutes  propriety  and  felicity 
of  style  in  compositions  of  this  nature.  »  They  are  as  follows  : 

j^Engus  ahcenach  nime  Aengus  out  of  the  assembly  of  Heaven, 
sund  ata  alecht  'sa  lige  Hère  are  his  tomb  and  his  bed. 
isasund  dochuaid  archeal  It  is  hence  he  went  to  death, 
isinâine  conaemneam.  On  the  Friday,  to  holy  heaven. 
ISacluain  eidnech  roalt  It  is  in  Cluain  Eidnech  he  was  reared, 
hkluain  eidnech  roadnacht  It  is  in  Cluain  Eidnech  he  was  buried. 

hi  cluain  eidnech  ilar  cross  In  Cluain  Eidnech,  of  many  crosses 
rolég  asalmu  artuoss.  He  first  read  his  psalms. 

2.  This  statement  rests  on  some  authority,  namely,  on  that  of  the  compiler  of  the 
Book  of  Leinster,  who  gives,  p.  570,  col.  3,  the  following  note  and  verses  : 

Lucht  oentad  maelruain  inso  .i.  Maelruain  tamlachta. 
Maeltuile  mac  noechuire 
Maelanfaid  darinse  mare. 

Fland  find  mac  fairchellaig  in  daire  na  fland. 
Fland  mac  duibthinne  indaire  na  fland. 
Flannân  mac  tairdelbaig  icill  da  lua. 
Maeldithrub  .i.  anchorita  tiri  dag\as. 
Dimman  arad.  Dalbach  cule  caWainge 
Feidlimid  mac  cnmthainn 

Diarmait  indisirt.  Eochaid  epscop  xamhchtan 

Oengus  hua  ôibleâin.  Et  nosfiurad  in  ballân  dia  rochan  cormac  mac  c\i\ennain  ['he  was 
satisfied  with  the  mug  of  which  C.  son  of  C.  sang']  Ballan  barrglas  7c. 

Cormac  mac  culennain  cecinit. 

Maelruain  maeltuile  im  gnim  ngle 
maelanfaid  nadarinse 
na  tri  flaind  maeldithreib  dil 
dimman  dalbach  feidlimid. 
Diarmait  eochaid  ard  a  scél 

ocus  oengus  hua  oiblén 
lucht  na  hoentad  sin  uile 
im  maelruain  im  maeltuile. 

Maelruain. 



344  On  the  Calendar  of  Oengus. 

slave  in  the  drying-kiln,  till  the  cornblades  grew  through  his  hair  by 
reason  of  the  greatness  of  the  service  :  that  he  was  recognised  by  having, 

like  S.  Martin  of  Tours,  'imprudently  committed  a  miracle',  on  behalf  of 
an  idle  boy  :  that  he  composed  the  calendar  nowprinted,  moved  thereto 

by  seeing  a  flight  of  angels  over  the  grave  of  a  vétéran  who  had  done 

nothing  good  save  recounting,  twice  a  day,  the  saints  of  the  world. 

Thèse  allégations,  of  which  one,  perhaps,isas  authenticasanother,  are, 

for  the  most  part,  founded  on  the  obviously  unhistorical  prose  préfaces 

printed  in  pp.  i-xii  of  my  édition  of  the  Félire  —  at  least  the  statements 

about  Oengus,  made  by  O'Clery,  Colgan,  O'Curry,  O'Hanlon,  andother 
récent  writers,  hâve  not  been  shown  to  rest  on  any  higher  authority. 

As  regards  Oengus'  life  or  death,  there  is  not  the  slightest  notice  in  our 
Annals,  and  of  his  history,  «  the  sole  chronological  notes  which  we  pos- 
sess  are  his  connexion  with  St.  Maelruain,  and  one  or  two  other  con- 

temporaries,  his  pedigree  and  his  obitual  day  [March  1 1]  in  the  calen- 

dar '.  Linguistic  reasons,  which  will  hereafter  be  adduced,  tend  to  show 
that  Oengus  cannot  hâve  been  the  author  of  the  poem  now  printed.  Like 

reasons  may  be  brought  forward  to  prove  that  he  could  not  hâve  written 

the  Sait  air  na  rann  2,  which  also  is  ascribed  to  him,  though  it  contains 
such  forms  as  those  that  are  italicised  in  the  following  lines  taken 
from  it  : 

in  muir  serb  suiges  insluag. 

anduili  cestait  intsluaig. 

ona  cethri  retglannaib. 

cach  a  mathair  'sa  athair. 
betit  ind  angeil  fom  traig. 

Again,  the  late  Professor  O'Curry  speaks  of  Pedigrees  of  the  Irish 
Saints,  compiled,  it  is  believed,  by  Oengus  Céile  Dé  at  the  close  of  the 

eighth  century,  as  well  as  his  celebrated  Litany  of  the  Irish  Saints  3.  » 
There  is  not,  so  far  as  I  am  aware,  a  particle  of  trustworthy  évidence 

i.  Reeves'  Culdees,  p.  8. 
2.  So  far  as  I  know,  the  only  complète  copy  of  the  collection  of  poems  so  called  is 

preserved  in  the  Bodleian,  in  a  codex  marked  Rawl.  S02.  It  is  headed  Psaltar  na  rann 
inso  sis  dorigne  oengus  celide  Psalter  of  the  quatrains  this  below,  which  Oengus  the 
Culdee  made.  It  begins  thus  : 
MOrise  ri  nime  nair.  My  King  is  king  of  high  (!)  heaven, 
and  is  well  worth  publishing,  though  I  doubt  if  any  scholar  could  understand  it  ail. 
Prof.  Zimmer  says  that  considérable  portions  of  it  occur  in  23/G  25  (R.  I.  A.)  and  that 
the  poem  in  LB.  nib,  beginning  Rig  roraidi  is  cited  from  it.  Verses  in  the  same  mètre 
and  style  are  in  LB.  12 ia,   124a. 

3 .  A  copy  of  this  Litany,  imperfect  at  the  beginning,  is  said  to  be  in  the  Lebar  Brecc, 

pp.  23,  24  a.  The  same  litany,  Book  of  Leinster,  373-374. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  345 

to  show  that  Oengus  ever  wrote  either  of  thèse  works.  Another  treatise, 

De  Mairibus  Sanctorum  Hiherniae l,  ascribed  to  him  with  equal  confi- 
dence, refers  to  Maelbrigte,  one  of  the  abbots  of  Iona,  who  died  in  the 

year  927  2,  more  than  a  hundred  years  after  Oengus  flourished.  Again,  the 
so-called  Martyrology  of  Tallaght,  of  which,  on  the  authority  of  a  titulus 
quoted  by  Colgan  (L.L.,  introduction,  p.  10),  Oengus  and  Maelruain  are 
asserted  to  be  the  joint  authors,  mentions  Blathmac,  who  was  slain  A.  D. 

823,  and  King  Feidilmid,  son  of  Crimthann,  who  died  A.  D.  845.  It 

mentions  Cairpre,  bishop  of  Clonmacnois,  who  died  in  the  year  899, 
and  it  even  gives  the  names  of  Oengus  and  Maelruain  themselves,  at 

1  ith  March  and  7th  July,  the  days  on  which  they  were  commemorated 

as  saints  3.  Lastly,  ail  the  copies  of  the  Calendar  now  printed  comme- 
morate,  at  Aug.  1 1 ,  Aireran  a  successor  of  Maelruain  in  the  abbacy  of 

Tallaght,  and  mention,  at  March  22,  Feradach  the  twenty-third  abbot 
of  Iona,  who  died  A.  D.  880  ;  and  codex  A  appears  to  refer,  at  March 

26,  to  a  second  Sinchell,  who  died  A.  D.  982,  and  at  March  11, 

actually  commémorâtes  the  obit  of  Oengus  himself,  the  alleged  author  4. 
The  fact  seems  to  be  that  the  name  of  Oengus,  like  those  of  Fintan, 

Finn,  Ferchertne,  Benén,  Fiacc,  Colomb  Cille,  Cormac  and  many  other 
names  in  Irish  literature,  has  been  prefixed  to  later  compositions,  by  the 

pious  fraud  of  the  real  author  or  his  successors,  and  the  référence  in 

our  Calendar,  Ep.  64,  65,  to  abbot  Maelruain  (ob.  A.  D.  792),  whom 
the  poet  calls  his  aite  fosterer,  tutor,  is  probably  nothing  but  an  ingenious 

attempt  to  father  the  poem  on  Oengus. 

III.  —  The  Language  of  the  Calendar. 

I  proceed  to  state  the  linguistic  facts  which  seem  to  me  to  prove  that 

the  Calendar  could  not  hâve  been  composed  much  before  the  end  of  the 

tenth  century.  It  must,  of  course,  be  admitted  that  most  of  the  Middle- 
Irish  corruptions  visible  in  the  text  now  published  are  due  to  the  trans- 
cribers.  But  metrical  considérations  and  the  agreementofthe  textsshow 

that  the  following  modernisms  must  be  ascribed  to  the  author  : 

1.  Said  to  be  in  the  Book  of  Lecan  fo.  43  (Ir.  Nennius,  180,  note  g),  and  there 
seem  to  be  bits  of  it  in  the  Book  of  Leinster,  pp.  3S4  and  372. 

2.  Reeves'  Columba,  392. 
3.  Todd,  Martyrology  of  Donegal,  Introduction,  p.  xiv. 
4.  Compare  Deuteronomy,  xxxiv.  S-  «Si  ipse  suum  diem  ponat  »,  says  Michael 

O'Clery  (Mart.  Don.  358)  with  rare  good  sensé,  «  non  est  scriptor  neque  author  Marti- 
rologii,  ut  uulgo  scribitur.  »  In  the  Franciscan  copy,  also,  Oengus  is  commemorated  at 
March  1 1 . 



346  On  the  Calendar  of  Oengus. 

in  The  aphaeresis  of  a  in  'nair,  Jan.  8,  for  Old-Irish  andir,  that  of  i 

in  'nambuidnib,  Ep.  29$ ,  for  Old-Irish  in-am-buidnib  'in  their  companies', 
that  of  in  in  tan,  Ep.  $61,  for  //zta/i,  Z.2  708,  and  that  of  im  in  mar, 

Feb.  27,  for  immar  'as'. 
20  The  occurrence  of  the  transported  n  after  Marcellum,  Oct.  4,  which 

shows  that  the  use  of  this  n,  after  the  accusative  singular,  had,  when 

the  poem  was  composed,  become  merely  syntactical. 

30  Nouns  which  are  neuter  in  Old-Irish  hâve  become  masc.  or  fem. 
Thus  :  in  gdir,  Oct.  20,  in  togu,  Prol.  123  (Laud  610),  in  mind,  Dec.  18, 

for  Old-Irish  an-gair,  a-togu,  am-mind  :  the  noun  giall,  géll  'pignus', 
which  is  neuter  in  the  Zeussian  giosses,  makes  its  nom.  pi.  (geill,  Jan.  9) 

as  if  it  were  masc.  and  the  noun  maisse  (masculine  or  neut.  in  Old- 
Irish)  makes  its  dat.  sg.  (maissi,  Ep.  218,  334)  as  if  it  were  féminine. 

40  The  nom.  pi.  of  the  masc.  article  [ind,  in)  replaced  bythe  féminine 
inna,  ina,  na.  Thus  :  inna  druing,  ina  druing  Ep.  28$,  na  tri  maccain, 

Aug.  2,  for  Old-Irish  in  druing,  in  tri  maccdin.  The  ace.  pi.  sàide,  Ep. 
81  (for  suidea,  suithea)  used  as  nom.  pi.  (sûith,  sûid). 

$"  The  occurrence  of  hua,  June  21,  as  a  monosyllable,  whereas  in 
Old-Irish  the  corresponding  form  hdue  is  always  dissyllabic.  See,  for 

instance,  Fiacc's  hymn,  4  (hoa  deochain)  and  St  Paul  i.  9  [aue  Mui- 
redaich) . 

6°  The  constant  use  of  the  comparative  for  the  superlative,  or,  per- 
haps,  as  an  enhanced  positive.  Thus  isliu  Prol.  153,  glainiu  Prol.  246a, 

dilsiu,  uaisliu  Prol.  262,  263,  Jan.  18,  noebu,  noemdu,  Jan.  20,  May  27, 

dixu  Jan.  18,  cadu,  March  20,  danu,  daingniu  May  23. 

70  The  use  of  the  numéral  cethri,  ceithri  'four'  with  ail  genders,  in- 
stead  of  the  Old-Irish  cethir  m.  and  n.,  cetheoir,  ceiheora  fem.  Thus  ceithri 
deich  Oct.  16,  cethri  deich  Oct.  25,  cethri  chét  Sep.  1,  B. 

8°  The  occurrence,  among  the  verbal  forms,  of  the  following  : 

bebais  'obiit',  Prol.  9$,  Feb.  18,  Ap.  23,  for  the  Old-Irish  reduplica- 
ted  preterite  bebe,  bebae,  beba,  LU.  12  a,  LL.  1 34  a.  Other  instances  of 

the  addition  in  Middle-Irish  of  the  endings  of  the  s-preterite  to  redupli- 

cated  forms  will  be  found  in  Kuhn's  Beitraege  vu,  44,  and  in  Windisch's 
Kurzgefasste  Irische  Grammatik,  S.  303.  This  never  occurs  in  Old-Irish, 

though  we  find  a  similar  addition  in  Latin  forms  like  totond-i-stis. 

damdatar,  Prol.  32,  Oc.  15,  for  the  Old-Irish  damatar. 

do-rimemar,  do-ruimdemar ,  Ep.  6,  for  the  Old-Irish  s-preterite  doruir- 
misem. 

conicsid,  Ep.  393,  for  the  Old-Irish  sigmatic  conjunctive  conissid. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  347 

berthair,  trebthair,  Prol.  175,  176,  for  the  Old-Irish  plurals  passive 
bertair,  irebtair. 

rotuirmed,  Ep.  122,  for  Old-Irish  doruirmed. 

asa,  assa,  'whose  is,'  Prol.  $0,  98,  etc.,  ata-n 'whose  are/  Mardi  14, 

Ap.  6,  June  27,  Ep.  34,  82,  274,  seem  not  to  be  Old-Irish  formations. 

90  The  government  of  the  dative  by  the  préposition  itir,  March  1 1 , 

Nov.  23,  and  of  the  accusative  by  the  préposition  iar,  Ep.  31$.  In  Old- 
Irish  itir  governs  the  accusative  and  iar  the  dative. 

io"  The  pleonastic  use  of  the  pronouns  :  ar  lebrdin  nc-s-tuirfem,  Prol. 
289,  in  slûag  con-idn-aicert  in  lebrdn,  Ep.  105,  a  thûath  dé,  Prol.  142, 

an-itgi '  horum  alque  harum,  July  17,  an-dirmann  in  triir,  Oc.  1 1. 
Thèse  phenomena  will,  I  think,  satisfy  ail  compétent  judges  that  our 

Calendar  could  not  hâve  been  composed  before  the  time  when  Old-Irish 

was  beginning  to  pass  into  Middle-Irish.  On  the  other  hand,  the  archaic 
forms  which  will  now  be  mentioned,  tend  to  show  that  it  was  not  com- 

posed much  after  that  time  : 

i°  The  adjective  ôac,  ôoc  Sep.  22,  is  still  dissyllabic,  like  its  Welsh 

cognate  iouenc  'young'.  So  are,  hua,  ua,  Feb.  8,  Ap.  1 1,  Oc.  27,  and 

its  genitive  sg.  May  16,  siuur  (ex  "svesôr)  Dec.  14,  deud  Prol.  22,  Nais 

Prol.  184,  luam  Dec.  3,  déac  Sep.  23,  lia  Ap.  15,  dia  'dies',  Via  'erit' 
Ep.  166,  168,  criad  Ap.  19. 

20  The  féminine  numéral  teor  'three'  (=  skr.  tisras)  occurs  at  Sep.  1 . 
This  is  older  than  the  Zeussian  teora,  which  form  is  due  to  a  false  ana- 

logy  with  the  nom.  and  ace.  pi.  of  fem.  â-stems. 

3°  The  adjectival  i-stems  make  their  gen.  pi.  in  -e.  Thus  aille  Ep.  83, 
gen.  pi.  of  dlaind,  blaithe  Sep.  18,  gen.  pi.  of  blaith,  and  maiihe,  July 

23,  gen.  pi.  of  maith. 

40  The  superlative  in  m  still  survives.  Thus  ardam,  arddam,  Mar.  23, 
Dec.  27,  Ep.  207,  278,  amram  Sep.  24  (Rawl.  B  505),  deodam  Ep. 

498,  noemem,  naebem  July  14. 

50  In  the  verb  the  Old-Irish  distinction  between  the  absolute  and  the 
conjunct  forms  is  invariably  preserved.  Thus,  confining  ourselves  to  the 

3d  sg.  près,  indic.  active,  we  find  the  folio wing absolute  forms  :  canaid, 

Ap.  26,  maraid,  mairid  Prol.  168,  204,  252,  255,  trôgaid  Prol.  231, 

mâraid  Prol.  232,  berth-e  Ep.    196,  and  the  following  conjunct  forms  : 

â-stems  (the  Latin  third  conjugationi  :  ni  mair  Prol.  199,  203,  nidlig 

Jan.  6,  na  dlig  March  7,  Ap.  25,  ar-dlig  Jun.  1,  Aug.  5,  do-beir  March 

3 1 ,  Nov.  30,  con-gaib,  con-geib  Ap.  1 ,  Ep.  76,  279,  con-6-caib  Ep.  208, 

don-for-maig  Oc.  18,  do-for-maig  Ep.  19$,  206,  mos-t-ic  July  9,  do-t-ic 

May  2j,tair-ic  July  19. 



348  On  the  Calendar  0}  Oengus. 

â-stems  (the  Latin  first  conjugation)  :  for-osna  Prol.  5,  ad-it-cialla 

Feb.  23,  ar-don-sela  June  23,  ni-s-t-arca  June  29,  for-tn-iada  July  31, 

fu-t-botha  Nov.  1 5,  ar-it-léga  Ep.  178,  for-cenda  Ep.  282. 

ia-stems  (the  Latin  fourth  conjugation)  :  at-sluindi,  Prol.  1 10,  do-don- 

jairci  Jan.  26,  fo-dom-gluaisi,  fo-m-gluaisi  Ep.  376,  377. 
The  conjunct  form  of  the  ist  sg.  of  the  same  tense  is  exemplified  by 

at-biur  Ep.  103,  at-a{t)-teoch-sa  Ep.  304,  not-guidiu  Prol.  265,  Ep.  37, 

312,  313,  337,  con-sddu  Jan.  23,  not-caru  Ep.  311,  no-bdgu  No.  30, 
ar-am-bdigiu  Ep.  360,  no-n-diliu  Ep.  $59,  do-rimu  Ep.  317,  at-sluindiu 

Ep.  320,  321,  323,  325,  328,  332,  no-raidiu  Ep.  358.  Déponents: 

no-molur  Prol.  1 3,  fris-ailiur  Ep.  360. 

6°  The  reduplicated  preterite  is  still  in  constant  use.  Thus  : 

Sg.  1.  adrôithach  Ep.  300,  301  ',  from  ateoch,  ro-gdd-sa,  ro-n-gad-sa 
Ep.  412,  421,  from  guidim. 

Sg.  3.  cachain,  Dec.  8,  from  ctfm'm,  cechaing,  Jan.  25,  from  cingim, 
geguin,  Oc.  23,  from  gonaim,  ro-leblaing,  March  5,  from  lingim,  d-re- 
braing  Ap.  2,  17,  5^/^/^  (for  seslaich),  Prol.  101,  ̂ enafç  (for  sesnaig) 

May  1  $,  from  snigim,  do-ro-chair,  tor-chair  March  26,  Ep.  361 .  With  a 

in  the  root-syllable  :  raith  Jan.  6,  Sep.  19  from  rethim,  fo-rdith,  Jan.  1 5, 

fris-rdith  Prol.  302,  ro-scdich,  Prol.  121,  177,  193  ro-fir-scdich  Prol. 

84,  from  scuchim.  With  absence  of  the  nasal  of  the  present-stem  :  do-m- 
r-(f)or-bai,  Prol.  25,  from  torbenïm,  root  fr/z<an,  Curtius  No.  407.  With 

the  root-syllable  and  the  reduplication-syllable  combined  :  ar-ro-chiuir 
Prol.  67,  127,  from  erchrinim. 

3d  pi.  gignetar,  gegnatar,  May  19,  do-choemnachtar2,  Jan.  4,  selgaiar 

(for  seslgatar,  seslachatar) ,  Prol.  29,  rathatar,  Sep.  18,  do-chuatar,  Prol. 
279. 

tam'c,  Jan.  11,  Ap.  24,  rânic  May  2,  Ep.  17,  pi.  tancatar,  Ep.  88, 
rancaîar  Prol.  78,  are  also  reduplicated  preterites  (anac  =  skr.  ânâça). 

70  Deponential  preterites  are  3d  sg.  damair  Feb.  9,  16,  ro-lamair 

Prol.  $8,  ge'/irtir  Prol.  251,  Sep.  24,  Dec.  25.  Plural  3,  ro-damatar 
Prol.  53. 

8°  There  are  six  or  seven  examples  of  the  curious  forms  in  -ai  [= 

Welsh  -awd  now  -odd)  which  may  possibly  be  imperfects  corresponding 

with  Lithuanian  forms  in  -ôjô,  Skr.  -ayat.  Thus  ro-pridchai  Prol.  164, 

dibdai  Ap.  9,  do-n-ascnai  May   12,  Oc.  25,  fris-m-bruchtai  Nov.  29, 

1.  The  mss.  hâve  adroitheach,  adroethech,  atraethech,  alroethech,  atroîthech  ;  but  the 
rhyme  with  soethar  shows  the  true  reading. 

2.  The  mss.  hâve  docoemnagtar,  docoemnacair,  docoemnactar,  docoemnichtar,  dochôe- 
mhnichter,  see  my  édition  of  the  Félire  p.  xxvj  and  Three  Ir.  Glosses,  p.  127. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  349 

asm-bruchta  Ap.  4,  labrai  Dec.  22  (=  W.  llafarodd),  ternal  Ep.  544, 

ad-r-annai  Sep.  6,  and  perhaps  gdfo/  Ep.  173. 
90  The  reduplicated  future  is  represented  by  the  following  absolute 

forms  :  active,  }d  sg.  gébaid  Dec.  \2,  méraid  Prol.  174,  Ist  pi.  regmai 

Prol.  291,  }d  pi.  bith-raghait,  Prol.  231  (Franciscan  copy),  and  the 

following  conjunct  forms  :  2d  sg.  at-um-didmae  Ep.  494,  3d  sg.  at-béla 

Ep.  116,  no-t-géba  Ep.  114,  166,  1  pi.  nad-célam  Ep.  86,  3dpi.  do- 
ragat  Ep.  1 1  s  -  Passive  3d  pi.  do-génatar  Ep.  176. 

io°  The  t-preterite  occurs  only  in  the  3d  person.  Sg.  ro-das-ort-sum 
Prol.  57,  as-ort  Ap.  23,  a-r-éracht  Prol.  92,  March  27,  do-rô-sat  Prol. 

91,  bert  Jm.  27,  Jun.  2,  do-bert  Ap.  14,  Oc.  18,  Nov.  2,  at-baîh  Prol. 

165,  luid  1  an.  1,  o-t-luid  Prol.  128,  ma-tu-luid  July  12,  con-ru-alaid 

July  12,  don-ar-laid  Dec.  8,  and  perhaps  dechaid  Prol.  201.  Pi.  /otar 

May  5,  ro-siachtatar  Prol.  70. 

1 1°  Of  the  absolute  form  of  the  s-preterite  or  s-aorist  in  the  2d  sg. 
an  example  is  sôersai  lor  sdm/)  Ep.  447,  455,  459^  463,  471,  479, 
491,  495,499,  503.  Examples  of  the  3d  sg.  are  numerous  :  bruis  Ap. 

4,  tarais  Jan.  15  =  caraiss  July  9,  césais  Jan.  17,  crochais  Mar.  8, 

dalais  Ap.  12,  gabais  July  6,  marais  July  17,  mors-us  Jan.  30,  5oera/s 

Sep.  25,  troethais,  troeths-us  Nov.  16. 

12°.  Examples  of  the  s-future  active  are  the  following  :  3d  sg.  ain(s)- 
sium  Jan.  30,  Ist  pi.  rosme,  r«mfli  Prol.  257:  conjunct  forms:  2d  sg. 

at-chôis  Prol.  182,  ro-z's  Ep.  146,  com-éir  Aug.  26,  3d  sg.  fec-md 
Jan.  10,  rom-ain  Dec.  22.  ist.  pi.  r-wam  Dec.  17,  2d  pi.  con-icsid  Ep. 

393  (a  Middle-Irish  form),  3d  pi.  i-isat,  tisset,  do-mm-isat,  Ep.  24,  36, 

295,  do-airset  Sep.  20  =  t-air-sei  Dec.  13.  Reduplicated  forms  are  : 

2d  sg.  lileissiu  Prol.  311,  from  lenim,  roeresiu  Ep.  427  (for  ro-re-res-siiï] , 

from  re/u'm,  3d  sg.  arsil  Sep.  29,  for  ami/,  from  arsligim.  Secondary 
forms  are  :  2d  sg.  tiasîae  Ep.  470,  3d  sg.  iéised  Ap.  27,  no-î-gesed  Ep. 

217,  nach-at-r-issed,  nach-at-r-isad,  Prol.  284. 
13.  Other  rare  verbal  forms  are  molatha,  molotha  Sep.  2,  the  2d  sg. 

imperative  of  molur,  molmae  Aug.  3 1 ,  a  participle  prêt,  passive  of  the 

same  verb,  glanna  Oc.  13,  a  participle  prêt,  passive  of  glanaim,  and 

melaid  July  12,  the  absolute  form  of  the  }d  sg.  prêt,  passive  of  melim. 
So  much  for  the  grammatical  forms. 

The  syntax  of  the  Calendar  is  often  highly  archaic.  Thus,  before  the 

dat.  or  abl.  plural  the  governing  préposition  is  omitted  where  in  Old- 
Irish  prose  it  would,  as  a  rule,  be  found.  Examples  are  : 

iarna  foebraib  fennad,  'after  flaying  them  with  sword-edges/  Prol.  48. 



3  $o  On  the  Calendar  of  Oengus. 

ind  locdin  rogabtha  déissib  ocus  tririb,  'the  little  places  that  were  taken 

by  duads  and  triads,'  Prol.  209  B. 
is  dallchéilliu  dôinib,  'it  is  a   to  men,'  Prol.  3 16. 

Agnetis  deich  n-ùagaib,  'Agnes  with  ten  virgins',  Jan.  27. 

asrala  saetli  sétaib,  'went  from  ways  of  tribulations,'  Ap.  3. 
Cyriacus  crochtha  tri  cétaib  donascnai  'crucified  Cyriac,  with  three 

hundreds,  went  to  him,'  May  12. 
Ciar  trib  cétaib  câinib,  'Ciar  with  three  fair  hundreds.'  Oc.  16  '. 

Like  constructions  are  recht  crist  neoch  nochantais  'Christ's  law  they 

used  to  sing  to  every  one,'  July  30  A,  soerais  cech  fleidforcraid,  Sep.  25, 

itgessicechcobair,  'they  are  tobeasked  for  every  aid,' Sep.  28  (where codex 
A  interpolâtes  the  préposition  im,  to  the  ruin  of  the  mètre) ,  and  the  loca- 

tives  ni  mair  in  drong  uabair  rdith  Bécce  <the  vainglorious  troop  remains 

not  in  Becc's  stronghold'  Prol.  199,  200,  grian  mar  des-maig  Midi  'the 
great  sun  in  the  south-plain  of  Meath,  Prol.  226.  Senôc  Mugnai  tuath- 

maig  lethan  'Senôc  of  M.  in  a  broad  northern  plain',  Dec.  1 1,  and  raid 

a  paiss  cinn  bliadna  'tell  her  passion  at  a  year's  end',  Sep.  17. 
Again,  the  genitive,  singular  or  plural,  often  précèdes  the  noun  that 

governs  it.  Thus  : 

la  fége  frithgnam,  'with  diligence  of  sharpness'  (i.  e.,  with  keen  dili- 
gence), Prol.  331. 

martra  mârsus  dorus,  'martyrdom's  door  magnified  them,'  Jan.  30. 

Enan  Rois  rind  solus,  'Enan,  Rossmore's  bright  star,'  Jan.  30. 

Locha  Uair  ard  âige,  'Loch  Uar's  high  pillar,'  Feb.  7. 
nèl  co  himbel,  'unto  the  clouds'  rim,'  Feb.  16. 

sern  Iacoib  ordan,  Lucas  lit  uas  trilis  ;announce  (?)  James'  sovranty 

and  Lucas  over  the  sea's  foam  (lit.  hair),'  March  1 5. 

Ut  dar  doe,  'over  the  sea's  rampart',  Mar.  22. 

Martaifor  sluaig  saithiu,  'on  the  troop  of  the  host  of  March,'  Mar.  3 1 . 

asrala  saeth  sétaib,  'went  from  ways  of  tribulations,'  Ap.  3. 
fri  cruiche  cretair,  'to  the  relie  of  the  Cross,'  Ap.  12. 

in-Echdromma  dairiu  'in  Echdruim's  oakwood/  May  7. 

bâtir  Érend  arda,  'they  were  Ireland'sheights,'  June  2  $  (Rawl.  B  505). 

Iuil  i  kalaind  'in  July's  calends',  July  1. 

for  September  (leg.  Septembir)  kalaind,  'on  September's  calends,'  Sep.  1. 

1.  Examples  of  this  construction  are  quoted  in  Goidelica,  2nd  édition,  154,  1$$. 

Others  are  luaidfiâir  lâedib  limsa,  'ne  will  be  celebrated  in  lays  by  me,'  St.  Paul,  i,  6. 
Rogemad  glasaib  slabradaib.  O'Dav.  96.  doglinn  glasaib  temrach,  ibid.  73.  luid-e  trib 
nonbaraib  fo  herind  'she  went  with  three  enneads  throughout  Ireland',  LL.  106  a.  manibet 
fichtib  no  trichtûib  'unless  they  be  in  twenties  or  thirties,  LU.  67  a.  mac  Corbmaic 
milibh  maisi,  Four  MM.  A.D.  908. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  3  5 1 

Luscai  la  macc  Cuilind,  'with  Mac  Cuilinn  of  Lusk,'  Sep.  6. 

Septimber  (leg.  -bir)  iar  saithib,  'after  September's  swarms/  Sep.  30. 
in  Ochtimbir  etan,  'in  October's  front,'  Oct.  1. 

la  Taimthene  talgud,  'at  Taimthene's  quieting,'  Oc.  29. 
Ochtimbir  ardeîhre,  'October's  high  end,'  Oc.  31. 

ar  Bledma  bailc  bélaib,  'before  strong  (Slieve)  Bloom,'  (lit.  'before 
strong  Bladma's  lips,')  Nov.  20. 

Nouimbirfor  sluagu  'on  November's  hosts,'  Nov.  30. 
sluind  Decimbir  kalaind,  'déclare  on  December's  kalend,'  Dec.  I. 

il-liglatha  lestur,  'in  the  beautiful  Kingdom's  vessel,'  Ep.  22. 

iar  sdlmuire  sretha,  'over  ranks  of  sait  seas,'  Ep.  238  '. 
In  the  second  édition  of  the  Grammatica  Celiica,  p.  915,  Ebel  has 

noticed  this  construction  in  Old-Irish.  He  quotes  ar  colla  cisu  'nostrae 

carnis  census/  Ult.  h.  $,  and  in  domuin  cathim  'mundi  esum'i.  e.  come- 
dere  mundum,  Br.  h.  8.  To  thèse  examples  may  be  added  inna  lobran 

leith  'on  her  weaklings'  side,  Br.  h.  90,  eu  ndéne  dul,  'with  a  going  of 
swiftness'  (a  swift  movement),  St-Paul,  II,  11,  bassil  brdthu  'Basil's 

judgments',  Amra  Chol.  48,  léig  libru  =  legis  libros,  ib.  $  $ ,  cet  cell  custôid 

'guardian  of  a  hundred  churches',  ib.  93.  borb  beolu  Tierce  men's  mouths', 

ib.  1 19,  fidbaida  jdl  'dumeti  sepes'  Sg.  203,  di  Moisten  mine  mrugaib 

'from  smooth  Moistiu's  plains,'  St.  Paul,  v.  4  ;  in  Alban  tir  'into  the 

land  of  Alba,'  LL.  210  a.  fri  annoine  iadhadh  'at  the  closing  of  the 

church,'  H.  3.  18,  p.  74,  col.  3  ;  and  in  a  poem  ascribed  to  Adamnân 

(LL.  370  e)  romsnadat  sech  demna  drong  'may  they  protect  me  past  the 

troop  of  démons  !' Prof.  Rhys  [Lectures2,  1 5  3)  has  noticed  a  like  cons- 

truction in  the  oldest  Welsh  poetry,  e.  g.  Kenetyl  noted  'the  nation's 

refuge',  kimerev  trin  'Cymmerau's  conflict',  ricin  gared  'delight  of  females'. 

To  thèse  I  would  add  the  Welsh  ogam  Trenaccat  lo  'Tringad's  grave', 
and  the  Gaulish  Ategnati  Drutikni  karnidu  logan  Koisis  Drutiknos. 

Another  archaism  in  our  Calendar  which  is  worth  noticing  is  the 

occasional  position  of  the  accusative  before  the  governing  verb.  Thus  : 

noeb-ainm  petair  apstail  atsluindi  cech  senad  'every  synod  invokes 

apostle  Peter's  holy  name,'  Prol.  109,  ata  saidbri  saigte  'there  are  those 
who  seek  (eternal)  wealth.'  Prol.  162,  ar  Crist  cech  mbdis  breuis  'for 

Christ's  sake  he  vanquished   every  lust,"   Ap.  4,  aurgais  dogné  'thou 

1 .  Other  examples  are,  I  feel  pretty  sure,  the  corrupt  last  line  of  the  quatrain  for 

April  6.  which  should  apparently  be  i  fiadat  find  fini,  'in  fair  Cod's  vineyard',  the 
second  line  of  the  quatrain  for  Aug.  18,  which  should  apparently  be  murais  fiadat  fairinn 

'greatened  God's  troop',  and  the  last  line  of  the  quatrain  for  June  6,  which  should, 
1  think,  be  luid  fo  thalman  tugai. 



352  On  the  Calendar  of  Oengus. 

shouldst  make  supplication,'  Nov.  1 3,  lucht  fris  faille  (leg.  fâiltî)  feraim 
'those  to  whom  1  make  welcome,'  Ep.  49,  f élire  roscrutus  'I  havesought 

out  a  calendar,'  Ep.  109,  and  môrfertai  dorignis  'who  hast  done  great 

marvels,'  Ep.  506.  So  in  the  Amra  Choluimbchille,  56,  57,  58  :  Catha 
gulae  gaelais.  Libru  solman  sexus.  Sina  sceo  imrima  raith  'the  battles  of 

the  gullet  he  fought  :  Solomon's  books  he  sought  :  seasons  and  storms 

he  perceived'.  nech  nad  goi  geoin  'one  who  knew  not  falsehood',  ib.  66  : 

iuil  a  chuirp  cuilhius  'his  body's  désire  he  destroyed',  ib.  102.  cia  ro 
catha  clôi,  Rawl.  B  5 12,  fo.  25  a  2.  So  in  LL.  44  b  :  erca  brech  biathais 

dia  bir  'abundance  of  wolves  he  fed  with  his  spear'  and  secht  catha  ralâe 

'ma  thir  'seven  battles  he  fought  for  his  land'.  Nemh  fuair  an  t-anmchara, 

'the  soulfriend  found  heaven',  4  MM.  A.  D.  106$.  So  in  Gaulish  :  Rat  in 
brivatiom  Frontu  Tarbeisonios  ieuru. 

The  linguistic  arguments  hère  adduced,  each  by  itself,  perhaps,  of 

small  weight,  but  ail  combined  proving  irrésistible,  hâve  Ied  me  to  the 

conclusion  above  indicated,  namely,  that  the  Calendar  was  composed 

towards  the  end  of  the  tenth  century  ;  and  this  conclusion  seems  con- 
firmed  by  two  lines  in  the  Prologue,  vv.  219,  220. 

de  niurt  dé  dianmedair 

indiu  deud  domain, 

that  is,  4by  God's  virtue  is  vehemently  announced  [?]  the  world's  end 

to-day'.  Hère  the  poet  obviously  expresses  the  belief,  so  prévalent  in 
the  tenth  century  after  Christ,  that  the  world  would  corne  to  an  end  in 

the  year  1000.  It  is  true  that  he  speaks  of  Armagh  and  Clonmacnois  as 

flourishing  when  he  wrote.  But  even  if  he  meant  their  material  prospe- 
rity,  so  he  might  truly  hâve  done  if  he  composed  his  poem  between  the 

years  960  and  994. 

IV.  —  The  Mètre. 

The  elaborate  mètre  in  which  the  Calendar  is  written  is  described  in 

the  Irish  prose  préfaces.  Its  essential  characteristics  are  as  follows  : 

1.  The  poem  is  divided  into  quatrains  [rainn),  each  of  which  is  inde- 
pendent  in  sensé. 

2.  Each  quatrain  consists  of  two  semimetres  (lethrainn). 

3.  Each  line  of  the  quatrain  contains  six  syllables. 

4.  The  second  and  fourth  lines  hâve  a  final  double  rhyme,  [comarda). 

generally  assonantal. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  3  5  3 

5 .  Each  line  ends  (like  the  Ovidian  pentameter)  in  a  dissyllable  (reco- 

marc)  except  where  the  last  word  is  a  foreign  proper  name  '.  Irish  verbs 
compounded  with  inséparable  préfixes  are,  for  this  purpose,  regarded 

as  being  in  tmesi.  Thus  con-sâdu  Jan.  23,  for-tn-iadae  May  31,  ar-don- 

sela,  don-r-ema  June  23,  are  treated  as  if  they  were  dissyllables.  So  the 

proclitics  — ■  the  article,  possessive  pronouns,  verbal  préfixes,  préposi- 
tions, verb  substantive,  négative  particle,  are  not  regarded  as  part  of 

the  word  to  which  they  are  prefixed.  Examples  may  be  found  in  every 

quatrain.  On  the  other  hand,  the  pronominal  enclitics  -sa,  -sin,  -siu  and 

-som  are  deemed  (for  metrical  purposes)  to  convert  monosyllables  to 

which  they  are  annexed  into  dissyllables.  Thus  môr-sa,  buan-sa,  n-dn-sa, 

nuall-sa,  Prol.  301-306,  mdr-sin,  dn-sin,  June  20,  réir-siu  Prol.  269, 
mind-som  Prol.  257. 

6.  In  each  quatrain  there  must  be  allitération  (uairri),  that  is  to  say 

two,  three  or  more  accented  syllables  begin  with  the  same  letter  —  ail 
the  vowels  being,  for  this  purpose,  deemed  identical. 

When  there  are  two  of  thèse  allitérations  [in  the  first  half  of  the  qua- 

train 2]  the  mètre  is  called  réid-rinnard  dd  n-ard  'smooth  rinnard  of  two 

allitérations' ;  when  there  are  three,  it  is  called  réid-rinnard  tri  n-ard, 
when  four,  réid  rinnard  ceîhri  n-ard.  The  example  of  the  first  kind,  quo- 
ted  from  the  Calendar  by  the  writer  of  the  préface  is, 

For  kalaind  mis  Marta 

nit  morda  fria  n-guide,  March  1 . 

His  example  of  the  second  kind  is, 

Re  sil  dâlach  doine 

toided  in  ri  remain,  Jan.  1, 

where  tôided  should  apparently  be  dôided  (=  dofeded). 

His  example  of  the  third  kind  is, 

Lassar  gréine  aine 

apstol  Erenn  Jige,  March  17, 

where  the  four  vowels  d,  a,  é  and  ô  alliterate  ï. 

1.  See  for  example,  Mormartra  Rodanis,  Jan.  3,  Bas  caid  Aquilini,  Jan.  4,  Martra 
Luciani,  Jan.  7,  Etsecht  Egemoni,  Jan.  9,  Gène  Tarcellorum,  Feb.  26.  When  a  dissyl- 
labic  noun  is  compounded  with  an  adjective,  the  adjective  is  disregarded  ■ —  e.  g.  cain- 
ésce,  Jan.  3,  Duib-réa,  Jan.  j. 

2.  The  examples  given  in  the  Irish  préfaces  seem  to  justify  the  words  in  brackets. 
3.  As  ail  thèse  vowels  are  différent,  they  would  in  Anglo-Saxon  form  a  perfect  vowel- 

alliteration,  March,  Comparative  Grammar,  p.  224.  Irish  grammarians  distinguish  be- 
tween  firuaim  'true  allitération',  where  the  last  two  words  of  a  line  alliterate.  and  uaim 
ghnuise,  where  the  ailiterating  words  are  not  the  last  two  in  the  line.  Examples  in  the 



354  On  the  Calendar  of  Oengus. 

Furthermore,  there  are  two  metrical  phenomena,  which  though  not 
essential,  are  of  constant  occurrence  in  our  Calendar.  One  of  thèse  (the 

conachlonn  of  modem  Irish  grammarians)  is  what  the  writer  of  the  prose 

préface  in  Rawl.  B.  512,  ca\h  fidrad  cubaïd  etir  tosaichib  na  rann  ocus 

deridib  na  rann  eli  'an  harmonious  agreement  (?)  between  the  beginnings 
of  the  quatrains  and  the  ends  of  the  other  (i.  e.  the  Iast  preceding) 

quatrains'.  This  agreement  may  be  either  complète,  as  in  the  case  of  the 
third  quatrain  of  the  Prologue  (the  first  line  of  which  is  identical  with 

the  last  line  of  the  second  quatrain),  or  partial.  Thus  the  beginning  of 

the  second  quatrain  of  the  Prologue  —  a  gel-grian  —  partially  harmo- 

nizes  with  gréne  gile,  the  end  of  the  first  quatrain.  Do  rigrad  no-molur, 
the  beginning  of  the  fourth  quatrain,  partially  harmonizes  with  ar  molad 

dot  rigraid,  the  end  of  the  third.  So  in  the  quatrains  for  the  first  seven 

days  of  February,  Erenn  and  Airitiu,  aire  and  Andréas,  each  begin  with 

a  vowel  ;  and  each  of  the  pairs  digrais  and  donroemat,  (Sim)froni  and 

Fronius,  crésen  and  crochda,  mile  and  Mellan,  begins  with  the  same  con- 
sonant.  The  object  of  this  device  is,  of  course,  to  aid  the  memory. 

There  is  something  like  it  in  a  French  poem  quoted  in  Isaac  Disraeli's 
Curiosities  of  Literaîure  (London,  1838,  p.  108),  where  the  last  word 

of  every  verse  forms  the  first  word  of  the  following  verse,  and  Mr.  Glad- 
stone, I  think,  has  alleged  that  the  Homeric  Catalogue  of  Ships  is  so 

arranged  that  the  end  of  each  section  suggests  the  beginning  of  the  next 

one.  I  believe,  too,  that  in  Welsh  poetry  there  is  a  similar  device,  called 

adgymeriad. 
The  other  metrical  phenomenon  above  referred  to  is  an  occasional 

ornament  produced  by  making  the  final  word  of  a  third  line  rhyme  with 
the  first  or  second  word  of  the  fourth  line.  Thus,  to  confine  ourselves  to 

the  Prologue  and  the  months  of  January,  February,  and  March  : 

rom-berthar  buaid  1ère 

a  ri  gréne  gile  (Prol.  3,  4) 

conamraib  each  solad 

ar-molad  dot  n'graid  (Prol.  11,  12) 

câin-popul  cu\-ligdath 
in  rigrad  im-rordus  (Prol.  19,  20) 

Félire  of  firuaim  are  gréne  gile,  Prol.  4,  /irian  /irmaith,  Prol.  10,  /aithib  /igdaib,  rfia- 

naib  déraib,  fn'amain  îrogsa,  Prol.  23,  24,  26.  As  proclitics  are  not  counted,  ro-^onnta 
fiad  .rlogaib  and  ro-ringthe  co  rinnib,  it  jloig  occa  jinnad,  Prol.  33,  37,  37,  are  also 
examples  of  this  kind  of  allitération.  Examples  of  uaim  ghnuise  are  rom-berthar  buaid, 
rith  ro-raith,  jroiglithe  seol,  Prol.  3,  28,43. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  3  $  5 

is  torba  dian-  promam 

in  prolach  do-beram  (Prol.  143,  144) 
la  sessilbe  mbuada 

Cluana  m6ir  mac-N6is  (Prol.  183,  184) 
it  fâsa  cen  adrad 

amal  laîhrach  lugdach  (Prol.  207,  208) 

rolin  flaith  dé  athar 

nem  talam  la  trethan  (Prol.  215,  216) 

dor6nta  co\-léce 

slébe  dona  glinnib  (Prol.  239,  240) 

German  martir  uasal 

Cuanna  credal  crésen  (Feb.  4) 

Daman  mfl  mind  martrai  (mss.  martra) 

co-macraid  câin  crochdu  (Feb.  12) 

dobreth  brigach  nualann 

sil  m-buadach  bech  n-érenn  (Feb.  1 3) 
la  sceith  scél  a  annaich 

démon  damair  indel  (Feb.  16) 

for  ôenlith  \ân-tene 

gène  Tarcellorum  (Feb.  26) 

Carthach  rigda  ruamach 

Ciaran  sluagach  saigre  (March  5) 

int-organ  cet  buada 
Grigoir  Ruama  rolaind  (March  1 2) 

Abbân  doss  6ir  ainglech 

Finan  laindrech  lobar  (March  1 6) 

la  Tiamda  ro-rimed 

fiche  miled  mochta  (March  1 8) 

Scire  câin  car  tredan 

Mochta  credal  craibdech  (March  24) 

This  ornament  also  occurs  in  Maelfsu's  hymn  (Goid. 2  174),  one  of 
the  few  other  Irish  compositions  in  rinnard  which  hâve  yet  been  found  : 

a  I'su,  ron-nôeba, 
vorï-sôera  do  spirut. 

it  will  be  observed  that  the  words  thus  rhyming  always  consist  of  the 



3  56  On  the  Calendar  of  Oengus. 

same  number  of  syllables,  and  in  this  respect  the  ornament  under  consi- 

dération resembles  the  amus  of  Irish  grammarians  !. 
I  hâve  dwelt  at  some  length  on  the  characteristics  of  this  mètre, 

partly  because  nothing  is  more  important  for  restoring  the  corrupt  text 

of  a  poem  (and  the  Félire  is  full  of  scribal  corruptions)  than  a  right 

understanding  of  the  metrical  rules  by  which  the  author  was  guided  ; 

partly  because  observation  of  the  technical  skill  of  the  writer  of  the 

poem  now  printed,  is  almost  the  only  source  of  pleasure  derivable  from 

his  work  ;  and  partly  because  Ezzardi's  récent  suggestion  2  that  the 
mètre  of  the  Calendar  of  Oengus  appears  to  hâve  been  the  model  of  the 

Skaldic  drôttkvœtt,  especially  the  hattlausa,  makes  this  Irish  rinnard  mat- 
ter  of  interest  for  Teutonic,  as  well  as  for  Celtic,  scholars. 

V.  —  The  Contents  of  the  Poem. 

After  an  invocation  of  Christ,  who  is  called  the  king  of  the  white  sun, 

the  poet  begins  his  Prologue.  He  adverts  to  the  consolation  which  he, 

in  his  penitential  sufferings,  has  found  in  celebrating  the  saints.  He  des- 
cribes  (vv.  2948)  the  various  modes  of  martyrdom  which  the  soldiers  of 

Jésus  Imilid  Isu)  suffered  with  cheerful  heroism.  They  now  (unlike  the 

great  pagan  kings)  enjoy  their  eternal  reward  with  Mary's  Son,  while 
their  bodies  are  enshrined  in  sparkling  gold  (vv.  49-84).  Herod  and 
Pilate  are  then  contrasted  with  Christ,  Nebuchadnezzar  with  Paul  the 

Monk,  Herod  and  his  Queen  with  John  the  Baptist,  Nero  with  Peter 

and  Paul,  Pilate's  queen  with  Mary  the  Virgin.  Then  corne  some  reflec- 
tions  on  the  nothingness  of  earthly  power  and  mundane  potentates,  as 

compared  with  the  love  of  Mary's  Son,  and  with  the  lowly  soldiers 
(amsdin)  of  Jésus.  In  Ireland,  for  example,  Tara  has  perished  while 

Armagh  remains  with  her  crowd  of  champions  of  wisdom.  King  Loi- 

guire's  glory  has  departed  ;  but  St.  Patrick's  name  lives  on.  Various 
ruined  strongholds  and  cities  of  the  Pagan  Irish  —  Raith  Cruachan, 
Aillinn,  Emain,  and  others  —  are  then  contrasted  with  the  monasteries 

—  Clonmacnois,  Kildare,  Glendalough,  Feras  —  flourishing  spiritually 

if  not  materially,  in  the  poet's  time?.  The  forgotten  renown  of  pagan 

1.  O'Molloy,  171  :  O'Don.  Gr.  419. 
2.  In  Paul  und  Braune's  Beitraege  zur  Geschichte  der  deutschen  sprache  und  literatur, 

1878,  ss.  $83,  584.  Ezzardi  cites  from  O'Donovan's  Irish  Grammar  the  quatrain  for 
March  17,  and  says  «  Dies  versmass  scheint  das  vorbild  des  drôtlkv.,  zunaechst  der 
hattlausa,  gewesen  zu  sein.  » 

3.  Quanto  de  terrenis  diminuitur  tanto  de  spiritualibus  augetur  [Rev.  Celt.  V,  114). 



On  the  Calendar  of  Oengus.  3  57 

chieftains,  like  Donnchad,  Bran  of  Berba,  Domnall,  is  contrasted  with 

the  abiding  glory  of  Christ  and  divers  Irish  saints.  The  poet  then  breaks 

out  into  a  laudation  of  Jésus,  prays  for  success  in  the  work  in  hand, 

and  concludes  by  describing  its  nature  (vv.  249-340). 
Then  cornes  the  Calendar,  which  consist  of  365  quatrains  (or  366,  if 

we  include  the  one  for  bisextus  in  the  note  at  Feb.  23),  commences  with 

the  feast  of  the  Circumcision  and  ends  with  that  of  St.  Sylvester  (Dec. 

31).  With  Sylvester,  Lochân  and  Endae,  two  Irish  saints,  are  comme- 
morated.    As  is  the  case  with  the  oldest  martyrologies,  the  entries 

are  generally  of  the  most  meagre  description,  consisting  of  the  name 

of  the  Irish  or  foreign  saint  commemorated,  with  some  stock  epithet 

or  standing  phrase  tacked  on  so  as  to  comply  with  the  exigencies 

of  mètre,   rhyme   and  allitération.   But  sometimes   brief  référence   is 

made  to  a  taie,  legend,  or  tradition.   Thus  at  Jan.  27,  the  poet  men- 
tions the  wild  story  of  Liban  or  Muirgen,  the  mermaid,  told  in  Lebor 

na  huidre  pp.  40,  41  :  ;  at  Feb.  6  the  legend  of  Lucia,  who  could  not 
be  dragged  to  martyrdom  ;  at  Feb.    13,  the  tradition  of  the  intro- 

duction of  bées  into  Ireland  ;  at  Feb.    16  the  legend  of  Juliana  and  the 

Devil  ;  at  March  9  the  legend  of  the  forty  Cappadocian  soldiersto  whom 

the  sun  shone  at  the  bottom  of  a  lake  ;  at  April  9  the  tradition  that  the 

blood  of  the  martyr  Quadratus  still  remains  ;   at  April   14  the  tradition 

(also  mentioned  in  Fiacc's  hymn;  that  Bishop  Tassach  gave  the  commu- 
nion to  the  dying  Patrick  ;  at  Ap.  17  the  pathetic  taie  of  the  martyrdom 

of  Donnân  of  Eig  ;  at  Aug.  7  the  seven  sleepers  of  Ephesus  ;  at  Sep.  4 

the  legend  of  the  orphans  playing  round  Ultan  who  had  saved  them  from 

starving  :  at  Sep.  29  the  legend  of  Michael  and  Antichrist;  at  Oct.  23 

the  woundingof  Christ  by  Longinus  ;  at  Nov.  23  the  legend  of  Clemens 

and  the  sea  ;  at  Dec.  8  that  of  Egbert  and  the  skinless  coracle  ;  and  at 
Dec.  21  the  death  of  St.  Thomas  in  India.  Hère  we  hâve  traces  of  that 

tendency  to  give  a  fuller  form  to  the  primitive  martyrologies  which  was 

first  displayed  by  Bede  and  then  developed  between  the  years  840  and 

875  by  Florus,  Rabanus  Maurus,  Adon,  Usnard  and  Notker2.  In  asso- 

ciating   Jan.  6)  the  Epiphany  with  Christ's  baptism,  and  not  with  the 
visit  of  the  Magi,  our  Calendar  follows  the  tradition  of  the  Eastern, 

rather  than  that  of  the  Western,  Church  ?. 

1.  The  Senchaid  quoted  in  LU.  40  b  cites  the  very  words  of  our  poem  :  Muirgein  is 
gein  com-biiadaib . 

2.  See  Revue  Critique  'mars  1881),  p.  185. 
3.  The  Calendar  follows  the  Greek,  not  the  Roman,  church  in  celebrating  S.  Euphe- 

mia  at  11  July.  Probably  there  are  other  like  instances  obvious  to  anyone  more  familiar 

Rev.  Celt.  V  24 



3  $  8  On  the  Calendar  of  Oengus. 

The  Calendar  is  followed  by  the  Epilogue.  After  referring  generally 

to  the  Calendar  and  acknowledging  Christ's  help  in  composing  it,  the 
poet  prays  for  eternal  life  along  with  the  saints  whom  he  has  comme- 
morated.  He  déclares  that  they  hâve  blessed  whomsoever  shall  sing  it, 

and  that  they  will  come  to  attend  him  when  he  dies.  The  poet  then 

mentions  the  sources  of  his  compilation  —  the  Pairt  of  Ambrose  ;  the 

Seis  (?)  of  Hilary,  the  Mariyrology  of  Eusebius  ;  Jerome's  Antigraph,  a 

Latin  version  of  that  martyrology,  and  'Ireland's  host  of  books  — 

the  Calendars  of  the  men  of  the  Gael'.  With  a  vanity  inexplicable  if  the 
poem  were  really  written  by  the  humble  Oengus,  he  again  refers  to  the 

bénéficiai  effects  of  reciting  it,  the  last  mentioned  being  : 
His  soûl  without  conflict 

In  heaven  with  whiteness. 

Behind  him,  after  attaining, 

His  grave's  dew  shall  heal. 

Like  curative  powers  were  ascribed  to  the  dew  or  the  mould  of 

Colomb  Cille's  grave  (ar  noicad  a  drucht  no  a  ûr  ar  cach  ngalar,  Amra 

Chol.  LU.  1 3b.),  and  see  Grimm's  Deutsche  Mythologie,  2te  ausg.  1 129  : 

'rasen  und  thau  auf  dem  grab  heilen  (Greg.  Turon.  vitae  patr.  6,  7)'. 
The  poet  then  classifies  the  persons  commemorated  —  angels,  pro- 

phets,  apostles,  martyrs,  bishops,  saints,  priest,  monks,  and  virgins  of 

Ireland,  who  will  ail,  he  says,  befriend  him.  After  praying  the  saints  to 

beseech  Christ  on  his  behalf,  he  adjures  Jésus  by  the  sufferings  of  saints 

and  pénitents,  by  the  offerings  of  his  Body  and  Blood,  by  his  Manhood 
and  Godhead,  to  grant  him  what  he  is  contending  for.  The  rest  of  the 

Epilogue  resembles  the  commendatio  animae  quando  infirmus  est  in 

extremis  [Rev.  Celt.  V,  10 1),  and  is  occupied  with  longings  to  pass  from 

the  afflictions  of  the  world,  and  prayers  to  be  saved  like  Elijah  and 

Enoch,  Noah,  Abraham,  Lot,  Jonah,  Isaac,  Jacob,  the  people  of  Israël, 

Job,  Samson,  David,  Susannah,  the  three  children,  Tobit,  the  people 

of  Nineveh,  Daniel,  Moses,  Paul,  and  Peter,  John  'from  the  vat  of  fire,' 

Martin  'from  the  priest  of  the  idol/  Patrick  'from  the  poisonous  drink  at 

Tara/  Coemgin  'from  the  falling  of  the  mountain\ 
The  poem  concludes  with  another  prayer  to  be  saved,  and  anentreaty 

that  the  saints  commemorated  may  convoy  us  to  our  solace. 

It  must  be  confessed  that  in  ail  this  long  composition  there  is  not  a 

than  I  with  Christian  hagiology.  Gallican  influence  appears  in  the  commémoration  of 
the  Assumption  of  the  Virgin  and  of  the  Cathedra  S.  Pétri  on  the  same  day  (Jan.  18) 

and  in  the  joint  commémoration  of  St  John  and  St  James,  on  December  27.  See  Warren's 
Liturgy  of  the  Celtic  Church,  273. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  3  59 

trace  of  imaginative  power  or  of  observation  of  nature  and  human  life  as 

they  really  are.  Hère,  as  in  almost  ail  the  Celtic  poetry  that  I  hâve  read, 

substance  is  ruthlessly  sacrificed  to  form,  and  the  observance  of  the 

rigorous  rules  of  mètre  seems  regarded  as  an  end  in  itself.  Touches  cha- 

racteristic  of  the  poet's  time  and  country  are  almost  wholly  absent.  I 
hâve  already  noticed  his  expression  of  the  belief,  current  in  the  tenth 

century,  that  the  world  was  about  to  corne  to  an  end.  The  quatrain  for 

May  17,  in  which  the  poet  treats  three  saints  as  if  they  were  three  Irish 

chieftains  making  a  raid  in  their  war-chariots  into  heaven,  is  about  the 

only  passage  that  can  be  quoted  as  racy  of  the  soil  '.  It  is,  perhaps,  an 
adaptation  of  a  formula  inherited  from  earlier  bardic  poetry.  The  fré- 

quent metaphorical  use  in  the  Calendar  of  words  meaning  sun  (grian), 

moon  (ésce),  and  star  {réîglu,  rind),  diadem  [mind],  flame  \bréo,  lassar, 

bith),  gold  [ôr),  housepost  [cU\,  pillar  [âge,  uaitne),  tower  (tor),  rampart 

(mûr,  doe),  bush  [doss),  and  mountain  (sliab),  may  also  be  due  to  secu- 
lar  song.  Compare,  for  instance,  the  poem  in  praise  of  king  Crimthan, 

attributed  to  Dubthach  ua  Lugair  (LL.  45  a),  where,  in  the  course  of 

the  first  five  verses,  that  monarch  is  called  drumne  d'or  'houseridge  of 

gold',  in  bréo  bagach  'the  warlike  flame',  in  sliab  dergôir  cthe  mountain 
of  red  gold',  and,  lastly,  in  doss  diînes  dronga  Domnann  'the  bush  that 

protects  the  troops  of  Meath'. 

VI.  —  The  Glosses. 

That  most  of  the  glosses  on  our  poem  were  written  a  long  time  (per- 

haps three  hundred  years'j  after  it  was  composed,  appears  from  the 
uncertainty  of  the  glossographer  as  to  the  meanings  of  several  words, 

and  from  the  mistakes  which  he  occasionally  commits.  Thus,  ciatcôis, 

Prol.  182,  is  glossed  by  cia  etsi,  no  cia  indise  'though  thou  hearest  or 

though  thou  declarest'. 

rindaig,  Jan.  12,1s  explained  by  glicc  'cunning'  or  rinn  aith  'a  sharp 

point'.  In  the  Franciscan  copy  the  glossographer  has  rightly  .i.  ro-in- 
nestar  runa  crist  'he  related  Christ's  mysteries/  and  the  true  reading  is 
Crist  as  rûna  rindid,  a  tmesis  for  as-r-indid  rûna  Crist. 

digna,  Jan.  22,  is  glossed  by  cen  taire  no  cen  trâige  no  cen  dimecin 

1 .  As  to  using  the  technical  language  of  plundering  for  the  expression  of  religious  sen- 
timent, see  Miscellany  of  the  Cekic  Society,  Dublin,  1849,  p.  338,  where  an  Irish  poet 

exdaims  A  Christ,  is  cned  oruinne  in  chreach  righ  dorindisi  «  0  Christ,  it  is  (cause  of) 

moan  to  us  the  royal  prey  [a  dead  O'Driscoll]  thou  hast  taken  !  » 



360  On  the  Calendar  of  Oengus. 

'without  reproach,  or  without  wretchedness,  or  without  contempt,'  and 

at  Feb.  9  by  neimgné  'non-form',  .i.  drochgne  'bad  form'  ; 
donroemat,  Feb.  3,  is  explained  by  ronairimit  no  ro[n)nertat  no  robet 

romaind  'may  they  protect  us,  or  may  they  strengthen  us,  or  may  they 

be  before  us'  ; 

tdthus,  Feb.  5,  .i.  rothinoil  no  ata  duit  'he  collected  or  thou  hast'  ; 
mor  a  laidib  lamais,  Feb.  27,  .i.  mongenar  dùn  lamîhana  a  thabarta 

illaidib,  no  dia  lamais  a  faisnes  0  laidib,  no  lamais  nomen  poetœ  'happy  for 
us  to  be  allowed  (?)  to  mention  him  in  lays,  or  if  we  dare  to  manifest 

him  with  lays  :  or  Lamais  is  the  name  of  a  poet.' 
cotaruicset,  May  8,  .i.  fuarutar  ruice  ocus  imdergtha  ar  crist,  no  ar  crist 

catha  ruicset  .i.  ro  chathaigseî  ar  crist  no  doroegsat  .i.  tank  ruice  doib  im 
crist,  no  cotaruibset  .i.  arrubart[at]ar  bith  no  roimchuirset  anèri  ar  crist 

'they  found  shame  and  reproaches  for  Christ.'  Or  [the  right  reading  is] 
ar  crist  catha  ruicset  i.  e.  they  fought  for  Christ.  Or  they  chose  i.  e.  shame 

came  to  them  for  Christ,  Or  [the  right  reading  is]  cotaruibset  i.  e.  'they 

enjoyed,  or  they  bore  their  burden  for  Christ.' 
oid,  June  1,  .i.  ceol  no  airfitiud  no  bindius.  Oid  menman  ri.  i.  uigid,  bid 

dino,  oid  .i.  ughud  no  aithiugud  menman,  no  oid  .i.  indethmig  .i.  tabair  dot 

aire,  no  oid,  bindig,  bid,  dino,  oda  .i.  adbond  et  unde  [leg.  inde  ?]  dicitur 

od  à.  binnes  et  melodia,  'music,  or  playing,  or  harmony.'  Oid  menman 
etc.,  i.  e.,  it  sharpens  :  now  oid  is  a  sharpeningor  whettingof  the  mind. 

Or  oid,  i.  e.,  consider,  or  give  to  thy  heed.  Or  oid,  i.  e.  make  harmony. 

For  oda  is  a  song,  et  inde  dicitur  od,  i.  e.  harmony.' 
See  also  ladnae,  May  26,  bille,  Aug.  8,  ainbil,  Nov.  9,  and  many  other 

cases  in  which  the  glossographer  gives  a  variety  of  inconsistent  explana- 
tions,  leaving  the  reader  to  take  his  choice  among  them. 

The  following  are  instances  in  which  the  glossographer  gives  only 

one  explanation,  and  this  is  obviously  wrong  : 

ogri,  Prol.  92  (a  scribe's  corruption  of  ôcri  'young  king',  'prince,') 

is  explained  by  rig  comlan  'a  complète  king'. 

séntai,  Prol.  100  fwas  sained'j  is  explained  by  atchi  'sees.' 
How  ignorant  he  was  of  Old-Irish  grammar  appears  from  his  treat- 

ment  of  the  reduplicated  preterites  drebraing  and  docoemnactar .  The 

former  he  explains  (Ap.  2)  by  ro-threbarling  no  ro-trebardring  :  the  latter 

(Jan.  4)  by  ro-nigset  no  ro-chemnigset. 
Lastly,  rare  words  and  forms,  such  as  tairîhim,  Prol.  166,  dallchéilliu, 

Prol.  316,  suacht,  Ap.  19,  toscai,  July  19,  cathar,  Aug.  15,  sobarthan, 

Ep.  57,  colba,  Ep.  74,  at-um-didmae,  Ep.  494,  ar-dom-tùasi,  Ep.  374, 
roach,  Ep.   129,  sirecht  Ep.    332,  are  left  unexplained,  or  (as  in  the 



On  the  Calendar  of  Oengus.  361 

case  of  sn.dmach,  Oc.  27)  an  absurd  legend  is  invented  to  account  for 

the  supposed  meaning. 

It  is  clear  enough  to  any  one  capable  of  judging  of  such  évidence, 

that  the  traditional  explanations  given  by  the  Irishglossographers  of  their 

old  poetry  do  not  go  back  to  the  period  of  the  production  of  the  poetry 

itself,  nor  even  to  a  time  when  that  poetry  was  fully  understood,  and 

that  thèse  explanations  (like  those  of  the  Hindû  commentators  on  the 

Veda1)  are  not  only  insufficient,  but  to  some  extent  misleading.  In 
making  thèse  remarks,  I  do  not  mean  to  depreciate  the  native  scholiasts, 

who  probably  did  their  best,  or  to  deny  the  value  of  linguistic  tradition, 

but  only  to  furnish  ground  for  the  proposition  that  in  interpreting  the 

Calendar  of  Oengus  it  is  necessary  to  apply  the  scientific  processes  of 

modem  philology,  and  especially  those  of  comparison  of  texts  and  of 

juxtaposition,  that  is  to  say,  of  placing  together  ail  the  passages  which 
are  akin  in  diction  or  meaning.  An  attempt  to  do  this  latter  will  be 

found  in  the  Glossarial  Index,  which  occupies  pp.  ccix-cccxxix  ofmy 
édition  of  the  Félire.  Inadéquate  as  that  Index  doubtless  is,  it  has  at  least 

enabled  me  to  avoid  some  of  the  many  errors2,  found  in  a  copy  of  a 
translation  of  our  Calendar  made  by  an  eminent  Irish  scholar,  the  late 

Mr.  O'Curry,  which  is  now  in  my  possession,  and  to  which  I  constantly 
referred  until  I  found,  with  regret,  that  it  was  useless  to  do  so. 

Before  leaving  thèse  glosses,  it  seems  worth  remarking  that  they 

contain  some  négative  évidence  as  to  the  place  at  which  they  were  com- 

piled.  Thus,  they  were  not  written  in  Leinster,  otherwise  the  glossogra- 
pher  would  not  hâve  thought  it  necessary  to  say,  as  he  does  at  Prol. 

189,  that  Aillenn  was  a  fort  in  that  Province  (dûn  fil  il-Laignib).  Nor 
were  they  written  in  Munster,  otherwise  he  would  not  hâve  said  (Jan.  1) 

sic  dicit  in  mùimnech,  niju.il  erain  duit  and  cso  saith  the  Munster-man, 

cthou  hast  not  a  superfluity  there'.'  Nor  in  the  Highlands,  otherwise  cae 

(June  10)  would  not  hâve  been  glossed  by  focal  albanach  'a  Scottish 

word'  ;  and  the  phrase  ni  leic  sosten  dam  would  not  hâve  been  introdu- 

ced  (July  10)  by  'ut  dixit  inî-albanach' .  They  must  therefore  hâve  been 
written  either  in  Ulster  or  Connaught,  and  the  history  of  the  ms.  points 

to  the  latter  province. 

1.  See  J.  Muir,  On  the  Interprétation  of  the  Veda:  Journal  of  the  Royal  Asiatic  Society, 

New  Séries,  Vol.  II,  p.  303  :  Whitney,  The  Translation  of  the  Veda,  Oriental  and  Lin- 
guistic Studies,  Ist  Séries,  p.  100. 

2.  See  a  list  of  some  of  them  in  my  édition  of  the  Félire,  pp.  20,  21. 



^  62  On  the  Calendar  of  Oengus. 

VII.  —  The  Noies. 

Every  copy  of  the  Calendar  that  I  hâve  seen  contains  a  body  of  notes 
in  Irish,  or  mediseval  Latin,  or  a  mixture  of  both,  written  between  the 

Unes  of  the  poem,  or  on  the  margins,  or  immediately  after  the  set  of 

quatrains  devoted  to  each  month.  They  contain  much  matter  of  interest 

to  the  topographer  and  hagiologist.  They  hâve  somewhat,  too,  for  the 

writer  (if  ever  he  shall  appear)  of  the  natural  history  of  Irish  society. 

There  is  little  or  nothing,  indeed,  to  throw  light  on  the  civil  govern- 

ment  or  military  institutions  of  the  country  ',  on  social  observances,  on 
the  relations  of  the  sexes2,  on  the  relations  of  parents  to  children,  and 

fosterers  to  fostered  3,  on  the  industrial  System,  on  the  industrial  arts  4 

—  facts  which,  as  Mr.  Herbert  Spencer  has  pointed  out  s,  are  needed  to 
enable  us  to  understand  how  a  nation  has  grown  and  organized  itself. 

But  there  are  legends  illustrating  not  less  essential  facts,  such  as  the 

religious  ideas,  discipline,  and  constitution  of  the  Church.  Consider,  for 

instance,  the  story  of  Scothine  and  the  two  maidens,  Jan.  2,  which 

reminds  one  of  the  practice  of  the  early  Christian  sect  of  the  Apostolici, 

and  of  Robert  d'Arbrissel,  founder  of  Fontevrault é  :  the  instance  of  saints 

exchanging  their  respective  ailments,  Jan.  16  :  the  horrible  actsof  asce- 

ticism  attributed  to  Findchû,  Nov.  25  :  the  stone  kept  in  Ultan's  mouth 
during  lent,  Dec.  22  ;  the  dress  of  Ciaran  and  his  dinner,  March  5  :  the 

lenten  fare  of  the  Welsh  bishops,  Jan.  3 1,  S.  Columba's  nettle-porridge, 
June  9  :  the  'orders  of  pénitence'  conferred  on  S.  Brigit,  Feb.  1  :  the 
worship  of  relies,  Feb.  8,  June  2  1 .  There  are  superstitions,  too,  which 

obviously  originated  in  the  times  of  heathenism,  and  justify  M.  Renan's 

1.  The  journey  of  Oengus  Maccu-Loigse,  Jan.  20,  to  enter  the  service  of  the  King  of 
Connaught,  may  be  noticed  in  this  connexion. 

2.  The  story  of  Dubthach's  wife  and  his  handmaid,  Feb.  i,  and  the  legend  of  the 
freeing  of  women  from  liability  to  war-service,  Sep.  23,  may  hère  be  referred  to. 

3.  See  the  explanation  of  mac  nisse,  Sep.  3.  The  instances  of  naming  persons  after 
their  mothers  (Mac  Cûla,  Ap.  5,  and  p.  Ixxiij,  Mac  Lémna,  p-  lxxxiij,  Conchobar  mac 

Nessa,  0  màthair  ro-hainmniged,  LL.  106  a)  may  perhaps  point  to  the  time  when  pater- 
nity  was  uncertain,  and  there  was  a  system  of  kinship  through  females  only,  see 

M'Lennan's  Studies  in  Ancient  History,  1876,  pp.  101-171  and  176  (where  he  cites  'the 
tradition  that  in  Greece.  before  Cecrops,  children  always  bore  the  names  of  their  mothers')  : 
see  also  in  the  same  book,  p.  289.  So  in  India  we  find  Gautamî-putra  etc.  Bhandarkar, 
Second  Oriental  Congress,   1877.  p.  340. 

4.  See  the  story  of  Etchen's  ploughing,  Feb.  11,  the  passage  about  the  cattle  and 
horses  kept  by  Ciaran,  March  5,  the  mention  of  the  practice  of  drying  corn  in  a  kiln, 
Aug.  19- 

5.  Education,  pp.   34,  35. 

6.  See  also  The  Knight  de  la  Tour  Landry,  chap.  cxxxiv,  'How  the  holy  ladye 
approuved  the  heremyte.'  And  compare  Todd's  Life  of  S.  Patrick,  p.  91,  an  article  in 
The  Saturday  Review  for  ijth  July,  1867,  p.  65,  and  Yule's  Marco  Polo,  11,  3 5 3"3 5 7- 



On  the  Calendar  of  Oengus.  363 

statement  as  to  the  Celts  :  nulle  race  ne  prit  le  christianisme  avec  autant 

d'originalité,  et  en  s'assujettissant  à  la  foi  commune,  ne  conserva  plus 
obstinément  sa  foi  nationale.  It  has  been  said  that  every  religion  needs 

an  improbable,  almost  a  ludicrous,  side,  in  order  to  provide  material 

for  the  faith  of  the  masses  '.  In  the  case  of  Irish  Christianity  this  need 
seems  to  hâve  been  fully  recognised  by  the  mediaeval  Irish  scribes.  Con- 
sider  only  the  legend  of  the  birth  of  Ciaran  of  Saigir,  March  $ ,  the  taie  of 

Silàn  of  the  Hair,  Sep.  11,  the  loathsome  legend  of  Créd's  pregnancy, 
May  22  (so  like  the  story  of  the  nymph  Adrikâ  and  Uparicharas, 

Mahâbh.  Adi-parva,  2371-2392)  :  the  too  brief  allusion,  April  7,  to 
Becnat  and  the  golden  salmon  :  the  story  of  Fuinche  the  Rough,  and  her 

miraculous  dive  under  Lough  Erne,  Jan.  21,  the  group  of  myths  about 

Brigit,  Feb.  1 ,  especially  that  of  the  pillar  of  fire  passing  from  her  head 

to  the  ridge  of  the  church  :  the  story  of  the  yew  of  Mughna,  Dec.  10  : 

the  practice  of  exchangingnames  in  token  of  brotherly  union,  a  practice2 
which  doubtless  rests  upon  the  notion,  common  among  barbarous  tribes, 

that  a  name  is  part  of  the  person  named,  or,  to  use  Mr.  Spencer's 
words ,  vitally  connected  with  the  owner.  Whether  the  practice  of 

giving  names  from  events  which  occurred  on  or  about  the  child's  birth- 
day  rests  on  a  superstition,  I  am  unable  to  say.  We  hâve  an  early  Euro- 

pean  example  of  this  practice  in  the  Odyssey,  xix,  406-409,  where  Auto- 
lycus  says  : 

Y<x[Aêpbç  èp.bç  ôuyaTep  -es,  tiGsgô'  ovo|j/,  otti  xev  efea) 

TwoXXoîatv  yàp  b(ù>  ye  coucaâaevoç  160'  !xâvw, 
àvBpacuv  rfiï  -/uvai^lv  àvà  %6ova  rccuXuSoTetpav  ■ 

And  many  examples  of  it  are  found  in  the  notes  to  our  Calendar.  See, 

for  instance,  the  story  of  Féchin  the  'little  raven,'  Jan.  20,  of  Giallân 

the 'pledgeling,'  Oc.  2,  of  Moling,  'well-leapt,'  June  17,  of  Mo-chua 

mac  ochai,  'my  Kick,  son  of  Armpit/  Aug.  4,  of  Colman  duib  Chuilind 
'Colman  (son  of)  Cuilenn's  ink,'  Nov.  24. 

Spécial  évidence  of  the  intellectual  condition  of  the  nation  iswanting; 

but  the  gênerai  impression  produced  by  thèse  notes  is  that  the  persons 

by  and  for  whom  they  were  written  were,  in  the  kind  and  amount  of 

1.  Sélections  from  the  Kur-ân,  London  1879,  p.  lxxxij. 
2.  Cook  found   it  at  Tahiti,  and  it  was  also  common   among  the    North  American 

lndians,  Bancroft  i.  24$,  285,  438,  cited  by  Farrer,  Primitive  Manners,  119. 
3.  Compare  the  Old-Irish  gloss  in  the  St.   Gall  codex,  31   a.  6,  as  to  the  origin  of 

Euripides'  name. 



364  On  the  Calendar  of  Oengiis. 

their  éducation,  and  in  their  way  of  thinking,  on  a  very  low  level. 

Whether  this  was  due  to  the  decay  of  an  early  civilisation,  or  (as  I 

believe)  to  the  arrested  development  of  Irish  society,  need  not  hère  be 
further  considered.  It  will  disappoint  no  one  who  holds  with  me  that  the 

spécial  value  of  mediaeval  Irish  literature  lies  in  the  low  ethnical  condi- 
tion of  the  people  by  and  for  whom  that  literature  was  produced. 

Of  the  degree  of  aesthetic  culture  to  which  the  Irish  had  attained, 

thèse  notes  supply  but  little  évidence.  Architecture  is  faintly  illustrated 

by  the  three  mentions  of  the  daurthach  (oratory  ?) ,  which  appears  from 

the  story  of  Derbfraich,  April  4,  to  hâve  been  wholly  or  in  part  built  of 

wood.  Metal-work,  caligraphy,  and,  apparently ,  illuminations,  are 
referred  to  in  the  notes  on  Daig,  son  of  Cairell,  Aug.  18,  and  Cairnech 

the  Bald,  March  5.  As  to  music,  the  notes  are  silent,  save  in  the  second 

quatrain,  cited  at  June  23,  which  reminds  one  of  the  Birds  of  Rhiannon 

(Mabinogion,  iij,  126).  See  also  the  gloss  on  June  1.  Poetry,  or,  to  speak 

more  correctly,  the  art  of  verse,  is  sufficiently  exemplified  by  the  metrical 
narratives  of  Ite  and  Jésus,  Jan.  1 5,  of  the  healing  of  Constantine,  Jan. 

18,  of  Ciarân's  birth,  March  $,  of  Créd's  pregnancy,  May  22,  and  by  the 
numerous  quatrains  scattered  through  the  annotations.  Astothe  metrical 

narratives,  it  is  worth  observing  that  they  are  generally  preceded  by  the 

story  told  in  simple  prose,  and  that  this  arrangement  is  exactly  that  of 
the  taies  current  among  the  brown  Polynesians,  and  reminds  one  of  the 

Buddhist  literature,  where  we  also  find  the  same  story  told  twice,  once 

in  mètre  (Gâthâ)  and  once  in  prose  ' .  The  quatrains  are  mostly  mnemo- 

nic  verses,  but  they  occasionally  hâve  some  poetic  value.  I  would  in- 

stance the  pair  of  verses  about  the  murder  in  a  mill  of  Cerball's  grandsons 
(May  21)  : 

0  mill 

How  much  wheat  thou  hast  ground  ! 

This  was  not  a  grinding  of  oats  : 

Thou  groundest  Cerball's  grandsons. 
The  grain  the  mill  grindeth 
Is  not  oats,  but  it  is  red  wheat, 

Of  the  fruit  of  the  great  Tree  is 

The  feed  of  Maelodrain's  mill. 

1.  Max  Mûller,  Hibbert  Lectures,  i\.  The  proverbial  phrase  in  O'Clery's  glossary 
(s.  v.  deachair)  Ris  gan  a  dhuain  'na  dheachair  'a  story  without  its  song  following  it', 
refers  to  the  Irish  practice  above  mentioned. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  365 

and  the  quatrain  ascribed  to  S.  Moling  (June  17)  : 

When  I  am  among  my  elders, 

I  am  proof  that  sport  is  forbidden. 
When  I  am  among  the  mad  (young)  folk, 

They  think  that  I  am  the  youngest. 

Compare  the  scholion  : 

cûv  \uoi  TCÎve,  G'jvr,ca,  nuvépa,  <iue;T£q>avY]çépsi, 
auv  (Aoi  pt.aivo|iiva)  [xaiveo,  aùv  awscovt  cwçpsvet. 

Still  nearer  is  the  boast  of  Theognis  : 

èv  [/.àv  [jiaivo^évo'.ç  [AdEXa  [MUVO(J.aij  èv  cà  Sixaiotç 

•kOcvtidv  àv9pco-cov  etjAi  Sixatérûrcoç. 

Some  of  the  imagery  in  the  poem  addressed  by  the  Devil  to  S.  Moling 
(June  17)  is  bold  and  original. 

There  is  nothing  in  the  notes  to  throw  light  on  the  daily  lives  of  the 

people  —  their  food,  their  homes,  and  their  amusements  —  unless, 

indeed,  the  référence  to  horse-racing  '  in  the  ancient  poem  just  referred 

to,  ofwhich,  by  the  way,  two  quatrains  occur  in  a  codex  of  the  9th 

century,  preserved  in  the  monastery  of  St.  Paul,  Carinthia.  Lastly,  the 

picture  of  the  national  life  of  a  people  should,  accordingto  Mr.  Spencer, 

exhibit  the  morals,  theoretical  and  practical,  of  ail  classes,  as  indicated 

in  their  laws,  habits,  proverbs,  deeds.  In  this  connexion  may  be  noticed 

St.  Maelruain's  reason,  July  7,  for  not  killing  the  man  who  stole  his 

door-keeper's  cow,  which,  it  is  to  be  hoped,  is  not  a  fair  spécimen  of 
the  ethical  teaching  of  the  old  Irish  ecclesiastics  :  the  story  (Jan.  31)  of 
the  bird  lamenting  the  dead  Mochua,  «  because  he  never  killed  a  living 

créature2  »  :  the  mention  of  éric  or  mulet  (May  16)  for  slaying  men 

1.  See  a  spirited  description  of  a  horse-race  in  the  Voyage  of  Maelduin's  Curragh, 
H.  2.  16,  col.  373. 

2.  Compare  a  similar  taie  of  tenderness  to  the  dumb  création,  LL.  160  b  :_  Adarca, 
unde  nominatur  .i.  inhuib  falge.  Iuchna  echbél  rîgbriuga  robôi  rifasfaind  anairtÛ3id  ifân 
inbriugad  frisinabbar  machad  mbrigti  indiu.  Bahé  abés  dogrés  anamberthe  do  innud  cacha 

bliadna  inathig.  Nobid  'ca  altram  7  'ca  chlithugud  inuotha  sain  cobeltaine  cacha  bliadna. 
Corocharsat  a  chethri  é.  INtan  tra  ba  marb  é  tâneatar  a  bôchethra  uile  issin  enoec  ut 

combatar  tri  laa  7  tri  aidche  ic  immarbad  isin  chnucc  sin  ic  cainiud  iuchnai.  Cotorchratar 
anadarca  dib.  Et  condernta  enuice  impu.  Donaib  taulchaib  sin  asbertar  adarca  iuchna. 
Condechatar  assa  aithle  do  d'il  anîttad  coboind.  Unde  âth  almaini  for  bun  mbonni.  «  Horns 
of  luchnae,  in  Offaly,  whence  is  that  hill  so  called  ?  Iuchna  Horsemouth,  a  royal  farmer, 

dwelt  to  the  north-east  of  Fasfand  in  the  Farmer's  Slope.  which  is  now  called  Brigit's 
machad.  This  was  his  custom  always  :  the  increase  (of  his  herds)  that  was  born  unto  him 
yearly  in  his  house,  he  used  to  be  nourishing  and  sheltering  that  offspring  till  Mayday 
ofevery  year.  Wherefore  his  cattle  loved  him.  Now  when  he  died  ail  his  kine  came 
unto  that  hill,  and  remained  there  three  days   and  three  nights  a-kiiling  each  other 



366  On  the  Calendar  of  Oengus. 

under  a  saint's  safeguard  :  the  practice  of  giving  ratha  'guarantees'  or 

'securities'  (Feb.  21)  :  the  four  cdna  or  laws  of  Ireland  (Mardi  17, 
Sep.  23),  as  to  slaying  clerics,  slaying  women,  stealing  (slaying  ?)  oxen, 

and  transgressing  on  Sunday  :  the  old  usage  of  women  going  to  battle, 

so  vividly  illustrated  by  the  story  of  Adamnân  and  his  mother  Ronait, 

Sep.  2  3  ;  and  the  practice  of  exposing  infants,  of  which  the  story  of 

Molua,  Aug.  4,  seems  to  furnish  an  instance  '. 

VIII.  —  Corrigenda  and  Addenda. 

Having  thus  roughly  indicated  the  notes  that  seem  of  some  impor- 
tance for  the  natural  history  of  Irish  society  :  having  also  mentioned  the 

manuscripts  of  our  poem,  noticed  its  alleged  author,  considered  its  lan- 
guage  and  mètre,  given  a  précis  of  its  contents,  and  criticised  some  of 

the  glosses,  it  now  only  remains  to  set  down  the  corrigenda  and  the 
more  important  addenda  which  hâve  occurred,  or  been  suggested,  to 

me  during  the  last  two  years.  The  list  of  errors  is  large,  but  I  hâve  no 

doubt  that  it  should  be  larger,  and  that  the  researches  of  Mr.  Hennessy 
and  of  continental  scholars,  such  as  Professors  Windisch  and  Ascoli, 

will  soon  clear  up  obscurities  which  are  now  to  me  impénétrable. 

[  The  corrigenda  and  addenda  already  printed  in  my  édition  of  the  F  élire, 

pp.  26-3 1 ,  are  hère  omitted.] 

Page 

1.  line  2,  read  armad   thanaisi  ;  line  4,  read  primluic  ;  line  16,  read 

duin.  There  is  a  better  copy  of  Fothud'spoem  in  LL.  149  a.  1.  There 

the  second  line  is  leic  di  anasnai  'leave  to  her  what  is  hers'  [ai,  better 
ai,  gen.  sg.  masc.  fem.  and  neut.  of  the  pron.  è,  Z.2  327). 

m.  line  3  from  bottom,  for  cuai  read  cuair. 

iv.  line  4,  read  'Leave  to  her  what  is  hers';  line  5,  for  'its'  read  'her'. 

xiii,  §  2$.  for  'Let  him  bestow  on'  read  'It  has  profited'. 

on  that  hill,  bewailing  luchnae,  so  that  their  horns  fell  off  them  and  mounds  were  made 
about  the  horns.  Those  hillocks  then  are  called  Horns  of  luchnae.  Afterwards  the  cattle 
went  to  the  Boy  ne  to  quench  their  thirst.  Whence  the  lower  part  of  the  Boyne  is  called 
Cattle-ford.  » 

1.  In  a  collection  of  Irish  canons,  ascribed  to  the  end  of  the  seventh  century,  is  one 

headed  De  quanto  malo  merentur  projectores  infantum  in  ecclesia  Dei.  Sinodus  Hiber- 
nensis  :  Quicumque  infantes  in  ecclesia  Dei  projiciunt  ignorante  abbate,  si  in  ea  episcopi 
suntsepulti,  aut  présentes  sint,  m  annis  et  dimidio  peniteant.  Si  vero  homicidium  in  ea 
fecerint  vu  annis  peniteant.  (Wasserschleben,  Die  Irische  Kanonensammlung,  Lib.  XLII, 
c.  22.) 



On  the  Calendar  of  Oengus.  367 

xvi.  Transi.  §  89.  for  'set  up'  read  'created'. 
§  105.  I  should  now  take  Hiruath  as  an  accusative  gover- 

ned  by  r-athgab  and  renderthus  :  'Herod  withhis  queen 
by  whom  he,  (John  Baptist)  was  slain  with  a  multitude 

of  paeans,  nor  earth  nor  delightful  heaven  received  — 
a  hard  course  ! 

§  109.  Read  'Apostle  Peter's  holy  name  every  synod 
invokes  :  to  a  believer  it  seems  unworthy  that  he  should 

utter  Nero's  name'. 

xvii.       »       §  137. /or  'his  great  renown  has  been  spread'  read  'the 

great  taie  of  him  was  declared'. 

xvin.       »       g  165.  for  'with  the  kingdom's  splendour'  read  'at  her 
kingdom's  death'. 

§  169.  for  'glory'  read  'pride'. 
xx.  »       §  217.  If  in  line  3  medair  be  a  noun  (=  meadhair  a  fore- 

warning  of  future  events,  O'R.)  and  diaid  (gen.  sg.  of 
déad)  be  the  true  reading  in  line  4,  translate  thus  :  'by 

God's  virtue  (there  is)  a  swift  forewarning  of  the  world's 

end  today'. 
§  229.  for  'his    '  read  'his  flocks'  (the  sheep  and  the 

goats) . 

xvi.         »      §  241.  before  'hâve',  insert  'should'. 

§  253.  for  'wounded'  read  'weakened'. 

xxn.        »      §  301.  for  'those'  read  'thèse',  for  'their'  read  'this'. 
nui.      »       §  32 5.  for  'according  to'  read  'along'. 

xxix.       )>      §  24.  for  'weak  woe'  read  'feebleness'. 

§  25.  for  'troop'  read  'swarm'. 
xxxi.  Jan.  2.  Ess(odir)  episcopi.  Mancheni  sapientis,  LL.  355  d. 

xxxin.  Jan.  3.  Findlugo  duin  blesci  .i.  blesc  ainm  muccida  rig  hua  cua- 
nach  ise  robui  isindunudsin  artus  unde  nominatur,  LL.  355  e. 

xxxiv.  Jan.   14.   Gliceri  discipuli  et  diaconi.   Felicis  martiris  qui  fecit 

librum  felicis.  .  Fland  find  i  cullind  ifail  (facs.  ifall)  chorcaigi,  LL. 

356a. 
Jan.   15,  col.  2.  for   'underwent'  read  'succoured'  :  for  'there'  read 

'upon  a  time'. 

xxxv.  line  20,  for  'Jesukin  at'  read  'young  (ôc)  Jesukin';  line  21,  read 
'Bestows  and  is  not  abating'. 

Jan.    16.  Fursu's  pedigree,  LL.  349  f  :  poem  on  his  brothers  and 
sisters,  LL.  3  54  c  d  (Brathir  fursu  côir  a  rad). 

xxxviii.  Jan.   20.  Sabastiani     Ecca  mie  hui  chae  ilath  châin.  Oenu 



368  On  the  Calendar  of  Oengus. 

abad  duana  mie  hui  laigsi.  Fechini  fobair.  Locheni  fili  duibdligid. 
LL.  3  56  d. 

xxxix.  Jan.  22.  Et  filiarum  comgaill  .i.  lasi'i  et  columbae  et  bogae.  LL. 

3$6e.   • Jan.  27.  Murgeni  abad  glinni  uisen,  LL.  3  $6  g,  whence  it  would  seem 

that  the  Muirgen  in  our  text  was  a  man  not  a  mermaid. 

Jan.  30,  col.  2.  for  of  Rossmôr  the  bright  headland  read  Rossmore's 
bright  star. 

Jan.  ji.  There  is  another  version  of  the  story  of  the  fifty  bishops' 
visit  to  Maedoc  in  LL.  285  b.  For  prainde,  xi  col.  1,  line  10,  LL. 
has  cecha  hainï,  and  for  oirbe  it  has  furopre. 

As  to  the  Brig  hère  mentioned  there  is  the  following  note  in  LL. 

3  5  3  d  :  Brig  ic  tig  brige  :  is  lé  tomlachtâ  na  bae  fothrf  inoenl6 

dona  epseopaib.   7  islé  topacht  in  lathi  mbuana  diambu  anmech 

fontfr  archena  «  B.  at  Tech  Bri'ge.  It  is  with  her  that  the  cows 
were  milked  thrice  in  one  day  for  the  bishops,  and  it  is  with  her 

that  reaping  was  done  on  a  harvest-day  when  there  was  a  rain- 
storm  throughout  the  rest  of  the  land.  » 

xlii.  Transi.  §  1 3 .  /or  'praise'  read  'cry'. 

xliii.       »       §  1 5.  for  'after'  read  'at'. 

xliv.       »      §  27.  for  'if  we  dare'  read  'as  we  would  dare  (to  celebrate 

him)'. 
xlvi,  col.  2.  for  'confession'  read  'communion'. 

lu,  col,  line  26.  before  'Alii'  insert  '18  Colman'. 

lui.  Feb.  19.  See  Baethin's  pedigree,  LL.  347  d,  where  'mac  cuanach' 
is  glossed  by  etir  cuanaib  rucad  é. 

lv.  Transi.  §  6.  omit  'that  was'. 

lxi,  col.  2,  line  4.  from  bottom  for  'their'  read  'that'. 
lxiii.  March  1 1.  Oengusa  episcopi  hui  oibleain,  LL.  357a. 

»       12.  Grigorii  papae  romae.  Ostensio  pétri  grigorio  recusanti 
principatum,  LL.  357  a. 

»  13.  Mo-coeméc.  See  a  mnemonic  quatrain  saying  that  he 
lived  414  years,  LL.  353  foot,  and  357  left  margin. 

Other  instances  of  saints'  longevity  will  be  found  in  the 
index.  So  in  the  case  of  heathen  heroes  —  Starkadhr, 
Godhmundr,  the  Servian  Marko,  etc. 

»  15.  mec  Nessan.  Secht  mie  nesain.  Diucaill.  Muridach  qui 

et  cronan  (.i.  craibdech  d.).  Cairell.  Fland  et  hi  quatuor 

in  enga  sunt.  Nessi  uero  et  Nessluga  in  insula  sunt. 
Beoan  ifid  chulend,  LL.  352a. 



LXIV. 

LIV 

LXXI1, col. 

LXXI1I Apr 

LXX1V. » 
» 

On  the  Calendar  of  Oengus.  569 

17.  'Tond  Ch'dna'  is  now  according  to  O'Don.  (Four 
MM.  A.  D.  1  $  57,  note  4)  applied  to  a  loud  surge  in  the 

bay  of  Glandore,  Co.  Cork.  See  the  legend  in  LL.  1 68  b. 

20.  for  'is  boldest'  read  *was  boldest'. 
29.  Ingena  baiti  quae  nutriebant  [facs.  nuberebant]  chris- 

tum,  ethni  et  sodelb  nomina  earum,  LL.  358. 

lxviii.  Transi.  §  9.  read  'on  the  fair  feast  of  Quadratus,  whose  blood 

perishes  not'. 
»      §12.  for  'consecrated'  read  'relie'. 

»       §  14.  after  'came'  insert  'to  him\ 

before  'sluagh'  insert  '3.' 
y  A  wonderful  story  about  Beccan  mac  Cula  and  Bresal 

son  of  Diarmait,  LL.  358,  abridgedby  Keating,  O'Maho- 
ny's  translation,  p.  439. 

9.  Quadrati  cuius  sanguis  adhuc  remanet,  LL.  3  5 8  d. 

10.  Cuanne  uirginis  immaig  loca  imbregaib.  i.  irrus  eo,  LL. 

358e. 
»  17.  Stephan  7  lurint  7  geurgii  7  nanaidin  imbethil  ('the 

infants  in  Bethlehem')  7  petar  decoin  7  donnan  ego  conu- 

lib  martirib  in  domuin  ['with  ail  the  martyrs  of  the 

world']  hoc  die  commemorantur,  LL.  359b.  marg.  A 

list  of  Donnân's  murdered  monks,  LL.  389  a.  The  story 
of  their  martyrdom  is  thus  told  in  LL.  371b  :  Ega 

nomen  fontis  in  aldasain  (.i.  carrac  et/r  gallg'ajedelu  7 
cend  tiri  in  acamairimmuich)  icattaib  ituaisciurt  alban.  Et 

ibi  Donnanus  cum  sua  familia  martirium  subiit.  Quod  sic 

contigit.  Quaedam  mulier  diues  illic  habitabat  ante  Don- 

nanum,  et  illic  pascebantur  pecora  eius.  Haec  ergo  prop- 

ter  inuidiam  quam  circa  illos  habebat  quibusdam  latroni- 
bus  persuasit  ut  interficerent  Donnanum  cum  suis,  sed 
cum  illi  latrones  illuc  uenissent  inuenerunt  eos  in  oratorio 

psalmodiam  cantantes,  et  ibi  non  potuerunt  eosdem 

interficere.  Dixit  autem  Donnanus  discipulis  suis  Eamus 

in  refectorium,  ut  hi  possint  interficere  nos,  ubi  uiuere 

carnaliter  solebamus  :  quia  quandiu  simus  ubi  deo  satise- 

gimus  placere  mori  non  possumus.  Ubi  uero  carni  bene- 

fecimus  carnis  dispendium  soluemus.  Sic  igitur  in  refec- 
torio  suo  in  nocte  paschae  occisi  sunt.  LIIII.  autem 

numéro  passi  sunt  simul  cum  ipso  Donnano. 

lxxv.      »     20.  The  legend  about  the  tree  which  the  heathen  worship- 



370  On  the  Calendar  of  Oengus. 

ped  is  told  thus  in  LL.  3  59  left  margin  :  Crand  môr  robâi 

issin  rôim  7  noadraitis  ingentlidi  é  corothroscsetar  cris- 
taide  na  rdma  tri  ulib  naemaib  eurpae  immô  trascrad  7 

iri  martan  cosemnidachT?].  et  statim  cecidit. 

lxxvi.     »     28.  Cristifori  cum  suis,   xmcccciiii.   Omnis  qui  ieiunat  in 
feria  eius  requiem  inueniet  apud  Dominum,  LL.  359  e. 

lxxvii.    »     29.  With  the  story  of  Coningen  and  the  shewolf  cf.  the 
taies  of  Wolf-dieterich  and  ofRomulus  and  Remus. 

Lxxxin,  col.  1.  May  2.  ''ifochraib  dosum'  should  probably  be  (as  in  Laud 

610)  afochraic  seom  'his  reward'. 

lxxxiv,  col.  1,  line  10.  afîer  'inceptio'  insert  '[leg.  conceptio]\ 

May  4,  for  'anterini'  rend  'Anatherii'. 
May  6.  Before  'sancti  Iohannis'  some  words  such  as  'Hic  cadit 

euasio  incolumis'  are  wanted. 
lxxxv.  May  11.  Crumthir  Cormac  7  inâraind  atâ.  Isé  rochomarc  de 

diabol  cinnas  rasossed  nem.  ['Priest  Cormac,  and  in  Aran  he  is. 

He  it  is  that  asked  the  Devil  how  he  might  attain  heaven]'.  ad 
quem  diabolus  dixit  Diamba  clerech  [see  this  printed  from  LB.  in 

my  édition  of  the  Félire  pp.  clxxxxiv,  clxxxv],  LL.  360  d,  and 
lower  margin. 

lxxxvii,  col.  1.  May  16.  Cairnech  0  thuilen.  LL.  360  e  has  Cairnig  0 
chuilén. 

Lxxxvin,  col.  1.  May  20.  "marcello  suae'  should  certainly  be  'Marcel- 
losae\  as  in  LL.  360  f. 

lxxxix.  The  lCred'  of  the  poem  hère  cited  is  *Trea'  in  the  version  of  it 
given  in  LL.  354,  lower  margin. 

xciii.  Transi.  §  10.  read  'They  meet  on  one  road  :  happy  is  he  who  has 

found  them  !' 

xcv.       »      §  22.  for  'ease'  read  'weakness'. 
xcix,  col.  2,  line  22.  for  'son  of  Noe'  read  'mac  noe'. 

en,  col.  1,  lines  24,  25.  read  [as  a  continuation  ofthe  note  on  Nem)  '.i. 
calbe  [.i.]  ca(e)l-beo  eo  quod  omnes  [leg.  homines  ?]  mirarentur  (eum) 

pro  macie  uiuere'.  This  is  explained  by  the  following  note  in  LL.  373 
lower  margin  :  Nem  mac  hul  birn.  Nem  tribus  nominibus  uocabatur 

.i.  nem  7  piîpu.  7  cailbe.  Nem  primum  nomen  eius  a  parentibus.  Pupu 

apud  scottos.  id  est  papa,  eo  quod  cathedram  pétri  petiuit  [Tertium 

nomen]  .i.  cailbe  .i.  câel  béo  ['thin  alive']  eo  quod  homines  [facs. 
hoes]  mirabantur  eum  uiuere  (pro  macie).  Unde  senan  insi  cathaig 
cecinit 

Abbas  almus  amabilis  Comarba  petair  is  pdil 



On  the  Calendar  of  Oengus.  371 

romae  rector  docibilis  tudchait  cailbe  anair  orôim 

papa  pastor  probabilis  nem  mac  hui  birn  brathair  gle 

caelbe  custos  regiminis  dian  comainm  pupu  airne. 

civ,  col.  2,  line  4.  from  bottom,  for  'give'  read  'bestow'. 

last  line,  for  'gathers'  read  'shall  corne'.  The  Devil's  assertion  as  to 
the  effect  of  Moling's  malédiction  maybeillustratedby  the  following 

note  in  O'Donovan's  Battle  of  Maghrath  p.  30:  According  to  the 
présent  notions  of  the  native  Irish  about  the  nature  of  a  curse,  it  is 

to  be  likened  to  a  wedge  with  which  a  wordman  is  cleaving  a 

pièce  of  wood  :  if  it  has  room  to  go  it  will  go  and  cleave  the 

wood  ;  but  if  it  has  not,  it  will  fly  out  and  strike  the  woodman 

himself,  who  is  driving  it,  between  the  eyes. 

cvn,  col.  2,  line  14.  read  'Nought  he  found  save  their  greatgrandsons,' 
(ni  tharraid  acht  an-inndûi,  LL,  368  lower  margin).  Cancel  note  d. 

cviii,  col.  2,  line  6.  for  'Macc'  read  'Maicc'. 

cix.  Transi.  §    7.  for  'heavy'  read  'firm\ 
ex.       »      §  14.  afîer  'beseech'  insert  'him'. 

§  1 5.  for  'among'  read  'throughout'. 
cxi.       »       §  23.  for  'troop'  read  'swarm'. 

cxv,  col.  2,  line  10.  for  'his'  read  'the',  line  23  add  '(in  their  pedigrees)' 
See  them  LL.  347  a,  b. 

cxvii,  col.  2,  line  9.  for  'Time  there'  read  'At  présent  (?)',  line  21,  for 
'Oblivion'  read  'Omission', 

exix,  col.  1,  lines  28,  29.  'spatio  iteneris  trium  ostantes'  should  proba- 

bly  be  'spatio  itineris  trium  ostantium'  (the  distance  of  a  journey  of 
three  ostents).  Compare  the  Med.   Lat.  ostentum,  Ir.  ostent,  which  is 

said  to  hâve  been  2/75  of  an  hour.  (O'Don.  Battle  of  Maghrath,  334). 

It  is  '/60  of  an  hour  according  to  the  Vêtus  Agrimensor  and  Hrabanus 
quoted  by  Ducange,  s.  v. 

cxx,  col.  2,  line  8.  for  'Pharisees'  read  'Pharisee'. 
cxxi,  col.  1,  line  17,  for  lumbus  read  lupus, 

cxxm.  Transi.  §    9.  for  'family'  read  'servant', 

cxxiv.       »       §15.  /or  'shield'  read  Svarrior'. 

§  18.  for  'a  troop  that  magnified  God'  read  'greatened 
God's  company'. 

cxxv.        »       §  22.  read  'Emilianus'. 

»       §  24.  for  'whose  stories'  read  'tidings  of  him'. 

»       §  25.  for  'spread  out'  read  'declared'. 

cxxvi.       »       §  30.  for  'Agatha'  read  'Agapa'. 

»>      §  32.  for  'overspread'  read  'déclare'. 



372  On  the  Calendar  of  Oengus. 

cxxix,  col.  i,  line  14.  for  'and'  read  a[cu]nd  'apud  nos'. 
cxxx,  col.  1.  The  story  of  the  seven  sleepers,  hère  told  in  Latin,  istold 

in  Irishj,  LL.  361,  top  margin. 

cxxxm,  col.  2,  line  6.  for  '35'  read  '2  $\ 
cxxxv.  Aug.  30.  Passio  dgapae  et  chionae  et  herennae,  LL.  362  a.  i.  e. 

Agape,  Chionia,  Eirene.   (This  shews  that  the  reading  of  Rawl.   505 

is  to  be  preferred)  Aug.  31.  In  LL.  362  b  is  the  following  :  'Paulini 

episcopi  nolanae  urbis  qui  se  tradidit  in  seruitutem  pro  filio  uiduae'. 

col.  2,  line  1 3.  for  'overspread'  read  'déclare', 

cxxxvi.  Transi.  §    5.  for  'I  reckon'  read  'thou  reckonest'. 

»       §    7.  omit  'were'. 
cxxxvn.      »       §    9.  for  'solemnity'  read  'festival'. 
cxxxviii.     »       §  19.  for  'Christ'sloveableamends'redd'Christ,-loveable 

amends!1 
cxxxix.       »       §  26.  for  'splendid  (and)  praiseworthy'  read  '(a  splendid 

cry  !)'. 
cxlii,  col.  2,  Unes  1 1  and  1 5 .  /or  'eviF  read  'Mac  Nisse'. 

note  a.  add  'Or  perhaps,  'may  no  one  believe  thy  successor'.' 
cxliv,  col.  1,  line  1 3.  The  poem  hère  referred  to  is  in  LL.  374  c.  See 

also  Cormac,  s.  v.  cacaid. 

cxlvi.  Sep.  20.  Daromae,  LL.  362  g,  at  17  Sept. 

cxlviii,  col.  1,  line  12.  before  'atsaigtis'  insert  '30'. 

cl.  Transi.  §  14.  before  'suffering'  insert  'the'. 

cli.       »       §  16.  for  'Ceicra'  read  'Ciar'  ['Caere  in  africa'  ...  Ceire 
filiae  Duibree,  LL.  363  h]. 

»       §  18.  for  'we  increase'  read  'who  enlarges  us'. 

»       §21.  and  note  6.  for  'strenuous'  read  'brave'. 
clii.      y      §  26.  read  'Nasad,  Be6ân,  Mellân,  in  every  way  narrate 

them  !' 
CLin.     »       §  31.  for  'overspread'  read  'déclare'. 

clvi,  col.  2,  line  31.  'of  a  dead  woman  was  he  conceived' :  compare 
LB.  10  b  :  Cethardha  na  pennither  hi  tir  nerenn  .i.  coiblige  mairb  (id 

est  mulier)'  etc.  See  Liebrecht  zur  Volkskunde  54  (Die  Todten  von 
Lustnau),  and  especially  the  extracts  from  Mapes,  ibid.  p.  58.  The 

dead  woman  was  perhaps  a  vampyre,  as  in  Gautier's  taie  La  morte 
amoureuse, 

eux,  notef .  Add  'so  does  the  author  of  the  Mart.  Taml.  LL.  364  f.  : 

'Nasad  .  beoain  .  mellain  .  Très  sancti  de  britoniae  (sic)  et  in  una 

ecclesia  sunt  .  in  huib  echach  ulad  it  amlachtain  humail  ic  loch  b(r'ii- 

crenn'. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  373 

clx.  Oct.  29.  So  LL.  364g  'Taimthinae  uirginis'. 

clxii.  Transi.  §    7.  for  'grievous  was  their  road,  they'  read  'sore  was 

their  slaying'. 
clxv.        »      §  2  $ .  for  'into'  read  'out  of'. 

clxvi.       »       §  29.  /or  'fair  diadem,  great,  praiseworthy'  read  'who 

was  a  fair  diadem  —  great  cry  !  —  '. 

clxix.  Nov.  17.  before  Araide  insert  'fiachach'. 

CLxxm,  col.  2,  third  line  from  bottom,  for  'Findloga'  read  'Findlug'. 

clxxv.  Transi.  §    4.  For  'Drusus'  read  'Thyrsus'  (06paoç),  a  martyr 
celebrated  by  the  Greek  church  on  this  day. 

clxxvii.     »      §  2 1 .  for  'sad  story'  read  'taie  of  torment'. 
clxxxi.  Dec.  11.  The  Yew  of  Mugna.  See  a  wonderful  account  of  the 

dair  Mugna  ('oak  of  M.')  in  LL.  200  a. 

clxxxiii.  Dec.  22,  line  4.  for  'fiebat'  LL.  365  b  has  'habebat'. 

clxxxviii.  Transi.  §    9.  for  'fiebat'  LL.  365  b  has  'habebat'. 

clxxxix.         »       §  49.  for  'to  my  territory'  read  'with  my  company'. 

cxci.  §101.  after  'disturbs'  insert  'it'. 

§  105.  after  'adjusted'  insert  'it'. 

cxcn.  §  1 17.  for  'miseries'  read  'torments'. 

§  133.  read  'neither  wooing  nor  vainglory  hath  (hère)  brought 

forth  great  tomes'  ('der  Sinn  ist  wohl,  dass  nicht  Geschichten 
von  Liebeslust  oder  Kampfesùbermuth  den  Inhalt  des  Félire 

bilden'  —  Windisch). 

§  141.  for  'a  great  number'  read  e multitudes', 

cxcv.  §  209.  for  'invoking'  read  Mnviting'. 

ccx.  for  '*addam-',  read  ''addamim,  atmaim',  and  for  'protect'  read 
'acknowledge'. 

ccxi,  line  27.  for  'Ordnigthe1  read  'Ordnithe'. 

after  'agaid'  insert  'Agappa  (leg.  Agape),  Aug.  30'. 

ccxn.  1.  aill  before  'Ep.'  insert  'July  24'. 

ccxiii.  Airerân.  add  'Aireran  (Eireran,  Airennan")  ind  ecnai,  Aug.  1 1,  of 
Tigh  Ereran  in  Meath  and  abbot  of  Tamlacht  next  after  Maelruain, 
Mart.  Don.  217. 

ccxiv.  aisndéid.  after  'Aug.  29'  insert  Nov.  1 3  D.  ni  aisndiusa  (gl.  non 
feram)  Sg.  47  a.  13. 

ccxv.  3  an.  an-as-n-âi  'what  is  hers',  Fothud's  poem. 
ccxvi.  annach.  gen.  cend  annaig  7  diumsa  in  domain,  LL.  224a. 

ccxviin.  arfich  'vanquishes'.  So  in  LL.  344b  :  Dligid  ecna  airmitin.  Arfich 

gaes  gail  'Knowledge  isentitled  to  respect.  Wisdom  vanquishes  valour'. 
dele  line  7. 

Rev.  Cdt.  V  2  5 



374  On  the  Calendar  of  Oengus. 

ccxix.  4.  at.  Add  'Ep.  510B. 
ccxx.  atbalim  .  fut.  3d  pi.  atuelat,  Prol.  247  B. 

ccxxi.  bâgach.  gen.  sg.  m.  bâgaig,  Feb.  1 5  B. 

ccxxn.  baie,  omit  '=  Lith.  smarkùs  gewaltig  V 
ce xxv.  Bledma.  In  the  quotation  from  the  Book  of  Leinster  (p.  159,  b, 

17  of  the  facsimile)  for  snithi  rig  read  snithi  n'g.  blog.  gen.  sg. 
bôiseom  oc  ithi  blogi  do  thanaig  'he  was  eating  a  pièce  of  îanach 
(some  kind  of  hard  cheese),  LL.  125  a.  ace.  dobeir  in  mbloig  isin 

tabaill  'he  puts  the  pièce  into  the  sling',  ibid. 
bocht.  boctân,  Sg.  46  a. 

After  the  article  bocht  insert  'boduasna,  Ep.  102  B,  for  fo-d-fuasna. 
See  fofuasnaim'. 

ccxxvn.  2  bru-  (the  u  is  long)  :  jd  sg.  prêt,  coro-brûitn  asna  'sin  tâeb 
ba  siriu  ûad  'so  that  he  broke  three  ribs  in  the  side  that  was  farthest 

from  him',  LL.  73  b. 
ccxxviii.  contulim  should  be  comthulim,  and  this  article  should,  accord- 

ingly,  be  transposed  to  p.  ccxxvn. 

ccxxix.  caor  :  dele  'n.  pi.  coraid  Prol.  6$\ 

carnech.  The  meaning  is  'Cornish'  according  to  D.  Mac  Firbis,  Ir. 
Nennius,  cxi. 

ccxxxn.    1.  cet.  The  Welsh  cognate  is  cennad  (from  *centad,  Rhys) 
'mission,  permission,  leave',  not  ced. 

Ciarân.  The  form  Quiaranus  explains  the  Corn.  Piran. 

cléir,  cliar  is  perhaps  a  loan  from  Lat.  plëri. 

ccxxxiv.  Clothrann.  The  nom.  sg.  Clothru  (daughter  of  Echaid  Feidlech 
and  sister  of  Medb)  occurs  LL.  124  b. 

ccxlii,  line  3,  add  'brought  forth\ 

line  23,  for  'co'  read  'Eo'. 
cuiriur,  3d  pi.  s-pret.  rochuirset,  Jan.  25  B. 

ccxLin.  after  the  article  Curufin  insert  'eut  with  thy',  Ep.  331  B. 
d  infixed  pron.   Also  in  no-d-bagu,  Nov.  30  D,  ro-d-iefa,  Ep.  $  $  B, 

bo-d-uasna,  Ep.  102  B. 

da  infixed  pron.  Also  in  atalegfa  (ad-da-1.)  Ep.  2 1 6,  do-da-farnaic 

June  10,  corruptly  no-do-cantais,  July  30. 

ccxliv.  -dan-  infixed  pron.  Corruptly  -don-;  do-don-fairnic,  June  10  B. 

ccxlv.  deich-n,  but  a  deich  ar  trib  cetaib,  Oc.  9  D. 
ccxlvi.  after  the  article  derbdâlach  insert  derbiled  (leg.  derbile  a  great 

tree?)  Aug.  3  Rawl.  505. 

ccxlvii.  déud  (better  déad)  :  diaid  in  B  seems  the  gen.  sg.  governed  by 
medair. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  375 

cet.  dofairci  :  cf.  do-m-farcai  fidbaidae  faï,  Z.2  954. 

dofarnic,  dofairnic  (do-for-ânaic)  is  a  redupl.  prêt,  of  doforicim.  do- 

to-farnaic  (better  do-da-farnaic,  Rawl.   505)  eos  invertit,  June  10. 

O'Cl.  explains  fâirnic  (prêt,  of  foricimï  by  fuair  invertit. 

ccli,  line  1 .  for  'we  increase'  read  'who  enlarges  us', 
dele  lines  3  and  4. 

line  14,  omit  'donad  faceret'. 

cclii,  line  39,  for  'dofosat'  read  'tuismim'.  Add  to  the  article  Domnéc  : 
'lt  is  mentioned  in  the  life  of  S.  Modomnoc  of  Lann  Beachaire, 
now  Killbarrick  in  Fingal  near  the  city  of  Dublin,  published  by 

.  Colgan  in  his  Acta  SS.  1 3  Febr.,  that  bées  were  first  introduced 

into  Ireland  from  Menevia  by  that  Saint,  O'Don.  Battle  of  Magh- 

rath,  35  n.' 
Donnchad  :  for  'Donnaill'  read  'Domnaill'. 
Doroma.  This  is  Daroma  in  LL. 

doselba.  This  may  mean  lthy  possession'  (selba). 
ccliu.  drong.  This  seems  to  hâve  been  declined  also  like  a  fem.  â-stem 

face.  pi.  dari/îgset  in  daescarsluag  droflga  dermâra  'the  rabble  made 

vasttroops',  LL.  221  a].   If  so,  the  voc.  sg.  drong,  Ep.  401,  is  right 
and  belongs  to  this  declension. 

cclv.  écaib.  sg.  dat.  Isin  écaib  atâ-si  dino,  LL.  12$  a. 

écra.  for  'éss-cara'  read  'an-carant',  (Zimmer),  and  cf.  W.  annghar. 
Ectoir.  Crimthan  is  called  Hechtair  Elgga  (.1.  herend)  Hector  of  Ireland, 

LL.  45  a. 

cclvi.  for  éirgi/n-  read  éirgim. 

cclvii.  Eolang.  Rhys  compares  'Evolengi'  of  the  Dugoed  inscription. 

cclviii.  Eufemia.  for  'Chalcedonia'  read  'Chalcedon'. 
cclix.  after  the  article  fâsaim  insert  Tâssach  s.  m.  a  désert,  a  wilderness  : 

n.  pi.  fâssaig,  Prol.  68  B'. 
cclx.  femdim.  Rhys  compares  W.  gommedd  to  refuse. 

Feradach.  He  was  father  (in  religion,   bien  entendu)  of  Ciannait  and 

abbot  of  Hf  (Iona)  from  A.  D.  865  to  880. 

feraim.  3d  pi.  s-pret.  also  in  Prol.  3  B. 

cclxii.  Finan,  for  'Ap.  4'  read  lAp.  7'. 

Fintan,  line  2.  for  '29'  read  lz\\ 

cclxiv,  line  3.  for  'oebar'  read  'foebar'. 
after  the  article  fofuair  insert  fofuasnaim  /  disturb.   jà  sg.  près,  indic. 

fufuasna  Z.2  953,  with  infixed  pron.  bo-d-uasna,  Ep.  102  B. 

cclxv.  fort  a  prefix.  omit  'fort-selba'. 

fort  on  thy.  after  '307'  insert  land  perhaps  Ep.  4'. 



376  On  the  Calendar  of  Oengus. 

fortgillim  :  also  in  Wb.  4c  :  for  'fiât'  read  'permission', 

fortselba.  add  'or,  if  we  read  fort  selba,  in  (lit.  on)  thy  possession' . 
cclxvii.  fubothaim  :  2d  sg.  près,  indic.  cid  dia  fubthai  na  baethlaegho 

why  dosî  îhou  frighten  the  foolish  calves  ?  H.  2.  16,  col.  376. 
cclxix.  Gérait.  Rhys  compares  W.  Geraint. 

giall.  omit  'W.  gwystl,  Corn,  guistel'. 

cclxxiii.  After  the  article  'Hilarius'  insert  'Hiruath  Herod,  Prol.  105'. 

lair.  for  'r-stem'  read  'a-stem'.  Perhaps  the  true  reading  is  Ciair  : 
cf.  Filiarum  mie  cieir  .1.  un  (leg.  un)  Darinill  [=  Darmil,  LB.] 

et  darbellinn  et  [coel  et]  comgell  i  cill  maignend,  LL.  364  f. 

cclxxiv.  Ichtbrictan.  Our  saint  was  probably  the  Egbert  who  persuaded 

the  community  of  Iona  to  adopt  the  Catholic  Easter  and  coronal  ton- 
sure, and  who  died  in  that  island  A.  D.  729.  See  Bede,  H.  E.  m,  4, 

v.  9,  22. 

cclxxv.  flach.  omit  the  second  'no  luthgair'. 

imbel  .  ace.  pi.  roinnarbsat  bretnu  for  imliu  na  hindsi  'they  banished 

the  Britons  to  the  borders  of  the  island',  LL.  6  b. 

Imchath.  This  is  the  Gaulish  'Ambigatus'  if  that  name  be,  as  Rhys 
suggests,  a  mistake  for  Ambicatus. 

imper,  sg.  ace.  escomlâid  ...  cosinn-impeir,  LL.  224a. 
cclxxviii.  ingor  :  seems  borrowed  from  Lat.  angor. 

cclxxxi.  Laissrén.  The  last  three  lines  of  the  verses  hère  quoted  should 

be  rendered  'I  say  to  you  without  hastiness,  let  them  be  commémora- 

ted  by  you  together,  on  the  same  day  of  the  week'. 
cclxxxiii.  lén  seems  to  mean  softness,  mildness,  weakness  (tossach  lubra 

lén,  LL.  345  b)  and  to  be  cognate  with  Lat.  lênis. 

lenaim.  The  correct  form  of  the  2d  sg.  redupl.  s-future  is  lileissiu  : 

'lilessai',  'lilessa'  are  mère  scribal  corruptions, 

lénaim.  for  '•vulnero'  read  'infirmo  .<". 
cclxxxiv.  1  lia.  liacc.  The  dat.  sg.  liic,  Oc.  5  (where  it  is  a  dissyllable) 

probably  belongs  to  1  lia. 

cclxxxv.  li'th.  line  3.  for  'when'  read  'where'. 

cclxxxvi.  loid.  for  'Iôid  loin  luad  a  blackbird's  swift  lay'  read  'ldid  luin 
a  blackbird's  song\ 

lua  .  tue  cerba//  lua  da  choiss  friasi  . . .  corothuit  gormlaith  dara  aiss 

siar  coraba  annâire  ricach  C.  gave  lier  a  kick  of  his  foot,  so  that 

G.  fell  backwards  and  her  shame  (pudenda)  was  before  every  one, 

LL.  52b  11. 
luad  .  lûad  nad  cél,  Sg.  203. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  377 

cclxxxvii.  luchtlach.  for  'multitude'  read  'crew'. 
luid,  line  4.  read  matuluid  ...  maitulaid. 

cclxxxviii.  mad.  In  Feb.  27b  it  seems  to  mean  'as  is'  :  so,  apparently 
in  Wb.  51  d  (Z.2  1 041)  cid  armuinterni  mad-tû. 

cclxxxviii.  Maelruain.  Add  'His  dévotion  to  S.  Michael,  referred  to  in 
the  Irish  Préface,  p.  vi,  is  evidenced  by  a  Latin  hymn  to  thatarchan- 

gel  (Mone  1.  447),  which  ends  thus  :  'qui  régnas  in  (sascula)  saeculo- 
rum  amen,  benedicat  deus  te  et  michael  for  [i.  e.  inquit]  moilruain 

[Moilruen?  Mone  :  moilrum]  amen.' 

ccxc.  mar.  for  Hf  read  'like,  as'.  This  is  Middle-Irish  for  immar.  Com- 
pare LL.  44  b  : 

Ni  chluinem  inoenchuiced  eùr  thalmain  is  naemnem 

callig  immar  naeb-Brigit  is  clerech  immar  Chaemgen 

'we  hear  not  in  any  one  province,  both  in  earth  and  holy  heaven, 

of  a  nun  like  holy  Brigit  and  a  cleric  like  Coemgen'. 
ccxci.  -med.  But  medair,  Prol.  219,  may  perhaps  be  a  substantive  = 

O'R.'s  meadhair  forewarning. 

meirblén.  for  'weak  woe'  read  'feebleness'. 

ccxciv.  mogad.  for  'mogaid'  read  'mogad'.  dat.  mogaid,  Three  Hom. 
70.  The  nom.  sg.  is  probably  moga  or  mogu. 

molatha.  for  'part.  prêt,  pass.'  read  '2a  sg.  imperat'. 

ccxcvi.  muinter.  In  May  1 1  and  Aug.  9  muinter  probably  means  'ser- 

vant'. So  in  LL.  109  a  Cûchulainn  says  to  his  charioteer  :  bdt  innarb- 
thach  féin  uamse  7  nibat  munuzr  dam  ('thou  shalt  not  be  a  servant 

of  mine')  ix  ni  miad  lim  mo  ara  do  marbad  ('for  I  deem  it  no 

honour  to  kill  my  charioteer'),  and  in  LU.  134a  we  find  :  luid  in 
fer  ...  fersat  failte  môir  fri  techtaire  mongan  (=)  fersait  faelti  mdir 

fri  muintir  mongân  'they  made  great  welcome  to  Mongan's  messenger 

(servant)'.  So  in  Cormac,  s.  v.  prull  :  dotrorbai  beist  a  senchain 

7  bud  hisin  do  muintir  acht  coroisium  tir  'the  monster  hath  profited 
thee,  0  Senchan,  and  it  will  be  thy  servant  provided  we  reach  land'. 

ccxcvn.  n  infixed  pers.  pron.  of  $d  sg.  After  'Prol.  143'  insert  'no-dlo- 

maim  Prol.  315  b',  and  before  'Dec.  21'  insert  'July  14'. 

ccxcviii.  nél.  Add  'With  n'g  nél'  May  1 1,  Aug.  27,  Ep.  398,  cf.  vspe- 
XïjvspéTa  Ze6ç,  'qui  fait  courre  la  nue',  Berte  136,  183,  cited  by Grimm  D.  M. 

ccxcix.  ni/zse.  should  be  ni  ansa  :  ni  anse  6n,  Sg.  18a. 

ceci,  ocht-  n.  la  hocht  déich,  Oc.  16  D. 

ôerf  .  nom.  dual  :  dâ  dcrig  uallcha,  LL.  223  a. 



378  On  the  Calendar  of  Oengus. 

cccii.  on.  before  'blemish'  insert  'f.  scathe'. 

orcaim  (better  orgaim)  :  for  l$d  sg.  2dy  près.'  read  'prêt.  part,  ortai, 
Jan.  26,  is  the  pi.  of  the  prêt.  part,  pass.' 

cccv.  râith.  loc.  sg.  râith,  Prol.  200  a. 

cccvi.  rath.  after  'May  1 $'  insert  'Nov.  1 1\ 

réde.  before  'smoothness'  insert  'evenness'. 

for  the  article  'reraig'  read 

'renim  I  grant,  sell,  =  7cépvï]|ji.i,  2d  sg.  redupl.  s-conjunctive  roeresiu 
Ep.  427,  431,  for  ro-rere-siu,  as  do-roe-ga,  roe-mid  for  do-ro- 

gega,  ro-memid. 
rerach  s.  m.  patriarch,  gen.  sg.  remthus  rerig,  LU.  104b.  nom.  pi. 

reraig,  Colm.  h.  44,  gen.  pi.  rerach,  (corruptly  reraig,  reraich) 

Ep.  237'. 
cccvn.  richtain.  The  nom.  sg.  is  richtu. 

cccix.  ruanaid  :  n.  pi.  m.  tri  ânraith  rdanaidi  rodana,  LL.  22$  b. 

ruidiud.  for  indeargadh  read  imdeargadh. 

cccxi.  salland.  for  'Root  SVAR  etc.'  read  'Dec.  31  D.  Probably  borro- 

wed  from  psallere  ̂ aXXstv'. 
After  the  article  Sanct  insert  Sanctain,  Santan,  May  9. 

cccxn.  After  the  article  selaim  insert  selba  s.  possession,  Ep.  4. 

cccxiii.  For  the  article  sernaim  read  'sernim  /  déclare  (root  svar?),  $d  pi. 
près,  indic.  act.  semait  Aug.  3 1 ,  Oct.  3 1 ,  subjoined  form  :  ni  sernat 

.  1 .  ni  aisndedat  Ml.  3 1  a.  Prêt,  passive  sg.   3  rosreth  Aug.  2  $ 

2dypres.  pass.  sg.  3  no-sretha  Prol.  138'. 
sescat.  Perhaps  this  and  other  so-called  absolute  forms  of  the  nume- 

rals  are  genitives  of  the  so-called  conjunct  form. 
cccxv.  siuur,  for  svasâr  read  svesôr. 

slige.  This  article  should  be  'slige  s.  f.  a  slaying,  Nov.  7,  dat.  iarsligi 
cet .  iar  sligi  na  sluag,  LU.   97  b   22,   114b  41  ;  cf.  slec  and 
arslig. 

cccxvi.  slondim.  for  déclare  read  dénote, 
snai.  Omit  this  article. 

snâmach,  line  $,  after  'guide'  insert  'But  possibly  it  merely  means 
'blithe',  'cheerful',  and  is  a  relie  of  the  old  heathen  notion  of  the 
gladness  of  the  gods,  whose  places  were  taken  by  the  saints, 

cccxvu.  soeth,  line  5  for  'with  you  (is  his)'  read  'seems  to  you  (his). 

solad  may  be  =  solad  'profit',  the  opposite  of  dolod  'loss'. 

som,  line  1,  before  'pi.'  omit  'sg.'. 

cccxviii.  sonairt.  before  'firm'  insert  'strong'. 

soréid.  This  article  should  be  'soreid  adj.  (so-reith)  easy,  Prol.  30. 



On  the  Calendar  of  Oengus.  379 

Compar.  soirthiu  gl.  expédition  Z.2  863.  Opposite  to  doraid  dif- 

ficulté sreim.  Omit  this  article, 

sruith.  After  this  article  insert  'sruithe'  s.  f.  wisdom,  dat.  sg.  Prol. 

299  B. 
su-.  After  this  article  insert  :  '-su  pronominal  suffix  of  2a  sg.  trit-su 

Ep.  438  B'. cccxix.  suirge.  Omit  the  last  sentence, 

cccxx.  line  \6,for  'death'  read  'name  of  a  virgin'. 
tairthim.  for  'splendour'  read  'death',  and  add  sdan-tairthim  cotulta, 

LU.  78  b.  turrtim  .1.  bas,  O'Dav.  120. 

taithlech  means  amends,  'satisfactio'  Z.2  881,  gen.  taidlich  Ml.  23  a. 
dat.  taidliuch  Ml.  32  a. 

talam.  After  'land'  insert  'Prol.  108'. 
cccxxn.  tét  for  'tét  to  go'  read  'téit  (do-eit)  goes' .  and  add  'Inf.  oc  mo 

thoéitse,  Z.2  503'. 

After  'thiar'  insert  'Thyrsus,  a  martyr.  Dec.  14. 

cccxxin.  after  the  article  'tinbuanad'  insert  'tinmim  /  eut,  divide,  carve. 
tinmeduninbiad,  LB.  217a  :  3dpi.  prêt.  pass.  rotinmit,  Prol.  38  B, 

also  in  the  Franciscan  copy,  a  middle-Irish  form.  The  verbal  noun 

is  teinmheadh  .i.  gearradh,  O'Clery's  Glossary. 
for  tdeuired  etc.  read  tochuired  (do-fo-cured)  s.  m.  an  invitation. 

cccxxiv.  dele  the  line  beginning  'tr  from  dr.' 

cccxxvi.  line  8,  for  'Drusus'  read  'Thyrsus'. 
cccxxvn.  before  tus  insert 

tuismim  (do-fo-ess-semim)  /  bring  forth,  create .  }d  sg.  t-pret.  dorosat 

(=  do-ro-fo-ess-sem-t) ,  Prol.  91. 
ûabair  is  perhaps  a  substantive,  the  gen.  sg.  of  uabar. 

cccxxix.  line  2,  after  '(2)'  insert  't-ot-ic  May  25'. 

line  3,  for  'for  it'  read  'to  him'. 

I  take  this  opportunity  of  noting  the  following  corrigenda  of  my  édi- 

tion of  the  Irish  notes  in  the  Book  of  Armagh,  17a  1- 1 8  b  2  (Goidelica2, 

pp.  84-92)  : 

P.  8$,  line  5,  after  -décrad'  insert  'dimuintir'. 

—  line  19,  for  (din'  read  'di/zo'. 

—  note  4,  for  '87'  read  '92'. 



380  On  the  Calendar  of  Oengus. 

P.  86,  last  line,  for  'din'  read  'di/zo'. 

P.  87,  line  15,  for  'importsin'  read  'inportsin'. 

P.  88,  note  22,  line  22,  for  'Whit'  read  'Shrove'. 

P.  89,  line  4,  for  'for'  read  'far'. 

—  line  $,  for  'Conacolt  to'  read  'Conaclid  with*. 

—  lines  7,  8,  for  'crânes'  read  'round  hills'. 

—  line  26,  for  'Patrick'  read  'Patrick's  family\ 
—  line  31,  for  'blackthorn'  read  'brake'. 

P.  90,  line  14,  for  'family'  read  'province'. 

P.  91,  lines  29,  30,  for  'build'  read  'put'. 
—  line  32,  for  'measure'  read  'mark  out'. 

—  line  34,  for  'measured'  read  'marked  out'. 

—  line  35,  for  'marked  out'  read  'put'. 

W.  S. 

Oxford.  6th  June  1882. 



MÉLANGES. 

TARANVS?  ou  TARANIS? 

Un  mémoire  étudié  et  intéressant  de  M.  Robert  Mowat  a  posé  cette 

question  :  «  le  nom  du  dieu  tonnant  des  Gaulois  est-il  Taranus  ou  Tara- 
nis  ?  »  et  l'a  résolue  en  faveur  de  Taranus  ' . 

L'argumentation  est  très  simple  :  «  Tarants  est  la  leçon  commune  des 
manuscrits  de  Lucain  ;  cependant  le  codex  7936  (fonds  latin  de  la  Biblio- 

thèque nationale)  donne  Tharanus,  et  Diefenbach 2  a  produit  une  autre 
leçon,  Taramis,  qui  devient  Taranus  en  reportant  à  la  sixième  lettre  i  le 

dernier  jambage  de  la  cinquième  m.  De  là  naît  le  soupçon  que  la  leçon 

Taranus  pourrait  être  la  véritable  ;  soupçon  qui  se  change  en  certitude 
quand  on  considère  que  tous  les  dérivés  qui  en  sont  connus  :  Taranucus, 
Taranucnus,  Taranutius,  sont  construits  sur  un  thème  en  u,  Taranu,  avec 

adjonction  des  suffixes  co-s,  cno-s,  îio-s.  » 

Cette  argumentation  a  deux  parties  :  i°  Les  dérivés  épigraphiques 

Taranucus,  Taranucnus,  Taranutius  s'expliquent  par  un  thème  en  u, 

Taranu,  et  non  par  un  thème  en  i,  Tarani;  2"  donc  Tarants  n'existe  pas, 
et  Taranus  est  la  véritable  leçon  à  restituer  dans  les  textes  de  Lucain. 

C'est  un  enthymème,  comme  disent  les  logiciens.  Il  faut  voir  si  les  pré- 
misses en  sont  solides,  et  si  la  conclusion  sort  légitimement  des  pré- 

misses. 

Les  prémisses  sont  solides.  Taranus  3  explique  seul  la  présence  de  Vu 

1.  Les  autels  gallo-romains  de  la  cité,  dans  le  Bulletin  épigraphique  de  la  Gaule, 
dirigé  par  Florian  Valentin.  Vienne  et  Paris,  18S1,  n"  3,  p.   123. 

2.  Orig.  Europ.,  p.  423,  note  de  M.  R.  M.  —  Walchius  (de  Deo  Taranucno,  Iéna, 
1767)  donne  les  variantes  :  Taranis,  Tharanis,  Tharamis,  Taranus. 

3.  Taranutius  ou  Taranutia  est  un  nom  de  famille,  que  M.  R.  M.  traduit  par  Fulgen- 
tius.  Si  ingénieuse  que  soit  la  traduction,  il  n'est  pas  possible  de  l'admettre.  Fulgentius, 
dérivé  de  fulgur,  fulgens,  éclair,  brillant,  ne  correspond  que  par  à  peu  près  à  Taranu- 

tius. bruyant  comme  le  tonnerre.  Jovius,  Jovianus  me  semblent  s'en  rapprocher  mieux, 
sans  le  reproduire  exactement. 



382  Taranus?  ou  Tarants? 

thématique  dans  les  dérivés.  Mais  la  conclusion  ne  ressort  pas  absolument 

des  prémisses.  Rien  ne  s'oppose  à  ce  que  Taranis  existe  parallèlement 

à  Taranus,  c'est-à-dire  que  Taranis  ait  un  sens  différent  du  sens  de 
Taranus. 

Le  sens  de  Taranus  est  donné  par  M.  Robert  Mowat  au  moyen  d'une 
ingénieuse  induction  grammaticale  :  «  Les  dialectes  néo-celtiques  offrent 

deux  mots  d'une  composition  presque  identique  —  Gârân  et  Târân  — 
dont  le  premier,  nous  le  savons  par  une  inscription,  était  garanus  chez 

les  Gaulois  avec  le  sens  que  garan  a  conservé  en  gallois  (grue).  On  doit 

donc  croire  que  le  gallois  Taran  (tonnerre)  était  écrit  Taranus  chez  les 

Gaulois,  avec  le  sens  de  Taran  gallois.  » 

Rien  de  plus  correct.  Quel  que  soit  le  sens  de  Taranus,  Taranus  seul 

est  apte  à  expliquer  les  dérivés  :  Taranucus,  Taranucnus  '.  Et  puisqu'il  est 

démontré  que  Taranus  signifie  le  tonnerre,  il  est  possible  d'en  faire  le 

premier  terme  d'une  série  : 
Taranus,  Taranucus,  Taranucnus 

qui  se  conduit  exactement  comme  la  série  latine  correspondante,  tant 

pour  la  dérivation  grammaticale  que  pour  le  sens; 

Tonitru,  Tonitralis  (tonans) ,  Tonitrualis. 

et  comme  la  série  grecque 

BpovTYj,  (JpcvTiaïo;,   (3pOVTY]-ilXCÇ 
toutes  les  deux  fondées  sur  le  nom  du  tonnerre,  sans  intervention  du  nom 
du  dieu  tonnant. 

Il  paraîtrait  naturel  de  s'en  tenir  là  et  de  conserver  Taranis  dans  le 
vers  de  Lucain,  comme  le  nom  du  dieu  tonnant,  ne  se  confondant  pas 
avec  le  nom  du  tonnerre. 

C'est  ce  que  ne  fait  pas  M.  R.  M.,  qui  voit  une  preuve  de  cette  confu- 

sion même  dans  l'inscription  de  Chester. 
I  •  0  •  M  •    TANARO  etc. 

à  peu  près  illisible  aujourd'hui,  mais  conservée  dans  d'anciennes  trans- 
criptions. 

TANARO  n'est  pas  TARANO,  cela  est  bien  certain.  Mais  comme  on 

n'a  pas  encore  trouvé  de  signification  à  TANARO,  assimilé  à  Jupiter,  on 
a  été  porté  à  le  prendre  pour  une  leçon  fautive  de  TARANO2,  si  invrai- 

1.  Pour  que  la  dérivation  soit  justifiée,  il  faut,  comme  le  remarque  M.  R.  M.,  que 

Taranus  se  décline  comme  manu-s,  senatu-s,  ayant  pour  génitifs  manu-is,  senatu-is. 
2.  Voici  une  raison  pour  ne  pas  rejeter  trop  vite  la  leçon  Tanaro.  Les  trois  consonnes 

radicales  n'y  sont  pas  disposées,  il  est  vrai,  dans  l'ordre  où  les  présente  Taranis  (TaNaRo, 
TaRaNis)  ;  mais  leur  disposition  n'est  pas  anormale.  C'est  celle  de  DoNar,  ThoNaR,  et 
de  ToNaRe,  ToNitRu.  latin.  L'observation  ne  fait  pas  beaucoup  avancer  la  question, 
mais  elle  met  obstacle  à  ce  qu'elle  soit  résolue  légèrement. 



Taranus?  ou  Tarants?  383 

semblable  qu'il  soit  que  l'auteur  du  monument  ait  accepté  une  erreur  du 
lapicide  portant  sur  le  nom  même  du  dieu  qu'il  voulait  honorer.  D'autre 
part  comme  il  est  possible  que  Elupius  le  légionnaire  ne  sût  pas  lire,  ou 

même  que  les  anciens  transcripteurs  aient  lu  mal,  on  peut  provisoire- 

ment admettre  la  leçon  TARANO.  Avec  cette  correction,  et  étant  démon- 

tré que  Taranus  signifie  le  tonnerre,  l'inscription  de  Chester  se  rapproche 

toute  seule  d'une  inscription  de  Vienne,  unique  comme  celle  de  Ches- 
ter'. 

I  •  0  •  M  •    FVLGVRI  '  FVLMINI 

à  Jupiter,  très  bon,  très  grand,  éclair,  foudre 

qui  justifie  pour  l'inscription  bretonne  la  traduction  : 
à  Jupiter,  très  bon,  très  grand,  tonnerre. 

L'enthymème  initial  du  mémoire  conduit  M.  R.  M.  à  une  conclusion 
bien  différente  : 

«  Le  dieu  qui  portait  le  nom  de  Taranus  était  donc,  dans  la  croyance 

des  Gaulois,  confondu  avec  la  foudre  elle-même  comme  le  Jupiter  fulgur 
fuhnen  de  Vienne  et  le  ZsOç  nspaovéç  de  Mantinée,  dont  la  personnalité 

n'est  pas  encore  dégagée  du  phénomène  physique.  Il  appartient  à  l'étage 
mythologique  dont  le  fagus  deus  et  le  sexarbor  deus  des  autels  pyrénéens 

sont  des  représentants.  » 

C'est  aller  beaucoup  trop  loin  et  sur  un  seul  exemple,  encore  douteux, 
appuyer  une  doctrine  bien  grave.  Un  légionnaire  gaulois,  exilé  dans  un 
coin  de  la  Bretagne  insulaire,  loin  de  la  communion  religieuse  avec  sa 

patrie,  en  contact  journalier  avec  des  Romains  dont  les  croyances  diffè- 

rent de  la  sienne,  sous  l'empire  d'un  sentiment  spontané  de  reconnais- 
sance, après  avoir  échappé  à  quelque  danger  qu'on  devine,  a  fait  vœu 

d'élever  un  autel  à  Jupiter  tonnerre  :  y  a-t-il,  dans  ce  fait,  unique  jus- 

qu'ici, une  raison  d'affirmer  que  les  Gaulois  de  Gaule  crussent  générale- 
ment que  Jupiter  était  le  même  que  le  dieu  tonnant  gaulois  et  que  le  nom 

de  ce  dieu  tonnant  était  le  même  que  le  nom  du  tonnerre  ?  Et  en  admet- 

tant même  que  la  confusion  entre  Taranis  et  le  tonnerre,  entre  l'agent 

divin  et  l'engin  divin,  ait  jamais  existé,  une  telle  confusion  n'était  plus 

possible  en  l'année  1  $6  de  notre  ère  (date  de  l'inscription),  au  dernier  et 
non  au  premier  étage  de  la  mythologie  celtique,  dans  cette  période, 

commune  à  toutes  les  mythologies,,  de  déclin  et  de  décomposition,  où 

naissent  et  se  développent  les  cultes  particuliers,  les  dévotions  étranges, 

où  quelque  cerveau  mystique  imagine  un  dieu  sixarbre  et  un  dieu  hêtre, 

en  dépit  de  toute  théologie. 

1.  Allmer,  Inscriptions  de  Vienne,  tome  il,  p.  426. 



384  Taranus?  ou  Tarants? 

Isolée  et  obscure  comme  elle  est,  l'inscription  de  Chester  ne  prouve 
donc  rien  pour  la  thèse.  En  l'admettant  avec  la  rectification  proposée, 
elle  atteste  qu'un  légionnaire  de  Bretagne  s'est  avisé  un  jour  de  confondre 
Jupiter  très  bon,  très  grand,  le  dieu  suprême  des  Romains,  avec  l'engin 
du  dieu  tonnant  gaulois;  elle  n'atteste  rien  de  plus. 

La  partie  solide  du  mémoire  se  réduit  donc  à  ces  deux  propositions 

qui  suffisent  à  honorer  l'auteur  : 
i°  Taranus  seul  explique  la  formation  de  Taranucus  et  Taranucnus; 

2°  Taranus  signifiait  tonnerre  en  gaulois  :  les  dérivés  avaient  le  sens  des 
mots  latins  Tonans,  Tonitrualis  :   tonnant,  tonitruant. 

Le  nom  du  dieu  tonnant  reste  indépendant  de  ces  deux  propositions. 
Il  faut  maintenant  tâcher  de  le  trouver. 

Qu'il  doive  être  cherché  en  dehors  de  la  série 
Taranus,  Taranucus,  Taranucnus 

nous  devrions  déjà  le  croire  par  le  simple  rapprochement  avec  les  séries 
correspondantes  en  grec  et  en  latin 

Tonitru,  Tonitralis,  Tonitrualis, 

(âpOVTYj,    (âpOVTiaîOÇ,    (JpOVTYJTlKCÇ 

où  manquent  les  noms  des  dieux  tonnants  Jovis  et  Zsûq.  Mais  on  peut 

objecter  que  le  rapprochement  n'est  pas  absolument  concluant,  parce  que 
les  dieux  Jovis  et  ZeOç  appartiennent  à  un  ordre  de  conceptions  reli- 

gieuses indépendant  de  tonitru  et  de  Ppovr/),  tandis  que  le  dieu  tonnant 

des  Gaulois,  s'il  n'est  Taranus,  devra  être  Taranis  de  la  leçon  commune 

de  Lucain,  c'est-à-dire  appartenir  par  sa  signification  étymologique  au 
même  ordre  de  conceptions  que  Taranus  et  ses  dérivés. 

Cela  est  vrai;  mais  il  est  possible  d'opérer  un  rapprochement  plus 
significatif  avec  les  mythologies  germaniques.  Qu'on  veuille  bien  exami- 

ner une  première  série  de  cet  ordre  en  regard  de  la  série  latine  qui  en 
reproduit  la  dérivation  et  le  sens  : 

Donner,  Donnernd,  Donnerer 
Tonitru,  tonans,  tonitrualis. 

En  dehors  de  donner  et  de  ses  dérivés,  on  verra  qu'est  venu  se  placer  le 
dieu  tonnant  germanique 

DONAR', 

aussi  voisin  que  possible  du  dieu  gaulois,  appartenant  à  la  même  famille 
que  donner,  mais  ne  pouvant  former  ni  donner  ni  donnerer. 

1.  Walchius  (1.  c,  p.  26),  sur  la  foi  d'un  lexique  gallo-anglais  (Cambro  Britannico) 
qu'il  ne  désigne  pas  autrement,  donne  les  formes  suivantes  :  Thoran,  Doran,  Thordar, 
Donnar,  Tonnar,  Dannar,  Tonar. 



Taranus?  ou  Tarants?  385 

Il  existe  une  seconde  série,  appartenant  à  un  autre  dialecte  : 

Thunder,  Thunderous,  Thunderer 

où  Thunder  est  le  thème  des  deux  autres  mots  de  la  série,  en  dehors  de 

laquelle  se  place  une  seconde  forme  du  dieu  tonnant  : 

THONAR  •  THOR, 

qui  appartient  à  la  même  famille  que  Thunder,  mais  qui  n'est  pas  en  état 
de  former  aucun  des  mots  de  la  série. 

Ici  le  rapprochement  est  concluant  et  on  est  autorisé  à  placer,  en 
dehors  et  à  côté  de  la  série  gauloise  : 

Taranus,  Taranucus,  Taranucnus, 
TARANIS, 

de  la  même  famille  que  Taranus,  et  ne  pouvant  former  aucun  mot  de  la 
série. 

II.  Le  mémoire  de  M.  Robert  Mowat  ne  se  borne  pas  à  rayer  le  mot 

Taranis  du  dictionnaire,  il  veut  établir  que  l'assimilation  du  dieu  tonnant 
gaulois  a  été  générale  et  exclusive,  «  parce  que  Taranus  préside  comme 

Jupiter  aux  phénomènes  atmosphériques  de  la  voûte  céleste.  C'est  bien 
de  lui  que  César  a  dit  :  Jovem  imperium  tenere.  » 

Une  simple  affirmation  ne  suffit  pas  à  prouver  que  César  ait  entendu 

Taranis  sous  le  nom  de  Jupiter;  et  César  eût-il  été  plus  explicite  et  plus 
clair,  il  devrait  encore  être  permis  de  peser  la  valeur  de  son  affirmation. 

Ce  grand  personnage  a  dit  trop  peu  du  culte  de  nos  pères  pour  qu'on 

puisse  croire  qu'il  y  prit  un  vif  intérêt.  La  seule  base  de  l'assimila- 

tion est  fournie  par  les  quatre  inscriptions  qu'a  citées  M.  Robert 
Mowat. 

Je  ne  reviens  pas  à  la  première  où  l'assimilation  va  de  Jupiter  au  ton- 
nerre, en  admettant  la  rectification  la  plus  favorable. 

Dans  la  seconde, 

IOVI  •  TARANVCO  ■  ARRIA  ■   SVCCESSA  •  V  ■  S  ', 

Taranuco,  simple  épithète  de  Jovi,  ne  peut  être  considéré  comme  consti- 

tuant une  assimilation  formelle.  Pour  les  Gallo-Romains,  habitués  aux 
deux  langues,  il  correspondait  à  tonanti. 

Dans  les  autres  inscriptions,  le    nom  de  Jupiter  n'est  pas  même 

1.  C.  I.  L.,  tom.  III,  2884.  Les  Romains  avaient  une  tendance  très  naturelle  à  assi- 
miler les  dieux  gaulois  à  Jupiter.  M.  Sacaze  annonçait  hier,  à  la  réunion  des  Sociétés 

savantes  à  la  Sorbonne,  que  Jupiter  est  assimilé,  dans  deux  monuments  récemment 
découverts,  à  deux  divinités  topiques  des  Pyrénées. 



386  Taranus?  ou  Taranis? 

exprimé,  et  la  dédicace,  prise  à  la  lettre,  ne  va  qu'au  dieu  tonnant 
gaulois  : 

i°DEO-  TARANVCNO-  VERAT1VS  •   PRIMVS"  EX-  1VSSV. 

2°  IN  •   H-   D-D-   DEO  TARANVCNO-  etc. ', 
ce  qui  ne  prouve  absolument  rien  pour  la  thèse. 

Quoique  l'assimilation  ne  résulte  pas  expressément  du  texte  des  deux 
premières  inscriptions,  cependant  il  serait  puéril  de  nier  qu'elle  n'y 

existe  pas  intentionnellement.  L'emploi  du  latin  et  du  gaulois  dans  l'une 

et  l'autre  en  est  une  preuve  suffisante.  Une  autre  preuve  se  rencontre 

dans  l'inscription  de  Chester.  Sur  la  face  gauche  du  cippe  qui  la  porte 
est  figuré  un  urceus2,  symbole  caractéristique, aussi  bien  que  le  marteau, 

du  dieu  tonnant  gaulois.  Mais  cette  assimilation  voilée,  plus  qu'exprimée, 

doit  nous  mettre  en  garde  contre  la  portée  de  la  signification  qu'on 
accorde  aux  deux  monuments.  Elle  atteste,  non  une  croyance  générale, 

mais  une  dévotion  particulière  ;  et  c'est  ici  le  lieu  de  remarquer  que 
sur  les  quatre  inscriptions,  la  première  est  originaire  de  la  Bretagne 

insulaire  ;  la  seconde,  de  la  Dalmatie,  les  deux  dernières,  des  provinces 

rhénanes,  rive  gauche  et  rive  droite.  Il  faudrait  évidemment  y  joindre 

des  monuments,  d'une  signification  claire,  appartenant  à  la  Gaule  propre, 

qu'on  n'a  pas  rencontrés  jusqu'ici. 

Je  voudrais  examiner  la  question  à  un  point  de  vue  plus  général.  L'as- 
similation entre  Taranis  et  Jupiter,  séduisante  au  premier  aspect,  parce 

que  tous  les  deux  sont  dieux  de  l'orage,  devait-elle  persister  après  mûr 
examen? 

Ce  n'est  pas  dire  grand'chose  sans  doute  que  de  dire  que  le  mot 
Taranis  et  ses  dérivés  ont  pour  racine  une  onomatopée  dont  les  élé- 

ments se  reproduisent  dans  tonitru,  donner  et  îhunder.  L'observation, 

si  simple  qu'elle  soit,  amène  pourtant  une  conséquence  importante  :  La 
notion  première  du  dieu  gaulois  et  du  dieu  germanique  est  celle  d'un  pouvoir 
grondant,  bruyant,  tonnant.  Ce  caractère  premier  différencie  tout  de  suite 

Taranis  et  Thor  de  Jupiter  et  Zeus  :  La  notion  première  de  Jovis  etZeus  est 

celle  d'un  pouvoir  s'exerçant  sur  l'immensité  de  l'atmosphère  lumineuse.  Le 
tonnerre  est  le  tout  de  Taranis,  la  foudre  est  un  des  nombreux  attributs 

1.  C.  I.  Rh.,  Brambach,  1589  et  IJ82. 

2.  L'urceus  figure  sur  un  côté  du  cippe  de  Saint-Remi- Saint-Gilles,  dédié  à  Silvanus, 
assimilé  au  dieu  gaulois  porteur  du  marteau,  dont  le  symbole  est  gravé  en  regard  de 

l'urceus.  Dans  les  représentations  plastiques,  l'urceus  et  le  marteau,  alternativement  dans 
les  deux  mains,  sont  les  symboles  habituels.  L'inscription  de  Chester  nous  donne  le  pre- 

mier exemple  de  l'urceus,  placé  non  plus  à  côté  du  marteau,  ou  de  la  figure  du  dieu 
martelant,  mais  à  côté  du  nom  lui-même  de  Taranis,  ou  d'un  nom  de  la  même  famille. 
C'est  un  témoignage  capital  du  rapport  entre  Taranis  et  les  figures  du  dieu  martelant. 



Taranus?  ou  Taranis?  387 

de  Jupiter.  Je  dis  la  foudre  et  non  le  tonnerre.  Quoique  Jovis  et  Zeus 

soient  dieux  tonnants,  leur  symbole  en  cette  qualité  ne  rappelle  pas  le 

tonnerre,  manifestation  bruyante,  mais  l'éclair,  manifestation  lumineuse, 
que  caractérise  dans  les  représentations  plastiques  le  carreau  à  lignes 

brisées,  à  pointes  aiguës  :  fulgur,  fulmen,  xepauvéç.  Le  symbole  des  dieux 

tonnants,  nous  le  savons  pour  Thor,  est  la  pierre,  Mjôlnir,  puis  le  marteau, 

qui  écrase  avec  fracas,  c'est-à-dire  un  engin  bruyant.  Et  en  ce  qui  con- 
cerne Taranis,  on  est  autorisé  à  croire  que  son  engin  bruyant  était  le 

même  que  celui  de  Thor,  la  conception  première  des  deux  divinités 

étant  la  même.  L'assimilation  de  Taranis  à  Jupiter  n'était  donc  qu'un  à 
peu  près  (comme  nous  le  dit  César),  en  considérant  les  deux  engins. 

Mais  avec  la  foudre,  Jupiter  et  Zeus  portaient  un  symbole  propre,  que 

Thor  et  Taranis  n'étaient  pas  aptes  à  porter,  le  sceptre.  A  ce  point  de 

vue  purement  extérieur,  l'assimilation  des  dieux  tonnants  du  Nord  aux 

dieux  tonnants  de  l'Olympe  classique,  possible  au  premier  moment,  ne 
pouvait  résister  à  la  comparaison  attentive  qu'a  dû  amener  l'accord 
entre  Romains  et  Gaulois. 

D'autres  différences,  qui  tiennent  à  l'essence  même  des  deux  concep- 

tions divines,  correspondent  à  celles  qu'impliquent  les  caractères  exté- 
rieurs. Sans  aucun  doute,  la  conception  première  de  Taranis  a  reçu  avec 

le  temps  son  développement  naturel.  Dieu  du  tonnerre  et  dieu  de 

l'orage,  il  devait  être  le  héros  de  la  lutte  contre  les  puissances  malfai- 
santes du  ciel,  le  principe  de  la  fécondité  des  champs,  le  défenseur  des 

limites,  et  dans  certains  cas,  le  rémunérateur  et  le  vengeur  présent.  Par 

cela  il  était  assimilable  à  Jupiter.  Une  pouvait  l'être  dans  la  plénitude  des 
attributions  de  Jupiter,  ni  sortir  du  cercle  de  celles  qui  étaient  inhérentes 

à  sa  conception  première  de  dieu  bruyant.  Au  contraire  la  conception 

première  de  Jupiter  comme  dieu  de  l'éther  infini,  lumineux,  devait  bien- 
tôt faire  de  lui  le  premier,  le  plus  élevé,  le  meilleur,  le  plus  grand  des 

dieux,  le  père  des  dieux  et  des  hommes,  le  maître  souverain,  dont  la 

force   unique  était  supérieure  aux  forces   réunies  des   dieux. 

Lors  donc  que  César  place  au  quatrième  rang  dans  l'Olympe  gaulois 
le  dieu  qu'il  appelle  Jupiter,  nous  sommes,  par  cela  même,  autorisés  à 

croire  qu'il  pense  à  Taranis,  et  en  même  temps,  que  Taranis,  n'étant 

pas  l'égal  de  Jupiter,  ne  lui  était  pas  assimilable  absolument.  Et  il 
prend  soin  de  nous  en  avertir  :  «  Deum  maxime  Mercurium  colunt  ; 

post  hune,  Apollinem  et  Martem  et  Jovem.  De  his  eamdem  fere, 

quam  reliquat  gentes,  habent  opinionem.  Sur  Mercure,  Apollon,  Mars  et 

Jupiter,  les  Gaulois  pensent  a  peu  près  comme  les  autres  nations.  »  Quand 

il  ajoute  :  «  Jovem  imperium  cœlestium  tenere  »,  il  ne  faut  prendre  la 



^ 88  Taranus?  ou  Tarants? 

proposition  qu'avec  le  sens  restrictif  qui  résulte  de  ce  qu'il  a  dit  aupara- 
vant. Si  on  l'entend  autrement  que  comme  un  à  peu  près,  il  faudra 

oublier  le  rang  de  Taranis  et  la  valeur  étymologique  de  son  nom.  Il  est 

d'ailleurs  évident  que  César  s'inquiète  peu  de  la  distinction  entre  le  ton- 

nerre et  la  foudre  et  qu'il  n'a  fondé  son  assimilation,  prise  à  la  hâte,  que 
sur  le  caractère  orageux  de  Jupiter  et  de  Taranis.  Ce  n'est  pas  ainsi  que 
la  croyance  générale  a  abouti  plus  tard  ;  Taranis  a  été  assimilé  surtout  à 

un  dieu  bruyant,  qui  n'était  pas  Jupiter. 
Au  dessus  de  Taranis,  existait-il  un  dieu  de  l'espace  éthéré,  qu'il  fût 

possible  d'assimiler  à  Jupiter?  Adhuc  sub  judice  lis  est.  Dans  l'Inde,  Pard- 
janya  existait  au-dessous  d'Indra  :  le  premier  bruyant,  le  second  fou- 

droyant et  souverain  du  ciel.  Si  un  tel  dieu  dominait  l'Olympe  gaulois, 
la  science  française  finira  bien  par  le  découvrir;  mais  il  me  semble  démon- 

tré qu'elle  ne  devra  pas  le  chercher  au  quatrième  rang  de  la  liste  de 
César,  au  troisième  de  la  liste  de  Lucain. 

J.-F.  Cerquand. 



Notes  sur  des  textes  irlandais.  389 

NOTES  SUR  DES  TEXTES  IRLANDAIS. 

II. 

Selon  O'Beirne  Crowe,  la  lettre  .R.  qui  se  trouve  si  souvent  dans 
les  manuscrits  à  côté  de  certaines  parties  poétiques  des  contes  irlandais, 

est  une  abréviation  du  mot  retoric,  pas  du  mot  rose,  comme  j'avais  dit 
dans  mon  glossaire.  Ce  mot  est  écrit  en  entier  dans  le  Lebor  na 
hUidre,  p.  91a,  ligne  43  :  cotlais  afridise  ocus  diûchtrais  ass  ocus  cariais  in 
retoric  se  «  il  dormit  de  nouveau  et  il  s'éveilla  et  il  chanta  ce  morceau  de 

rhétorique,  »  suit  le  morceau,  accompagné  d'un  .r.  avec  un  .1.  au  dessus 
[laid  retoric?).  Comparez  O'Curry,  Lectures  on  the  Manuscript  Materials 
p.  642  :  Isand  doringni  Conchobar  in  retoric  se.  Ce  mot,  d'origine  latine, 
nous  rappelle  les  titres  «  mystice  »,  «  spiritaliter  »  dans  le  Christ  d'Ot- 
frid,  ou  les  titres  «  proseuctice  »,  «  erotice  »,  etc.,  des  odes  d'Horace 
qui  sont  le  sujet  de  la  dissertation  de  M.  Ed.  Zarncke  :  De  vocabulis 
graecanicis  quae  traduntur  in  inscriptionibus  carminum  Horatianorum 
(Strassburg,  1880).  M.  Kuno  Meyer  me  communique  un  autre  endroit  où 
se  trouve  le  même  mot  :  conid  and  dorigni  in  retairic  sea  7  ro  chan  na 
runnu  sa  LU.  p.  j&a,  ligne  30. 

Ces  morceaux  de  rhétorique  sont  très  difficiles,  mais  ils  l'étaient  déjà 
pour  les  scribes  des  manuscrits  ;  on  peut  le  conclure  de  l'état  corrompu 
de  leur  texte.  Sans  doute  ils  n'ont  pas  été  sans  forme  métrique,  mais  on 
ne  réussit  que  très  rarement  à  la  reconstruire.  Je  vais  proposer  un  de 
ces  cas  bien  rares.  Les  deux  premiers  morceaux  de  ce  genre  qui  se 
trouvent  dans  le  joli  conte  «  Echtra  Condla  Chaim  »  (dans  ma  grammaire 

abrégée,  p.  1 18),  sont  strophe  et  antistrophe  d'un  système  métrique  de 
régularité  parfaite  ;  chacune  d'elles  contient  cinquante  syllabes,  et  le 
sens  permet  de  les  diviser  en  des  vers  correspondants. 

La  fée  adresse  la  strophe  à  Cond,  le  père  de  Condla,  et  l'antistrophe 
à  Condla  lui-même  : 

Adgladadar  mnâi  n-ôic  n-dlaind  socheneôil  1 1 
nad  fresci  bas  na  sentaid  7 

ro  charus  Condla  Rûad      cotngairim  do  Maig  Mell  6-J--6  =  1 2 
inid  ri  boadag  bidsuthain      ri  cen  gol  cen  mairg  inna  thir  8  +  8  =  16 
6  gabais  flaith.  4 

Rev.  Cclt.  V  26 



59°  Notes  sur  des  textes  irlandais. 

Tair  lim  a  Chondlai  Rûaid  muinbric  chaindeldeirg  1 1 
[is]  barr  bude  for  dota  7 

ôas  gnûis  corcorda      bidordan  do  rigdelbœ  7-f-  5  =  12 
ma  chotuméitis  ni  chrinfa      do  delb  a  hôitiu  a  haldi  8-}-8  =  16 
co  brdth  m-brindach.  4 

Ces  vers  ont  été  traduits  en  anglais  par  O'Beirne  Crowe,  Journ.  Arch. 
and  Hist.  Ass.  1874,  p.  129  (où  il  parle  aussi  du  mot  retoric),  et  en 

français  par  M.  H.  d'Arbois  de  Jubainville  dans  sa  brochure  «  Le  Dieu 
de  la  Mort  »  (Troyes,  1879),  p.  7.  Voici  ma  traduction  : 

Il  cause  avec  une  femme  jeune,  jolie,  de  bonne  naissance, 

Qui  n'attend  ni  mort  ni  vieillesse. 

J'ai  aimé  Condla  Rûad,      je  l'invite  à  Mag  Mell 

Où  est  un  roi,  Boadag  l'Éternel,      un  roi  sans  plainte,  sans  douleur [dans  son  pays,, 

Depuis  qu'il  a  saisi  l'empire. 

Viens  avec  moi,  ô  Condla  Rûad,  toi  au  cou  coloré,  toi  rouge  comme 

[une  lumière  ! 
C'est  un  diadème  qui  t'est  dû 

Au-dessus  d'une  face  pourpre  comme  dignité  éternelle  de  ta  forme  royale. 

Si  tu  consens  elle  ne  s'évanouira  pas,  ta  forme,  sa  jeunesse,  sa  beauté, 

Jusqu'au  jugement  final  (?). 

C'est  le  texte  du  Lebor  na  hUidre  que  j'ai  donné,  mais  corrigé  en 

quelques  mots  d'après  d'autres  manuscrits  où  se  trouve  le  même  conte  : 
Le.    1   =  Leabhar  Buidhe  Lecain  (H.  2.   16,   Trin.  Coll.  Dublin), 

col.  399. 

Le.  2  =  ibid.  col.  914  (meilleur  que  Le.  1). 

Eg.  =  Egerton  1782,  Brit.  Mus.  London,  fol.  19  b. 

cotngairim  se  trouve  dans  Eg.  et  Le.  2. 

La  glose  boagag  .i.  nô  (=  nomen)  dans  Eg.  nous  apprend  que  boadag 

est  un  nom  propre,  «  King  Boadag  n  0'  Beirne  Crowe. 



Irish  Folklore.  391 

muinbricc  caindildeirg dans  Eg.,  munbric  chaindildg*  dans  Le.  2.  Condla 

est  nommé  muinbrec,  parce  qu'il  y  a  deux  couleurs  sur  son  cou  :  sa  cou- 
leur naturelle  rouge  et  la  couleur  du  collier  {muinche)  qui  est  un  des 

insignes  royaux. 

Dans  [is]  barr  bude  le  mot  [is]  est  ajouté  par  moi.  Quant  à  ban  bude, 

je  n'y  ai  pas  la  chevelure  en  vue,  mais  le  diadème,  qui  est  un  autre  des 

insignes  royaux.  Comparez  O'Curry,  On  îhe  Manners ,  III,  p.  179  : 
«...  putting  his  easy,  thick,  noble,  light  Muinche  upon  his  neck,  and 

his  Mind  Aïrd  Righ,  or  chief  king's  diadem,  upon  his  head  (Battle  of 
Magh  Leana).  » 

co  brath  mbrindach  Le.  2,  Eg.  Je  ne  suis  pas  sûr  du  sens  de  brindach. 

O'Beirne  Crowe  l'a  traduit  par  «  dreadful  ».  Est-ce  que  c'est  un  dérivé 
du  brinda  ou  brind  de  Cormac  (/.  a  verbo  frendo  i.  ar  ni  lâbra  reil  vel  a 

bruto  eloquio)  qu'O'Reilly  a  rendu  par  «  grunt,  growl,  groan  »  ?  O'Clery 
a  brinn  i.  brionnglôide  (vision)  et  brionn  i.  brég  (mensonge). 

E.  Windisch. 

IRISH  FOLKLORE. 

I.   The  cause  of  toothache. 

The  following  Panjâbi  charm  for  toothache  is  published  in  the  Indian 

Antiquary  for  February,  1882,  pp.  36-37,  by  Mrs.  F.  A.  Steel  and  Lieut. 
R.  C.  Temple  : 

Kâlâ  kîra  kajlâ  batîs  dant  chare, 
Barkat  Shekh  Farîde  kâlâ  kîra  vich  mare. 

Huddâ  Pîr  Ustâd  da,  ik,  do,  tin,  char,  panj,  chhi,  sat, 
Foh  !  Foh  !  Foh  ! 

«  Weevil_,  dark  as  lamp-black,  eating  two  and  thirty  teeth, 
By  the  blessing  of  Shekh  Farîd,  black  weevil  in  the  midst  will  die. 

By  the  order  of  the  Teacher  Saint,  one,  two,  three,  four,  five,  six,  seven, 
Foh !  Foh  !  Foh  !  * 

«  This  mantra,  »  say  the  collectors,  «  turns  on  the  superstition  that 

1.  Avec  un  trait  sur  le  g  final. 
2.  Foh,  foh,  foh  represent  three  powerful  puffs  with  the  breath  to  drive  outthe  weevil. 



392  Irish  Folklore. 

toothache  is  caused  by  a  weevil  which  eats  into  decayed  teeth  and  des- 
troys  them,  as  a  weevil  will  produce  powder  in  wood.  The  blackness  of 

decayed  teeth  is  said  to  be  caused  by  the  black  colour  of  this  weevil. 

The  object  of  this  charm  is  to  kill  the  weevil  by  invoking  Shekh  Farîd 

  a  celebrated  saint  of  the  Sûfî  or  free-thinking  sect  of  Muhamma- 
dans.  y 

A  similar  superstition  seems  to  underlie  the  following  Middle-Irish 
charm,  which  is  found  in  the  Lebar  Brecc,  p.  177,  top  margin  : 

Ordu  Thomais  togaide 
i  toeb  Cris?  cen  chinaid 

ron-icca  mo  déta  cen  guba 
ar  chruma  is  ar  idhain. 

et  pater  prius  et  post. 
That  is  to  say  : 

May  the  thumb  of  chosen  Thomas 
in  the  side  of  guiltless  Christ 

heal  my  teeth  without  lamentation 

from  worms  and  from  pangs  ! 

And  a  paternoster  before  and  after. 

Shakspere  was  familiar  with  this  superstition.  Thus,  in  Much  Ado 

about  Nothing,  Act  III,  scène  2,  Benedick  says 
I  hâve  the  toothache. 

Don  Pedro.  Draw  it. 

Benedick.  Hang  it  ! 

Claudio.  You  must  hang  it  first  and  draw  it  after wards. 

Don  Pedro.  What  ?  sigh  for  the  tooth-ache  ? 
Leonato.  Where  is  but  a  humour  or  a  worm. 

Don  Pedro.  She  shall  be  buried  with  her  face  upwards. 
Benedick.  Yet  is  this  no  charm  for  the  tooth-ache. 

See  also  the  following  authorities,  for  références  to  which  I  am  indeb- 
ted  to  my  friend  Prof.  Tawney  of  Calcutta  : 

Karl  Bartsch,  Sagen,  Marchen  und  Gebrœuche  aus  Mecklenburg,  1880, 

II,  122,  and  the  three  charms  ibid.  426,  427. 

Adalbert  Kuhn,  Sagen,  Gebr anche  und  Mœrchen  aus  Westfalen,  1859, 

Zweiter  Theil,  p.  206,  n"  $87. 
T.  F.  Thiselton  Dyer,  English  Folk-lore,  1878,  pp.  155,  156. 
Calcutta,  i9thFeb.  1882. 

Whitley  Stokes. 



Another  parallel.  393 

ANOTHER  PARALLEL. 

In  this  Revue,  III,  443,  I  hâve  given  a  parallel  between  a  Buddhistic 

story  and  a  mediaeval  Irish  legend.  Hère  is  another.  In  the  Middle-Irish 
homily  on  S.  Columba,  Lebar  Brecc,  p.  32  b,  wefind  : 

Torinnis  iarum  in  cathraig-sin  in  mod  0  fil.  7  bennachais  hi  doleir. 
7  atbert  ropad  hi  congbail  bud  ardi  nobiad  accai  isna  talmantaib  cenco 

bad  innte  nobeth  a  esergi.  7  oc  denam  dosom  na  fatsine  sin  dorât  a 

aiged  siardess.  7  rofâitfestar  comor.  Roiarfaig  Boithin  fath  na  fâilte.  L. 

mac  bethad  ar  Colum  Cille  geinfess  i  n-oen  oidche  don  coimdid  isind 
imorach-sa  thiar  .i.  Grafann  Chille  Scire  rothirchan-sum  and  sin. 

'Then  he  marked  out  that  city  in  the  manner  in  whichit  is,  and  bles- 
sed  it  piously,  and  said  that  iî  would  be  the  loftiest  cloister  he  would 

hâve  on  earth,  although  his  résurrection  would  notbe  therein.  And  when 

he  was  making  that  prophecy  he  set  his  face  to  the  south-west  and  smi- 
ledgreaîly.  Boethin  asked  the  cause  of  the  gladness.  «  Fifty  sons  of 
Life,  »  said  Colomcille,  «  who  will  be  born  in  one  night  to  the  Lord  in 
this  ....  to  the  west.  It  was  Grafann  of  Ceilscire  he  foretold  then. 

[The  latter  part  of  the  Irish  text  is  hère  corrupt.  The  'L.'  should  be 

.i.;  inoen  aidche  should  be  omitted,  and  for  'grafann'  we  should  hâve 
'Dubddleithe  na  graifne\  The  meaning  would  then  be  «  A  son  of  Life  », 
said  Colomcille,  «  who  will  be  born  to  the  Lord  in  this  ....  tothe  west.  It 

was  Dubdâleithe  of  the  writing  1 grafann)  of  Ceilscire  he  foretold  then]. 

So  in  theso-called  Tripartite  Life  of  S.  Patrick  (Rawl.  B.  12.  a.  1)  : 

Dia  mbôi  Patrice  oc  Duma-graid  ic  ordned  in  sluaig  môir  foatbi. 
v  Cid  insen?  »  ol  Binén.  «  Ni  anse  »,  ol  Patrice.  «  Brôn  7  Manach  Olcân 

tecait  modochum  iar  Tracht  Eothaili,  7  mo  dalta-sa  mac  Ercai  léu.  Dorât 
tonn  in  tuli  très  mér  7  fubthad  don  mac  dia  breith.  »  Faithsine  insen. 

'When  Patrick  was  at  Duma  Graid  ordaining  the  great  host,  he 
smiled.  «  Whatis  that  ?  »  saith  Benén.  «  Not  hard  to  say,  »  saith  Patrick. 

«  Brdn  and  Monk  Olcân  are  coming  towards  me  along  Tracht-Eothaili, 

and  my  pupil,  Erca's  son,  along  with  them.  A  wave  of  the  flood-tide 
gave  a  great  dash  (at  them),  and  the  boy  was  afraid  of  being  carried 

away  (by  it)  ».  That  (was)  a  prophecy.' 
Compare  the  'prédictive  smile'  in  the  Abinishkruma/?a  sûtra,  translated 

from  the  Chinese  version  by  Mr.  Beal,  Romantic  Legend  of  Sâkya  Buddha, 
London,  1875,  P-  1 2  : 

«  Then  that  Buddha  knowing  the  thoughts  of  my  heart,  immediately 

smiled  gently ,  on  which  his  disciples  respectfully  inquired  the  reason  of 



394  Zimmeriana. 

his  doing  so,  whereupon  that  Buddha  addressed  them  thus  :  Bhikshus! 

do  you  see  this  man  scattering  upon  me  (or  before  me)  thèse  golden 

flowers  ?  »  To  which  they  replied  in  the  affirmative,  on  which  he  conti- 
nued  «  this  man  after  a  kalpa  has  gone  by,  shall  become  a  Buddha,  and 

his  name  shall  be  Sâkya-muni  Tatthâgata.  » 
Mr.  Beal  adds  in  a  footnote.  «  This  notice  of  the  smile  of  Buddha 

illustrâtes  the  référence  to  the  same  token  in  many  mediaeval  legends, 

such  as,  e.  g.  that  of  Edward  the  Confessor  when  he  saw  the  Seven 

Sleepers  of  Ephesus  ;  also  when  he  smiled  during  the  célébration  of  the 

Holy  Sacrament,  seeing  the  king  of  Denmark  drowning  as  he  fell  from 

his  boat,  etc.  {Vide  Carter's  «  Spécimens  of  Ancient  Sculpture.  »  p.  17). 
See  also  the  extract  from  the  33a  kiouen  of  the  Mahâsanghika  copy 

of  the  Vinaya  Pitaka  given  by  the  same  scholar,  Indian  Anliquary, 

February  1882,  p.  47. 
W.  S. 

Calcutta,  3  March  82. 

ZIMMERIANA. 

Wenn  ich,  gelegentlich  der  Ausfaelle,  die  Herr  Zimmer  in  seinen 

«  Keltischen  Studien  »  auch  gegen  mich  gerichtet  hatte,im  Literarischen 

Centralblatt  1881  p.  159$  erklaerte,  mich  bis  auf  Weiteres  mit  ihm  in 

keine  Polemik  einlassen  zu  wollen ,  so  glaube  ich  doch  nicht  mich  mit 

mir  selbst  in  Widerspruch  zu  setzen,  indem  ich  die  thatsaechlichen 

Irrthùmer,  die  mir  in  seinen  Schriften  aufstossen,  berichtige.  Die  alte 

Regel  lutherischer  Kanzelberedtsamkeit  «  Tritt  festauf»,  welche  auf 
kindliche  Gemùther  berechnet  ist,  wird  von  Herrn  Zimmer  nach 

Krseften  beherzigt.  Schon  von  anderer  Seite  ist  hinlaenglich  erwiesen 

worden,  welche  Fehltritte  bei  diesem  seinem  festen  Auftreten  vorkom- 
men  ;  ich  erlaube  mir  hier  zwei  weitere  Beispiele  davon  beizubringen. 

Herr  Zimmer  sagt  in  seinen  Kelt.  Stud.  p.  77  :  «  Ich  bin  nicht,  du 

bist  nicht  etc.  soll  heissen  ni  bh-fuilim,  ni  bh-fuilir,  ni  bh-fuilsé  etc. 

(U.  Bourke,  Lessons  p.  10;  Joyce,  School  Irish  grammar  p.  67).  D'us 
kommî  nirgends  in  Irland  vor  [dièse  Worte  sind  fett  gedruckt]  ;  dem 

positiven  id  fios  agam  entspricht  das  négative  niil  fios  agam  «  ich  weiss 
es  nicht  »  (d.  h.  nifhil),  und  dies  ist  auch  das  allein  Mcegliche,  was  aus 

altir.  nifd  werden  konnte.  »  Ebenso  bestimmt  hat  sich  John  H.  Molloy 

A  grammar  of  the  Irish  Language  (Dublin,  1878)  p.   184  ausgedrùckt  : 



Zimmeriana.  395 

«  The  following  are  sortie  of  the  errors  usually  committed  by  many 

Irish  writers  :  Ni  bh-fuil  should  be  ni  fhil ,  or  contractedly  nil.  Ni 
never  éclipses,  but  always  aspirâtes  active  and  neuter  verbs  only.  » 

Wenn  Herr  Zimmer  weiter  sagt  :  «  Joyce  ist  wenigstens  ein  so  ehrli- 
cher  Grammatiker,  dass  er  1.  1.  in  der  Anmerkung  angiebt,  dass  seine 

Formen  'are  commonly  pronounced  in  conversation  as  if  the  bh-fui\vere 

omitted  in  each  case'  »,  so  kann  doch  die  Ehrlichkeit  auch  Bourke  nicht 
ganz  abgesprochen  werden,  bei  dem  sich  hasufig  ni'l  findet  (z.  B.  Exerc. 
XXVII,  7;  XXIX,  9;  XXXI,  5  ;  XXXV,  24).  Nun  lèse  ich  aber  in  dem 

Third  Irish  Book  ( Dublin,  1879)  p.  6  f.  :  «  There  are  in  the  writings 

of  Mr.  Hardiman,  Dr.  Mac  Haie,  and  others,  and  in  the  spoken  lan- 

guage  of  the  people,  many  instances  in  which  the  soft  w  sound  of  bh-fuil 

(will)  is  retained  after  ni  rather  than  the  contracted  ni'l  or  ni  fhuil,  in 
which /is  completely  quiescent,  and  a  hiatus  is  produced  between  ni 

and  fhuil  (née' M).  »  Obwohl  hier  ausdrùcklich  der  gesprochenen  Sprache 
gedacht  ist,  habe  ich  mich  doch  mit  diesem  Zeugniss  nicht  begnùgen 

wollen.  Auf  meine  Anfrage  hat  mir  Herr  J.  J.  Mac  Sweeney  geschrie- 

ben  :  «  As  to  ni  bh-fuil  and  ni'l  the  former  is  generally  used  where  there 
is  hesitancy,  doubt  or  uncertainty  and  is  used  in  Munster  rather  than 

in  Connaught  ;  but  the  use  of  the  latter  is  universal  almost  always  and 

every where.  »  Danach  mag  man  beurtheilen  wie  weit  Herr  Zimmer 

Recht  hat,  a.  a.  0.  zu  sagen  :  «  Wir  haben  es  also  mit  einer  Analogie- 
bildung  der  Grammatiker  zu  thun,  die  der  Sprache  fremd  ist.  » 

Herr  Zimmer  bemerkt  in  seinen  «  Glossae  hibernicae  »  p.  xxxix  von 
dem  St.  Pauler  Codex  XXV.  d.  86  :  «  Codicem  nostrum  saeculo  octavo 

conscriptum  esse,  censet  Ern.  Windisch  op.  1.  p.  317;  quo  longius  a 

vero  nemo  quisquam  aberrare  potest.  »  Als  vor  einiger  Zeit  sich  dièse 
Handschrift  zufaelliger  Weise  in  Graz  befand,  bat  ich  Herrn  Archivdirektor 

von  Zahn  sie  auf  ihr  Alter  hin  zu  prùfen  und  veranlasste  dann,  dasssie  zu 

gleichem  Behufe  an  Herrn  Hofrath  Th.  Sickel  in  Wien  geschickt  wurde. 

Derletztere  beauftragte  damit  einen  seiner  Schùler,  Herrn  A.  Riegl,  und 

dessen  Arbeit  wurde  von  Herrn  Professor  E.  Mùhlbacher  nachgeprùft. 

Das  ùbereinstimmende  Résultat  dieser  Bemùhungen  lautet  dahin,  dass 

die  Handschrift,  insbesondere  der  irische  Theil  derselben,  aus  palœogra- 
phischen  Grùnden  in  das  8te  bis  9te  Jahrhundert  zu  setzen  ist  und  zwar 

mit  grœsster  Wahrscheinlichkeit  in  das  Ende  jenes  oder  den  Anfang 

dièses.  Herr  Zimmer,  ohne  das  palaeographische  Moment  zu  berucksichti- 
gen,  begrùndet  sein  Verdikt  mit  den  Worten  :  «  Octavo  enim  saeculo 

in  illis  regionibus  Germaniae  australis  neque  christiani  neque  monasteria 

omnino  reperiuntur  »  ;    daran    schliesst   er  einen  sehr   ùberflùssigen 



396  La  Prose  de  saint  Columba. 

Exkurs  ùber  die  Schottenklœster  und  die  Anfaenge  von  S.  Paul.  Es  ist 

bekannt,  dass  die  betreffende  Handschrift,  sowie  aile  andern  von  eini- 
gem  Werthe,  die  sich  in  S.  Paul  befinden,  erst  in  neuerer  Zeit  aus 

S.  Blasien  (im  Schwarzwald)  dahin,  und  es  ist  nicht  unwahrscheinlich 

(Mone  nimmt  es  als  gewiss  an),  dass  sie  einst  nach  S.  Blasien  aus  dem 
nicht  allzufernen  Reichenau  gebracht  wurde.  Weiter  bemerkt  Herr 

Zimmer  p.  xl  :  «  Cum  vero  secundum  ea,  quae  supra  exposuimus,  Car- 
men alterum  a  monacho  Hibernico  vivente  cum  viro  de  gente  Slovaco- 

rum  in  illis  regionibus  compositum  sit,  codex  saeculo  undecimo  exeunte 

vetustior  esse  omnino  potest  ».  Wenn  er  in  dem  Pangur  Ban  des 
Gedichtes  einen  Slowaken  Pan  Gurbdn  entdeckt,  so  muss  dieser  Slowake 

sich  bis  in  die  Rheingegenden  verirrt  haben,  und  ich  glaube,  wer  das 

zugibt,  der  kann  ebenso  gut  zugeben,  dass  dies  um  das  Jahr  800,  statt 
um  das  Jahr  1100,  geschehen  ist.  Endlich  meint  Herr  Zimmer,  dass 

seine  chronologische  Bestimmung  «  cum  lingua  carminum  omnibus 

rébus  conspirât.  »  Er  unterlaesst  es  aber  durchaus  diesen  wichtigen 
Punkt  nseher  zu  ercertern. 

HugO  SCHUCHARDT. 
Graz,  im  April  1882. 

Inzwischen  ist  mir  Herrn  Zimmer's  Selbstanzeige  in  den  G.  G.  A.  zu 
Gesicht  gekommen.  Es  wundert  mich  durchaus  nicht,  dass  ein  Schrift- 
gelehrter,  der  so  glaenzende  Proben  praktischen  Christenthums  gegeben 

hat,  wie  Herr  Zimmer,  sich  immer  noch  nicht  ùber  die  «  Blasphemie  » 

beruhigen  kann,  die  ich  durch  ein  gewisses  Citât  aus  einer  altirischen 

Hymne  begangen  habe.  —  Im  Juni  1882.  —  H.  S. 

LA  PROSE  DE  SAINT  COLUMBA. 

La  Prose  de  saint  Columba,  éditée  d'abord  par  Colgan,  puis  par  M.  Todd, 
et  en  dernier  lieu  par  M.  Cuissard  dans  la  Revue  Celtique  (t.  V,  p.  205-212), 
avait  été  publiée  aussi  en  1875  dans  la  Revue  des  langues  romanes  (t.  VIII, 

p.  12-24)  par  M.  A.  Boucherie.  Éclairé  par  les  indications  que  lui  a  fournies 
la  Revue  Celtique,  M.  Boucherie,  qui  ne  connaissait  pas  plus  les  éditions  anté- 

rieures de  Colgan  et  de  M.  Todd  que  M.  Cuissard  ne  connaissait  la  sienne,  a 
pu,  en  utilisant  le  savant  ouvrage  de  M.  Todd  et  en  comparant  les  textes 

publiés  par  celui-ci,  par  lui-même  et  tout  récemment  par  M.  Cuissard,  com- 
pléter son  premier  travail  et  relever  toutes  les  variantes  de  la  Prose  de  saint 

Columba.  Il  a  consigné  le  résultat  de  ses  nouvelles  recherches  dans  une  lettre  qu'il 
a  adressée  à  M.  Gaidoz  et  qui  doit  paraître  dans  la  Revue  des  langues  romanes. 



BIBLIOGRAPHIE 

L'âge  du  bronze.  Instruments,  armes  et  ornements  de  la  Grande- 
Bretagne  et  de  l'Irlande,  par  John  Evans,  traduit  de  l'anglais  par 
Battier,  i  vol.  in-8°  de  vm- 551  p.  avec  540  figures  dans  le  texte. 
Paris,  Germer  Baillière  et  Cie,  1882.  —  Prix  :  1 5  fr. 

Dans  des  études  comme  celle  de  l'archéologie  primitive  où  il  paraît 
tant  de  recherches  de  détails,  de  descriptions  de  monuments  et  de 

fouilles,  on  est  heureux  de  rencontrer  une  œuvre  qui  classe  les  décou- 
vertes, coordonne  les  faits,  constate  les  résultats  acquis  et  donne  une 

vue  claire  et  nette  de  l'ensemble.  Et  quand  ce  travail  est  l'œuvre  d'un 

maître,  l'intérêt  du  sujet  est  augmenté  par  la  confiance  que  l'auteur 
inspire.  On  connaît  de  longtemps  la  haute  compétence  de  M.  John  Evans 

en  tout  ce  qui  touche  les  antiquités  de  la  Grande-Bretagne. 

L'archéologie  est  une  auxiliaire  que  les  historiens  de  profession  inter- 

rogent trop  rarement  :  pourtant  lorsque  l'histoire  et  l'archéologie  arrivent 
à  des  résultats  analogues,  chacune  de  son  côté,  cette  concordance  est 

une  preuve  que  nous  touchons  la  vérité.  L'histoire  de  la  Grande-Bretagne 
par  les  documents  écrits  commence  fort  tard  ;  pour  une  époque  un  peu 

ancienne,  l'archéologie  est  notre  seul  guide  :  c'est  elle  qui,  à  défaut  de 
textes  précis,  mais  confirmant  des  souvenirs  légendaires,  rattache  les 

Celtes  des  Iles  Britanniques  à  leurs  frères  du  continent.  M.  Evans  cons- 
tate involontairement  ce  fait  dès  sa  préface  :  «  Bien  que  cet  ouvrage 

traite  principalement  des  antiquités  trouvées  dans  le  Royaume-Uni,  le 

lecteur  y  rencontrera  beaucoup  de  faits  qui  se  rapportent  à  l'archéologie 

de  la  France  aussi  bien  qu'à  celle  de  plusieurs  autres  pays....  C'est  sur- 
tout en  France  que  l'archéologue  anglais  doit  chercher  les  origines  de  la 

civilisation  de  son  pays,  et  au  contraire  l'archéologue  français  doit  trou- 
ver en  Angleterre  le  développement  de  ses  types  nationaux,  et  quelque- 
fois les  liens  entre  deux  types  différents.  Des  deux  côtés  de  la  Manche, 

on  trouve  des  armes  et  des  outils  en  pierre  et  en  bronze,  quelquefois 

absolument  identiques,  et  dans  d'autres  cas  ayant  entre  eux  une  si 



398  Bibliographie. 

grande  parenté  que,  sans  la  connaissance  des  deux,  l'histoire  de  la 
famille  serait  bien  incomplète.  » 

Après  avoir  dans  une  introduction  traité  la  question  générale  d'un  âge 
du  bronze,  M.  Evans  décrit  les  armes,  les  instruments  et  les  ornements 

en  bronze,  d'abord  les  celts  ou  haches  qu'il  classe  par  genres  et  suivant 
les  époques  vraisemblables  de  ces  différents  genres  —  il  n'est  peut-être 
pas  inutile  de  rappeler  ici  que  ce  nom  de  celts,  nom  moderne  et  d'origine 
contestable,  n'a  absolument  rien  de  commun  avec  les  Celtes  ;  —  les  ciseaux, 
gouges,  marteaux  et  autres  outils  ;  —  les  faucilles,  —  les  couteaux, 
rasoirs,  etc.  ;  —  les  poignards,  les  pointes  de  lance,  les  hallebardes  et 
les  massues  ;  —  les  épées  et  fourreaux;  —  les  boucliers  et  casques;  — 
les  ornements  de  tous  genres,  torques,  anneaux,  etc.  Le  dernier  cha- 

pitre traite,  en  forme  de  conclusion,  de  la  chronologie  et  de  l'origine 
du  bronze.  Le  commencement  de  l'âge  du  bronze  remonte,  d'après 
M.  Evans,  en  Grande-Bretagne  à  1200  ou  1400  ans  avant  Jésus-Christ. 

Quant  au  fer,  M.  E.  pense  «  que  l'emploi  du  fer  dans  la  partie  méridio- 
nale de  la  Grande-Bretagne  remonte  au  ive  ou  au  ve  siècle  avant  Jésus- 

Christ,  et  qu'au  11e  ou  au  111e  siècle  avant  notre  ère  on  avait  cessé  de  se 
servir  du  bronze  pour  les  instruments  tranchants.  Evidemment,  ajoute- 

t-il,  ces  dates  ne  sont  qu'approximatives  ;  mais  elles  pourront  tout  au 
moins  nous  donner  une  idée  de  la  date  la  plus  récente  que  l'on  puisse 
attribuer  avec  quelque  certitude  aux  armes  et  aux  outils  de  bronze  trou- 

vés en  Angleterre.  » 

Nous  ne  pouvons  mentionner  ici  que  les  résultats  acquis  à  l'histoire 
par  les  études  de  M.  John  Evans  :  ils  suffisent  à  indiquer  l'intérêt  de  ce 
livre  dont  la  traduction  française  doit  être  la  bienvenue  auprès  de  notre 

public. 
H.   G. 

Togail  Troi.  The  Destruction  of  Troy,  transcribed  from  the  fac-similé 
of  the  Book  of  Leinster  and  translated,  with  a  glossarial  index,  by 
Whitley  Stokes,  correspondent  of  the  Institute  of  France,  etc. 
(70  copies  privately  printed).  Calcutta,  1 88 1 ,  xv-188  p.  in-8. 

M.  Sophus  Bugge,  à  qui  ce  travail  est  dédié,  demandait  à  M.  Stokes 

(probablement  à  l'occasion  de  ses  études  sur  l'origine  des  légendes  du 
Nord  Scandinave)  si  les  manuscrits  irlandais  du  moyen  âge  contiennent 
des  versions  défigurées  des  mythes  grecs  (p.  ex.  Hercule,  les  Argonautes, 
la  guerre  de  Troie,  etc.),  en  latin  ou  en  irlandais,  ou  bien  des  allusions 

à  ces  mythes.  Sur  la  réponse  de  M.  Stokes  que  le  ms.  de  Leinster  con- 



Bibliographie.  399 

tient  un  récit  irlandais  du  voyage  des  Argonautes  et  un  autre  de  la  des- 

truction de  Troie,  M.  Sophus  Bugge  lui  fit  observer  qu'il  rendrait  ser- 
vice à  l'histoire  générale  de  la  littérature  du  moyen  âge  en  publiant  ces 

textes  avec  une  traduction.  C'est  là  l'occasion  du  présent  travail  comme 
on  peut  voir  par  une  lettre  de  M.  Bugge  qui  le  précède. 

La  préface  de  M.  Stokes  nous  apprend  que  le  ms.  de  Leinster  contient 

trois  fragments  de  deux  versions  du  voyage  des  Argonautes  et  de  la  des- 
truction de  Troie.  Le  premier  et  le  plus  ancien  de  ces  fragments  qui 

date  du  milieu  du  xne  siècle  suit  en  tout  Darès  Phrygius  du  ch.  1  au 
ch.  xxiv  (éd.  de  Meister,  Leipzig,  1873).  Ce  fragment,  et  le  troisième 

fragment  qui  correspond  aux  ch.  xxv-xxxi  de  Darès,  sont  ici  publiés 

d'après  le  fac-similé  du  ms.  de  Leinster  donné  par  l'Académie  irlandaise 

et  accompagné  d'une  traduction  aussi  littérale  que  possible. 
En  laissant  de  côté  la  partie  linguistique  du  travail  de  M.  Stokes  qui 

s'adresse  aux  celtistes,  je  m'occupe  de  la  traduction,  quoique  M.  Stokes 
ait  dans  sa  préface,  p.  iv-vj,  indiqué  lui-même  presque  tous  les  points 

qui  prêtent  matière  à  comparaison.  Pour  moi,  j'ai  remarqué  quelques 
endroits  du  récit  qui  rappellent  des  thèmes  mythiques  et  autres  du  Nord. 

Ce  n'est  pas  sans  quelque  hésitation  que  je  les  cite,  car  M.  Sophus  Bugge 
a  peut-être  fait  ces  rapprochements  dans  la  traduction  allemande  de  son 

livre1.  Ainsi  p.  65  :  'Vulcan's  four  oxen...  may  plough  a  day's  plough- 

ing  before  the  city'.  Il  s'agit  ici  des  taureaux  aux  pieds  d'airain  et  souf- 
flant le  feu  par  les  naseaux  dont  Héphaistos  fait  cadeau  à  ̂ Eetes,  et  avec 

lesquels  Jason  doit  labourer.  La  légende  grecque  n'en  mentionne  que  deux  ; 

aussi  je  me  demande  s'il  n'y  a  pas  confusion  avec  la  déesse  nordique 
Gefion  et  ses  quatre  puissants  taureaux  :  ceux-ci  attelés  à  la  charrue 

labourèrent  avec  tant  de  force  qu'ils  séparèrent  l'Ile  de  Seeland  de 
la  Scanie. 

P.  76,  il  est  dit  de  Laomédon  allant  au  combat  à  la  tête  de  son  armée  : 

'he  was  biding  thus  :  a  close  and  famous  fence  of  hard,  purple  colou- 
red  shields,  and  of  bosses  white,  vari-coloured,  under  iuagmila  (?)  of 

red  gold,  before  chosen  champions,  defending  their  over-king'.  Ce  qui 

s'appelle  ici  'fence  of  shields'  me  paraît  une  allusion  au  skjaldborg  sou- 
vent cité,  élite  des  guerriers  les  plus  braves  qui  protégeaient  leur  roi  dans 

la  bataille,  comme  par  exemple  St  Olav  dans  la  bataille  de  Stiklastad. 

On  appelait  cela  skjuta  skialdborg.  —  Sur  les  boucliers  rouges  et  blancs, 
voyez  Weinhold  Altnordisches  Leben,  p.  207  et  suiv. 

1.  Je  n'ai  entre  les  mains  que  les  deux  premières  livraisons  (p.  1-288)  de  l'édition danoise. 



400  bibliographie. 

Plus  loin,  p.  ioo,  on  mentionne  dans  la  flotte  des  Grecs  'the  raiîboards 
and  quarters  of  the  long-ships  arrayed  with  shields  white-sided  and 

purple;'  cf  p.  1 1 1  :  'let  your  ships  be  fortified'.  Il  en  est  de  même  pour 

les  navires  de  guerre  des  anciens  Normands  et  leur  armement  à  l'aide  de 
boucliers  mis  les  uns  contre  les  autres.  Pour  plus  de  détails,  voir 

Weinhold,  p.  128. 

Lorsqu'Achille  ensevelit  Patrocle,  il  est  dit,  p.  1 1 1  :  *he  built  his  tomb, 

and  he  set  up  his  stone  and  wrote  his  name'.  Je  ne  sais  ce  qui  en  est  des 

pierres  tumulaires  et  des  inscriptions  de  l'ancienne  Irlande  ',  mais  ce 
passage  me  fit  penser  à  un  ancien  bautasiein  nordique. 

En  cherchant  avec  soin,  on  trouvera  dans  ce  travail  plus  d'un  rappro- 

chement à  faire  :  je  ne  ferai  encore  qu'une  remarque  et  celle-ci  relative- 

ment à  l'histoire  générale  des  mœurs.  Je  lis  p.  1 10  :  'Patroclus  fell  by 
Hector  and  he  took  from  him  his  head  and  his  harness  and  his  raiment'. 

Cela  rappelle  l'ancienne  coutume  si  répandue  (et  aussi  chez  les  Celtes)  de 
couper  la  tête  des  vaincus  (voir  mon  livre  Zur  Volkskunde,  Heilbronn, 

1879,  p.  40,  n.).  —  En  un  autre  endroit,  p.  58,  on  raconte  d'Hercule 
qu'il  vint  à  un  fleuve,  'and  on  the  other  side  came  the  Trojans  and  pro- 
mised  him  four  equal  weights  of  himself,  to  wit  :  his  weight  of  gold, 

and  his  weight  of  silver,  and  his  weight  of  copper,  and  his  weight  of 

iron',  comme  récompense  pour  avoir  sauvé  Hésione.  Cette  coutume  de 

prendre  pour  mesure  le  poids  d'un  corps  humain  est  aussi  très  ancienne 
et  très  répandue;  voir  Zur  Volkskunde,  p.  236  et  sq.  Aux  exemples  que 

j'ai  cités  là,  j'en  ajouterai  aujourd'hui  un  tiré  de  Saxo  Grammaticus,  1.  X, 

p.    168   (Francofurti    1576)  :  'Defuncto  Haraldo,  Sueno    a  Julini 
oppidi  accolis  piratica  Daniam  incessentibus  captus,  facta  sibi  redimendi 

potestate,  corpus  suum  auro  semel,  argento  bis  rependendum  promisit', 

et  un  autre  d'un  romance  portugais  (Do  paso  de  Roncesval,  dans  Har- 
dung,  Romanceiro  Porlug.  I,  7),  dit  que  Dom  Beltrâo  veut  racheter  à  un 

More  son  fils  captif  :  'Se  entre  vos  esta  cativo  —  A  oiro  0  hei  de  pesar'. 

En  ce  qui  concerne  le  'Glossarial  Index',  cette  partie  du  travail  de 

l'éminent  celtiste  sera  aussi  la  bienvenue  à  plus  d'un  égard  :  pour  moi 

je  n'y  ferai  qu'une  observation.  P.   174  on  lit  :   'onchâ  f.  banner   

Onchu  also  means  'léopard'  (and  this  may  be  its  primary  signification)'. 

Cette  observation  me  paraît  tout  à  fait  juste  :  que  l'on  compare  le  bas- 

latin  draco,  'étendard  de  la  cohorte',  à  proprement  parler  'dragon', 

parce  qu'un  dragon  se  trouvait  représenté  sur  cet  étendard.  Le  mot 

1 .  [En  effet,  c'est  un  usage  irlandais  transporté  par  le  narrateur  irlandais  dans  l'anti- 
quité grecque.  —  H  G.] 



Bibliographie.  40 1 

onchù  'léopard'  est  certainement  apparenté  au  français  once,  esp.  et  port. 

onza,  ail.  unie  et  aussi  ital.  lonzax  ;  car  1'/  de  ce  dernier  mot  n'appar- 

tient pas  à  la  racine,  mais  à  l'article2. 
Je  me  borne  à  ces  observations.  L'excellent  ouvrage  de  M.  Stokes  ne 

sera  pas  moins  bien  accueilli  des  linguistes  que  des  historiens  de  la  litté- 
rature du  moyen  âge  et  il  sera  apprécié  avec  plus  de  compétence  par 

d'autres  juges  que  moi. 
Félix  LlEBRECHT. 

Liège. 

Mr.  Stokes  has  sent  me  the  following  Addenda  and  Corrigenda,  which  may 

fitly  be  printed  hère  as  an  appendix  to  M.  Liebrecht's  article.  —  H.  G.] 

Dedicatory  letîer. 

P.  i,  last  line,  '16',  read  '17'. 

Préface. 

P.  v.  As  to  to  the  heroes'  lights  above  their  crests,  note  that  accor- 
ding  to  a  story  told  in  the  Galien  restoré,  a  beam  came  out  of  Charles 

the  Great's  mouth  and  illumined  his  head.  See  the  English  translation  of 
Grimm's  Deutsche  Mythologie,  i.  p.  3.23. 

P.  vij.  In  addition  to  the  names  hère  quoted  as  possibly  indicating  a 

British  source,  Ithôn,  705,  may  be  quoted,  for  this  seems  to  stand  for 

"lcton,  *Icëtôn,  Hicetaon.  Prof.  Rhys,  I  may  hère  mention,  informs  me 
that  there  is  a  Welsh  version  of  the  Taie  of  Troy  in  the  Red  Book  and 

that  Silvan  Evans,  thirteen  years  ago,  published,  in  the  Brython,  another 
version  entitled  Ystori  Dared,  from  a  ms.  in  the  British  Muséum. 

P.  vij,  line  24,  for  lf-adbu  694'.  read  'f-adb  1 30'. 
P.  viij,  line  28,  an  example  of  the  neuter  article  in  the  ace.  sg.  is 

al-ldd-sain  1 944. 

1.  [See  the  préface  p.  xiv,  where  I  had  already  connected  onchu  with  the  French 
once.  =  W.  S.] 

2.  De  même  en  français  pour  lérisson,  lureçon,  leurson,  noms  populaires  du  hérisson. 

'L'/  est  l'article  soudé  au  mot,  fait  très  fréquent  dans  les  patois  et  dont  nous  verrons 
nombre  d'exemples  par  la  suite'.  Rolland,  Faune  populaire,  t.  I,  p.  16.  De  même  dans  le 
mot  lendemain.  —  Le  même  fait  se  retrouve  dans  d'autres  langues  :  par  exemple  on  dit 
en  sicilien  'a  lapa  c.-à-d.  la  lapa,  l'apa,  l'ape  l'abeille  (Pitre  Canti  popol.  II,  1),  en 
néerlandais  narm,  naars,  noom  pour  arm,  aars,  00m,  etc.  (Grimm,  Wœrterb.  I,  564).  En 

allemand  on  trouve  dans  Liliencron  :  Hist.  Volkslieder  n°  119,  v.  105,  nast  pour  ast. 
En  grec  moderne  (à  Chypre)  voexpa.  MO'jpa,  etc.  sont  sortis  de  xf,v  dexpa,  dqv  oûpa 
(Sakellarios,  Ta  Kv^piaxà,  III,  347,  349,  Athènes,  1868). 



4° 2  Bibliographie. 

P.  x,  line  7,  se  mile  chubat  'six  thousand  cubits'  should  be  placed  at 
the  end  of  the  list  of  numerals. 

P.  xii,  line  19,  add  dâigsind  (for  dôigsind)  915. 

P.  xiv,  note,  Caxton's  Recuyell  of  the  Hystoryes  of  Troye  (said  to  be  a 
translation  of  Raoulle  le  Fevre's  Le  Recueil  des  histoires  de  Troye,  1464) 
and  Lydgate's  Troyboke  may  hère  be  added. 

Text. 

Line  179  (p.  5),  for  'raaithenaigit',  read  'raraithenaigit'. 
L.  209  (p.  6),  for  'ti'armorfed',  read  'tiarmorsed'. 
L.  291-2  (p.  8),  read  atchondcatar. 

L.  364  (p.  10),  for  'i  rabi',  read  'ir-rabi'. 
L.  1061.  The  'dabethea'  of  the  ms.  should,  no  doubt,  be  'nabethea', 

i.e.  nobethea. 

Translation. 

P.  57,  line  5  from  bottom,  for  ''east',  read  'west'. 
P.  $8,  1.  4,  before  'hard\  insert  'terrible'. 
Id.,  1.  1  $,  as  to  the  weight  of  Hercules  in  gold,  silver  etc.  cf.  Iliad, 

XXII_,  351,  and  Theognis,  77  :  nimoç  àvrçp  %pu<joîi  te  xal  àp^upou 

àvT£pu<raa3-at  "A^toç. 
P.  61,  1.  21,  'making  fast'  should  probably  be  'caulking'. 
P.  62,  1.  7  from  bottom,  for  'be  recognised'  read  'shine'. 
Id.,  the  last  sentence  should  run  thus  :  «.  Then  the  goddess,  daughter 

of  Terra,  head-dishevelled,  the  Bruit  of  the  world,  went  telling  of  the 
famous  galley  throughout  the  four  common  quarters  of  the  globe.  » 

P.  63,  1.  22,  hère  and  elsewhere  'Lesser  Asia1  would  be,  more  lite- 

rally,  'Little  Asia',  the  German  Kleinasien. 
P.  65,  1.  26,  for  'caries  and  carlines',  read  'greybeards  and  crones'. 
P.  66,  1.  18,  for  'fought  their  great  battles',  read  'defeated  their 

great  battalions'. 
P.  66,  1.  20,  for  'He  left'  etc.,  read  'Of  his  mighty  deeds  he  left,  in 

the  west  and  in  the  east  of  the  world,  signs  which  are  called  the  Pillars 

of  Hercules'. 

P.  70,  1.  30,  for  'overborne',  read  'overtaken'. 
P.  73,  1.  4,  for  'neither  lets  me',  read  'lets  me  neither'. 
P.  76, 1.  10,  for  'three  heroes  of  valiant  handiwork',  read  'three  dex- 

terous,  full-valiant  heroes'. 
P.  77,  1.  \6,  for  'swordstrokes',  read  'lusty  strokes'. 
P.  80,  1.  4,  5,  for  'blazing  ...  flags',  read  'bright  ...planks'.  Withthe 

description  of  Antenor  hère  given  compare  the  lliad,  III,  1 48-1 50. 



Bibliographie.  403 

P.  82,  1.  28,  afier  'Anchises',  insert  'and  Aeneas'. 

Id.,  1.  7  from  bottom,  for  'war  and  forceful',  read  'some  war  and'. 

P.  86,  1.  10,  for  'before  the  overpowering  of  the  city  to  every  one', 

read  'through  every  one  going  before  the  city'. 

Id.,  1.  20,  for  'sign,  a  high  préserver',  read  'high  statue-warder'. 

P.  87,  1.  1 ,  for  'he  saw  that  protective  sign',  read  'the  statue-warder 
saw  that'. 

P.  89,  1.  11  from  bottom,,  read  'promised  her  that  everyîhing  should  be 

according  to  her  will,  and  Priam',  etc. 

P.  90,  1.  7,  read  'Thine  honour-price  will  be  levied'. 

P.  91,  lines  17,  39,  40,  'Pithium'  'Hisomelchi',  and  'Maeotae'  should 
probably  be  Bœotia,  Hippemolgi,  and  Neuri. 

P.  93,  1.  21,  add  'forty  ships  his  number'. 

Id.,  1.  23,  add  'thirty'. 
Id.,  1.  8  from  bottom,  for  'Murderous',  read  'Valorous'. 

P.  94,  between  lines  14  and  1  $  from  bottom,  insert  'That  advice 

seemed  good  unto  them  ail'. 

P.  95,  1.  15,  and  p.  99,  1.  12,  for  'wave-voiced',  read  'wave-roa- 

ring'. 
P.  96,  last  line,  cf.  Iliad,  II,  489,  490  (Béxa  ̂ Xûairat) ,  Aeneid  VI, 

625,  etc. 

P.  99,  1.  $  and  21,  for  'pavillons',  read  'awnings'. 
P.  106,  1.  8  from  bottom,  the  'heads'  were  probably  to  be  fixed  on 

stakes.  Cf.  Iliad,  XVIII,  176,  177. 

P.  1 10,  1.  2$,  after  'Ajax',  insert  'son  of  Telamon'. 
P.  iii,1.  5  from  bottom,  the  'stone'  hère  mentioned  is  the  cttjXy]  of 

Iliad,  XVI,  457,  675,  but  the  written  name  is  suggested  by  the  Old- 
Irish  practice  of  graving  oghams. 

P.  1 14,  1.  15  from  bottom,  read  'So  that  they  fell  out  (tarla  etarru, 

lit.  it  came  between  them)  about  her'.  Cf.  dorala  itir  Luicet  7  Aed,  Rev. 

Celt.  V.  197.  The  words  ar  marbad  Hectair  itiaid  'for  slaying  H.  after 

thee'  are  obviously  misplaced  hère. 
P.  117,  1.  3-6.  With  this  simile  compare  Iliad,  XI,  492-495. 

Id.,  1.  6-9  from  bottom.  This  seems  taken  almost  Verbatim  from 
II  Samuel,  cap.  2,  v.  16. 

P.  1 18,  1.  11,  after  'seven',  insert  'skinny'. 
P.  1 19,  1.  9-1 1  from  bottom,  cf.  cç  Kaxà  xcXV  epps^ev,  cç  ou  c6[A- 

TïavTsç  ot  àXXoi. 

P.  120,  1.  23,  read  'It  was  enough  for  him  only  that  the  mulet  due 

by  the  Trojans  should'. 



404  Bibliographie. 

P.  123,1.  11  from  bottom,  read  'of  the  unreckonable  things  of  this 
story  was  what  fell  of  the  heroes  of  Greece  hère  by  the  rough  play  of 

Troilus'.  L.  14  from  bottom,  'as  a  hawk'  etc.  Cf.  Iliad,  XVI,  582, 
XVII,  757. 

Glossarial  Index. 

P.  131,  cancel  the  article  aithenaigim. 

P.  136,  berim  for.  For  'supero'  read  7  overtake\  and  compare  da 
mbertar  orainn,  muirfidher  sind  if  m  are  overtaken  we  shall  be  killed,  H. 

2.  17,  p.  123b. 

P.  138,  braîtamna  probably  is  for  bruîtamna  i.e.  bruth-damna,  LU. 
1 12b. 

P.  149,  after  line  $  insert  'crunne  f.  globe,  sg.  dat.  181'. 

If  cuicrind,  côicrind  really  mean  'five-pronged',  cf.  Tte^TuwëoXa, 
Iliad,  I,  463. 

dâigsind.  Prof.  Windisch  (I  think,  rightly)  explains  this  as  the  redu- 
plicated  secondary  s-future  of  îogaim. 

P.  155,  after  the  article  'écialla',  insert  'écin  (now  éigin,  O'Don.  Gr. 

1 35)  some,  83  5'. 
P.  1 57,  1.  1,  érld  probably  is  =  es-ro-ld,  prêt,  of  élaitn  (==  es-ldim). 

P.  160,  after  the  article  fonnud  insert  'for  (=  fo  ar-n)  under  our, 

1 508'.  In  'foraib'  the/is  perhaps  prosthetic.  If  so,  it  is  the  dat.  pi.  of 
or  (sg.  dat.  ur  1014,  ace.  or  244),  and  should  be  translated  by  edges  or 
border  s. 

P.  162,  fuh'ci.  This  probably  means  swaddling-bands  :  cf.  Curtius 
G.  E.  N°  5 27  and  Pausanias  lib.  VIII,  c.  8  (xaQà  xai  ûa-spov  àvxi  xoD 
Aibç  X(6ov  eowxEV  owtw  /,aT£iXvj[j.[xévov  aTCocp-favoiç). 

P.  168,  line  7,  for  '535',  read  '534'  and  dele  '1330'.  Idmchara  is,  I 
now  think,  an  adj.  meaning  handy,  dexterous,  in  the  nom.  pi. 

P.  172,  muin.  This  is  the  Old  Norse  munr. 

P.  175,  after  the  article  râiniud,  insert  raithenaigim  (better  ruithe- 
naigim)  /  shine,  ̂ à  pi.  conj.  act.  179. 

P.  180,  line  8,  for  '974',  read  '976',  line  7  read  taisceda. 
Id.,  I.  11,  tinsensach  is  obviously  a  scribal  mistake  for  tinnesnach. 

P.  181,  after  the  article  testamail  insert  'tfarmoraigim',  3d  sg.  2dy 
s-fut.  tiarmorsed  209,  inf.  tiarmoracht. 

P.  183  togail  is  a  scribe's  mistake  for  todail  'to  pour  forth'.  So  con- 
versely,  in  pp.  55,  173  nuall-dubach  is  a  mistake  for  nuall-gubach. 

P.  188,  colophon,  line  1,  for  chrichnugud,  read  cn'chnugud. 
W.  S. 

9  Crick  Road_,  Oxford.  June  1882. 



Bibliographie.  405 

Bibliographie  générale  des  Gaules,  etc.,  parCh.-E.  Ruelle,  2e  livrai- 
son :  Bibliographie,  feuilles  15-25  (fin  delà  première  partie).  —  Paris,  chez 

l'auteur,  6,  place  du  Panthéon.  1882. 

Nous  avons  déjà  annoncé  (t.  IV,  p.  301)  cette  publication  qui  s'avance  assez 
lentement.  Cette  livraison  achève  la  première  partie  où  les  matières  sont  dispo- 

sées par  groupes  systématiques  ou  topographiques.  La  seconde  partie  contien- 

dra le  catalogue  alphabétique  par  noms  d'auteur,  et  alors  seulement  les  titres 

seront  donnés  d'une  façon  complète.  Nous  souhaitons  que  cette  seconde  partie 
se  fasse  moins  attendre,  car  elle  apportera  la  clef  de  la  première.  En  effet,  dans 

la  ire  partie  M.  R.  ne  dit  pas  dans  quelles  revues  ou  dans  quelles  sociétés  se 
trouvent  des  travaux  cités  simplement  par  leur  titre  et  le  nom  de  leur  auteur  ; 

c'est  en  se  reportant  à  la  2e  partie  que  l'on  aura  ce  renseignement.  De  même, 
il  mentionne  un  certain  nombre  d'ouvrages  manuscrits;  nous  ne  saurons  que  par 
la  seconde  partie  dans  quelles  bibliothèques  ils  se  trouvent.  Nous  ne  disons  pas 

cela  pour  méconnaître  l'utilité  très  grande  d'une  division  topographique,  mais 
pour  réclamer  à  M.  R.  un  prompt  achèvement  de  son  très  méritoire  travail. 

Di  una  Iscrizione  gallo-la  tina  délia  Gisalpina  (Monza),  per  Vitto- 
rio  Poggi.  Genova,  1881,  23  p.  in-8  et  1  pi. 

Il  s'agit  d'une  inscription  assez  obscure  et  où  deux  mots  paraissent  gaulois  à 

l'auteur.  Cela  nous  paraît  tout  à  fait  douteux  et  contestable.  Une  traduction 
française  de  ce  travail  a  été  publiée  dans  le  Bulletin  êpigraphique  de  la  Gaule  de 
M.  Vallentin. 

Note  sur  une  divinité  gauloise  et  un  amulette  chrétien  découverts 

à  Lantilly,  près  de  Semur-en-Auxois  (Côte-d'Or),  par  l'abbé  Fr.  Grignard. 
24  p.  in-8  et  2  pi.  Autun,  Dejussieu,  1881. 

Il  s'agit  d'un  bas-relief  anépigraphe  fort  mutilé  représentant  un  homme  assis. 
Cet  homme,  dont  la  tête  a  disparu,  paraît  tenir  de  la  main  gauche  une  grappe 

de  raisin  et  de  la  droite  un  animal  dont  la  tête  est  brisée,  mais  qui  ressemble  à 

un  serpent.  M.  Gr.  le  compare  au  monument  d'Ampilly-les-Bordes,  aujourd'hui 
perdu  (avec  son  inscription  DEO  BEMILVCIOVI)  :  mais  ce  qui  caractérise  ce 

dernier  type  —  retrouvé  sur  plusieurs  points  de  la  Gaule  —  est  la  simultanéité 

de  deux  attributs,  la  grappe  de  raisin  et  l'oiseau.  Comme  «  la  fontaine  de  Lan- 

tilly est  de  temps  immémorial  connue  sous  le  nom  de  Saint-Martin  »,  M.  l'abbé 

Gr.  suppose  avec  vraisemblance  que  c'est  «  à  l'apostolat  de  ce  grand  saint  dans 

les  environs  d' Autun  qu'il  faudrait  attribuer  le  renversement  et  la  décapitation  » 
de  ce  Dieu  gaulois. 

Das  roemische  Heer  in  Britannien  von  E.  Hùbner.  Berlin,  Weidmann, 

1881,  72  p.  in-8°  et  1  carte. 

Travail  important  pour  l'histoire  de  la  domination  romaine  en  Grande- 
Bretagne. 

Rev.  Celt.  v  27 



406  Bibtiograplùe. 

Sedulius  de  Liège,  par  Henri  Pire.nne  (présenté  à  la  classe  des  lettres  de 

l'Académie  le  10  octobre  1881).  Bruxelles,  Hayez,  1882,  72  p.  in-8°. 

Dans  cette  monographie  consacrée  à  un  grammairien  et  poète  irlandais  établi 

à  Liège,  il  ne  s'agit  pas  du  Sedulius  du  Ve  siècle,  auteur  du  Carmen  Paschale, 

ni  d'un  autre  Sedulius  du  VIIIe  siècle,  mais  d'un  de  leurs  homonymes  qui  vivait 

au  IXe  siècle.  Il  a  écrit  des  commentaires  sur  l'Écriture  sainte  et  des  poésies, 
le  tout  en  latin.  Cette  poésie  est  artificielle  et  banale  :  M.  P.  y  a  trouvé  des 

allusions  à  l'histoire  de  Liège  au  IXe  siècle.  C'est  ce  qu'elle  présente  de  plus 

intéressant.  Il  donne  en  appendice  des  poésies  inédites  de  ce  Sedulius  qu'il  a 
découvertes  dans  un  ms.  de  la  bibliothèque  royale  de  Bruxelles1.  —  Cette 

monographie  est  une  contribution  utile  à  l'histoire  des  lettres  classiques  dans 
l'ancienne  Irlande. 

The  Scottish  Ceitic  Review.  N°  1,  March  1881.  —  N°  2,  November 
1882.  Glasgow,  Maclehose  (London,  Trùbner).  Price  to  subscribers  2 1  s. 
for  four  numbers. 

Nous  ignorons  quel  savant  écossais  dirige  cette  nouvelle  revue  dont  nous 

recevons  les  deux  premiers  numéros,  et  les  principaux  articles  ne  sont  pas 

signés  ;  mais  ce  recueil  nous  paraît  être  le  modèle  de  ce  que  doit  être  une  revue 

de  philologie  celtique  dans  un  pays  celtique.  Il  se  propose  à  la  fois  de  vulga- 

riser la  grammaire  celtique,  telle  que  Zeuss  l'a  fondée,  par  des  analyses,  par 

des  traductions  et  par  des  applications  au  gaélique  d'Ecosse;  —  de  traduire 
en  anglais  les  travaux  les  plus  importants  de  la  philologie  étrangère  ;  —  de 

publier  des  textes  empruntés  à  la  littérature  populaire  des  Highlands  ;  —  de 
compléter  les  dictionnaires  gaéliques  déjà  existants. 

Ainsi  ces  deux  numéros  contiennent  :  une  explication  des  lois  de  la  permuta- 

tion des  consonnes  dans  les  langues  celtiques  et  les  autres  langues  indo-euro- 

péennes ;  —  la  traduction  du  mémoire  de  M.  Windisch  sur  la  loi  des  consonnes 

finales  en  ancien  irlandais  (mémoire  analysé  par  M.  d'Arbois  de  Jubainville  ici- 

même,  t.  III,  p.  321  et  sq.)  ;  l'analyse  philologique  et  étymologique  de  phrases 

gaéliques,  c.-à-d.  l'application  des  principes  exposés  dans  les  précédents  articles, 

donnant  l'idée  claire  de  l'histoire  de  la  langue  ;  —  des  notes  sur  la  gram- 

maire et  l'orthographe  du  gaélique  actuel  ;  —  des  contes  populaires  et  des 
chansons,  texte  gaélique  et  traduction  anglaise;  des  commentaires  de  M.  A. 

Nutt  ajoutent  à  l'intérêt  de  ces  contes.  —  Pour  ces  textes  publiés  avec  tra- 

duction, il  serait  désirable  et  utile  à  plus  d'un  lecteur  que  texte  et  traduc- 

tion fussent  publiés  vis-à-vis,  et  non  l'un  à  la  suite  de  l'autre. 
Le  plan  de  cette  revue  nous  paraît  excellent  et  de  nature  à  satisfaire  les 

savants  étrangers  en  même  temps  qu'à  instruire  le  public  écossais...  si  celui-ci 
ne  la  trouve  pas  trop  savante.  Aucune  pourtant  ne  pourrait  rendre  plus  de  ser- 

vices aux  études  celtiques  en  Ecosse. 

1 .  Cf.  les  observations  de  M.  L.  Havet  dans  la  Revue  critique  du  31  juillet  1882,  p.  87. 



Bibliographie.  407 

Y  Cymmrodor.  London,  1877-82.  Printed  for  the  Society  by  T.  Richards. 

4  vol.  in-8". 

En  1876,  un  lettré  gallois  établi  depuis  de  longues  années  à  Londres, 

M.  Robert  Jones,  entreprit  de  fonder  une  Société  qui  s'occupât  de  l'histoire  de 
la  littérature  galloise  et,  d'une  façon  plus  générale,  du  développement  intellec- 

tuel, littéraire  et  moral  de  la  principauté.  Une  Société  analogue  avait  existé  à 

Londres  il  y  a  justement  un  siècle,  formée  des  Gallois  établis  dans  la  métropole. 

Rattachant  la  nouvelle  Société  à  ce  souvenir,  M.  Robert  Jones  lui  donna  l'an- 
cien nom  de  Société  des  Cymmrodorion,  c.-à-d.  «  des  Confrères  ». 

La  Société  publia  aussitôt  une  revue  dont  le  directeur  fut  M.  Robert  Jones 

même;  depuis  la  mort  de  ce  dernier  (cf.  Rev.  celt.,  t.  IV,  p.  132),  le  Cymmro- 
dor est  dirigé  par  M.  Thomas  Powell,  philologue  gallois  dont  nous  espérons 

voir  bientôt  le  nom  figurer  dans  notre  revue.  Laissant  de  côté  les  articles  de  ce 

recueil  qui,  intéressants  au  point  de  vue  gallois,  ne  se  rattachent  pourtant  pas 

à  la  philologie,  nous  signalerons  les  travaux  suivants  qui  rentrent  dans  l'ordre 
de  nos  études  et  s'adressent  aux  celtistes  : 

T.  I.  Welsh  Particles,  by  Prof.  Peter,  of  Bala.  —  William  Salesbury  and 

his  Dictionary,  by  the  Editor  (Robert  Jones).  —  T.  II.  Private  Dévotions  of 

the  Welsh  in  Days  gone  by,  by  the  Rev.  Elias  Owen.  — Archaeological  Notes, 

by  Prof.  Rhys.  —  Dafydd  ab  Gwilym,  by  Prof.  Cowell.  —  Welsh  Address  of 

Prof.  Rhys,  at  the  Menai  Bridge  Eisteddfod.  —  T.  III.  The  Celtic  Languages 

in  Relation  to  other  Aryan  Tongues,  by  the  Rev.  John  Davies.  —  The  Welsh 

Triads  as  they  are  given  in  the  Red  Book  of  Hergest,  by  Prof.  Rhys.  —  On 
some  Forms  and  Uses  ofthe  Substantive  Verb  in  Welsh  by  the  Editor  (Thomas 

Powell).  —  T.  IV.  A  Description  ofthe  Day  of  Judgment,  with  Translation 

and  Notes  by  the  Editor  (Thomas  Powell).  —  Welsh  Fairy  Taies,  by  Prof. 

Rhys.  —  A  Celtic-Slavonic  Suffix,  by  H.  Gaidoz. 
Quelques  articles  bibliographiques  accompagnent  chaque  numéro,  et  ils  sont 

inspirés  du  meilleur  esprit  critique.  Si  les  enthousiastes  de  Druidisme  et  de 

Bardisme  ont  encore  le  verbe  haut  en  Galles  et  s'ils  trouvent  des  croyants  à 

leurs  élucubrations  qu'ils  présentent  comme  patriotiques,  au  moins  est-il  heureux 
de  voir  que  ces  erreurs  trouvent  leurs  juges  en  Galles  même  et  chez  des  hommes 

dont  leurs  compatriotes  ne  peuvent  soupçonner  le  patriotisme.  Le  temps  est 

passé  où  Stephens  était  presque  le  seul  à  élever  la  voix  contre  les  fantaisies 

bardiques  et  à  revendiquer  contre  elles  les  droits  de  l'histoire. 
Dans  les  derniers  numéros  du  Cymmrodor,  son  directeur,  M.  Powell,  attire 

l'attention  de  ses  collaborateurs  et  de  ses  lecteurs  sur  l'utilité  de  recueillir  les 

débris  du  Folk-Lore  de  Galles.  Nous  désirons  que  son  appel  soit  entendu. 

S'il  réussit,  M.  Powell  aura  rendu  un  véritable  service  à  la  philologie  celtique  : 
car  le  Folk-Lore  du  pays  de  Galles  se  réduit  à  peu  de  chose,  comparé  à  ce 

qu'on  a  publié  dans  les  autres  pays  celtiques,  Irlande,  Ecosse  et  Bretagne 

française.  —  M.  Rhys  donne  à  cette  cause  l'appui  de  son  autorité  et  de  sa 

parole  dans  les  conférences  qu'il  fait  quelquefois  aux  Eisteddfodau.  Ainsi  un 



408  Bibliographie. 

journal  de  Cardiff  (The  Western  Mail  du  22  août  1882)  nous  apporte  le  résumé 

d'un  discours  prononcé  par  M.  Rhys  à  Llanaelhaiarn,  près  Carnarvon,  sur  le 
Folk-Lore  et  la  grammaire  comparée.  Par  quelques  exemples  bien  choisis  il  a 

montré  l'utilité  de  ces  études  pour  l'histoire  de  la  race  celtique  et  du  peuple 
gallois,  et  il  a  fait  appel  au  patriotisme  de  ses  compatriotes  pour  aider  les 

savants  à  recueillir  les  légendes  du  Pays  de  Galles,  «  afin  d'empêcher  leur  his- 
toire de  se  perdre  dans  les  âges  futurs,  et  de  vérifier  ainsi  le  dicton  Tra  mor, 

tra  Brython  'aussi  longtemps  durera  la  mer,  aussi  longtemps  le  breton'  ». 

M.  Rhys  annonçait  dans  son  discours  qu'il  se  tenait  après  la  séance  à  la  dispo- 

sition de  ses  auditeurs  pour  écrire  les  légendes  qu'ils  voudraient  bien  lui  racon- 
ter ;  mais  le  journal  ne  dit  pas  si  cette  quête  a  été  fructueuse. 

La  Société  des  Cymmrodorion  a  aussi  entrepris  la  publication  d'une  sorte  de 
bibliothèque  galloise  en  dehors  de  son  recueil  le  Cymmrodor.  Elle  a  déjà  mis  au 

jour  deux  réimpressions,  l'Athravaeth  Gristnogavl  de  1568  (cf.  Rcv.  celt.,  t.  IV, 
p.  473)  et  le  Dictiorury  in  Englysche  and  Welshe,  by  Wyllyam  Salisbury  de 

1547.  Elle  a  commencé  une  édition  des  œuvres  de  Iolo  Goch,  et  promet  la 

publication  de  l'ouvrage  que  Stephens  a  laissé  manuscrit  sur  le  Gododin. 
On  voit  par  le  tableau  sommaire  de  cette  activité  si  féconde  en  quelques 

années  quelle  place  importante  a  prise  la  Société  de  Cymmrodorion.  Elle  rendra, 

nous  n'en  doutons  pas,  autant  de  services  à  la  littérature  du  pays  de  Galles 
que  son  illustre  aînée,  la  Société  Archéologique  Cambrienne,  en  a  rendu  à  ses 

antiquités. 

Bye-Gones  relating  to  Wales  and  the  Border  Counties,  1 880-1.  —  Oswestry, 
Woodall  and  Venables  (only  i$o  copies  printed).  vii-350  p.  in-8.  —  Prix  : 
10  s.  6  d.  (13  fr.  3  5). 

Ce  volume  est  la  suite  d'un  publication  que  nous  avons  précédemment  annon- 

cée (t.  IV,  p.  463)  et  dont  l'auteur  est  M.  Askew  Roberts.  Il  s'occupe  surtout 

d'histoire  locale  ;  mais  on  y  trouve  aussi  nombre  de  faits  d'un  intérêt  plus  géné- 

ral. C'est  ainsi  que  nous  avons  relevé  dans  ce  volume  des  articles  sur  les  sociétés 

littéraires  galloises,  des  notes  d'archéologie  et  de  Folk-Lore,  des  renseigne- 

ments sur  l'histoire  des  mœurs,  des  notices  sur  de  récentes  publications  concer- 

nant le  pays  de  Galles.  Nous  souhaitons  que  ce  volume  soit  suivi  d'autres  encore. 

Légendes  chrétiennes  de  la  Basse-Bretagne,  par  F. -M.  Ltjzel. 
2  vol.  in- 1 2  de  xj-363  et   379  p.  Paris,  Maisonneuve,  1 88 1 .  —  Pr.  15  fr. 

Nous  espérons  pouvoir  publier  bientôt  un  compte-rendu  détaillé  de  ce  recueil 
que  nous  promet  un  des  plus  éminents  folkloristes  de  notre  temps.  En  attendant 

nous  sommes  heureux  d'annoncer  que  cet  ouvrage  de  M.  Luzel  vient  d'obtenir 

un  prix  de  l'Académie  française.  On  a  vu  plus  haut,  p.  303,"  le  sommaire  de 
cette  nouvelle  collection  de  contes  et  de  légendes. 

Traditions  et  superstitions  de  la  Haute  -  Bretagne ,  par  Paul 
Sébillot.  2  vol.  in-i 2  de  vij-384  et  389  p.  Paris,  Maisonneuve,  1882.  — 
Prix  1 5  fr. 



Bibliographie.  409 

Paul  Sébillot.  Contes  populaires  de  la  Haute-Bretagne.  3e  série  : 
Contes  des  marins,  1  vol.  in-12  de  xij-374  p.  Paris,  Charpentier,  1882.  — 
Prix  3  fr.  50. 

La  Haute-Bretagne  légendaire  est  presque  une  création  de  M.  S.  ;  avant  lui 

on  avait  peu  écrit   sur  cette    province  que   la  Basse-Bretagne   rejetait  dans 

l'ombre  et  l'on  était  loin  de  soupçonner  qu'elle  fût  aussi  riche  en  traditions.  Mais 

M.  S.  est  venu,  et  l'on  pourrait  dire  de  lui  ce  que  Boileau  disait  du  grand  roi  : 
Un  regard  de  Louis  enfante  des  merveilles  ! 

Les  merveilles  —  nous  voulons  dire  le  merveilleux  —  de  la  Haute-Bretagne 

ont  déjà  fourni  à  M.  S.  plusieurs  publications  dont  l'une  a  été  annoncée  ici- 
même  par  M.  Luzel  (Rev.  celt.,  t.  IV,  p.  429  ;  cf.  t.  V,  p.  148)  ;  mais  M.  S. 

ne  n'en  tient  pas  là,  et  il  ne  sera  satisfait  que  quand  il  aura  mis  toute  sa  mois- 
son en  gerbes,  et  après  lui  il  ne  restera  plus  à  glaner. 

Le  premier  de  ces  nouveaux  ouvrages,  formé  de  deux  volumes,  est  un  cata- 
logue très  bien  classé  des  traditions  et  superstitions  ;  le  second  volume  est  une 

faune  et  une  flore  sur  le  modèle  donné  par  M.  Rolland  dans  son  précieux 

répertoire.  —  Le  second  ouvrage  nous  fournit  les  contes  racontés  par  les 

marins,  la  plupart  Terre-neuvats  comme  on  dit  dans  le  pays.  Ces  'contes  de 

marins'  ne  sont  pas  tous  à  proprement  parler  des  contes  marins  comme  M.  S. 
le  remarque  lui-même  (p.  viij)  ;  mais  M.  S.  a  ouvert  une  voie  nouvelle  aux 

folk-loristes  en  appelant  leur  attention  sur  cette  variété  particulière  et  peu  étu- 
diée des  contes  et  récits  légendaires.  Deux  séries  de  contes  de  ce  volume  sont 

fort  curieuses,  les  'Contes  des  Vents'  et  les  'Joyeuses  histoires  des  Jaguens'. 
M.  S.,  étant  Gallot,  emploie  quelquefois  des  expressions  de  son  patois  sans 

les  traduire,  oubliant  qu'elles  sont  étrangères  au  français.  Ainsi  quelque  part 

dans  ses  Traditions  il  emploie  le  mot  couiner  pour  'se  plaindre'.  Un  Irlandais  ou 

un  Gallois  comprendra,  parce  que  c'est  un  mot  d'origine  celtique  (cf.  supra, 
p.  220)  ;  mais  un  Français  ne  comprendra  pas.  —  La  formule  'marche  aujour- 

d'hui,, etc.'  (Contes,  p.  vij  et  passim)  devrait  être  imprimée  comme  des  vers, 
car  c'est  une  formule  rimée. 

Revista  cTEthnologia  e  de  Glottologia  :  Estudos  e  notas  por  F.  Adoi- 
pho  Coelho.  Fasciculo  IV.  Lisboa,  1881,  p.  145-298. 

Suite  du  recueil  dont  nous  avons  précédemment  parlé  (p.  271).  Ce  n°  est  con- 
sacré à  des  observations  sur  le  folk-lore  portugais,  mais  cette  fois  sans  compa- 

raisons. —  M.  C.  publiait  en  même  temps  dans  le  Boletim  da  Sociedade  de 
Geographia  de  Lisboa  un  article  étendu  qui  peut  être  considéré  comme  la  préface 

de  son  propre  recueil.  Il  y  passe  en  revue  les  sources  écrites  des  traditions  por- 
tugaises, conciles,  ordonnances  des  rois,  ancienne  littérature,  constitutions  des 

évêchés,  règlements  du  Saint-Office,  procédures  et  jugements  de  l'Inquisition, 
et  il  reproduit  tous  les  passages  de  ces  différents  textes  qui  mentionnent  des 

superstitions  ou  des  usages.  C'est  comme  un  inventaire  rétrospectif.  —  Nous 
apprenons  par  une  note  de  ce  travail  que  M.  C.  se  propose  de  publier  pro- 

chainement une  version  portugaise  de  la  vision  de  Tundal. 



410  Bibliographie. 

Angelo  Dalmedtco  :  Délia  Fratellanza  deï  popoli  nelle  tradizioni 
comuni.  Venezia,  Cecchini,  1881,  in-8"  de  48  p.  —  Prix  :  1  lira. 

D'après  le  titre  de  cette  brochure  (et  aussi  d'après  le  compte-rendu  qu'en  a 

donné  l'Archivio  per  lo  studio  délie  tradizioni  popolari,  t.  I,  p.  141),  on  s'attend 

à  trouver  une  étude  sur  l'unité  psychologique  du  genre  humain  établie  par  le 

parallélisme  des  traditions  et  des  usages.  11  n'en  est  rien.  Ce  sont  seulement 

quelques  rapprochements  de  peu  d'importance,  de  proverbes,  de  chansons  et  de 

formulettes,  principalement  de  France  et  d'Italie,  cités  d'après  des  ouvrages  de 
troisième  main.  Si  l'auteur  s'intéresse  aux  traditions  populaires,  il  fera  bien  de 
commencer  par  les  étudier  de  plus  près. 

Estudo  ethnographico  a  proposito  da  Ornamentaçâo  dos  jugos  e  cangas 
dos  bois  nos  provincias  portuguezas  do  Douro  et  Minho  por  J.  Leite  de 
Vasconcellos,  alumno  da  escola  medica  do  Porto.  Porto,  empreza  do  Jor- 

nal  d'Agricultura,  1881,  46  p.  in-18  et  12  pi.  —  Prix  :  200  reis. 

Dans  ce  travail  court,  mais  intéressant,  l'auteur  nous  donne  une  description 
(rendue  plus  claire  par  des  planches)  et  une  explication  des  peintures  dont  on 

décore  d'ordinaire  les  jougs  des  bœufs  dans  les  provinces  de  Douro  et  de 
Minho  :  ce  sont  des  étoiles,  des  cœurs,  des  figures  qui  prétendent  représenter  des 

hommes  et  des  animaux,  des  croix,  des  pentagrammes 4 ,  des  hosties  et  des  figures 

géométriques.  Dans  la  description  et  l'explication  de  ces  figures,  et  aussi  dans 

la  longue  introduction  où  il  décrit  l'antique  'caracter  agricola'  du  Portugal, 

l'auteur  trouve  occasion  de  communiquer  des  usages,  traditions,  formules  d'in- 
cantation, prières  et  énigmes  du  Portugal.  Il  est  vraisemblable  que  les  jougs  des 

bœufs  portent  aussi  des  peintures  en  d'autres  endroits  où  ils  sont  encore  en 

usage;  mais  on  n'a  pas,  que  je  sache,  écrit  déjà  sur  ce  sujet.  Le  jeune  savant 

portugais  me  paraît  être  le  premier  à  porter  son  attention  sur  ce  sujet  qui  n'est 
pas  sans  intérêt.  Puisse-t-il  trouver  des  imitateurs,  et  les  trouver  parmi  les  col- 

laborateurs et  les  lecteurs  de  la  Revue  Celtique  !  Car  alors  on  pourra  porter 

un  jugement  sur  l'âge  et  la  signification  de  ces  peintures  :  c'est  l'espoir  que 

l'auteur  exprime  lui-même  à  la  fin  de  son  travail. 
Reinhold  Koehler. 

—  Nous  avons  reçu  les  cinq  premières  livraisons  d'une  revue  intitulée  El 
Folk-Lore  Andaluz,  organo  de  la  Sociedad  de  este  nombre,  qui  se  publie  depuis 

le  mois  de  mars  1882  à  Séville.  C'est  une  tentative  qui  mérite  tout  éloge;  mais 

que  les  rédacteurs  de  cette  revue  s'attachent  surtout  à  publier  des  documents  et 

qu'ils  évitent  les  généralisations  hâtives  et  ne  se  hasardent  pas  trop  sur  le  ter- 

rain glissant  de  la  linguistique.  Nous  avons  remarqué  un  article  où  l'on  fait 

venir  de  l'hébreu  des  mots  espagnols  comme  vulgo.   Cet  article  est  justement 

1.  Le  pentagramme  ou  signe  de  Pythagore  s'appelle  en  portugais  signo  samâo  ou 
san  selimâo.  Cela  veut-il  dire  'signum  Salomonis',  de  même  qu'en  italien  cette  figure 
s'appelle  segno  di  Salamon  ? 



Bibliographie.  411 

intitulé  Filologia  valgar  !  On  trouve  heureusement  à  côté  de  ces  fantaisies  éty- 

mologiques des  faits  et  des  textes  bien  recueillis  et  bien  classés.  —  Aux  enthou- 
siastes qui  revendiquent  le  nombre  3  pour  les  Celtes  et  pour  les  Druides  nous 

signalons  un  article  du  n°  de  mai  intitulé  'El  numéro  3  en  nuestras  producciones 

populares'. 

E.  Rolland  :  Faune  populaire  de  la  France;  noms  vulgaires,  dictons, 

proverbes,  légendes,  contes  et  superstitions.  T.  V.  Les  mammifères  domes- 
tiques, deuxième  partie,  in-8'  de  vi-264  p.  Paris,  Maisonneuve,  1882. 

Ce  nouveau  volume  traite  du  bœuf,  du  mouton,  de  la  chèvre,  du  cochon,  du 

cochon  d'Inde  et  du  lapin  domestique. 

Nous  comptons  donner  dans  notre  prochain  numéro  un  compte-rendu  détaillé 
des  deux  publications  suivantes  : 

Essai  sur  le  verbe  néo-celtique  en  irlandais  ancien  et  dans  les 
dialectes  modernes.  Son  caractère,  ses  transformations,  par  J.  Loth, 

agrégé  de  l'Université.  Paris,  Leroux,  1882.  vj-92  p.  in-12.  —  Prix  :  5  fr. 
Bemerkungen  ûber  die  Lateinischen  Lehnwœrter  im  Irischen. 

Erster  Theil  :  Die  Lautlehre  ...  von   Bruno  G.   Gùterbogk,   107  p.  in-8°. 
Leipzig,  Druck  von  Pœschel  und  Trepte.  1882. 

Les  lettres  celtiques  ne  tarderont  pas  à  sentir  l'heureux  effet  du  retour  défi- 

nitif de  M.  Whitley  Stokes  en  Europe.  Nous  apprenons  qu'il  entreprend  deux 
publications  importantes,  à  Oxford  et  à  Leipzig.  A  Oxford  il  va  publier  dans 

les  Anecdota  Oxonensia  le  long  poème  Saltair  na  Rann  attribué  à  Oengus  le 

Culdée  et  conservé  dans  un  beau  ms.  (d'environ  l'an  1100)  de  la  bibliothèque 
Bodléienne.  A  Leipzig,  il  va  commencer,  en  collaboration  avec  M.  Windisch, 

une  nouvelle  série  d'Irische  Texte,  publiée  par  la  librairie  S.  Hirzel.  Dans  cette 

collection  il  a  commencé  l'impression  d'une  autre  version  du  Togail  Troi,  con- 
tenue dans  le  ms.  H.  2,  17,  de  Trinity  Collège  à  Dublin.  —  M.  Stokes  se  pré- 

pare aussi  à  publier  dans  la  'Master  of  the  Rolls'  Séries'  une  édition  de  la  Vie 
Tripartite  de  Saint  Patrice. 

H.  G. 

NÉCROLOGIE. 

—  M.  Adrien  de  Longpérier,  né  à  Meaux  le  21  septembre  18 16,  mort  à 

Paris  le  14  janvier  1882,  était  le  maître  incontesté  de  l'archéologie  française.  La 

Gaule,  dans  ses  périodes  gauloise  et  gallo-romaine,  était  un  de  ses  sujets  d'études 
préférés;  malheureusement,  là  comme  ailleurs,  il  n'a  écrit  que  des  travaux  de 

peu  d'étendue,  des  articles  pleins  de  critique  et  d'érudition  et  qui  gardent  toute 
leur  valeur  même  après  de  longues  années.  On  nous  assure  que  des  amis  de 



412  Nécrologie. 

M.  L.  comptent  réunir  et  publier  la  collection  de  ses  travaux.  —  En  ce  qui 

touche  nos  études,  ses  articles  traitent  de  la  numismatique,  de  l'épigraphie,  de 
la  mythologie  et  de  l'onomastique  de  la  Gaule.  On  en  trouvera  la  liste  dans  une 
notice  très  étendue  que  M.  H.  Vallentin  lui  a  consacrée  dans  le  Bulletin  èpigra- 

phique  de  la  Gaule  (n*  de  mars-avril  1882). 

—  M.  William  Bottrell,  né  à  Raftra  en  1816,  mort  à  Saint-Ives  en  Cor- 

nouaille  le  27  août  1881,  s'était  occupé  des  légendes  de  son  pays  natal.  Notre 
Revue  a  annoncé,  t.  I,  p.  483,  ses  Traditions  and  Hearthside  Stories  of  West 

Cornwall,  volume  qui  a  été  suivi  de  deux  autres  sur  le  même  sujet  et  avec  le 
même  titre. 

L'ORIGINE  DE  L'HYMNE  DE  COLMAN 

Note  additionnelle. 

Un  écho  de  cette  prière  se  retrouve  dans  les  dernières  paroles  de  Roland  : 

Veire  paterne,  ki  unkes  ne  mentis, 
Seint  Lazarun  de  mort  resurrexis 

E  Daniel  des  leuns  guaresis. 

Guaris  de  mei  l'anme  de  tuz  perilz 
Pur  les  pecchiez  que  en  ma  vie  fis*! 

Et  plus  loin,  dans  la  prière  que  Charlemagne  adresse  à   Dieu  avant  de  partir 

pour  venger  son  neveu  Roland  : 

Veire  paterne,  hoi  cest  jour  me  défend, 

Ki  guaresis  Jonas  tut  veirement 
De  la  baleine  ki  son  cors  aveit  enz, 

E  espargnas  le  rei  de  Niniven, 

E  Daniel  de  l'merveillus  turment 
Enz  en  la  fosse  des  leùns  ù  fut  enz, 
Les  treis  enfanz  tut  en  un  feu  ardant  : 

La  tue  amur  me  seit  hoi  en  présent. 

Par  ta  mercit,  se  tei  plaist,  me  cunsent 

Que  mun  nevuld  poisse  vengier  Rolland  2. 
H.  G. 

1.  Chanson  de  Roland,  éd.  Gautier,  v.  2584-8. 
2.  ibid.,  v.  3100-9. 

Le  gérant  :  F.  VIEWEG. 

Imprimerie  Daupeley-Gouverneur,  à  Nogent-le-Rotrou. 



VIE  DE  SAINT  PAUL   DE  LÉON 

EN    BRETAGNE 

D'APRÈS  UN  MANUSCRIT  DE  FLEURY-SUR-LOIRE 

CONSERVÉ  A  LA  BIBLIOTHÈQUE  PUBLIQUE  D'ORLÉANS. 

Le  monastère  de  Saint-Benoît-sur-Loire  eut  avec  la  Bretagne  de 

fréquents  rapports  dont  l'histoire  offrirait  plus  d'une  page  intéressante. 
En  9$ 8,  l'évêque  de  Nantes  Edren  ou  Ebren  était  venu  y  embrasser  la 
vie  monastique '  et  avait  apporté  les  reliques  de  saint  Maur,  martyr2, 

qu'il  ne  faut  pas  confondre  avec  le  disciple  chéri  de  saint  Benoît?.  Trente 
ans  plus  tard,  Alain,  comte  de  Nantes,  confiait  à  cette  même  abbaye  son 

fils  Guerech  pour  lui  enseigner  les  sciences  et  les  lettres.  L'évêque 
Mabbon,  dégoûté  des  grandeurs  du  monde,  quittait  le  siège  épiscopal 

de  Nantes  et  donnait  à  Fleury,  outre  un  manuscrit  conservé  à  la  biblio- 
thèque de  Berne 4,  le  corps  de  saint  Paul  de  Léon  s.  Enfin,  le  moine 

breton  Félix ,  qui  avait  étudié  sous  Abbon  ,  partait  avec  six  religieux  de 

i.  Gallia  Christiana ,  t.  XIV,  p.  809. 
2.  Ejus  barbariem  dum  vitat  episcopus  Ebrem 

Assumpto  magni  pretioso  corpore  Mauri 
Aufugit  patria,  Mauro  comitante,  relicta , 
Et  fugiens  pagum  devenit  ad  Aurelianum. 

(Dubois.  Bibliotheca  Floriacensis,  p.  355.) 
3.  Bolland..  ActaSS.  15  Januar.,  t.  I,  p.  1039.  —  Potthast  a  cru  que  ce  saint  était  le 

même  que  l'abbé  de  Glanfeuil ,  mort  en  584  ,  et  dont  la  vie  a  été  écrite  par  le  moine 
Fauste.  Wegweiser  durch  die  Geschichtswerke  des  Europaischen  Mittelalters.  Berlin, 

1862,  p.  812.  La  vie  de  saint  Maur  est  inédite  :  elle  se  trouve  à  Berne,  ms.  48,  n°  32. 
4.  Ms.  277,  avec  cette  dédicace  .  Hvnc  codicem  MABBO  eps  dédit  sco  Benedicto. 

Cf.  Catalogus  Codic.  Bernens.  a  DD.  Hagen. 

j.  Histoire  de  l'Abbaye  royale  de  Saint- Benoit-sur- Loire,  par  l'abbé  Rocher,  p.  264-26  j. 
Rev.  Celt.  V  28 



414  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

cette  abbaye1,  et  après  avoir  introduit  la  réforme  dans  plusieurs  monas- 

tères de  Bretagne,  mourait  à  Saint-Gildas  en  1038,  laissant  la  réputation 
d'un  saint2. 

Mais  ce  ne  sont  pas  les  seuls  souvenirs  que  la  Bretagne  ait  laissés  à 

Fleury.  Les  manuscrits  de  cette  abbaye  ont  fourni  trois  Vies  de  saints 

bretons,  publiées  par  Dubois  :  ce  sont  celles  de  saint  Gildas?,  de  saint 
Samson4  et  de  saint  Maclou  ou  Malos.  Une  curieuse  collection  de 

canons  publiés  l'an  dernier  a  montré  l'importance  de  cette  bibliothèque6, 

et  j'en  ai  moi-même  extrait  l'hymne  attribué  à  saint  Columba  1 . 

Aujourd'hui  je  viens  ajouter  une  nouvelle  page  à  l'histoire  de  la  Bre- 

tagne en  publiant,  d'après  un  manuscrit  de  Fleury,  une  Vie  de  saint 
Paul  de  Léon,  dont  les  reliques  furent  toujours  en  grande  vénération 

dans  ce  monastère  jusqu'aux  guerres  de  religion8. 
Sans  doute  J.  Dubois  avait  déjà  extrait  des  manuscrits  de  Fleury  une 

Vie  de  ce  même  saint9,  mais  elle  était  très  incomplète.  Les  Bollandistes l0, 

à  leur  tour,  avaient  donné,  d'après  de  bons  manuscrits  à  peu  près  iden- 
tiques à  celui  de  Dubois,  une  Vie  entière;  mais  l'auteur,  dont  le  nom  est 

probablement  Vital  de  Fleury  ' ! ,  disait  qu'il  ne  faisait  qu'abréger  une  Vie 

1.  Mabillon,  Annales  OSB,  t.  III. 

2.  J'ai  trouvé  dans  des  papiers  venant  de  Fleury,  et  non  catalogués  ,  l'épitaphe  sui- 
vante, que  l'on  dit  être  celle  de  Félix  : 

Hic  per  bissenos  Félix  féliciter  annos 
0  Bénédicte  Pater,  rexit  ovile  tuum. 

Virga  reis,  accepta  bonis  actu  rationis 
Fluxis  atque  vagis  anchora  digna   satis. 

Interius  festus  fuit  exteriusque  modestus, 
Hinc  pastor  geminus,  hinc  placidus  dominus. 

Leges  namque  fori  moderans  subjecit  amori 
Gratus  divitibus,  gratia  pauperibus. 

Ergo  si  virtus,  si  gratia,  si  moderamen. 
Dant  nescire  mori,  non  valet  iste  mori. 

3.  Biblhtheca  Floriacensis ,  p.  429.  Cf.  Bolland,  29  Jan.,  t.  II,  p.  952-967;  Mabil- 
lon, Acta  SS.  OSB,  s£c.  I,  p.  138-152  ;  J.  Stevenson  a  publié  une  autre  vie  de  saint 

Gildas,  dont  l'auteur  est  (ut  fertur)  Caradocus,  qui  vivait  avant  l'année  1 1 54,  dans  Gildas 
de  exidio  Britanniœ.  Londini,  1838,  p.  xxv-xn. 

4.  Bibl.  Floriac,  p.  464-4S4. 
5.  Id.  ibid.,  p.  485;  Cf.  Mabillon,  Acta  SS.  OSB,  sxcul.  I,  p.  217-222. 
6.  Revue  Celtique.  Janvier  1881. 

7.  Id.  Janvier  1882,  vol.  V,  n°  2. 
8.  Cujus  membra  Patris  placuit  connectere  membris 

Includunt  uno  corpora  dum  tumulo.  (Vers  de  R.  Tortaire.) 

Cf.  De  Conservatione  corporis   S.  Benedicti  in  direptione  Calvinistica  a  J.  Bosco  in 
Bibl.  Floriacensi. 

9.  Biblioth.  Floriac,  p.  418-428. 
10.  Bolland.,  ActaSS.,  12  Mart.,  t.  II,  p.  111-120;  Cf.  Bouquet,  Se riptores  rerum  etc., 

t.  III,  p.  432. 

11.  La  Vie  de  Gauzlin,  publiée  par  M.  Léop.  Delisle,  contient  le  renseignement  sui- 
vant :  «  Alter  etiam,  actu  et  nomine  Vitalis,  vitam  egregii  Pauli,  inclyti  Britannorum 

praesulis,  censura  providi  correxit  acuminis.  »  (Mémoires  de  la  Société  archéologique  de 
l'Orléanais,  t.  II,  p.  277.) 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  41 5 

plus  ancienne,  remplie  d'un  bavardage  Britannique,  Britannica  garnditate, 

qu'il  avait  supprimé  certains  mots  bretons  sans  importance  dans  un 

récit  latin,  enfin  qu'il  avait  négligé  plusieurs  noms  inconnus  d'ailleurs. 
Cet  aveu  m'avait  mis  sur  la  voie. 

Déjà  Mabillon  '  avait  fait  remarquer  que  la  bibliothèque  de  Fleury 

possédait  cette  Vie  dont  l'auteur  précédent  ne  donnait  qu'un  abrégé,  et 
lorsque  j'entrepris  le  Catalogue  des  manuscrits  de  ce  monastère,  conservés 

à  Orléans,  je  trouvai  sans  peine  l'ouvrage  signalé.  Toutefois  il  manquait 
deux  choses  indiquées  par  Mabillon ,  la  préface  et  les  vers  qui  terminent 

la  Vie.  Je  fus  assez  heureux  pour  découvrir  à  Paris  le  manuscrit  qui  con- 

tenait la  Vie  entière,  grâce  à  l'excellent  Catalogue  publié  par  M.  L. 
Delisle2. 

Avec  ces  deux  manuscrits  de  Paris  et  de  Fleury,  nous  avons  une 

Vie  nouvelle  de  saint  Paul  de  Léon ,  dont  l'importance  n'échappera  à 
personne,  à  cause  des  données  géographiques  qui  y  sont  contenues ,  et 

des  mots  bretons  qu'elle  renferme  :  double  circonstance  que  ne  manque- 
ront pas  de  mettre  à  profit  les  savants  et  les  érudits. 

L'auteur  se  nomme  lui-même  :  c'est  Wrmonoc,  moine  de  l'abbaye  de 
Landevenecensis,  car  il  se  dit  le  disciple  de  Wrdisten,  auteur  de  la  Vie  de 

saint  Guingalein,  qui  fonda  ce  monastère  au  vie  siècle?.  Son  ouvrage  est 
dédié  à  Hinworet,  évêque  de  Bretagne,  dont  le  nom  se  trouve  écrit  de 

plusieurs  manières  :  Harnguethen,  Huarnethen,  et  même  Aneweten*. 

L'année  où  il  écrivit  cette  Vie  de  saint  Paul  nous  est  indiquée  par 

Wrmonoc;  c'est  en  884,  et  nous  voyons  au  chapitre  ixe  qu'il  fut  témoin 
des  ravages  occasionnés  par  les  Normands.  «  Notre  île ,  dit-il ,  est 

dévastée  par  leurs  continuelles  incursions;  ils  pillent  tout  ce  qu'ils  trou- 
vent; ces  barbares  ne  cessent  pas  leurs  ravages,  et  ils  ne  cesseront  pas 

si  Dieu  n'y  met  fin.  Puisse  Dieu  nous  défendre  et  nous  sauver  de  leurs 
persécutions  !  »  Ces  dernières  paroles  concordent  parfaitement  avec 

celles  que  l'Eglise  fait  chanter  dans  l'hymne  de  la  Toussaint?. 

Le  style  de  l'auteur  est  diffus,  embarrassé,  prétentieux  et  parfaitement 

caractérisé  par  son  abréviateur  :  c'est  du  verbiage  breton.  Toutefois,  les 

1.  Annales  0  S  B.,  t.  III,  p.  249  et  504. 
2.  Inventaire  des  mss.  de  Saint- Germain-des-Près,  p.  80. 
3.  Bolland.,  Acta  SS.  Vita  S.  Winwalœi  abbatis  et  fundatoris  monasterii  Landevecensis 

in  Britannia  Armorica,  auctore  Gurdestino  monacho  ejusdem  monasterii.  3  Mart.,  t.  I, 

p.  256-261. 
4.  Gallia  Christiana,  t.  XIV,  p.  874. 
5.  Gentem  auferte  perfidam 

Credentium  definibus 
Et  unus  omnes  unicum 

Ovile  nos  pastor  regat.  (Breviarium  Romanum.) 



4i 6  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

auteurs  de  l'Histoire  littéraire  de  la  France  font  remarquer  avec  justice 

que  Wrmonoc  écrivait  bien  pour  l'époque  troublée  à  laquelle  il  vivait  ' . 
On  reconnaît  même  une  certaine  recherche  de  la  rime  au  milieu  de  la 

prose;  et  non  content  de  citer  un  vers  : 

Magna  cadunt,  inflata  crêpant,  tumefacta  perimunt2, 

il  en  a  composé  plusieurs,  soit  élégiaques,  soit  hexamètres,  qui  prouvent 
que  les  lettres  étaient  encore  en  honneur  dans  son  monastère  à  la  fin  du 
ixe  siècle. 

Quel  que  soit  son  ouvrage,  j'ai  regretté  de  n'avoir  pu  retrouver  la  Vie 
première  que  signale  Wrmonoc  dans  sa  préface  ;  car  elle  eût  été  encore 

plus  intéressante  que  celle  que  nous  publions  aujourd'hui. 

Les  manuscrits  qui  l'ont  fournie  méritent  d'être  étudiés.  Celui  de  Paris, 

plus  complet,  date  du  xie  siècle  ou  du  commencement  du  xne  ;  c'est  un 

parchemin  petit  in-folio,  avec  beaucoup  d'abréviations,  où  la  lettre  i  prend 
la  place  de  e,  it  pour  ef,  congrigare,  credire,  etc.,  pour  congregare,  credere. 

Nous  n'avons  pas  donné  son  texte,  nous  contentant  de  signaler  les 
variantes  en  notes.  Ce  manuscrit,  qui  a  appartenu  à  des  prêtres  anglais, 

coté  autrefois  953  fonds  Saint-Germain,  porte  maintenant  le  n°  12942, 
fonds  latin. 

Le  manuscrit  de  Fleury,  du  xe  siècle,  avec  une  magnifique  écriture, 

n'a  pas  la  préface  et  les  vers  qui  terminent  la  Vie,  et  même  les  feuillets 
ont  été  si  mal  réunis  que  les  chapitres  sont  tout  bouleversés  :  ainsi, 

après  le  premier  vient  le  1 5e.  L'ouvrage  s'étend  du  folio  42  au  1 34;  il 

est  précédé  de  gloses  sur  l'Ancien  et  le  Nouveau  Testament,  et  d'une 

lettre  de  saint  Méliton,  évêque  de  Sardes.  L'office  de  la  Toussaint  le 
termine.  On  distingue  trois  écritures  et  crois  siècles  dans  ce  manuscrit 

qui  contient  1 5 1  folios.  La  première  partie  appartient  au  xne  siècle  ;  la 

dernière  au  xme.  La  Vie  de  saint  Paul  est  du  xe,  comme  nous  l'avons 
dit.  Le  manuscrit  coté  217  est  un  vélin  à  longues  lignes  (20  à  la  page) 

réglées  à  la  pointe  sèche,  avec  titres  rouges  ;  le  style  en  est  fort  correct. 

C'est  celui  que  nous  donnons  dans  l'ouvrage  suivante 

i.  Histoire  littéraire  de  la  France,  t.  V,  p.  625. 
2.  Chapitre  XVIII. 

3.  Notre  travail  était  achevé  depuis  longtemps  lorsque  parut  dans  les  Analecta  Bol- 
landiana,  1882,  la  Vie  de  saint  Paul  de  Léon,  d'après  le  ms.  de  Paris,  publiée  par  le 
R.  P.  Dom  Plaine  :  mais  le  texte  qu'a  donné  ce  savant  bénédictin  n'est  pas  très  correct 
et  bien  des  noms  propres  y  sont  complètement  défigurés. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  417 

INCIPIT    PR^FATIO    VITjE    S.    PAULI    AURELIANI    QUI    COLITUR 

IV0    IDUS    MARTII. 

Cum  in  Patrum  venerabilium  qui  nos  ad  régna  cœlestia  prascesserunt 

scriptis  sive  monumentis  diversarum  magistros  provinciarum ,  sanctorum 

certamina  martyrum  atque  confessorum  vitas,  librorum  paginis  invenio 

commendasse,  ut  quasi  ad  eorum  exemplum  qui  post  eos  futuri  essent, 

pro  lege  sufficere  possent  ;  nec  solum  eos  ut  pote  venerabiles  sanctse 

matris  Ecclesiae  patres  tali  industria  video  floruisse,  sed  etiam,  quod 

dictu  nefas  est,  gentilium  sacrilegae  superstitionis  phantasmata  mundanae 

sapientiae  fuco  colorata,  quosdam  poetas  carminibus  cecinisse,  ac  deinde 

talis  materiei  falsiloquam  compositionem  chartis  repperio  scriptitasse ,  ut 

quasi  per  hoc  eorum  superfluae  vanitati  satisfacere  viderentur,  cur  non  et 

ego,  eorumdem  poetarum  naufrago  exemptus  scyllaceo  praedictorumque 

patrum  vivido  roboratus  juvamine,  aggrederer  quasdam  vitales  alimo- 
nias,  salutarem  infirmitati  praesentium  medicinam  allaturas,  in  médium 

proferre,  hoc  est,  inclyta  S.  Pauli  Aureliani  facta  in  paginis  describendo, 

omnium  qui  se  salvari  ejus  exemplis  animati  velint,  saluti  consulere  ? 

Cujus  gesta,  quamvis  nostro  lucidius  quam  ut  ante  primitus  veteri 
constructione  depicta  sunt,  aucta  videantur  floruisse  labore,  haec  tamen 

quicumque  veterum  chartis  rescribere  velit,  prohibere  non  videbor.  Sed 

hoc  ab  eo,  quisquis  ille  fuerit,  modis  omnibus  efflagito,  ut  non  me  in  hoc 

reprehendendum  existimet ,  ut  pote  qui  post  vetera  nova  cudere  ausus 

sim,  dum  ille  in  potestate  habet  aut  mea  eligere,  si  sibi  aliquid  saporis 

habere  videantur,  aut  respuere,  si  ea,  deliciosis  repletus  epulis,  degustare 

noluerit.  Sciât  enim  quid  haec  a  me  non  ingratis  sed  benivolis,  non  super- 
bis  sed  humilibus,  non  delicatis  sed  pauperibus  comedenda  offeruntur  : 

pauper  enim  conviva  convivas  quaerit  pauperes.  Sub  pauperis  tectum  de- 
liciosos  intrare  inlicitum  est.  Quicumque  igitur  tenui  nostrae  paupertatis 
refectione  contentus,  ad  communem  intrare  voluerit  mensam,  nostrae 

devotus  degustet  edulia.  Et  posthac,  cum  pauperes  saturati  fuerint,  lau- 
dabunt  Dominum,  qui  mihi  dédit  ut  taie  possem  praeparare  convivium. 

Pauperem  ergo  tui  Pauli,  piissime  pater  Hinworete  '  meae  parvitatis 
conamine  descriptam  accipe  vitam,  sed  a  te  inter  festa  episcopalis  cathe- 
drae  convivia  non  negligendam.  Erit  enim  ex  ea  non  médiocre  tui  ingenii 

opibus  supplementum.  Gratias  autem  Deo,  qui  per  me  utcumque  digestum 

taie  opus  ad  finem  perducere  reddidit.  Quod  ut  auderem,  Wrdisteni  mei 

1.  Gallia  Christiana,  XIV,  p.  874. 



41 8  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

praeceptoris  studium  animavit,  qui  in  Winwaloei  sui  sanctique  mei  des- 
cribendis  actibus  mirabile  librorum  construxit  opus.  Sub  quo  abbate  ego 

presbyter  et  monachus  nomine  Wrmonocus  ,  in  ejusdem  sancti  regulari 

monasterio  depinxi  taie  opus.  Quorum  simul  protectus  alis,  expecto  me 

ab  insanis  invidorum  dentibus  defendendum  qui  mihi  praesenti  blandientes, 

absenti  tamen  derogantes,  de  me  falsa  sermocinare  non  cessant.  Sed 

illorum  detrectatio  meorum  erit  peccaminum  purgatio. 

Hoc  autem  opus  octingentesimo  octogesimo  quarto  ab  incarnatione 

Domini  anno  consummatum,  talem  habeat  prologum  '. 

I.  De  origine  sancti  Pauli2. 

Sanctus  idem  Paulus  cognomento  Aurelianus ,  cujusdam  comitis 

nomine  Perphirii ,  viri  secundum  saeculi  dignitatem  excellentissimi, 

filius,  provincia  quae  britannicas  gentis  lingua,  eo  quod  quaedam  ipsius 

pars  habetur  insula,  Penn  Ohen  ,  latina  autem  caput  dicitur  boum, 

exortus,  vocitata,  quae  ideo  ut  nobis  hoc  nomen  videtur  meruit  adipisci, 

quia  ab  incolis  illius  aliorum  exemplo  gentilium  mundi  elementa  simili 

colentium  more  antiquitus  caput  bovis  pro  deo  adorabatur  patriae.  A  suas 

primaevo  aetatis  flore  nullis  animum  lasciviae  laxans  habenis  tepore 
voluntatis,  sed  intra  mentis  claustra  gravitatis  mœnibus  coartans  circum 

septa,  Deo  hominibusque  placentem  ab  omnibus  hujus  vitas  maculis 
intactam  custodire  statuit  ?  vitam. 

Hune  autem  nobilissimo  secundum  sasculum  génère  procreatum,  octo 

fratres  ex  una  progenitos  stirpe  in  una  eademque  regione  quae  lingua 

eorum  Brehant  dincat4,  latina  autem  guttur  receptaculi  pugnae  dicitur 

nobiliter  ac  bene  enutritos  ipso  cum  illis  ad  numeri  coagmentato  supple- 
mentum  novem  angelicorum  ordines  désignantes  spirituum  tresque 

sorores  sanctae  Trinitatis  formam,  tria  sapientiae  sive  divinae  sive  humanae 

gênera  regentis,  assimulantes  legimus  habuisse.  Horum  tamen  duorum 

exceptis  tertiaeque  sororis  nominibus  fratrum  quorum  unus  Notolius  s , 

alter  vero  Potolius  ;  ipsa  quidem  dicebatur  Sitofolla fa  alia  propter  temporis 
inormitatem  tam  longi  ex  memoriae  thesauro  exinanita,  aut  etiam  propter 

i.  D.  Mabillon  a  reproduit  dans  ses  Annales  (t.  III,  lib.  xxxvm ,  c.  90,  p.  249)  la 
fin  de  cette  préface,  commençant  à  Pauperem. 

2.  Incipit  vita.  De  ejus  origine  et  quod  ab  infantia  deservire  Deo  decrevit. 

3.  Studuit. 
4.  Dicitur. 
5.  Notalius. 
6.  Sicofolla. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  419 

maris  spatium  terrarumque  tam  longum  inter  nostram  illorumque  distans 

regionem  minus  audita  nescimus  nomina. 

Sanctus  denique  Paulus  tenerrimus  '  adhuc  purae  gliscens  membris 

aetatis,  flammeo  sancti  inspiratus2  flatus  et  quasi  jam  per  suum  ejus 
odorifero  pectus  rore  perfusus ,  suum  humillimis  patrem  alloquitur  voci- 
bus,  ut  illum  ad  quemdam  lucernae  sibi  more  ardentem  et  aliis  lucentem 

magistrum,  id  est,  qui  de  sua  aliorumque  curare  posset  salute,  sacris 

sanctarum  studiis  imbuendum  traderet  litterarum.  At  pater  illum  pater- 
nas  habiturum  post  se  sperans  hereditates,  segetemque  nepotum  ex  ejus 

lumbis  avorum  talenta  praecedentium  sequentem  putans  efflorere,  multis 

hoc  fieri  vicibus  abnegat,  donec  tandem  tam  crebris  victuspueri  precibus 

multisque  amicorum  turbis  in  hoc  assensum  praebuit  rogatus.  Atque  jam 
tali  lastus  agone  ac  semetipsum  increpans  cur  ita  filii  resistere  voluntati, 

immo  Domini  cujus  intra  omnipotentiam  cuncta  concluduntur,  voluisset, 

supplex  inaures  Domini  talia  seminat  verba,  hoc  modo  dicens?  :  Domine 

Deus  rex  omnipotens,  sub  cujus  nutu  omnia  continentur  atque  reguntur, 

tibi  grates  reddo  benignas,  qui  ex  mea  quemdam  radice  exortum,  qui  pro 

meis  atque  suorum  suse  orationis  interventu  incommoditatibus  interpel- 
lait ac  nostrse  causis  patrias  aerumnisque  subveniret  tuo  ad  serviendum 

nomine  dignatus  es  eiigere  virum.  Factumque  est  divina  disponente  pro- 

videntia  ut  omnem  spem  paternae  hereditatis  quae  illi  in  saeculo  quando- 
que  profutura  esset  funditus  relinqueret  :  non  enim  ea  quae  mundi4,  sed 
quae  Dei  sunt  cogitabat;  non  uxorem,  non  filios  carnis,  non  divitias,  non 

honorem  saeculi  quaerens,  sed  vanam  hujus  mundi  gloriam  contemnens, 

Deo  potius  conditori  se  consecrans  seque  in  ejusdem  ara  laudis  holo- 
caustum  hostiae  reddens,  deservire  decrevit. 

II.  Quomodo  apud  Iltutum  divinis  sit  eruditus  litteris. 

Erat  autem  quaedam  insula  Pyrus  nomine  Demetarum  patriae  in  finibus 

sita ,  in  qua  et  Iltutus  quidam  ,  vir  génère  nobilis  et  sanctarum  scientia 

litterarum  satis  clarus,  secundum  Christianae  religionis  veritatem  per  iter 

quod  ad  vitae  limina  féliciter  licet  arctum  ducit ,  morum  incedens  gres- 
sibus,  nequaquam  tamen  ad  dexteram  sive  ad  sinistram  adulterina  saltem 

cogitatione  per  viam  quae  mortis  ad  atria  proclive  ac  miserabiliter  sinuo- 
sis  errât  declinans  anfractibus  ;   quippe  ab  infantia  inter  alios.,  quos 

1.  Tenerrimis. 

2.  Ajoute  amore. 
}.  Indicens. 
4.  Ajoute  sunt. 



420  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

ammodum  ingeniosos  ac  lectioni  videret  '  deditos,  fidei  discipulos  sacrae 

disciplinis  scripturae  apprimae  sapienterque  eruditos ,  quasi  quadam  ejus- 
dem  fidei  aurora  aut  etiam  una  ex  stellarum  magni  partem  mundi  illu- 

minaret2  sufficientium  numéro,  in  Dei  ministerio  sapientiae  multa  cotidie 
diabolo  faciens  detrimenta  et  Deo  innumera  accommodans  incrementa, 

diebus  degebat  ac  noctibus.  Interea  cum  per  omnem  Britanniae  insulae 

locum  felix  fama  de  ejus  loqueretur  opinione,  ejusque  rumores  longe 

lateque  omnium  in  aures  deargentatis  spargeret  alis  atque  innumera  dis- 
cipulorum  sacrae  fluenta  doctrinae,  Deo  per  spiritum  sanctum  in  ipsius 

donante  infusa  pectore  ex  ejus  haurire  sitientium  ore,  quibusque  ejusdem 

insulae  cohors  ad  eum  properaret  regionibus,  puer  et  ipse  nomine  jam 

antea  dictus,  hujus  a  parentibus  ad  scolam  traditur  magistri.  Ipse  autem 

assignatas  sibi  litterarum  totius  eleganter  5  a  magistro  cum  nomine  in 

pugillare  figuras  elementi  in  sui  horto  quasi  sub  unius  diei  equitatu  plan- 
tans  pectoris,  cuncta  quae  sibi  ab  eodem  fuissent  sacrae  tradita  scripturae 

memoriae  non  desivit  verba  commendare.  Ac  statim  aliquanti  sub  modico 

temporis  rotatu  universam  veteris  ac  novae  cum  suis  ab  eodem  ediscens 

bibliothecam  legis  expositionibus  praeceptore  aliosque  sanctorum  vene- 
rabilium  quam  plurimos  patrum  inter  fiscellae  ac  si  sacrae  scripturae  vimina 

(au-dessus,  ausill)  quosdam  in  ejus  memoriae  thesauro  flores  texendae 
carpens  libellos,  mirum  in  modum  duabus  duorum  in  quibus  tota  lex 

pendet  et  prophetae  continentur,  mandatorum  annixus  alis,  spei  fidei 

caritatisque  electro  coloratis  ad  sanctae  summa  sive  doctrinae  prae  cla- 
ritate  fulgentis  sive  meritorum  tropheis  fastigia  conscendit  perfectionis. 

In  divinis  igitur  legibus  virtutumque  quantus  Deo  hominibusque  coram 

qualisque  fuerit  miraculis,  ex  his  quae  ad  manum  sive  scriptis  vel  patrum 

fuerint  delata  praecedentium  monimentis,  si  Deus  siverit,  ipso  mihi  per 

coaequalem  sibi  sanctum  spiritum  ex  se  filioque  procedentem  atque  cum 

eis  consimili  cuncta  gubernante  principatu  largiter  inspirante  ,  in  subse- 

quentibus  conabor  aperiresermonibus.  Quis  enim  [au-dessus,  tamen)  digne 
quanta  ejus  in  sanctis  institutio  litteris  exprimere  ac  perfecte  valeat? 

Quantum  in  testimoniorum  aliquid  occultius  scrutando  annuentium*  solu- 
tione,  sive  expositione  intellectus,  ut  merito  omnes  et  qui  secum  efflorere 

cceperant,  pêne  et  qui  praecesserant,  consimili  superaret  Victoria  ? 

i.  Cuderat. 
2.  Illuminare. 

3.  Elegantis. 
4.  Ajoute  sive. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  42 1 

III.   Quales  condiscipulos  in  scola  habuerit  et  de  virtute  qua  per  eos 

conscio  facta  est  magistro. 

Apud  eundem  quoque  Iltutum  quamvis  '  merito  virtutis  et  doctrinse 
sagacitate  multi  viri  nobiles,  ut  pote  veritatis  atque  justitiae  cristianseque, 

ut  praefati  sumus,  religionis,  Deo  donante  magistrum,  existere  vide- 
bantur  excelsi  :  ex  his  tamen  quatuor  quorum  nomina  assignare  cura- 
bimus  prae  caeteris  eminentiores,  et  velut  magistri  jussione  primatum 

super  alios  sive  magisterium  habentes ,  praeclari  ac  si  totidem  soles  inter 

alias  rutilo  stellas  splendore  fulgentes  signorum  virtutumque  ocellis 

triumque  sapientise  generum  claris  effulsere  documentis.  Sanctum  Paulum 

cujus  de  vita  et  virtutibus  quas  in  eodem  loco  qui  nunc  ejus  monaste- 
rium  dicitur  sive  oppidum  in  aquilonali  Domnonensis  patriae  parte 

super  sinistrum  mare  ccmpositum  usque  ad  obitum  peregerit  sive  post 

egressum  a  corpore  adhuc  cotidie  usque  in  hodiernum  peragere  non 

desinit  diem,  hoc  opus  contexitur,  dico. 

Sanctumque  Devium  qui  pro  eo  quod  propter  artissimam  vitse  ejus2  in 
Christo  conversationem  et  sui  a  Deo  judice  laboris  firmissimam  retribu- 

tionis  spem  in  pane  et  aqua  vixerit  cognomento  dicebatur  Aquaticus?. 
Atque  Samsonem  ,  sanctum  pontificem ,  meritis  confessorem ,  cujus 

gesta  in  libro  de  eodem  prosaico  sermone  conscripto  atque  opéra  haben- 
tur  insignia,  ita  ut  vix  ullus  qui  ei  pêne  sanctis  moribus  post  D.  N.  J.  C. 

sanctos  coaequaretur,  repperitur  apostolos,  super  quo  ut  alias  dicitur, 

tacere  melius  puto  quam  pauca  conscribere. 

Necnon  et  sanctum  Gyldan  cujus  sagacitatenH  ingenii  industriamque 

legendi  atque  in  sacris  canonum  libris  peritiam  liber  ille  artificiosa  com- 
positusinstructione  quem  Ormestams  Britanniae  vocant  déclarât  :  In  quo  de 

ipsius  insulae  situ  atque  miseriis  scribens6,  ejusdem  moribus  more  pardi 

discoloribus  valde  cenvenientia  oracula  (au-dessus ,  testimonia),  ad  illius 
actus  ubi  ei  visum  est  congruere,  exprobrandos  vel  potius  ammonendos 

sua  inter  verba  inserendo  7  prophetica  cum  magna  attestatione  bene  ac 
subtiliter  disputât. 

1.  Quoniam  ejus. 
2.  Omet  ejus. 

3.  Bolland.,  Acta  SS.,  1  Mart.,  I,  p.  41-46;  Cf.    Cambra   British  Saints,   p.    118; 
Warton,  Anglia  Sacra,  t.  II,  p.  628-653;  Wright,  Biogr.  Britann.,  lit.  t.  II,  p.  45. 

4.  Sagacitate. 
5 .  Voir  à  la  fin  la  note  sur  ce  mot. 
6.  Ajoute  plurima. 
7.  Attestando. 



422  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

Sed  antequam  ejusdem  Pauli1,  de  quo  sermo  disponitur,  virtutes,  ut 

omnibus  quasi  lichnus  (au-dessus,  candela)  super  candelabrum  positus 
qui  in  ecclesiae  sinu  matris  sunt  constituti  rutilent,  eviscerare  incipiamus, 

unum  opus  et  quidem  mirabile  signum,  in  quo  et  isti  quatuor  quorum 

nomina  effati  sumus  discipuli  cum  suo  magistro  conscii  sive  adjutores, 

Deo  donante,  repperiuntur,  non  tam  piget  in  hoc  interserere 2  loco  quam 
dilectat. 

Quadam  igitur  die  cum  isti  in  unum  fuissent  congregati  :  locus  enim  in 

quo  habitare  consueverant  ?  quem  nunc  Illuti  monasterium  dicunt,  pelago 

undique  comesta  disrumpente  confinia,  valde  angustus  et  haereditate 

terrea  exspers  erat,  inito  inter  se  consilio,  magistrum  suum  unanimiter 

adeuntes  implorarunt  ut  sui  quantulocumque  loci  spatium ,  mari  absce- 
dente,  a  Domino  4  per  orationem  amplificare  poposcerets.  Ille  autem 
haec  ab  eorum  audiens  prolata  ore,  ut  quasi  secretius  hoc  possent  efficere, 

eos  singulatim  jubet  secum  orare,  ut  non  solum  illius,  verum  etiam  illo- 

rum  per  mérita  hoc  servis  donum6  deprecantibus  Deus  dignaretur  dedere. 
Ipse  vero  solus  in  oratione  persistens  humillima  voce  talia  commemo- 
rabat  dicens  :  «  Domine  Deus,  rex  omnipotens,  qui  cum  in  principio 

ccelum  terramque  non  ut  quidam,  nova  voluntate,  aiunt  in  mente  tua 7 

ascendente,  sed  divina  tua  providentia8  disponente,  fecisses,  prima 
sasculi  ebdomade  primoque  in  eadem  die  fecisti  lucem  quam  appellasti 

diem,  secundoque  firmamentum  in  medio  librasti  aquarum  spatio  ,  ipsis 

humoribus  ac  tellure  cum  cœlo  eminentiore  atque  angelica  natura  quae 

in  eo  te  Deum  creatorem  spiritalibus9  laudaretcantibus I0  ante  sex  dierum 
exordium  creatis;  quique  tertio  coagmentatis  in  uno  carcere  aquis,  quae 

cuncta  operuerant,  aridam  apparere  jussisti  et  eas  in  unum  redactas 

maria  appellasti  ;  quartoque  in  ordine  glomerato  firmamentum  cœli  side- 

ribus  ditasti  ;  quinto  natatilia  et  volatilia  ex  uno  eodemque  elemento  ani- 

mantia  creasti;  sexto  quoque  animalia  terrestria  et  ipsum  hominem  pro- 
toplaustum  formasti  Adam,  ex  cujus  latere  et  ipso  haud  animadvertente 

unam  tollendo  costam  ,  quam  formasti  in  mulierem  matrem  mortalium 

excitasti  ̂ vam;  nobis,  servis  licet  indignis,  ejusdem  loci  spatium  exo- 

i.  Ajoute  proprias. 
2.  Inserere. 

3.  Consueverat. 
4.  Deo. 
5.  Posset. 
6.  Dominum. 

7.  Omis. 
8.  Prudentia. 

9.  Spiritualibus. 
10.  Canticis. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  423 

rantibus  addere  digneris,  ut  mare  a  te  in  prirnordio  inter  cœtera  ele- 

menta  ex  nihilo  factum  per  te  iterum  jussum  redeat  in  abyssum  et  '  suum 
relabatur  in  alveum  et  numquam  nostrum  audeat  adiré  confinium.  Ipse 

autem,  expleta  oratione,  comitantibus  secum  ad  mare  discipulis,  per 

littora  deambulans,  jam  enim  suum  se  recluserat  in  alveum,  vestigia 

tendit2.  Quia  quanto  plus  aestus,  id  est,  accessus,  litus  terramque  tegere 
volebau,  tanto  latius  recedens,  id  est,  per  octo  stadia  quod  est  mille 

passus  vel  paulo  amplius,  idem  litus  exhaurire  atque  enudare  consueverat. 

Tandem  vero  perveniens4  sulcum  sui  baculi  cuspide  quem  in  dextra 
gerebat,  litus  a  mari  dividens  ac  separans  composuit,  mare  astringens  lege 

firmissima  ut  numquam  fossam  a  se  factam  ulterius  transire  faceret, 

ipsamque  legem  usque  hodie  servavit  nec  unquam  transgredi  fecerits.  Ille 

autem  magister,  cum  suis  isto  munere  a  Deo  data  (0  entre  parenthèse) 

gratias  aegit,  hoc  signum  illorum  meritis  potius  deputans  quam  suis,  licet 

contradicentium  dicendo  :  Non,  sed  hoc  tua  potius  adipisci  signum  vir- 
tute  quam  nostra  confitemur.  Talisque  pugna  inter  eos  qualem  alias  inter 

sanctum  Benedictum  atque  discipulum  nomine  Maurum  in  fratris  erep- 

tione  in  flumine  mergentis  factam  audivimus,  erat.  Qui  autem  hoc  pie— 
nius  scire  voluerit,  in  libro  de  ejusdem  vita  conscripto  facile  inveniet. 

Ipsa  vero  tellus,  quam  diximus  marinis  ereptam  aestibus,  in  opus  agri- 
culturae  ipsius  magistri  monasterii  valde  fertilis  permansit  magnamque 

triticeas  messis  segetem  ex  se  per  unumquemque  annum  usque  in 
hodiernum  diem  sine  ulla  intermissione  non6  desinit  fructificare. 

IV.  Quomodo  aves  quasi  oves  ad  caulas  reduxit. 

Nunc  igitur,  Deo  auxiliante,  maturum  jam  incipit  tempus  flavescen- 

tibus  arere  segetibus,  quo  grana  flave  messis  quae  usque  in  diem  transla- 
tions suas  ad  aream  improvidos  nocuorum  aestus  nymborum  malignasque 

aquilonalium  pluvias  ventorum  indesinenter  pertulit,  paleis  invidorum 

in  ima  flammarum  magna  cyborum  aviditate  more  lupercorum  combus- 

tione  esurientium  redactis,  idem  (au-dessus,  mei)  facta  atque  inclita  Pauli 
in  duobus  intus  ac  foris  gemmarum  varietate  distinctis  coram  divino 

humanoque  vultu"  lucentibus  horreis,  id  est,  in  totidem,  dilectione  Dei 

1.  ut. 
2.  Tetendit. 
3.  Solebat. 
4.  Omis. 
5.  Fecit. 
6.  Nec. 
7.  Multum. 



424  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

atque  proximi  amore  in  quibus  vetustum  et  novum  perficitur  manda- 
tum,  imitantibus,  recondam  miracula  '  libris. 

Post  non  longum  itaque  temporis  spatium,  cuma  praedicto  pâtre  spiri- 

tali,  eisdem  quatuor  praeceptum  fuisset  discipulis,  ut  unusquisque2  die 
sua,  propter  innumera  marinarum  gênera  avium  segetes  herbasque 

ipsius  ruris  praedicti  pêne  usque  consummationem  prae  multitudine  devo- 
rantium,  curam  triticeae  messis  illius  jam  arere  insipientis  [sic]  et  de  die 

in  diem  ut  postea  ad  horrea  deduceretur  flavescentis,  acciperet,  factum 

est  ut  die  eadem  quae  forte  ad  Paulum  ex  [au-dessus,  in)  ordine  in  messis 
custodia  aderat,  magnum  segetis,  ipso  tamen  haud  animadvertente,  ipsse 

nocuae  aves  vastando  facerent  detrimentum,  ita  ut  vix  vacuae,  granis 

pœnitus  rostris  volucrum  consumptis,  spicae  remansissent.  Quid  dicam?  An 

enim  hoc  ejus  neglegentiae  deputabo  ?  An ,  Deo  potius  faciente  ut  ejus 

virtus,  adhuc  hominibus  incognita,  longe  lateque  omnibus  innotesceret, 

ne  sub  modio  deposita,  sed  sursum  tseda  luceret,  hoc  evenisse  fatebor? 

Fateor  utique  quod  hoc  divina  Dei  dispensante  s  providentia  factum  est, 
ut  mérita  sui  Deus  ostendere  faceret  servi.  Ipse  autem  nimio  suae 

ruborae  [sic]  neglegentiae  confusus  et  prae  magistri  timoré  nimis  exterritus, 

die  eadem  nocteque  subsecuta4  ejus  non  comparuit  conspectibus,  sed  in 
oratione  in  quodam  persistens  loco  semotus;  humanisque  non  comparens 

vultibus,  Deum  in  colloquio  suae  vicissitudinem  injurias  s  poscens  anhelus, 

culpam  suae  defluentibus  querularum  rosea  lacrimarum  per  ora  incuriae 

deflebat  fluctibus.  Postera  autem  die  post  tam  lacrimosam  flebilemque 

querimoniam,  incipientibus  paulatim  atrae  noctis  furva  abductae  caligine 

tenebris  rarescere  atque ,  sole  eois  per  Indicum  currentihus  equis  Ocea- 
num  flammivomos  luminum  globos  per  terras  affatim  ninguente,  ipse  de 

loco,  in  quo  jacuerat  orationis  in  Dei  confisus  cito  surrexit  adjutorio,  et 

respiciens  circumquaque  loca,  ipsum  agrum  in  quo  seges  triticea  jam 
hesterna  die  semessa  inerat,  innumeris  volucrum  diversi  generis  sed 

eadem  rapacitatis  ingluvie  sese  invicem  quasi  quadam  liporum  [sic)  ma- 

ligna  fraternitate  glomerantium  obsessum  vidit  turmis.  Ascitisque  suis6, 
in  unum,  absente  tamen  magistro,  condiscipulis,  dixit  ad  illos  :  «  Venite 

mecum  ;  cogito  enim  ,  si  Deus  per  vestram  petitionem  dedere  dignetur, 

qui  dixit  :  Quodcumque  petieritis  patrem  in  nomine  meo  dabit  vobis; 

malignas  aves  quae  hesterna  die,  sicut  scitis,  messem  nostri  devoraverunt 

1.  Omis. 

2.  Ajouté. 
3.  Disponente. 
4.  Insecuta. 
5.  Miserias. 
6.  Omis. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  425 

magistri  et  pêne  usque  ad  intemitionem  (sic)  consumarunt  in  captivitatem 

ad  nostrae  habitationis  locum  in'  unius  fascis  congregatione  parili2  cele- 
ritate  decurrendo  deducere  et  eas  in  unius  ergastulo  carceris  redigere,  ut 

de  ipsis  post  modum  secuti  voluerit  et  quem  ammodum  sui  sceleris  luere 

pœnam  ?  cogère  eligeritfaciat  magister.  Illi  itaque,  ejus  jussis  obœdientes, 

volatilium  catervas,  quasi  balantum  grèges  notas  ad  caulas  solito  more 

vestigia*  tendentes  absque  ulla  ambiguitate  usque  intra  monasterii  claustra 

agitantes,  domum  irae  (sic)  compellunt.  Hi  autem  aerea  per  terram  ambu- 
lando  paulatim  festinantia  a  tergo  sequuntur  armenta  rostrataque  per  vias 

aguntur  agminas.  Ut  autem  foribus  accesserunt,  spatiosum  confestim  6 
captivis  ovile  repletur;  totus  magno  querularum  cum  gemitu  vocum 

in  cœlo  resonantium  carcer  garrit,  totumque  variis  organorum  fibris 

résultat 7.  Magister  autem  ubi  haec  a  referentibus  audivit,  cito  pergens, 

inter  illos  qui  ad  hoc  videndum  aderant  spectaculum  discipulos  affuit, 

cunctisque  in  unum  fratribus  cum  suo  sciscitante  quidnam  hoc  esset 

simul  et  ammirante,  voces  enim  audierat  incognitas,  magistro  congre- 

gatis,  Paulus  humili  voce  :  «  Hsec,  inquit,  acies  volucrum  quam  vides8 

carcere  inclusam,  quae  tuam  mihi9  in  custodiendo  commendatam  devo- 
ravit  messem ,  modo  Deo  donante,  captiva  tenetur,  nec  exiet  inde,  ita 

tamen  si  tu  volueris,  donec  cuncta  commissa  novissimum  ad  usque  qua- 
drantem  reddat.  » 

Ut  autem  haec  ab  ore  illius  bénigne  prolata  ac  mirabiliter  audierat 

senex,  prostrato  in  terram  cuncto  corpore  pronus  et  sui  pariter,  hoc 

in  Dei  laude10  qui  talem  per  illum  adhuc  in  puerili  sistentem  aetate 

dignatus  fuerat  operari  virtute",  quasi  ex  uno  ore  carmen  discipuli  ceci- 
nerunt  dicentes  : 

ELEGIACI    VERSUS. 

Te,  Deus,  humani  generis,  benedicimus,  auctor 

Nobis  per  Paulum  qui  miserator  addes. 

1.  Omis. 
2.  Passili. 

}.  Pcenas. 
4.  Omis. 
5.  Toute  cette  dernière  phrase  est  omise. 
G.  Confertim. 
7.  Resonat. 
8.  Ajoute  in. 
9.  Ajoute  a  te. 
io.  Laudem. 
11.  Omis. 



426  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

Te  super  esse  poli  fastigia  jura  '  regentem 
Nunc  et  in  orbe  tui  pingit  (ostendit)  opus  famuli. 

Cui2  crepitans  paret  densis  exercitus  alis, 
Indomitas  ita  oves3,  qui  quasi  claudit  aves4. 

Imperitans  verbo  cœlis,  amor  omnia  flectens 

Nos  dignetur  et  hic  perpetuo  foveat, 

0  genitor,  fidis  solacia  reddere  alumnis 

Donis  per  famulum  fixa  tuis  jubeas. 

Tuque  tibi  trifidis  positum  ne  desine  sertis  (coronis) 

Aime,  sacrum  Domini,  comere,  Paule,  gregem. 

Hidrea  (serpentina)  non  fundens  famulos  (Domini)  nictante  s 

[(vigilante)  venena 
Doctiloquo  (pastore)  serpens  vertere  ne  valeat. 

Inspirans  septena  tuis  sed  flamina6  sanctis 
Cœlo  demisso  spiritus  adveniat. 

Semper  et  in  nostri  maneat  templo  quoque  cordis 

Cordis  et 7  in  gremio  floreat  aima  fides. 

Corpore  cum  mentem  tulerit  sors,  ut  mereamur 

Laeta  frui  semper  pascua  cum  Domino8. 

V.  De  ejus  apud  magistrum  familiari  colloauio. 

Finito  itaque  carminé,  cum  ille  adhuc  in  talium  super  terram  pros- 

tratis  omnium,  ut  dictum  est,  cum  magistro  corporibus,  jacentium  erec- 
tione,  respuebat  enim  se  ab  illis  adorari,  cordis  nimio  concussus  dolore 

laborabat  fratrum ,  et  eos  ne  suis  hoc  factum ,  sed  eorum  potius  prasci- 

pueque  magistri  meritis,  quamvis  per  illum  tantum  modo  fuisset  perac- 
tum  ascriberents»,  deprecabantur 10  et  ostensum  et  aves  ne  in  virtuti 

jam  peractse  testimonio  super  illum  ,  omnibus  qui  ad  hoc  undique  con- 
fluebant  spectaculum  invenirentur,  de  carcere  solvi  et  ad  propria  loca 

dimitti  rogabat  magistrum.  Magister  ad  illum  :  «  Noli,  inquit,  frater 

karissime,  noli  mœrore  affligi,  noli  animo  prosterni.  Talentum,  quod  a 

i.  Mira. 
2.  Con. 

j.  Volucres. 
4.  Oves. 
5.  Ructante. 
6.  Flumina. 

7.  Ut. 
8.  Ajoute  Amen. 
9.  Ascriberetur. 
10.  Omis. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  427 

Deo  per  humilitatis  virtutem  accipere  meruisti,  cave  ne  sub  telluris 

averse  aggere  facias  deponi  ;  nequaquam  enim,  docente  nos  evangelio, 

illum  qui  acceptam  a  suo  domino  pecuniam  in  exercendo  '  nummula- 

riorum  opéra  non  erogaverat ,  sed  eam  iterum  jam  mordaci  pêne  con- 

sumptam  erugine  sine  lucro  ad  illum  qui  ei  tradiderat 2  ansportaverat, 
coronis  redimiri  [coronarï]  ;  verum  etiam  in  exteriores  tenebras,  pedibus 

in  vinculis  cum  manibus  colligatis,  audivimus  mitti.  »  Et  item  :  «  Lucerna 

quae  sub  modio  deposita  fuerit  legimus  quod  globos  flammarum  ex  ce 

(se)  non  fundit,  sed  potius  eo  quod  nullius  aeris  reciprocationem?  extin- 

guitur  habuit  et  fumo  maligne  depositionis  occulus  4  tenebrescit  abscon- 

dentis  et  ita  fit  ut  quod  putatur  virtus  esse  aedificationis  in  vitium  ver- 
tatur  dissipationis.  Si  autem  hoc  quod  tibi,  quamvis  minimum  concessum 

fuerit,  cum  magni  fœnore  ad  illum  qui  tibi  cum  non  habebas  dederit, 

lucratus  fuerit,  et  hoc  quod  ex  eo  adquisisti,  illo  desuper  irrigante, 

potueris  lucrari  credideris;  donum  enim  ex  suo  non  illius  per  quem  sive 

sibimetipsi  semetipsum  ammonendo  et  post  ea  bene  vivendo  sive  aliis 

exemplo  ut  in  bono  opère  illud  videndo  s  se  ipsos  aedificent  qualiquo- 

quocumque  modo  praebendo  impertitur6  pendet  arbitrio,  majora  tibi 
praestabuntur  ab  ipso.  Cum  autem  haec  et  alia  per  plurima  nunc7  illum 

cur  Dei  gratiam  quae  in  eo  non  solum  propter  suum  meritum,  sed  propter 

aliorum  curam  accensa  videretur  et  diffusa ,  abscondere  nitebatur  incre- 

pando,  nunc  ei  ne  nimia  coangustaretur  tristitia,  consolationem  clemen- 
tissimae  praebendo;  hoc  etenim  omni  doctori  convenientissimum  esse 

dixerunt  magistri,  pium  patris  habere  affectum.  Magister  dixerat  :  non 

solum  hoc,  iterum  inquit,  quod  de  avibus  ut  ad  marina  absque  ulla 

laesione  demittantur8  habitacula,  petis,  concedo  ac  permitto.  Scriptum 
est  enim  :  non  reddas  malum  pro  malo  ;  sed  et  hoc  monasterium  in  quo 

divinae  scripturae  doctrinam  ,  me  docente,  immo  Deo  in  corde  hic  dul- 
citer  irrigante,  bene  et  incomparabiliter  didicisti,  tibi  et  illis  post  te 

qui  ex  sapientise  fluentis  tui  per  ostia  praecordii  manantibus  fuerint  ine- 
briati,  in  perpetuam  offero  possessionem.  Confido  enim  in  Domino  quod 

ipse  mihi  aptum,  in  quo  ei  quod  setatis  meae  reliquum  est  inserviam 

prsestabit  locum.  Paulus  autem  ut  haec  ab  ore  illius  bénigne  prolata 

1.  Exerunda. 
2.  Tradidit. 

j.  Recuperationem. 
4.  Oculos. 
5.  Vivendo. 
6.  Impertita. 
7.  Nempe. 
8.  Dimittantur. 



428  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

audierat,  cito  cunctis  in  terram  provolutis  ad  pedes  magistri  corporis  artu- 

bus  benignissimum  illi  reddidit  responsum  dicens  :  «  Domine  Deus  om- 
nipotens  qui  cuncta  cum  non  essent ,  ex  nihilo  creavit ,  qui  suo  omnem 

cœli  terraeque  pulchritudinem  verbo  fundavit,  qui  omnia  quae  plasmavit 

mirifica  ratione  dispensât,  qui1  temporum  a  mundi  primordio  jura 
gubernat,  qui  stabilis  in  sua  manens  aeternitate,  moveri  cuncta  dat, 

qui  omnibus  cum  recta  fide  ab  ipso  poscentibus  cuncta  vitae 

humanse  necessaria 2  quas  indigent  in  sinu  collocat ,  ipse  tibi  qui  talem 
circa  me  exhibere  voluisti  benignitatem,  in  die  quando  immortalem  inter 

animam  dividens  et  mortale  corpus,  mors  improvisa  misent  sortem, 

a  mundi  constitutione  justis  praeparatam  tribuat  mercedem.  Hoc  igitur 

quod  de  captivis  dixisti  gaudens  accipio  et  pro  tali  munere  grates  tibi 

benignas  reddo;  monasterium  vero  tuum  tibi  sit  in  sempiternum.  Si  enim, 

magister,  fallaces  hujus  saeculi  cotidie  in  modum  torrentis  aquae  de 

supercilio  montis  ad  ima  tendentis  praeterfluentis,  et  sicut  dies  quam  nocte 

irrumpente  occasus  intercipit  de  die  in  diem  ad  finem  ?  properantis  gazas 

et  transitorias  quandoque  cum  ipso  pariter  mundo  perituras  voluissem 

haereditates  possidere,  nonne  satius  et  valde  laudabilius  in  paternis  vide- 

retur  regnis  juras  haereditario  detineri  quam  externis  dum  mea  (régna') 
spontis  incitamento  funditus  deseruerim  flagitarem  flecti  ;  ipsa  enim  in 

arce  poli  collocatas  commodius  et  valde  locupletius  habebimus,  si  illis 

modo  renunciantes  quaè  possidemus  usque  infinem  in  bonis  operibus  per- 
severare  conati ,  Deo  subveniente ,  fuerimus.  »  Expleta  autem  tandem 

talium  inter  eos,  audientibus  discipulis  ammirantibusquse  tam  praecîari 

profunditatem  ingenii ,  assertione  verborum  dimissisque  quos  carcer 

ligarat  libère  ad  litoreas  marinorum  mansiones  volatibilus  fluctuum , 

benedixerunt  Deo  qui  per  manus  suorum  cotidie  magna  et  mirabilia  non 

desinit  signa  facere  famulorum. 

VI.   De  cogitatione  quœ  in  cor  ejus  irrepsit*  ut  heremi  déserta  adiret. 

Post  haec  autem  eodem  per  momentaneum  praeparvi  temporis  spatium 

cum  magistro  demorante ,  quadam  nocte  cum  suos  modicae  quiaeti  post 
laborem  fessos  dedisset  artus,  haec  ei  in  mente  adhaesit  cogitatio,  ut 

heremi  déserta  penetraret,  ibiqueaconsortio  mundalis  vitae  sequestratus, 

Deo  soli  cognitam  pie  et  immaculatams  vitam  duceret  aegregiam,  et  quanto 

1 .  Ajoute  que. 
2.  Omis. 

3.  Omis. 
4.  Ascendit. 
j.  immaculate. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  429 

a  saeculi  hominibus  fieret  extraneus,  tanto  per  theoriam  solam,  id  est,  per 
contemplationem  divinam  Deo  et  angelis  ejus  mereretur  esse  proximus. 

De  se  dictum  putans  simpliciter  juxta  historiam  illud  propheticum  :  Elon- 
gavi  fugiens  et  mansi  in  solitudine.  Et  item  :  Similis  factus  sum  pelicano 

solitudinis.  Hoc  autem  posterius  coma  secundum  spiritalem  sublimions 

intelligentias  sensum  volens  intelligere,  ad  illos  tantum  dicebat  heremitas 

pertinere  qui,  consortio  mundi  derelicto,  timoré  Dei  arctissima  suum 

afflictione  discruciant  corpus,  exemplo  illius  eximii  patris  Antonii,  qui 

primus  aviae  '  solitudinis  arctissimam  ingressus  habitationem  Christicolas 

docuit,  ut  squalida  locorum  rura  per  saltus  peterent,  in  quibus  contem- 
plativos  congregare  fructus  possent  et  ibidem  uni  Domino  pio  famulatu 

deservire  studerent.  Iterum  autem  considerabat  isdem  sanctus  quod 

Deus  in  evangelio ,  cum  laboranti  Marthae  piae  sollicitudine  in  ministerio 

Domini  ejusque  Apostolorum  et  auxilium  a  sorore  propter  tantum  ipsius 

servitutis  ministerium  postulanti  dixerat  :  Martha,  Martha,  sollicita  es  et 

turbaris  erga  plurima;  paucis  vero  opus  est  aut  etiam  uno.  Maria  opti- 
mam  partem  elegit  quse  non  auferetur  ab  ea;  summum  bonum  non  in 

activo,  quamvis  laudabili  opère  et  multis  copiosae  segetis  fructibus  habun- 

danti,  sed  in  sua  contemplatione ,  quse  vere  simplex  et  una  est,  colloca- 
verat.  Et  ideo  uno  ipso  praetiosissimo  bono  sibi  opus  esse  ad  summam 

pronuntiabat  perfectionem.  Ut  autem  diei  supervenientis  lux  crastina 

effulsit,  cito  cuncta  haec  cogitata  et  in  unum  ab  initio  cogitationis  ad 

memoriam  redacta  suo  indicare  fecit  magistro.  Ille  dehin  postquam  pau- 

lulum  conticuisset  reddidit  illi  responsionem,  haec  benignissime  profe- 
rendo,  dicens  :  «  Illud,  ô  frater  carissime,  prse  omnibus  animadvertere 

debemus  qua  tria  nostrarum  cogitationum  sunt  exordia,  id  est,  ex 

Deo,  ex  diabolo  et  ex  nobis.  Ut  autem  ex  multis  pauca  loquar  :  ex  Deo 

fiunt,  cum  sancti  spiritus  infusione  nostri  cordis  habitaculum  visitare 

dignatur,  ammonens  nos  omni  studio  ad  sublimiorem  bonae  actionis 

statum  contendere  et  intentionem  nostram  ad  meliores  actus  suamque 

voluntatem  convertit,  sicut  nunc,  ut  vobis  videtur,  et  quod  omnibus 

manifestissime  et  verissime  palam  est,  ista  in  te  accendere,  spiritu  sancto 

faciente,  dignatus  est. 

Ex  diabolo  autem  cogitationum  nascitur  seges  vel  cum  subvertere  nos 

tam  vitiorum  oblectatione  quam  etiam  occultis  conantur  insidiis,  subtilis- 
sima  calliditate  fraudulenter  mala  ostentans,  vei  cum  se  transfigurât  in 

angelum  lucis.  Ex  nobis  autem  oriuntur  cum  ea  quae  gerimus  vel  gessimus, 

vel  audivimus,  naturaliter  ad  memoriam  reducimus.  De  quibus  psalmista 

1.  Unam. 

Rev.Celt.V  29 



4^0  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

sui  cordis  obtutum  in  praeterita  antecedentium  aetatum  gesta  retorquens.  » 

Cogitavi,  inquit,  dies  antiquos  et  annos  aeternos  in  mente  habui.  Et  : 

Meditatus  sum  nocte  cum  corde  meo.  Et  item  :  Deus  scit  cogitationes 

hominum  quoniam  vanas  sunt. 

Hanc  igitur  trifariam  oportet  nos  jugiter  observare  rationem,  et  uni- 

versas  cogitationes  quae  in  carne  nostra  emergunt  subtili  discretione  dis— 
cutere,  ut  origines  earum  et  causas  auctoresquae  primitus  indagantes, 

quales  nos  eis  praebere  debeamus  ex  illorum  merito  qui  eas  suggerunt, 

considerare  possimus.  Et  hoc  ita  poterimus  implere  si  dictum  Apostoli 

fecerimus  :  Nolite ,  inquit ,  omni  spiritui  credere,  sed  probate  spiritus  si 
ex  Deo  sunt.  Haec  autem  ideo  dixi  ut  evidenter  ostenderem  quod  hase 

ipsa  cogitatio  quam  in  mentis  tuae  penetralia  ungula  bonae  suasionis 

carpsit,  divina  non  ficta  suggestio  est.  Sed  '  hoc  tibi,  fili  carissime  et  Deo 
dilecte,  omnimodis  orandum  est,  ut  qui  haec  ammonet  ut  a  te  in  opère 

impleantur,  ipse  tibi  in  bono  opère  perseverantiae  donum  largiatur.  Quia 

hoc  unusquisque,  Deo  auxiliante,  studere  débet  ut  cum  ad  Dei  cultum 

se  agnoverit  ascitum,  secundum  ejus  sublimitatem  preceptorum  suae 

conversionis  temperet  modum.  Nihil  enim  alicui  proderit  sublimiter 

inchoasse,  si  consubstantialem  initio  non  exibuerit  et  finem.  Et  ideo  qui 

ad  arcem  perfectionis  tetendere  vestigia  festinat,  nullum  sibi  finem 

perficiendi  faciat,  nullum  adquirendi  terminum  constituât,  cum  dici  sibi 
audiat  :  Para  in  exitu  viam  tuam.  Et  item  alias  veritatis  voce  dicitur  : 

Qui  perseveraverit  usque  in  finem,  hic  salvus  erit. 

VII.  De  ejusdem  in  heremo  jejunio  et  quali  annona  utebatur. 

Cum  haec  itaque  atque  alia  his  similia  volens  sancti  confirmare  propo- 
situm  magister  perorasset.  datis  invicem  verbis  cum  osculo  pacificis  et 

copia  benedicendi  ac  pergendi  licentia,  postera  die  Paulus  xvimum  aeta- 
tis  suae  agerens  [sic]  annum  a  magistro  egressus,  amore  Dei  atque  odio 
mali  repletus  juxta  illud  psalmigraphi  dicentis  :  Qui  diligitis  Dominum 

odite  malum,  cujusdam  loci  deserti  qui  paternis  finibus  adhaerebat  seces- 
sum  petit,  lbique  quaedaro  habitacula  et  parvum  oratorium  quod  nunc 

sub  nomine  suorum,  quorum  in  hoc  opusculo  nomina  jam  praefigere 
curavimus,  fratrum,  multis  decoratum  aedificiis  dicunt,  fabricavit.  Atque  in 

eodem  loco  accepto  ab  episcopo  presbiterii  gradu  congregatisque  secum 

una  duodecim  presbyteris  qui  ejus  jussis  in  omne  opus  monasteriale 

secundum  rectissimam  regulae  canonicae  auctoritatem,  sed  subdi  cupiae- 

i.  Sic. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  43 1 

bant  aliquanto  tempore  permansit.  Ipse  vero  lectioni  divinse  et  medita- 
tioni  aut  orationi  vacans  propter  turpissimos  adolescentioris  adhuc  setatis 

comprimendos  motus  biduano  vel  sepas  triduano  corpus  suum  affligere 

solebat  jejunio.  Corpus  autem  illius  tali  jejuniorum  cruciatum  continua- 
tione,  pane  sequali  trutina  propenso  et  sale  sicco  et  aliquando  per  aquam 

in  calice  ad  illum  panem  tinguendum  miscitato  et  paucis  pro  omni  fer- 
culorum  regalium  luxu  pisciculis  reficiebatur.  Nullam  autem  pulmenti 

praeter  hoc  solum  quod  diximus  pinguedinem  in  usum  accepisse  legimus  '. 
Carnem  vero  ullius  quadrupedis  vel  etiam  volucris  omnino  comedendo 

non  tetigit,  ne  similis  efficeretur  his  quibus  ab  Apostolo  per  reprobam 

irrisionem  2  sententia  dirigitur,  «  quorum  Deus  venter  est  »,  sed  illud 
quod  alias  ejusdem  apostoli  voce  fuerat  praeceptum  :  «  Et  carnis  curam 
ne  feceritis  in  desideriis,  »  ad  se  reputans  dictum,  hoc  solum  quod 

propter  solam  humanae  conditionis  necessitatem  corporel  egeret  victus 
accipiebat.  Vinum  autem  et  omne  liquoris  genus  quod  inebriat  et  statum 

mentis  mordaci  vexât  dementia,  excepto  quod  ad  missarum  sollempnia 

celebranda  de  vino  in  calice  consecrari  solet,  numquam  bibit,  sed  quasi 

viperei  generis  venenum  devitavit.  De  aqua  autem  hoc  tantum  degusta- 
bat,  quantum  ad  repellendam  durae  ?  sitis  necessitatem  sufficere  posse 

praevideret. 

VIII.  Quomodo  apud  regem  Marcum  commoratus  est. 

Interea  cum  haec  et  alia  multa  bona  opéra  Dei  gratia  coopérante  in 

illo  agebantur,  fama  ejus  régis  Marci  pervolat  ad  aures  quem  alio 

nomine  Quonomorium  4  vocant.  Qui  eo  tempore  amplissime  producto 
sub  limite  regendo  mœnia  sceptri,  vir  magnus  imperiali  potentiae  alque 

potentissimus  habebatur,  ita  ut  quatuor  linguae  diversarum  gentium  uno 

ejus  subjacerent  imperio.  Praefatus  ergo  rex  fidei  fundamens  jam  adhuc 

eo  tempore  prae  novitate  hue  illucque  nutans  perfecte  ac  solide  ad  unam 

perpetuae  firmiîatis  cameram  volens  aedificare,  misit  ad  omnes  primarios 

regni  sui,  et  eos  fecit  in  unum  locum  convocari  et  eis  sui  propositum 

consilii  aperuit  dixitque  cogitationem  suam  in  eo  esse,  ut  quia  se  ipsum, 

Deo  disponente,  ducem  ac  principem  terrenae  habebant  potestatis,  illum 

acciri  facerent  prassbiterum  nomine  Paulum,  quem  bonae  vitae  atque  lec- 

1 .  Toute  cette  phrase  est  omise. 
2.  Derisionem. 

3.  Dire. 
4.  Quonomonum. 
5.  Fundamentuin. 



4? 2  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

tionis  studio  noveret  esse  probatissimum  ;  qui  eis  una  cum  suo  rege  dux  et 

signifer  cœlestis  esset  militiae  et  de  cujus  manu  rex  et  universus  populus 

post  celebranda  missarum  sollempnia  communionem  corporis  et  sangui- 
nis  Domini  solemniter  degustaret.  Cum  autem  haec  illius  ab  ore  prolata 

omnibus  placuissent,  mirantibus  et  dicentibus  talis  esse  consilii  cogita- 

tionem  a  Deo  in  corde  régis,  obumbrificante  sancto  spiritu,  desuper  mis- 
sam,  sermo  régis  ad  Paulum  dirigitur,  ut  ad  ea  quae  dicta  sunt  facienda 

veniret  et  exemplo  jussum  régis  honoraret,  alioquin  si  spontis  incita- 

mento  minime  verbum  régis  faciendo  impleret,  qui  illum  cogèrent  invi- 
tum,  rex  mitteret.  Paulus  itaque  omnia  de  se  sub  Dei  nutu  committens 

et  gubernatu,  quamvis  enim  multa  quae  obici  in  controversiam  reni- 

tendo  '  possent,  haberet,  tamen  ne  illius  comatis  in  quo  legitur  «  qui 
resistit  potestati,  Deo  resistit,  »  fœdus  videretur  timebat  infringere, 

divina  sancti  spiritus  inspiratione  monitus  ab  omni  populo  unanimiter 

atque  rege  cum  magna  reverentia  convocatus,  comitantibus  secum  suis 

duodecim  presbiteris  in  omni  opère  bono  promptissimis,  exemplum  toti- 
dem  apostolorum  Christum  suum  magistrum  sequentium  sive  série  sive 

actu  imitantibus,  venit  ad  locum  qui  lingua  eorum  2  Villa  Bannhedos 
nuncupatur,  ubi  nunc  ejusdem  régis  ossa  diem  resurrectionis  expectantia 

pausant.  Atque  in  eodem  loco  jura  christianissimse,  sive  prasdicando  sive 

exemplum  bonae  operationis  prsebendo,  religionis  regem  et  omnem  popu- 
lum  edocens,  aliquantulo  est  tempore  conversatus  et  sive  activam  sive 

contemplativam  qualiter  in  se  vitam  habebat  ostendit  et  aliis  qui  vellent 

quomodo  eas  tenere  deberent  edocuit.  Quodam  autem  temporis  pro- 
cessus dum  ille  in  eodem  adhuc  laborans  ministerio  degeret,  videns 

illum,  tanta  Dei  gratia  repletum,  Marcus,  tam  per  se  tam  per  eos  qui 
sibi  assistebant  principes,  multis  ab  eo  vicibus  expetivit,  ut  pontificatum 

suae  regionis  acciperet ,  quod  ei  magis  fuit  dîscedendi  causa  quam 

manendi  subsistentia  ;  ita  ut  dicere  fertur  se  velle  potius  ad  alienam, 

maria  enavigando,  proficisci  terram  quam  pontificatus  suscipere  curam. 

VIIII.  Quod  ille  ad  evangelii  prsceptum  génitale  solum  reliquit. 

Interea  dum  his  et  aliis  plurimis  propositum  ejus  inquietabatur  stu- 

diis,  talis  ei  in  mentem  ferventi  circa  animas  salutem  sollicitudine  fluc- 
tuantem  subiit  cogitatio,  ut  patrum  funditus,  sancti  evangelii  praeceptum 

secundum  litteram  assequendo,  derelinquens  solum,  ad  externae  gentis 

i.  Remitendo. 
2.  Caer  Banhed. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  433 

regionem,  quo  illum  Deo  duce  incertus  marinorum  fluctuum  duceret 

eventus,  proficisceretur,  ubi  utpote  ulli  praeter  soli  Deo  incognitus  fer- 
ventius  atque  instantius  posset  egregiam  ducere  vitam.  Tali  solummodo 
obice  inclusus  ne  velut  instabilis  de  loco  ad  locum  demigrandi  culparetur 

vitio,  donec  ad  illum  post  paululum  temporis  angélus  aethereis  missus  ab 

astris,  talia  in  somnis  responsa  detulit  dicens  :  «  Illum  non  ibi  oportere 

diutius  immorari  seque  ad  illum  quem  sibi  Dominus  posttransitum  maris 

quandoque  daturus  esset  locum  debere  proficisci  in  quo  secundum  suae 

professionis  propositum,  pie  et  immaculate  vivendo,  posset  detineri  et 

ne  in  aliquo  dubitaret  secum  in  cunctis  quae  agi  disposuerat,  Deum  per 

omniafieri.  »  Atillestatim  evigilans,  tali  satiatus  visione,  gratias  agit  Deo, 

qui  sicut  discipulis  duobus  in  via  de  se  confabulantibus,  ita  quoque 

omnibus  ejus  jussum  implere  cupientibus  semper  adest  consilium  praesta- 

turus.  Postera  vero  die,  talem  in  aures  régis  per  nobiles  qui  ei  familia- 
riter  adhaerebant,  visionem  retulit,  postulans  ut  sibi  cum  benedictione 

pergendi  licentia  daretur.  Denuntiabat  enim  se  angeli  responsum  dif- 
ferrae  non  posse,  ne  illum  quem  prius  monendo  habuerat  leniorem, 

postea  si  inobaediens  inveniretur,  sentiret  acriorem.  Tandem  ergo  vir, 

multis  pro  se  primariis  apud  regem  interpellantibus,  egrediendi  accipiens 

licentiam,  hoc  ultimum  a  rege  quasi  pro  benedictione  donum  postulavit 

ut  quia  ei  septem  tintinnabula  (id.  cimbala)  prae  casteris  meliora  supere- 
rant,  ad  quorum  signum  hi  qui  ex  more  regio  ad  mensam  discumbere 
soliti  erant,  omnes  invitati  secundum  ordinem  conveniebant,  vel  unum 

ex  eis  eidem  venerabili  viro  tradi  juberet  ;  sed  minimae  rex.  propter  ejus 

discessionem  multum  indignatus,  praestare  voluit  ;  hoc  autem  Deo  dis- 

ponente,  actum  est,  ut  Dominus  signorum  ■  et  mirabilium  effector,  hoc 
idem  tintinnabulum  licet  invito  praeside,  quandoque  suopotentiusacmira- 
bilius  optanti  praestaret  famulo,  sicut  in  subsequentibus,  cum  ad  locum 

per  ordinem  ventum  fuerit,  quomodo  adipisci  potuit2  demonstrabitur. 
Sanctus  igitur  Paulus  optatum  diu  iter  pergere  ?  gaudens,  omnia  de 

se  Dei  potestati  et  gubernatui  committens,  statim  itineris  semitam  cœpit 

aggredi,  non  solum  pedum  gressibus  carpendi,  sed  etiam  bonae  vitae 

moribus  decurrendi,  ac  tandem  suae  germanaM  in  eodem  opère  nomine 

descriptae  quae  in  illius  patriae  extremis  finibus,  id  est,  in  litore  maris 

Britannici  degebat,  domum  prospero  cursu  pervenit. 

Ibique  cum  eadem  jam  tune  temporis  sacrosancta  virgine  Deo  dedi- 

1 .  Ajoute  que. 
2.  Omis. 

3.  Peragere. 
4.  Ajoute  sororis. 



434  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

cata,  quousque  omnia  quas  ad  usum  navigandi  necessaria  esse  videban- 
tur,  praeparata  fuerant,  hospes  honorabilis  hospitatus  est. 

X.  De  ejusdem  sororis  possessione  '  q\x&  per  ejus  orationem  mari  cessante 
amplificata  est. 

Quadam  igitur  die,  cum  jam  pêne  omnibus  navigii  armamentis  in 

eodem  hospitio  prseparatis  cymba  in  anchoris  deducta  in  littore  perstaret, 

contigit  ut  vir  praefatus  venerabilis,  appropinquante  suas  navigationis  die, 

in  quodam  cum  prsedicta  sorore  orationis  gratia,  inproximo  posito  inter- 
esset  loco,  cumque  oratione  finita  prolixiora  inter  eosdem  sermocina- 

tionis  prosilirent  verba ,  praefata  mulier  propter  imminentem  fratris  2 
discessionem  multum  merore  depressa  talibus  eumdem  cum  lacrymis 
exortariae  {sic)  praecationis  aggreditur  verbis,  ut  si  omnino  discederet, 

vel  brevissimi  temporis  id  est,  unius  ebdomadae  spatio  cursum  differendo 

apud  eam  maneret.  Denuntiabat  enim  multa  adhuc  navigii  déesse  ins- 
trumenta, ut  etiam  in  his  explendis  secum  diutius  posset  immorari.  Ille 

autem  tali  inconcussus  corda  sermone,  dicebat  differri  se  nisi  usque  in 

crastinum  vel  maxime,  ne  saltem  sororis  preces  denegare  videretur,  in 

tertium  diem  non  posse.  Illa  vero  videns  hoc  ab  eo  non  posse  impetrari, 

abortis  mox  querularum  imo  pectore  tempestatibus  lacrimarum,  talia 

iterum  vix  per  fletus  pariter  atque  singultus  in  aures  ejus  verba  resonare 

potuit  dicens  :  «  Paule,  mihi  frater  karissimas  et  Deo  dilectae,  si  tu  in 

animo  hanc  eandem  deliberasti  sententiam,  patrium  non  solum  parentes- 

que,  fratresac  sorores,  propinquos  et  vicinos,  totamquerelinquereproge- 
niem,  saltem  in  uno  bonitatistuas  monimentum  ac  virtutis  nobis  ejusdem- 
que  loci  incolis,  te  quaeso,  impendere  digneris,  in  quo  venerabilem  semper 

tui  nominis  mentionem  habere  possimus,  et  quod  futuras  posteritati  non 
parvi  emulumenti  censum  conférât.  Non  nescio  enim  te  in  omnibus  tam 

efficaciter  sequi  praeceptum  Domini,  et  ideo  quaecumque  petieris  ab  eo 
incunctanter  tibi  praestabit.  »  Ille  ad  haec  :  Dilectissima  soror,  etiam 

in  hoc  tantum  tuas  suscepi  preces,  si  tamen  hoc  nostrarum  virium 

implere  ;  si  verô  hoc  vires  nostras  excellere  videatur,  ab  illo  qui  rectae 

petentibus  postulata  largitur,  eorum  in  quibus  adhuc  imbecilliores  fueri- 
mus  efficientiae  supplementum  flagitare  debemus.  Tu  igitur  quae  mente 

concepisti  palam  edicere  ne  moreris.  »  Illa  vero  tali  gratulata  respon- 

sione,  non  ea  quae  sibi  solummodo  pertinere  viderentur  ad  avaritiae  sti- 

i.  Postulatione. 

2.  Ajoute  sui. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  43  5 

pendium,  sed  quae  incolis  semper  beneficium  ac  saeculis  mirandum  con- 
ferre  possent  prodigium  protulit  dicens  :  «  Iste,  frater  benignissime,  locus 

in  quo  nunc  ad  horam  suscipere  dignatus  es  hospitium,  quam  semotus 

a  consortio  mundialium  hominum,  tam  aptus  ei  qui  voluerit,  repperitur 

ad  Deo  serviendum  ;  sed  illum  coercentibus  ex  uno  latere  malis  cohe- 
redibus,  ex  altero  vero  pelagi  fluctibus  confinia  vastantibus,  hereditate 
terrea  valde  seclusus  et  in  opus  agriculture  habetur  angustus.  Sed  te 

omnipotentem  invocante  simul  ac  deprecante  certissime  scio  et  firmis- 
sime  credo  quod  nostri  quantulocumque  loci  spatium  maris  insolentia 

tuam  per  orationem  cessante,  praefatus  omnipotens  dilatare  dignabitur. 

Ille  vero,  mox  ut  haec  ab  ejus  ore  prolata  audivit,  ad  fidissimum  sibi 

orationis  sinum  confugiens,  ut  quasi  secretius  hoc  posset  efficere,  eam 

separatim  jubet  secum  orare,  ut  non  solum  per  semetipsum,  verum  etiam 

per  ejus  orationem  hoc  donum  deprecanti  ancillae  Deus  dignaretur  dedere. 

Ille  autem  solus  in  oratione  prostratus  a  clavibus  ejusdem  orationis 

ccelum  instraturus  ac  Dominum  praesenti  voce  adlocuturus,  sic  incipit 

verba  rogaturus  :  «  Domine  Deus,  rex  omnipotens,  creator  magnorum 

mirabilium,  mirabilis  et  mirabilior  mirabilibus  quae  facis,  laudabilis  in 

creatura,  laudabilior  in  essentia,  qui  dixisti  tuis  discipulis  :  Si  mandata 

mea  servaveritis,  signa  quae  ego  facio  facietis  et  majora  horum  facietis, 

te  deprecor  ut  non  peccata  mea  respicias,  sed  fidei  ancillae  tuas  te  ex 

corde  poscentis  subvenias  et  istius  loci  spacium  pro  quo  deprecatur 

augere  jubeas  et  mare  hoc  quod  ista  vastat  confinia,  suum  relabatur  in 

alveum  et  numquam  ultra  valeat  istum  exterminare  territorium.  »  Ipse 

autem,  tali  compléta  oratione,  comitante  secum  sorore  suisque  ad  mare 

discipulis,  jam  enim  suum  relabi  cceperat  ad  alveum,  litora  peragrans 

gressus  figebat.  Quanto  enim  plus  estus,  id  est  accessus,  litus  terramque 

tegere  solebat,  tanto  latius  recedens,  id  est,  per  octo  stadia,  quod  est 

mille  passus  vel  paulo  amplius,  idem  litus  exhaurire  atque  enudare  con- 
sueverat.  Dum  autem  peragrarent  (i)dem  litus,  Paulus  :  «  Ambas, 

inquit,  0  germana,  ex  istius  litoris  calculis  manum  adimple,  illosque 

singillatim  factoque  intervallo  in  confinio  maris  et  littoris  ex  utraque 
parte  medios  interpone.  »  Illa  obtempérante,  ipse  pariter  et  sui  mare 

decrescens  a  tergo  insequentes,  pervenerunt  usque  in  ultimam  ejusdem 

ponti  recessionem.  1 1  lis  autem  omnibus  super  crepidinem  alvei  genua 

Domino  in  oratione  flectentibus,  Paulus,  quasi  ad  mare  loqueretur,  ait  : 

«  Istos  lapillos  quos  ego  finibus  tuis  deponere  jussi,  designo  ut  sint  in 

signum  fœderis  sempiterni  inter  me  et  te  ut  de  cetero  nunquam  eos 

transgredi  debeas  nec  nostra  ultra  territoria  vastando  diripias  ;  »  sicque 

factum  est  ut  ab  illa  die  et  deinceps  hoc  pactum  prasdictum  pelagus  quasi 



436  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

perpétua  lege  constrictum  servaret  nec  ulla  usque  in  hodiernum  diem 

fracti  fœderis  irruptione  violaret. 

Cumque  benedicentes  Deum  cum  gaudio  reverterentur  calculos  quos 

eadem  Sitofolla  '  suis  manibus  jactaverat,  lapideas  mirae  magnitudinis 
columnas  in  prospectum  habuerunt  ;  quse  usque  hodie  in  testimonium 

ejus  virtutis  sic  remanserunt.  Mira  utique  res  et  valde  stupenda,  ut  cum 

una  res  fuerat  postulata,  redderetur  duplicata,  ut  si  absentes  non  crede- 
rent  unam  testem,  conscii  adhiberent  alteram.  Litus  vero  praedictum 

quod  mare  exhaustum  reliquerat,  in  opus  agriculturae  monasteri'  prae- 
fatae  feminae  omnium  seminum  fructiferax  permansit.  Via  autem  ubi  per 

ambitum  ejusdem  littoris  peragrarunt  inter  columnas  praedictas  média 

incedens,  semita  Pauli  a  transmarinis  vocitatur;  sed  quum  describendo 

qualibus  initiis  a  primaeva  aetate  et  deinde  ad  usque  juventutem  iste  vir 
venerabilis  suam  ducere  vitam  ccepit,  hujusque  quasi  praestructo  meae 

paupertatis  aedificii  ampliore  fundamento,  progressus  sum,  huic  parvo 

volumini  finis  hic  sit_,  ut  deinde  ex  quo  citra  mare  Britannicum  ad  Armo- 

ricam  regionem  processerit,  quibus  virtutibus  enituerit  quibusque  agoni- 

bus  usque  in  diem  obitus  sui  certaverit,  compendiosiore  cursu  descri- 
bentes,  aliud  subsequenti  volumine  exordium  sumamus. 

TEXTUS  LIBRI  PRIMI   EXPLICIT.   INCIPIT  SECUNDO. 

XI.  Quod  navi  conscensa  primo  omnium  ad  insulam  Ossam  cum  suis 2 
delatus  est. 

Derelicta  igitur  patria  omnique  sua  cognatione,  post  arduos  arctioris 

vitae  labores,  post  innumeras  noctes  continuarum  vigiliarum  instantia 

exhaustas,  post  longa  jejunia  famis  et  sitis  conscia,  post  multa  miracula 

talium  operum  sudore  adquisita,  praedictus  vir  venerabilis  Paulus  regni 

cœlestis  amore  prasventus,  ad  extorrem  quo  cursum  Deo  duce  ventus 

gubernatorque  vocabat ,  regionem  profecturus ,  ratem  ,  omnium  quae 

ad  usum  navigii  pertinere  videbantur,  armamentorum  non  indiguam, 

in  qua  cum  suis  navigaret,  conscendit  tandemque  cum  omnibus  suis 

comitibus,  id  est,  duodecim  praesbyteris  totidemque  laici  ordinis  nobil- 
limis  3  viris,  sibi  propinquitatis  affinitate  conjunctis,  quorum  alii  nepotes, 

alii  consobrini  erant,   praeter  sufficiens  mancipium,  enatato   prospero 

i.  Omis. 
2.  Omis. 

3.  Nobilissimis. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  437 

cursu  ponto  Britannico,  fiante  Zephiro  delatus,  allabitur  ad  quandam 

insulam   proprio   noraine  Ossam,  e  regione  Armoricae  regionis  spatio 

sedecim   milium    aut   eo  amplius   distante  constitutam.   Repertaque  in 

extrema  parte  ejusdem  insulae  statione,  in  loco  qui  dicitur  Portus  boum 

idem  sanctus  una  cum  suis  e  navi  egrediens  statim  cunctam  perscruta- 

tus  est  insulam.   Peragrata  vero  tota  insula  fundum  quemdam  repperit 

quem  Harundinetum  dicunt  '  cujusdam  fontis  aquae  lucidissimae  2  inun- 

datione  prsedivitem,  sed  modo  benedictione  ejusdem  viri  valde  locuple- 

tiorem  ;  qui  venis  abyssi  eructans ,  rauco  cum  murmurae  lenis  auras 

decurrens  atque  in  ripis  dormientibus  suavis  soporis  suadibile  somnum 

prjetendens,  universam  totius  loci  superfaciem  fœcundo  virore  rigabat. 

Ibi  namque  amœnitate  loci  atque  pariter  bonse  telluris  amore  ductus, 

magnoque  duri  itineris  labore  fatigatus,  supradictus  vir  tandem  quievit, 

atque  in  eodem  loco  parvo  oratorio  cum  altari  lapideo  aliisque  tuguriis 

inusumcommunem3constructis,  aliquantulo  permansit  tempore.  Prsesbi- 

terorum  vero  tantum  quos  in  ejusdem  Pauli  comitatu  sive  scripto,  sive 

relatu  interfuisse  didicimus  in  hoc  loco  vocabula  censuimus  esse  descri- 

benda.  Quorum  numerum,  adjunctis  Quonoco,   quem  alii  sub  addita- 

mento  more  gentis  transmarinae  Toquonocum  vocant,  qui  etipse  jubente 

Paulo,  propter  vitae  meritum  et  sapientiae  doctrinam  in  aliis  magisteriale 

gestabat  officium  et  uno  diacono  Decano  nomine,  usqueadquatuordecim 

fuisse  manifestissime  constat.  Primus  ergo  ex  his  fuit  Iahoevius,  deinde 

Tigernmaglus,  qui  et  ipsi  ambo  eodem  Paulo  sospite  sicut  in  subsequen- 

tibus,  si  Deus  siverit,  demonstrabitur,   episcopatus  officio  functi  sunt. 

Deinde  Toseocus  qui  cognomine  Siteredus  dicebatur  et  Woednovius  qui 

alio  nomine  Towoedocus  vocabatur  atque  Gellocus  necnon  et  Bretowen- 

nus  atque  Boius,  deinde  Winniavus  et  Lowenanus  necnon  et  Toetheus 

qui  et  Tochicus  et  Chielus  atque  Hercanus  qui  alio  nomine  Herculanus 

vocitabatur4.  Isti  vero  quamvis  a  nobis  quibus  virtutum  ocellis  effulsere, 

vel  obliterata  antiquitas  abstulit  vel  neglegentise  torpor  malus,  desidiae 

frater,  invidit;  eorumdem  tamen  nominibus  quasi  totidem   margaritis 

hoc  idem  opus  nobis  illustrare  placuit,  quippe  quos  et  memorias  necnon 

et  basilicas  in  suis  honoribus  fabricatas  habere  et  magni  meriti  scimus 

apud  Dominum  existere. 

1.  Vocant. 

2.  Limpidissimae. 
3.  In  usus  communes. 
4.  Vocabatur. 



43 8  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

XII.  De  ejusdem  adventu  ad  Agnensem  pagum. 

Aliquantulum  vero  temporis  intérim  praeterfluebat,  idemque  vir  vene- 
rabilis  Paulus  cotidie  supplices  in  oratione  Deo  preces  offerebat  ut  ille 

qui  prius  per  suum  angelum  patriam  derelinquere  monuerat,  iterum  sibi 

per  eumdem  angelum  ostenderet  utrum  in  eodem  loco  adhuc  commorari 

deberet,  an  ad  alium  locum  Deus  famulum  suum  exire  pararet.  Quadam 

itaque  nocle,  cum  membra  jejunio  atque  oratione  fatigata  aliquantulo 

modicae  quieti  dedisset,  angélus  Domini  in  somnis  talia  defert  responsa 

dicens  :  «  Ipse  regnator  cœli  et  terras  me  tibi  claro  demittit  olympo  et 

me  tibi  talia  per  auras  déferre  mandata  jubet.  Quid  hic  struis  ?  aut  quid 

in  tam  arcto  terras  spatio  marinis  undique  fluctibus  pulsato,  otia  teris  ? 

Non  hic  tibi  sedes.  Non  hic  tibi  quiescendi  locus.  Alia  tellus  te  laetum 

laetabunda  expectat.  Alius  locus  te  optantem  exoptat.  Est  enim  in  illa 

terra  populus  multus  per  te  docendus,  per  te  crediturus,  per  te  et  '  sal- 

vandus,  per  te  amodo  et  in  sempiternum  glorificandus  ;  et  quantoscum- 
que  in  hac  vita  positus  converteris  ad  viam  veritatis,  super  tantos  in 

futurum  principatum  habebis.  Exire2  dehinc  ne  moreris,  Dominus 
tecum  est.  Ipse  te  ad  locum  tibi  ab  ipso  praeparatum  in  quo  quiescere 

debeas  ductor  praevius  perducet.  Tantum  vel  abhinc  (h)abeas.  »  At 

ille  statim  evigilans  et  Deo  gratias  agens,  comités  suos  ad  se  colligi 

jubet  eisque  5  talem  visionem  replicat;  arma  parent  edicit  et  quae  in 
asdificio  classis  fuerint  immutanda  rénovent.  At  illi  continuo  ejus  jussis 

parent,  et  dicto  citius  navis  suis  armamentis  instructa  in  littore  stetit. 

Ille  vero  cum  suis  navem4  introgressus,  nunc  gubernaculo  rector  subiens, 

nunc  cornua  velatarum  antennarum  obvertens,  spumante  salo,  maria 

alta,  ymnos  et  laudes  Deo  decantans  secabat  ;  tandemque  proram  sta- 
bili  cursu  ad  litus  detorquens,  accedit  primum  ad  quamdam  rupem  quam 

vicini  proprio  nomine  dicunt  Amachdu,  adhaerentem  cuidam  insulae  quae 

et  ipsa  vocitatur  Mediona.  Tum  deinde  reperto  in  eadem  scrope  placido 

portu  navis  in  anchora  figitur.  Ipse  vero  omnibus  suis  comitibus  e  5  navi 

expositis,  litus  intrat,  omnesque  secum  sumens  patriam  ad  quam  venerat 

perlustrans,  devenit  ad  quamdam  plebem  pagi  Achniensis  quam  antiquo 

vocabulo  Telmedoviam  appellant.  Ipse  vero  pagus  Domnonensis  patriae 

1.  Omis. 
2.  Excedere. 

3.  Omis. 
4.  Navim. 
5.  Et. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  439 

quaedam  pars  est  occidentem  versus  constituta.  In  ea  autem  quam  supra 

diximus  plèbe  repperit  quemdam  fundum  qui  modo  Deo  donante  per- 
pétua est  oblatio  eidem  sancto,  ita  ut  una  ex  tribubus  ejus  quas  centum 

numéro,  sicut  in  subsequentibus  demonstrabitur,  habet,  dicatur  ;  et  in 

ipso  fundo  quemdam  locum  cujusdam  fontis  lucidissimi  larga  effusione 

clarissimum  atque  suavissimum.  Ipse  vero  locus  modo  dicitur  Villa 

Pétri,  qui,  ut  fertur,  consobrinus  ei  erat.  Ibi  tandem  Deo  gratias  agens 

parvo  oratorio  et  parvis  habitaculis  constructis,  paucis  diebus  cum  suis 
habitavit. 

XIII.  De  ejus  monasterio  in  plèbe  Telmedovu  constructo. 

Dum  autem  in  eodem  loco  demoraretur,  quidam  ex  suis  praedictam 

tribum  in  circuitu  peragrantes,  diversa  sibi  in  locis  secretioribus  cons- 
truxere  habitacula.  Unus  vero  ex  his  qui  in  remotiora  secesserant,  fuit 

Junehinus  nomine,  qui  propter  vitae  arctioris  angustiam  et  voluntariam 
remotae  solitudinis  habitationem  cunctorum  ab  ore  monachus  vocitabatur. 

Hic,  perlustrato  eodem  fundo,  quemdam  fontem  invenit  minutissimis 

harenis  atque  candidissimis  interjacentibus  praelucidum,  densissimis  silvis 

magnoque  saltu  circumdatum  ;  cujus  infusione  rivulus  dirivatus  per  uni- 

versum  undique  locum  sonoro  murmura?  suavissimam  reddebat  cantile- 
nam.  Ibique  amœnitate  loci  et  fontis  suavitate  Isetior  redditus  praeparvo 

tuguriolo  cœpit  habitare  constructo.  Sed  antiquus  humani  generis  hostis 

bonae  actionis  fabricatoribus  semper  parans  inferrae  dispendium  praepa- 
rato  operi  ex  improviso  suscitât  inimicum.  Quidam  nempe  bubalus  qui 

ex  vicinis  saltibus  '  pinguibusque  pascuis  ferini  ventris  ingluviemreplens, 
cotidie  ad  fontem  ut  haustu  fluvii  sitim  restingueret  venire  consueverat. 

Cunctis  prae  timoré  ejus  ditïugientibus,  secundum  morem,  affuit  et  uni- 
versam  totius  sedificii  structuram  ad  solum  usque  diruens,  substravit  ac 

pedibus  conculcans  cornibusque  2  ubique  dispergit,  statimque  vagabun- 
dus  cum  horrisono  mugitu  ad  sua  3  castra  remeavit.  Sed  Dei  servus 

illud  inimici  opus  esse  praevidens,  non  cessit  adversario,  sed  opus  ins- 
taurando  sese  objecit  inimico.  Iterum  secundo  die  praedictum  animal 

venit  et  omnia  quas  instaurata  fuerant  diruit  :  tertio  die  atque  quarto 

una  eademque  delusione  similia  fecit.  Et  erat  inter  Dei  servum  et  ejus 

inimicum  labor  aequalis,  sed  dissimile  studium.  Iste  aedificabat,  ille  des- 

1 .  Vicini  saltus. 

2.  Que  est  omis. 
3.  Omis. 



440  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

truebat  ;  iste  instaurabat,  ille  diruebat.  Prsedictus  vero  Junehinus  hoc 

suo  curât  nuntiare  magistro,  postulat  ut  ipse  per  se  veniat  et  diri  hostis 

adversitatem  reppellat.  At  ille  ejus  petitioni  satisfaciens,  prsedictum  venit 

adlocum,  utque  ejusdem  loci  amœnitatem  valde  sibi  placentem  aspexit  : 
«  Frater,  inquit,  karissime  Junehine,  iste  locus  si  tibi  placet,  meus  erit 

et  meus  sit  tuus.  »  Et  ille  :  «  Magister,  ait,  benignissime,  omnia  quae 

mea  sunt  vel  esse  possunt  tua  sunt  et  mea  tua.  Tuae  voluntati  in  omnibus 

obœdiendum  est.  »  Et  Paulus  :  «  Immo  non  meae,  sed  potius  Dei  obce- 
diendum  est  voluntati.  »  At  ille  :  «  Verum  est,  inquit,  sed  non  nescio 

tuam  non  discrepare  a  Dei  voluntate.  Et  ideo  sic  omnia  tui  oris  verba, 

quasi  Dei  mandata,  implenda  sunt.  Interea  dum  colloquerentur  ad  invi- 
cem,  supradictus  férus  moro  suo  affuit.  Statimque  ut  de  longe  veniens 
Paulum  ante  fores  tugurii  jam  iterum  restaurati  assistentem  conspexit, 

tremefactus  et  pavens  procedit.  Prostratusque  ante  pedes  illius  tribus 

vicibus,  humiliato  ad  terram  capite,  genua  flectit,  tamquam  commissi 

sceleris  ab  eo  veniam  imprsecaturus  ' ,  et  quasi  ab  annis  prioribus  in  isto 
opère  fuisset  edoctus  ;  sed  vir  sanctus  nil  moratus  ei  ante  se  satisfacienti 
veniam  dédit,  dicens  :  «  Dimitto  tibi,  vade  in  pace  ;  sed  tamen  cave 

numquam  iterum  hue  aliquando  venias.  »  At  ille  iterum  caput  inclinans  et 

quasi  valedicens,  ad  sua  remeavit  seseque  in  abditis  silvarum  locis  con- 
didit,  ita  ut  postea  nequaquam  inibi  visum  fuisse  perhibetur. 

Fugata  itaque  tali  peste,  sanctus  in  eodem  loco  derelictus,  aliis  passim 
in  circuitu  demorantibus  locum  fontemque  benedixit,  ac  statim  oratorio 

parvaque  cellula  fabricata,  ibidem  aliquanto  temporis  spatio  permansit. 

Iste  est  locus  qui  nunc  monasterium  sive  vulgato  nomine  Lanna  Pauli  in 

plèbe  Telmedoviae  dicitur,  ubi  immunera  ejus  bénéficia  omnibus  cum 

recta  fide  poscentibus  usque  hodie  prsestantur. 

XIIII.  De  ejus  comitatu  ad  plebetn  Lapideam. 

Post  non  longum  temporis  iterum  monitus  ab  angelo  Domini  destina- 
vit  in  animo  illius  regionis  ad  quam  venerat  ducem  ac  principem  sibi  hue 

invenire  posset,  visitare,  quibus  moribus  quibusque  legibus  patria  poti- 

retur,  investigare  et  locum  aliquanto  secretiorem  quaerere 2  in  quo  a  con- 
tuberniis  mundialium  hominum  sequestratus,  expeditius  atque  instantius 

uni  Deo  posset  insistere,  priore  loco  aliquibus  ex  suis  derelicto.  Surrexit 

itaque  iter  acturus  ipse  et  sui  pariter  cum  eo  veneruntque  ad  plebera 

i.  impetraturus. 
2.  Invenire. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  441 

quam  proprio  nomine  incolae  ejus  '  Lapideam  dicunt,  in  extrema  parte 
pagi  Leonensis  in  littore  maris  Britannici  constitutam,  usque  ad  locum 

quae  in  ea  dicitur  Villa  Wormawi.  Tandem  lassus  atque  ex  itinere 

fatigatus  ibi  sedebat.  Discipuli  autem  ejus,  prae  nimia  lassitudine  pêne 

consumpti,  saltus  in  circuitu  peragrantes,  aquam  in  vicino  quserunt. 

Et  non  invenientes  regressi  continue»  venerunt  ad  illum,  sua;  sitis  neces- 

sitatem  querulae  vocis  murmurae  deprementes,  et  nisi  mox  eorum  néces- 
sitai subveniret,  ex  hac  vita  citius  migraturos  acclamantes.  At  ille, 

querulis  eorum  vocibus  pulsatus,  ad  tutissimum  sibi  semper  secrets 

orationis  sinum  confugiens,  sic  invocando  Deum  deprsecabatur  dicens  : 

«  Domine  Jhesu  Christe,  qui  Moysi  famulo  tuo  jubendo  ut  virga  quae 
prius  in  colubrum  versa  fuerat  et  quae  marmoreos  undosi  maris  sinus 

trajecerat,  lapidosam  arentis  metalli  excuteret  silicem,  populo  tuo  per 

vastae  solitudinis  avia  ad  terram  repromissionis  gradienti  et  pro  aquae  pe- 
nuria  valde  tabescenti,  lymphidissimae  aquae  fluenta  largiter  manare  fecisîi, 

ita  ut  populi  multitudo  et  jumentorum  biberet,  et  rancor  murmurantium 

cessaret,  digneris,  quaeso  ex  istius  telluris  viscère  duro  ex  ejusdem  baculi 

cuspide  perforato  fontem  huic  parvissimo  gregi  aquae  dulcissimae  tribuere 

ex  quo  pestiferam  possint  sitim  restinguere.  »  Et  cum  hoc  dixisset,  sus- 
tentaculi  sui  cuspide  tribus  vicibus  diversis  in  locis  terram  percutit  ac, 

statim  tribus  glebis  in  eisdem  locis  effossis,  subito  totidem  fontes  largis- 

simi  in  tantum  proruperunt,  ut  non  solum  flammeam  sitim  sedare  pos- 
sent,  verum  etiam  coaevis  agminibus  catervatim  ad  littus  innitentes.  sui 

supplément©  vicini  maris  perpetuam  esuriem  effugarent. 

Discipuli  autem  hoc  praegrande  miraculum  considérantes  humiliter 2  et 
ammirantes  qualis  esset  iste  vir  :  etenim  manus  Domini  erat  cum  illo, 

ymnos  et  laudes  decantando,  Deo  gratias  agebant  qui  cotidie  magna  et 

mirabilia  signa  per  manus  suorum  non  desinit  operari  famulorum  :  cujus 

manus,  si  fides  petentis  non  vacillât,  semper  adest  parata  ut  tribuat,  qui 
non  solum  petenti  postulata  tribuere  novit,  sed  etiam  ampliora  conferre 

consuevit.  Exemplum  e  vicino  est  :  sanctus  vir  oraturus  unum  suis  fon- 
tem tribuere  precatur,  sed  Dei  pietas  majora  semper  praestare  didicit 

quam  rogatur,  quia  qui  unum  ex  suis  dare  donum  postulatus  fuerat 

tria  ?  simul  conferre  non  denegat  et  in  hoc  mirabiliora  ;  quia  quae  tune 

data  fuerant  ad  repellenda  dirae  sitis  importuna  jacula,  nunc  4  ad  deppel- 

lendas  diversorum  morborum  aegritudines  habentur  insignia.  Praedicto- 

1.  Ajoute  Amcinim. 
2.  Simul. 

3.  Ita. 
4.  Quaeque. 



442  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

rum  enim  fontium  ablutione  multi  débiles  et  aegroti  qualicumque  morbo 
fuerint  detenti  Dominum  per  ejusdem  sancti  intercessionem  exorantes 
sanitati  restituuntur. 

XV.  De  inventione  oppidi. 

Interea  dum  in  eodem  praedicto  loco  membra,  tanti  itineris  labore  fati- 
gata,  modicae  pausationi  dédissent,  quidam  homunculus  Dei  dispositione 

affuit,  sciscitatusque  ab  eis  primo  cujus  esset  familiae,  deinde  quo  prin- 
cipe ipsa  regio  regebatur,  quibusque  legibus  eadem  potiretur,  et  postea 

de  cujusdam  loci  valde  secretissimi  in  Dei  famulatu  persistere  volenti 

ammodum  convenientissimi  ostensione  postulatus,  humiliter  caput  incli- 
nans  et  Deo  grates  agens  cum  talibus  habere  colloquium  meruisse.  <c  Ego, 

inquit,  ad  Paulum  respiciens,  o  dilectissime  Deo  famule,  cujusdam  viri 

valde  christianissimi  nomine  Withuris  inter  alios  pastores  porcos  pas- 
cendo  pascor.  Cujus  dominio  eadem  regio  domni  imperatoris  Philiberti 

proscriptione  sub  christiana  religione  regitur.  Ejus  faciem  videre  si  veli- 
tis,  ego  vestri  itineris  praevius  ero  ;  locum  quoque  in  hoc  quod  quaeritis, 

status  sui  positione  valde  vobis  gratissimum,  si  placet  '  ostendam.  Et  ne 
vobis  videar  quasi  falsa  mentientem  [sic]  et  quasi  ignaros  fallentem,  hic 
ne  moremini,  tantum,  me  sequimini,  ego  mea  complebo  promissa.  » 

Sanctus  itaque  Paulus  cum  suis  eodem  pastore  praevio  iter  arripiens, 

per  viam  publicam,  quae  a  loco  ecclesiae  plebis  praedictae  ad  solis  occa- 
sum  ducit,  abiens,  usque  ad  opidum  quod  modo  ejus  nomine  vocitatur 

pervenit.  Introgressus  autem  portam  praedicti  oppidi  quae  modo  ad  occi- 
dentem  ejus  plagam  nobiliori  structura  fabricata  est,  statim  fontem  non 

prasparvum  repperiens  lucidissimum  signo  crucis  in  nomine  sanctae  Tri- 

nitatis  erecto  benedixit  :  ex  cujus  frequenti 2  sacratissima  infusione  multi 

débiles  et  aegroti  diversis  morborurn  generibus  detenti  pristinae  restituun- 

tur sanitati.  Oppidum  autem  tune  temporis  per  circuitum  erat  mûris  ter- 
reis  tempore  prisco  mira  proceritate  constructis  circumseptum,  nunc  vero 

mûris  lapideis  eminentiori  altitudine  fabricatis  magna  ex  parte  invenitur 

communitum.  Qui  locus  velut  insula  ex  omni  parte  absque  australi  plaga, 
mari  britannico  in  modum  arcus  cum  maxime  tenditur  per  circuitum  ejus 

undique  de  flexo  et  sinuoso  tractu  ambitur,  locus,  inquam,  valde  decorus 

atque  ameenissimus,  cujus  faciès  in  meridiem  respiciens  ad  omnes  radios 

solis  ab  artu  usque  in  occasum  patet  conspicua.  Sanctus  denique  Paulus 

i .  Ajoute  vobis. 
2.  Fréquenter. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  443 

quales  in  eodem  loco  habitatores  reppererit  si  in  hoc  loco  designavero 
non  erit  absurdum. 

Nam  sibi  castellum  intrinsecus  scrutanti  sus  silvatica  cum  suis  natis 

circa  ejus  ubera  lac  suggendo  suspensis,  reperîa  fuisse  videtur,  quae  per 

manum  ejus  una  cum  suis  delinita,  ita  fuit  cuncto  jure  antiquae  feritatis 

expulso  edomita,  quasi  ab  annis  prioribus  fuisset  domestica.  Ex  qua  ejus- 
que  progenie  innumera  porcorum  regii  generis  seges  multos  postea 
per  annos  est  procreata. 

Alvearium  quoque  cujusdam  arboris  antro  mellis  apumque  tam  abunde 

refertum  invenit,  ita  ut  ex  eo  in  multis  partito  innumera  fuisse  repleta  me- 
rantur  alvearia  :  quo  invento  et  ipse  gratulabundus  Deo  pro  talibus  donis 

grates  referens,  Dominum  omnium  bonorum  datorem  benedixit. 
Nec  reticendum  est  quid  sibi  de  bestiis  quae  ibidem  repertae  sunt 

facere  visum  fuit.  Ursus  namque  qui  vicinas  devastando  regiones  ven- 
tris  ingluviem  replere  consueverat,  ut  ab  eo  visus  est,  tremebundus 

aufugit  ;  statimque  non  longe  ab  oppido,  id  est  in  territorio  quod  lingua 

incolarum  pars  Brochana  dicitur,  lapsus  in  quamdam  foveam  mira  pro- 
funditate  effossam,  a  Domino  ut  vere  aestimo,  tali  bestiae  cecidit  dispo- 
sitam,  columque  perfringens  pestiferam  finivitvitam.  Necnon  et  bubalum 
inibi  visum,  interdicto  ei  ab  eodem  posito,  expulit  ut  numquam  in 

illis  habitaret  regionibus,  sed  ad  alia  demigraret  loca.  Ipse  est,  ut  multi 

affirmant,  quem  sicuti  in  eodem  opère  praefati  sumus  ex  quodam  alio 

pepulerat  loco  ;  quam  ammiranda  sunt ,  sanctse  Paule ,  tuae  virtutis 

opéra  !  nimirum  ea  prudenter  abiciens  quae  non  solum  nichil  boni  humano 

generi,  sed  etiam  multum  mali  conferre  posse  sciebas.  Illa  vero  diligen- 
ter  accipiens  quae  non  solum  nichil  mali,  si  tamen  eis  bene  uteretur, 
homini,  sed  etiam  multum  boni  conferre  posse  non  dubitabas.  Necnon 

et  alia  diversi  generis  monstra  diabolicae  servitutis  quae  ibidem  anti- 
quitus abundarat.  indicia,  confestim  ut  eum  viderunt,  in  fugam  abierunt 

et  nunquam  postea  ibidem  visa  sunt.  Quem  locum  omnibus  nefariis  ab 

eo  retrusis,  sale  et  aqua  benedicta  et  in  circuitu  ejus  deintus  et  deforis 

cum  laudibus  et  ymnis  conspersa,  sacravit  atque  benedixit,  ut  ubi  supe- 
rabundarat  peccatum,  ibi  superabundaret  gratia  praestante  Domino  nostro 

Jhesu  Christo  cui  honor  et  imperium  in  saecula  saeculorum.  Amen. 

XVI.  De  ejus  itinere  ad  Battham  insulam. 

Cum  autem  uno  eodem  perductus  praedicto  pastore  sanctus  iter  ageret 

ad  quamdam  insulam  quae  quattuor  aut  eo  amplius  millibus  a  praefato 
castello  circium  versus  constituta  distans,  lingua  vicinorum  Battham 



444  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

proprio  nomine  vocitatur  in  qua  cornes  quem  quaerebant,  propter  inquie- 
tudines  et  tumultus  hominum  devitandos  fréquenter  degere  consueverat; 

quippe  nam  et  ipse  in  divinis  praeditus  valde  scripturis  et  in  scribendi 

artificio  miro  in  modo  peritissimus  erat,  et  ideo  tali  in  loco  esse  cupiebat 

ubi  meditando  et  scribendo,  divinis  scripturis  liberius  atque  solutius 

vacare  posset,  contigit  ut  in  obviam  sibi  venientes  très  caecos,  a  quodam 

puerulo  nunc  per  iter  in  directum  productos,  nunc  eodem  faciente  quasi 

ludificandi  gratia  per  diversa  errabundos,  haberet.  Illi  autem  ut  sonum 

illius  cum  suis  transeuntem  audierunt,  quasi  uno  ore  clamaverunt 

dicentes  :  «  Si  dona  principi  transeunti  sociisque  impromptu  insunt  quae 

orbis  erogentur,  oramus,  nostrae  egestatis  miseremini.  »  Sanctus  autem 

Paulus  misericordia  motus  super  eos  et  genua  Deo  in  oratione  flexus  ait 

ad  illos  :  «  Taie  donum  quod  quaeritis  modo  in  promptu  non  habemus  ; 

Deus  autem  quod  utilius  vobis  fuerit  donum  reddere  dignetur.  »  Et  acce- 
dens  ad  illos  iterum  inquit:  «  Ille  qui  aperuit  oculos  caecorum  clamantium 

ad  se  :  Jhu,  fili  David,  miserere  nostri,  vobis  '  apperiat  oculos.  »  Statim- 
que  immissa  baculi  sui  cuspide  non  solum  squamas  corporeae  caecitatis 

depulit  ab  eis,  sed  etiam  intima  cordis  eorum  lumina  peccati  caligine 

suffusa  rutilo  visu  restauravit,  ut  post  haec,  meliora  gerentes,  Deum  toto 

nisu  sequerentur. 

Rursum  parvo  spatio  ejusdem  itineris  emenso,  alios  duos  repperit  qui- 
bus  linguae  plectrum  loquendi  officium  perdiderat,  sed  eis  ad  petendum 

aliquid  manus  signum  erat.  Quorum  similiter  misertus  inopiae,  linguas  ad 

loquendum  restituit,  et  eos  ut  ea  deinceps  quse  Deo  placèrent  sermoci- 

narentur  edocuit.  Facto  iterum  parvo  intervallo,  dum  idem  iter  perage- 
ret,  forte  quatuor  paralytici  in  grabatis  portabantur,  qui  ut  eum  cum 

suis  transeuntem  viderunt,  rogabant  ut  sui  misereretur.  At  ille  non 

immomor  (sic)  verborum  beati  Pétri  apostoli  qui  claudum  jacentem  in 

porticu  Salomonis,  excusando  se  aurum  et  argentum  non  habere,  sana- 
vit.  «  Aurum,  inquit,  et  argentum  non  estmihi,  sed  quod  habeo,  hoc  vobis 

do  ;  in  nomine  Jhu  Christi  Nazareni  surgite  et  ambulate.  »  Et  statim  sur- 
rexerunt  et  ambulabant  non  solum  pedum,  sed  etiam  morum  gressibus. 

Isti  itaque  omnesque  praefati  débiles  jam  sani  effecti  prohibiti  sunt  hab  eo 

ne  alicui  haec  facta  loquerentur.  At  illi  abeuntes  divulgaverunt  eum  per 

totam  regionem  illam. 

i.  Vestros. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  445 

XVII.  De  ejus  introitu  in  eamdem  insulam. 

Sanctus  autem  Paulus  suique  comitatus  post  transitum  cujusdain  vadi 

quod  intererat,  cui  vocabulum,  Golban  portitor1  dicitur,  introgressi  in 

insulam  pervenerunt  ad  locum  quem  usque  hodie  proprio  nomine  secre- 
tum  appellant.  Cujus  in  habitaculis  praedictum  reppererunt  Withurem 

quatuor  libros  sancti  evangelii  quos  ipse  in  paginis  descripsit  usque  ad 
extrema  jamjamque  deducentem.  Ut  autem  praefatus  cornes  sanctusque 

Paulus  mutua  inspectione  ab  alterutro  agniti  sunt,  invicem  se  mutuo 

salutaverunt  profusisque  ex  oculis  lacrimarum  fontibus  prae  gaudio  eruc- 
tantium  prolixius  stantes  fraterna  stringendo  colla,  vix  tandem  ab  osculo 

caritatis  aliquantulum  2  sufficienter  satiati  sederunt.  Quippe  quos  dupli- 

cata tenebat  propinquitas,  nam  carnalis  originis  nexu  consobrini,  spiri- 
talis  autem  quae  est  in  Christo  fratres  erant  religiosae  caritatis  gluttine 

conserti.  Interea  dum  sibi  ad  invicem  confabularentur  et  secum  qusere- 
rent  quanta  et  qualia  quae  sibi,  postquam  divisi  alter  ab  altero  fuerant, 

accidissent,  et  usque  ad  locum  devenissent  in  quoidem  sanctus  quomodo 
a  rege  Marco  divelli  potuisset,  referebat,  allapsa  mentio  sermonis  est 

quomodo  cimbalum  de  his  quae  ei  supererant  ab  eodem  rege  fuerat  pos- 
tulatum  nec  tamen  impetratum.  Et  ecce  statim  in  ipsa  sermocinatione  is 

cui  servandi  piscium  gurgustii  cura  commissa  erat,  utrasque  manus  one- 
ratus  advenit.  Nam  una  esocen  mirae  magnitudinis,  altéra  vero  clocam 

valde  mirificam  portabat,  cujus  anulus  marinis  plenus  sanguissugis  per- 
foratus  atque  ambesus  erat.  Cornes  vero,  viso  tali  dono,  gratias  egit 

Domino  ;  hoc  tamen  non  suis,  sed  Pauli  meritis,  quamvis?  contradicen- 

tis  cujus  in  adventu  datum  fuerat  reputabat  dicens  :  «  Paule  frater,  usque- 
quo  hùc  venisti,  talem  piscem  hoc  pelagus  mihi  non  reddiditnec  piscator 

umquam  de  gurgustio  clocam  adduxit.  Paulus  autem  cum  sonitum  illius, 

jubente  ut  pulsaretur  comité  magna  cum  ammiratione  audiisset,  labia  sua 

prae  gaudio  resolutus,  constanter  arrisit.  Et  cornes  ad  illum  :  «  Frater  karis- 
sime,  inquit,quid  rides  »?  Etille  :  «  Cimbalum,  ait,  quod  video  me  ridere 

fecit  ;  hoc  est  enim  in  veritate  quod  a  meo  principe  Marco,  cum  hab  eo 

discederem  aliquando  postularam,  de  quo  antea  nostrae  sermocinationis 

ordo  loquebatur.  Et  ideo  gratias  ago  Deo  meo,  cujus  potestate  omnia 

quae  voluerit,  quando  et  quomodo  voluerit,  ad  illum  cui  voluerit,  dan- 

1.  Promontorium. 

2.  Aliquando. 
}.  Omis. 

Rev.  Celt.  V  30 



446  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

tur.  Nec  ullus  potest  accipere  quicquam  boni  vel  mali,  nisi  ipse  dederit 

aut  permiserit  ;  quippe  qui  omnia  '  quae  creavit  ad  illud  quod  voluerit 
sub  manu  sua  habet.  Et  nos  ipsi  creatura  ejus  sumus  :  ipse  enim,  ut  ait 

propheta,  fecit  nos  et  non  ipsi  nos.  Et  ideo  quidquid  petierimus  ab  eo 

non  ab  alio  aliquo  petendum  est,  qui,  omnia  quae  nobis  necessaria  fue- 

rint,  etiam  antequam  petierimus 2,  semper  oculis  suas  majestatis  videt. 
Quod  si  ab  eo  petita  retardari  videantur,  hoc  non  quasi  ad  perniciem  sed 

ad  nostram  utilitatem  nobis  deputandum  est  :  non  enim  ob  aliud  ea 

quae  a  nobis  postulata  fuerint  ab  eo  retardantur,  nisi  ut  mirabilius  atque 

perfectius,  si  tamen  nostra  patientia  perseveranter  pulsando  longanimis 

extiterit,  restituantur.  Sicut  modo  de  hac  cloca  vere  et  absque  ulla 

dubietate  ita  esse  manifestum  est.  Credo  enim  quod  hoc  donum  per  te, 

Deo  qui  tibi  illud  remiserit  disponente,  possim  percipere  eo  acceptabi- 
lius  atque  pretiosius,  quo  non  ab  alio  aliquo  nisi  ab  ipso  solo  missum 

esse  cognoscimus.  » 

Cornes  vero  jam  nomine  dictus  haec  et  alià  his  similia  ab  ejus  ore  pro- 
lata  gratanter  accipiens  ait  illi  :  «  Paule,  frater  karissime,  quis  hominum 

tam  stultus  et  stolidus  invenitur  quam  qui  ea  quae  Deus  disposuit  solvere 

velit,  dum  nullus  omnino  potest  resistere  voluntati  ejus  ?  omnia  enim  in 

ejus  ditione  posita  sunt  et  ea  particulatim   distribuit  cum  3  voluerit. 
Et  cum  haec  dixisset  praefatam  accipiens  clocam  tradidit  eidem  sancto 

donatione  perpétua  consecretam  (sic)  dicens  :  Quod  Deus  tibi  remiserit 

gratanter  accipe  ;  jure  enim  tibi  debetur  donum  quod  ad  te  quamvis  per 

nos  datum  a  Deo  novimus  esse  transmissum**.  Ille  vero  accipiens  et 
Deo  gratias  agens,  comiti  pro  tali  dono  benedixit.  Haec  est  autem  illa 

eademque  cloca  quae  per  cunctos  lativorum  populos  longi  fulva  nomine 

noto  vocitatur  {au-dessus  de  cloca,  on  lit  id  est  hirglas)  s,  cujus  per  ope- 
rationem  quamvis  ejusdem  sancti  impetrantibus  meritis  nonsolum  multos 

langores  fugatos  sed  etiam  in  quodam  loco  ejus  tactu  redivivum  quem- 

dam  mortuum,  eisdem  qui  viderant  attestantibus  audivimus  esse  susci- 
tatum 6. 

XVIII.  De  cujusdam  serpentis  in  eadem  insula  reperti  expulsione. 

Post  haec  et  alia  plurima  inter  se  familiarissimae  sermocinationis  colloquia 

1.  Omis. 
2.  Petamus. 

3.  Cui. 
4.  Cette  clochette  est  encore  conservée  à  Saint- Pol-de-Léon. 
5.  Hirlglas. 
6.  Dubois,  dans  sa  Bibliotheca  Floriacencis,  commence  la  Vie  de  saint  Paul  à  la  fin  de 

ce  chapitre,  d'après  un  ms.  fort  incomplet. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  447 

ab  alterutro  memorata,  praefatus  Witures  enarravit  ei  cum  magna  cordis 

contritione  de  quodam  serpente  cujus  virosa  inportunitas  orientalem  in 

eadem  insula  plagam  multa  ex  parte  vindicaret.  Cujus,  inquiens,  tyran- 
nica  crudelitas  vix  binis  hominum  cadaveribus  totidemque  boum  cotidiè 

remorari,  complacari  vero  non  potest.  Multoties  enim  ego  et  pueri  mei 

mecum  ad  expugnandam  talem  bestiam  in  armis  progredientes,  non 

solum  in  aliquo  laedere  potuimus,  sed  etiam  pluribus  ab  ea  inter- 
emptis  vix  pauci  evasimus.  Talis  enim  est  natura  ipsius  serpentis  ut, 
cum  pedibus  carere  videatur,  costis  tamen  et  squamis,  quas  a  summo 

gutture  usque  ad  imam  alvum  '  parili  modo  dispositas  habet,  ita  instrui- 
tur,  ut  squamis  quasi  unguibus,  costis  quasi  cruribus  innitatur.  Non 
enim  ut  vermis  cui  spinae  rigor  non  est  et  in  directum  corpusculi  sui 

partes  gradatim  porrigendo  contracta,  contrahendo  porrectas,  motum  2 
explicat  ;  sed  alternis  intenta  conatibus,  latera  sinuosa  circumfert,  ut  per 

exteriorem  spinae  curvatoram  [sic]  rigentem  costarum  aciem  tendat,  cos- 
tis autem  natura  ad  summum  rectis  squammarum  ungulas  figat  ;  quod 

vicisim  et  celeriter  agendo  non  solum  plana  perlabitur,  sed  etiam  con- 
vexa  conscendit,  tôt  vestigiis  instructa  quot  costis.  Et  ideo  in  tergo  ejus 

nihil  proricientibus  jaculis  omnique  telorum  ictu  irrito,  quae  per  horren- 
dam  squammarum  cratem  quasi  per  obliquam  scutorum  testudinem 

labuntur,  miroque  in  modo  ne(c')  corpus  lœdunt,  sed  ipso  corpore  pel- 
luntur.  Insuper  magnam  multitudinem  morsu  comminuere,  impetu  pro- 
terere,  halitu  etiam  pestifero  exspirari  fecit.  Quas,  ut  sonum  alicujus 

audierit,  tumida  colla,  aperto  pestiferi  capitis  nocivo  gutture,  torvis  s 

insuper  venenosae  invidiae  luminibus  expansis,  saxo  molari  ad  caput  emi- 
nenti  eminentior  superponit,  posterioribus  ejus  tortuoso  sinuamine  a 

longe  prospicientibus  ;  est  enim  mirae  magnitudinis,  ita  ut  de  loco  capitis 

usque  ad  vipereae  caudas  ultima  loca,  centum  viginti  aut  eo  ampliùs 

pedum  spatium  inesse  videatur.  Sed  haec  de  eodem  serpente  a  praefato 

principe  prolata,  ne  alicui  dubitanti  ad  incredulitatem  veniant,  videat  et 

ipse  suis,  sicut  ego  prius  dubitans,  modo  affirmans  meis  perspexi  4  lumi- 
nibus ;  locus  enim  in  quo  totius  corporis  latebrosa  circumstabat  habitatio  ; 

modium  ac  semissem  sementis  hordei,  quod  in  eadem  insula  nimis  abun- 
dat  aut  eo  amplius  colonis,  capit,  attestantibus.  Sanctus  autem  Paulus 

haec  de  serpente  audiens  incunctanter  de  loco  sessionis  suae  surgens 

dixit  :  Ibo  et  ipse  ut  videam  quia  talis  bestiae  décréta  i  potius  extirpanda 

1.  Alveum. 
2.  Modum. 
?.  Totius. 

4.  Prospexi. 
5 .  Décrets  ;  omet  bestiae. 



448  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

sunt  quam  plantanda.  Caput  enim  serpentis  cito  conterendum  est.  Tan- 
tum  mihi  itineris  ducatum  praebete.  Contradicente  autem  principe,  se 

talem  bestiarn  non  visurum,  ne  simili  morte  ut  cœteri  periret,  cum  jura- 
mento  protestatus  est  cum  eo  panem  non  esurum  nec  aquam  gustaturum 

donec  de  tam  horribili  diabolicae  fraudis  fantasmate  aut  ipse  vinceretur 

aut  ipse  potius  vindicaret,  Deique  populos  de  sub  jugo  mortiferi  princi- 

pis  liberaret.  Et  cum  haec  dixisset  omnibus  qui  inerant  secum  licet  nolen- 
tibus  commitantibus  tamen  quid  faceret  videre  cupientibus,  pervenit  ad 

locum  ubi  insulanus  draco  extra  terminos  proprii  patrimonii  sederat. 

Illevero  ut  de  longe  venientium  tumultus  audierit,  statim  solito  more 

quasi  miles  armatus  ad  pugnam  se  prasparando  serpentinum  caput  prae- 

fato  lapidi  quasi  scuti  lumbo  superposuit  '.  Sed  mox  ut  Paulum  utpote 
militem  fortiorem  sibi  cum  impetu  venientem  animadvertit,  lumina  flec- 
tens  lucifuga,  quasi  se  occultando  latebrosa  quaerit  latibula. 

Sanctus  itaque  memor  divini  eloquii  ubi  dicitur  :  Calcabitis  super 

serpentes  et  scorpiones,  et  ccetera,  illum  desuper  comminando  his  dictis 

increpat,  dicens  :  «  Quid  hic  pestiferae  segetis  malignae  sator,  struis  ? 

Quare  has  non  proprias  tuos  in  usus  sedes  vindicare  voluisti  r  Sic  ille 

cujus  similitudinem  tenes  aliquando  dixerat  :  Sedebo  in  monte  testa- 

ment^ in  lateribus  aquilonis,  in  cœlum  conscendam,  similis  ero  Altis- 
simo  ;  sed  suo  nisu  deterior  factus,  mersus  et  prsecipitatus  in  infernum 

est,  ubi  te  paria  exspectant  régna.  Ibi  te  paterna  hereditas  futurum 

exposcit  heredem  :  cui  enim  alii  patrii  census  vectigal  jure  debetur  ? 

Quid  igitur  nostri  juris  septa  effringere  prassumpsisti  ?  Nam  hic  tibi  blan- 
dienti  Aeva  decepta  protoplastique  Adae  deceptrix  ad  fallendum  :  secundi 

Adam  sumus  qui  nos  ad  cavenda  tuse  malignae  emissionis  jacula  vere 

sapienterque  edocuit  ;  aut  si  tu  similia  posse  agere  aestimaveris,  nescis 

quia  qui  sibi  grande(i)a  repromittunt  cito  deiciuntur  ?  Tuos  igitur  depo- 
nere  tumores  Christique  ediscere  trophea  ne  pigriteris.  Vere  enim,  ut 

ait  quidam,  magna  cadunt,  inflata  crêpant,  tumefacta  premuntur.  » 

Et  cum  haec  dixisset,  stolam  qua  induebatur  illius  nefario  circumstrin- 
gens  collo  suique  astile  baculi  eidem  nodoso  adacti  ligamini  quasi  pro 

fune  in  manibus  arripiens,  per  viam  quae  ad  plagam  ipsius  insulas  borea- 
lem  tendit,  eodem  se  sequente  usque  ad  mare  progreditur  serpente, 

stantique  in  confinio  maris  littorisque  praecipiens  ait  :  «  Serpentina  crude- 

litas,  priusquam  cœrulei  maris  fallacibus  demergaris  caribdibus,  macu- 
losa  gorgonei  gutturis  extende  colla  et  sine  ut  mea  propria  accipiam 

vestimenta.  »  Et  statim  illa  ejus  imperio  obœdiente  induvium2  accipiens, 

1.  Supposuit. 
2.  Indumentum. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  449 

dédit  ei  licentiam  pergendi,  interdicto  ei  posito  uti  ne  ullis  unquam  Chris- 
tianorum  regionibus  accederet,  sed  ad  derserti  (sic)  maris  inaccessibilia 

ab  ullo  homine  '  loca  festinaret,  ubi  solitaria  infulis  tyrannidis  suas  spo- 
liata  prassumptionis  suae  atque  ultra  modum  jactantiae  piacula  famé,  siti 
meroreque  consumpta  expiaret. 

Mi  vero  qui  ad  spectaculum  istud  videndum  vénérant  tali  stupefacti 

praegrandi  miraculo,  facta  Deo  in  commune  gratiarum  actione,  quo  desu- 
per  largiente  idem  sanctus  impetrarat  ut  etiam  serpentibus  imperarent, 
magnis  periculis  se  esse  gaudentes  liberatos,  domum  reversi  sunt.  Post 

hase  autem  idem  sanctus  cum  suis  discubuit  in  domo  praefati  comitis  et 
sede.ntes  sumpserunt  prasparatum  sibi  solemne  convivium.  Et  facta  Deo 

solito  more  gratiarum  actione,  praedictus  cornes  eamdem  insulam  maligno 

habitatore  retruso  ereptam  et  oppidum  antea  memoratum  et  evangelium 

ab  eo  perscriptum  cum  cymbalo  jam  sibi  tradito  in  oblatione  perpétua 

pro  habitatione  regni  cœlestis  eidem  cum  tituli  inscriptione  consecravit 

sancto,  omni  censu  terreni  principatus  hisdem  possessionibus  per  saecula 
deleto. 

Sanctus  itaque  Paulus  cantata 2  benedictione  gratias  egit  Deo  Witurique, 
ejusdem  doni  datori^  atque  tam  in  eadem  insula  quam  in  oppido  commo- 
ratus,  in  Dei  servitio  diebus  ac  noctibus  perseverans  usque  ad  obitum 

permansit.  Withures  vero,  his  suo  relictis  consobrino,  ad  alias  sibi  vici- 

nas  regni  sui  mansiones  ejusdem  sancti  benedictione  commigravit. 

XVIIII.  Quomodo  episcopatum  rege  Philiberto  jubente  suscepit. 

Eodem  itaque  tempore,  cum  in  eisdem  praefatis  habitationibus  idem 

sanctus  sua  tandem  deliberatione  multis  pridem  annis  magno  cum  labore 

conquisita  ad  votum  quasi  quidam  artifex  omnibus  officinae  suas  instru- 

ments coram  se  prasparatis  uteretur,  scilicet,  ut  dictum  prascipue  apos- 
toli  implendo,  ubi  dicit  :  Sine  intermissione  orate,  in  quantum  potest 

homini  adhuc  in  corpore  degenti,  semper  orationi  vacaret,  adjunctis 

tamen  eidem  orationi  cunctis  bonorum  operum  quasi  quibusdam  insi- 
gnibus,  ubilocusinterlucensincludiexposcebat,  supplementis,  nevidelicet 

in  tali  instrumento  uno  foramine  incaute  per  interrupta  derelicto,  inde 

otiositas  ejusdemque  soror  desidia,  torporque  earumdem  fidus  frater,  vel 

alia  aliqua  pestis  nociva  velut  improvisi  quidam  inimici  erumperent.  Cum 

igitur  posita  in  primis  quasi  primi  fundamenti  angulari  lapide  orationis 

1.  Hominum. 
2.  Data. 



450  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

industria,  propter  jejuniorum  bidui  sive  tridui  cum  divinarum  meditaîione 

scripturarum  continuationem  et  propter  vigiliarum  ammirabilem  diebus  ac 

noctibus  infatigabiliter  continuatarum  exercitationem  necnon  in  eisdem 

propter  ineffabilem  suae  humilitatis  ac  patientias  cum  cordis  et  cor  poris  mun- 
ditia  atque  insopibilem  custodiam  ab  omnibus  jam  quasi  quaedam  teda 

splendidissima  quae  cunctas  occiduae  partis  Domnonensis  patrise  tenebras 

effugarepossetsplendescerevideretur_,itautdeeodemquoquedictumDomini 
fuisse  perlatum  nemini  in  dubium  veniret  :  Ille  erat  lucerna  ardens  et 

lucens  ;  cunctis  undique  praefatae  regionis  congregatis  visum  est  populis  ut 

quia  eadem  ad  quam  venerat  patria  totius  pêne  christianae  religionis  expers 

erat,  ipsum  valde  venerabilem  virum  omnes  una  cum  suo  duce  Withure 

adeuntes  implorarent,  ut  pontificatus  gradum  accipiendo,  omnes  ab  erro- 
ribus  suis  ad  viam  veritatis  converteret,  et  eis  mores  verae  religionis  piae 

fideliterque  ediceret,  totiusque  sacerdotii  atque  clericatus  jura  restitueret  : 

quippe  quem  sapientiae  doctrina  vitaeque  merito  ad  hoc  officium  cunc- 
torum  judicio  dignum  esse  judicabant.  Sed  haec  eorum  oborta  intentio 

incassum  fuisset  exinanita,  ni  solus  cornes  praefatus  meliori  praeventus 

consilio,  per  se  ipsum  ad  sanctum  veniret,  et  quasi  alia  fingendo  ex  aliis 

alio  aditu  circumveniret,  quem  tali  officio  crebris  vicibus  pulsatum  non 

solum  nullum  dédisse  assensum,  sed  etiam  velie  potius  peregrinum  fore 

quam  episcopum  non  nesciret.  Ob  hoc  itaque  ad  Paulum  veniens,  coram 

eo  pronus  in  terram  adorât,  causamque  suae  necessitatis  aperit,  dicens  : 

«  Ex  quo,  sancte  Dei  Paule,  rex  Philibertus  istam  mihi  regionem  sub 

suae  potestatis  conditione  ad  regendum  tradidit,  ob  nostri  incuriam  vel 

legatorum  indigentiam  difficultatemque  '  itineris  propter  malignorum 
hominum  aut  etiam  bestiarum  necnon  serpentium  in  desertis  regionibus 

insidias  expavescentium  nullum  inter  nos  vel  per  mutuam  legationem 

habuimus  colloquium.  Quapropter  multum  dubietatis  pluribus  e  causis  quas 

per  nosmetipsos  diffinire  non  potuimus  habentes  tuam  pro  omnibus 
adeundam  credidimus  benivolentiam,  qui  nostrae  in  hoc  necessitati,  si 

tamen  nobis  aliqua  coram  te  gratia  aut  alicujus  prasfixae  amicitiae  respec- 

tus  remansit,  subvenias,  hoc  est,  ut  praedictum  regem  hoc  nostrae  lega- 
tionis  in  manibus  habens  indiculum  adeas,  in  quo  praefatae  causas  a  me 

descriptae  ejusdemque  anuli  sigillo  ab  ipso  mihi  quasi  pro  signo  traditi 

habentur  inclusae,  quod  quasi  secretius,  utpote  morem  gentis  quam  adi- 

bis  sciens,  taliter  volui  destinare.  Cito  enim  ut  viderit,  propria  rex  ani- 
madverteret  signacula.  Tu  vero  ea  quae  ad  nos  vel  dictando  vel  scribendo 

remiserit,  reportare  satagito.  Cuncta  autem  vestri  itineris  in  cibariis  et 

I.  Que  omis. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  45 1 

in  mancipiis  necessaria  a  me  tradentur.  Tantum  nostrae  petitioni  assensum 

reddere  non  moreris.  »  0  beata  simplicitas  quas  neminem  fallis,  nec  ab 

ullo  alio  falli  posse  pernoscis  !  Sed  tu  in  hoc,  Paule,  non  falleris.  Modo 

presbiter,  regem  adibis,  a  quo  regrediens  quamvis  invitus  cum  meliore 
dono  reverteris.  Cui  vero  te  in  hoc  agone,  mitissime,  comparaverim  ? 

An  forte  frenetico  te  similem  esse  dixerim,  qui  funem  in  manibus  ex  quo 

ligetur  portât  ?  absit.  Tu  enim  portas  non  quo  ligeris,  sed  quo  alios  sol- 
vere  solitus  eris.  Nam  litteras  quas  portabat  in  manibus  erant  hase  verba 
continentes. 

Ad  regem  :  «  Cum  acceperis,  domine  mi  rex,  epistolam  hanc,  scito 

quod  miserim  ad  te  istum  Dei  hominem,  nomine  Paulum,  ut  quamvis 

nolentem  nobis  eum  ordines  episcopum.  Multis  enim  vicibus  hoc  officio 

pulsatus,  episcopatum  se  denegavit  accepturum,  cum  illum  prae  omnibus 

nostrae  aetatis  huic  ministerio  sive  sapientiae  doctrina  vel  vitas  merito  sci- 
mus  esse  dignissimum.  » 

Hase  et  his  similia  de  ejusdem  gestis  ad  regem  explorandis  litteras 

continebant.  Paulus  vero  ejus  jussis  obtemperans,  acceptis  secum  duo- 

decim  presbyteris  absque  sufficientibus  mancipiis,  in  Dei  fisus  adjuto- 
rio,  viam  ut  iret  aggressus  est.  Post  magnos  igitur  sudores  difficilesque 

longe  peregrinationis  plurimis  diebus  ac  noctibus  labores  tandem  fati- 
gatus  pervenit  ad  Parisius(ios)  civitatem.  Cujus  in  palatio  id  temporis 

rex  Philibertus  jura  legesque  populis  dabat,  ubi  te,  sancte  Dionysi,  grex 

monachorum  plurimus  multusque  Francorum  populus  in  sui  adjutorium 

per  sascula  supplex  invocat. 

Sanctus  autem  Paulus,  cùm  intrasset  ad  regem  atque  ex  more  salu- 
tandi  pronus  coram  eo  adorasset,  prasfatum  indiculum  humiliter,  caput 

inclinans,  régi  tradidit.  Rex  vero  recluso  proprii  numismatis  sigillo,  pers- 
pectisque  quas  idem  tomus  continebat  litteris,  ad  Paulum  respiciens, 

ait  :  «  Paule,  Deo  dilectissime,  ut  quid  talentum  tibi  depositum  quasi 

alieni  juris  cupidus,  sub  terras  aggere  deponere  voluisti  ?  Nonne  satius 
erat  ut  nummulariis  ad  excolendum  redderetur  et  suo  domino  cumulatiùs 

atque  perfectiùs  assignaretur  ?  Quare  jugum  Domini  suave  de  collo  tuo 

et  onus  ejus  levé  de  humero  tuo  quasi  unum  de  feris  animantibus  '  excu- 
tere  conatus  es  ?  Putasne  quod  hi  solum  qui  nullam  de  aliis  habentes 

curam,  omne  quod  habent  in  suas  avaritias  usus  retorquere  conantur, 

locum  excusationis  in  die  judicii  habebunt  ?  Animadverte  et  vide  quia  non 

solum  illi  supplicio  damnandi  sunt  qui  aliorum  jura  decerpunt,  sed  etiam 

ipsi  qui  nulla  proximorum  egestate  moti,  omnia  sua  sibimetipsis  voluptuoso 

1 .  Omis  depuis  quasi  jusqu'à  excutere. 



4J2  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

deflectere  nituntur  animo,  igné  gehennae  perpetuo  plectendi  sunt.  »  Sanctus 

vero  talis  depositi  atque  avaritiae  cujus  vitii  argueretur  inscius,  in  terram 

se  veniam  precaturus  prosternens,  promittit  se  de  omnibus  satisfacturum 

si  ibi  apertius  revelarentur  talia.  Philibertus  ergo,  eo  de  terra  erecto  : 

«  Accipe,  inquit,  episcopalem  gradum  multis  tibi  vicibus  irrogatum,  cujus 

ministerio  plurimorum  possis  proficere  saluti.  »  Sanctus  denique,  impe- 

rante  rege,  ut  très  in  médium  episcopi  qui  illum  eidem  gradui  consecra- 

rent  adducerentur,  lacrymis  cum  singultu  per  ora  defluentibus,  contradi- 
cere  non  valens  accepit  quod  nolebat. 

Quse  vero  donaria  post  talem  promotionem  sibi  a  rege  tradita  sunt  sive 

scripto  sive  relatu  omnibus  notum  est.  Nam  ex  duobus  pagis  Agnensi 

Leonensique,  centum  numéro  tribus,  idem  rex  cum  titulo  praescriptione 

in  perpetuam  diocesim  eidem  pro  haereditate  regni  cœlestis  consecravit 
sancto,  omni  tamen  censu  regali  eisdem  tribubus  quasi  a  terra  in  coelum 

translatas  fuissent,  per  sœcula  deleto,  quas  per  nomina  atque  circuitus 

quia  in  aliis  tum  plurimis  kartis  ad  ejusdem  sancti  caput  depositis  haben- 
tur  inscriptse,  in  hoc  noluimus  interserere  loco.  Et  in  omnibus  locis  in 

quibus  a  rege  digrediens  per  unamquamque  noctem  requiescere  vellet, 
usquequo  ad  sedem  propriam  remearet,  sibi  suisque  perpetuus  haberetur 

honos.  Paulus  vero,  his  gratanter  acceptis,  Deo  gratias  egit  regique  mul- 
tis inter  se  habitis  colloquiis  acceptaque  revertendi  licentia  valedixit. 

Hic  est  Philibertus,  quem  nunc  propter  vitae  meritum  in  numéro  sanc- 

torum  nostrum  semper  invocamus  in  adjutorium.  Post  haec  autem  Pau- 
lus, domum  suam  reversus,  per  plurima  tempora  episcopatus  officio 

functus  est  atque  in  eodem  episcopatu,  plurimas,  Deo  juvante,  virtutes 
operatus  est,  quas  si  per  ordinem  transcurrere  velimus,  nec  lingua  ad 

loquendum  nec  manus  sufficit  ad  scribendum. 

XX.  De  ordinatione  episcoporum  eodem  adhuc  vivente. 

Destructis  vero  templis  antiquitus  in  cultu  dasmonum  fabricatis,  diver- 

sas  in  circuitu  ecclesias  atque  monasteria  cultui  divino  mancipata  cons- 
truere  jussit,  in  quibus  clericorum  ministeria,  qui  divini  cultus  ritum 

populis  ostenderent ,  constituit  ;  et  quosdam  quidem  volentes  cle- 
menter  ac  benique  persuadens,  quosdam  autem  nolentes  districte 
feriendo  corripiens,  omnes  tandem  convertit  ad  verae  fidei  unitatem.  Et 

quorum  corda  praedicatio  emollire  non  valebat,  eorum  duritiae  signis  et 

virtutibus  obviabat,  et  quod  verbis  praedicabat,  hoc  illis  in  facto  prae- 
monstrabat.  Cum  igitur  tota  per  regionem  aecclesia  bonorum  operum 

institutione  velut  quoddam  organum  totius  cantilenae  concordia  per  omnia 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  453 

instructum  concineret,  ipse  jam  senectute  fessus  unum  ex  suis  discipulis 
Jahoevium  nomine  ut  pro  se  episcopatus  officio  fungeretur  constituit.  Cui 

per  unum  annum  ministranti  atque  statim  in  Christo  dormienti,  alium  ex 

suis  subrogavit,  illum  qui  Tigernomaglus  dicebatur,  qui  et  ipse  eidem 
ministerio  per  annum  et  diem  unum  deserviens  dormivit  in  Domino. 

Quibus  ex  hac  vita  translatis,  sanctus  iterum  parvo  intervallo  suo  inser- 

vivit  officio,  donec  ei  iterum  aliquando  quemdam  ex  suis  qui  Cetomeri- 
nus  vocabatur,  in  sede  episcopali,  ut  pro  se  ministraret,  visum  est  cons- 
tituere.  Die  autem  ordinationis  illius  quid  miraculi  contigit  in  hoc  non 

omittendum  est  interponere  loco.  Nam  ipsa  eademque  die  Iudwalus, 

cognomento  Candidus,  Domnonensis  patriae  magna  ex  parte  dux  nobilis- 

simus,  qui  et  ipse  sancti  Samsonis  consobrinus  esse  '  dicebatur,  ut  Pau- 
lum  in  carne  videret  et  se  ejus  orationi  commendaret  advenerat  :  in 

cujus  statim  prassentia  cujusdam  caeci  miserabiliter  clamantis  :  «  Miserere 

mei,  Paule,  miserere  mei,  »  densissimam  ab  oculis  cascitatem  Paulus 

mirabiliter  expulit.  Iudwalus  vero,  viso  tali  miraculo,  illud  territorium 

quod  modo  dicimus  Pauli  sub  consecrationem  in  perpetuam  oblationem 

pro  animas  suae  redemptione  eidem  tradidit  sancto.  Ipse  tamen  ad  sua 
ejusdem  sancti  benedictione  remeavit. 

Sanctus  autem  Paulus,  pontificali  sede  praedicto  derelicta  Cetomerino, 

migravit  ad  Battham  proprias  habitationis  insulam,  ubi  cum  plurimo  grege 

monachorum  sub  ejus  magisterii  disciplina  regulariter  viventium  multa 

astatis  decrepitas  tempora  impendisse  refertur.  Ita  ut  pras  nimia  senectute, 

consumptis  jam  carnibus,  cutis  solummodo  atque  ossa  igné  divini  amoris 

arefacta  remansisse  videbantur,  et  quasi  per  lucidissimum  vitrum,  ita 

per  palmas  ejus  interiora  solis  radios  splendescere  videres  :  hoc  siquidem 

ita  esse  corpus  illud  adhuc  intactum  atque  incorruptum  ostendit,  quia  in 

tali  spetie  qua,  cum  anima  ab  eo  soluta  est,  vigebat,  ita  examen  divini 

judicii  diemque  resurrextionis  exspectat.  Denos  autem  quater  decies  fere 

aut  eo  amplius  annos  eumdem  in  carne  astatem  habuisse  senes  antiquis- 
simi  referebant.  Hac  vero  ultima  astate  tantum  orationi  dédisse  et  per 

eam  prophetiae  gratiam  aliqui  inesse  dicebant. 

Explicit  vita  sancti  Pauli  Aureliani 

DOMNONENSIS2. 

1.  Omis. 
2.  Omis. 



454  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

XXI.  Quod  prophetiœ,  spiritu  ventura  denuntiabat  '. 

Sciendum  quoque  est  eidem  sancto  inter  alia  sancti  spiritus  dona  pro- 

phétie gratiam  non  defuisse.  Nam  dum  in  eadem  insula,  derelicto  epis- 
copatus  officio,  orationi  tantum,  sicuti  jam  praefatus  sum,  operam 

impendens  commaneret,  multa  de  his  quae  in  proximo  ventura  forent, 

populis  in  vicino  habitantibus  per  spiritum  ammonitus  denuntiabat,  eosque 

si  quando  aut  gladius  inimici  aut  terrae  sterilitas  aut  morborum  diversi- 
tas  aut  alia  aliqua  pestis  immineret  cavere  praemonebat,  uti,  elimosinis 

et  orationibus  Deum  exsposcerent,  quo  ipse  ab  eis  imminens  periculum 

averteret.  Multa  etiam  de  his  quae  post  egressionem  ejus  fièrent  ventura 

multo  ante  prasdixit.  Et  quia  circa  corpus  ejus  magna  inter  monachos 

ipsius  insulae  atque  oppidi  clericos  cum  suo  episcopo  concertatio  fieret, 

quomodo  eadem  pugna  pace  superante  exciperetur,  praemonuit;  ad  eam- 

dem  quoque  insulam  Marcomannos  (au-dessus,  id  est,  Normannos)  quan- 
doque  venturos  esse  qui  eam  penitus  devastarent  omneque  ejus  aedificium 

sive  tollendo  sive  comburendo  ad  solum  usque  destruerent  denuntiavit. 

Quod  vere  absque  ulla  dubitatione  jam  contigisse  omnibus  notum  est.  Ex 

eo  igitur  tempore  et 2  usque  hodie  crebris  irruptionibus  eamdem  insulam 
devastare  et  quicquid  in  ea  invenerint  diripere  idem  barbari  non  desi- 
nunt,  nisique  Deus  adjuverit  numquam  desinent.  Deus  autem  qui  omnes 
ad  se  venientes  salvat  et  neminem  vult  perire,  ipse  nos  ab  eorum  insidiis 

malignorum  eripere,  defendere  atque  salvare  dignetur.  Amen. 

XXII.  De  ejus  obitu,  quomodo  translata  sit  ejus  anima. 

Aliquantis  tamen  diebus  ante  ipsius  3  exitum,  tempus  egressionis  suae 

a  corpore  revelatum  est  ei  ab  angelo  Domini.  Nam,  quadam  nocte,  dum 

post  vigilias  delirus  senex  membra  senio  confecta  in  cella  ad  hoc  consti- 
tua modicae  dedisset  quieti,  ut  quasi  denuo  per  hoc  recreatus  consuetum 

peragere  posset  opus,  angélus  ei  rutilo  circumdatus  lumine  de  supernis 
allabi  in  somnis  visus  est  aulis.  Cujus  splendor  non  solum  ipsius  cellulae 

parvae,  sed  etiam  totius  mundi  tenebras,  quasi  sol  splendidissimus,  effu- 
gare  sufficiebat.  Qui  talia  ad  senem  deferebat  verba,  dicens  :  «  Sancte 

Dei,  Rex  cœlorum  terraeque  creator,  ordinis  angelici  factor  hominumque 

i.  Praenuntiabat. 
2.  Omis. 

3.  Ejus. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  455 

redemptor,  me  tibi  siderea  splendentem  mittit  ab  urbe  :  dies  tuus  in 

proximo  adest,  jam  enim  tua  a  Deo  recompensanda  merces  est.  Te 

quoque  concivem  atque  convivam  exposcunt  cœlicolae.  Te  gloriosissimus 

sanctorum  chorus  excellentissimum  expectat  militem  in  superna  felici- 

tate  locandum.  Jam  tibi  aperti  regni  cœlestis  patet  porta,  victor  ut  ingre- 
diaris  aeterna  tabernacula.  Ipsa  siquidem  et  ipsa  die  laetus  laetum  expecta 

egressum  ipsamque  diem  novissimam.  Dominus  ipse  angelici  exercitus 

sanctorumque  cunei  innumero  stipatus  agmine  ccelestia  décantante 

organa,  gloriose  in  occursum  tuum  advenit,  ut  tibi  seni  jam  deliranti 

dignam  rétribuât  mercedem  meritosque  praestet  honores.  »  Et  statim  his 
dictis  aethereas  conscendit  in  aulas.  Sed  lux,  quas  cum  eo  cœlitus  emissa 

fuerat,  remansit  ac  deinde  usque  ad  ejus  obitum  per  noctes  quasque  cel- 

lulam  praedictam  ejus  lucifluo  aspergine  quasi  magnarum  lumine  lampa- 
darum  illustrare  '  non  cessavit. 

Sanctus  itaque  Paulus,  statim  ut  lux  crastina  effulsit,  congregatis  undi- 
que  suis  discipulis,  extremum  eis  secessionis  suae  a  corpore  denuntiavit 

diem,  atque  praecepit  ut  corpus  suum,  cum  spiritum  exalaret,  duceretur 

ad  monasterium  in  agro  positum,  quod  nunc  ejus  oppidum  dicitur,  et  in 

eo  sepulturae  more  conderetur,  ne,  si  in  insula  linqueretur,  omnes  qui 

ad  ejus  reliquias  convenirent  visitandas,  freto  exclusi,  injuriam  pateren- 
tur.  Sciebat  tamen  qualiter  circa  taie  corpus  bellum  habituri  essent. 

Deinde  usque  ad  horam  novissimam,  eos  lectione  divina  instruere  atque 

eis  mistica  quaedam  spiritalis  instrument^  qualia  nunquam  ab  ullo  audie- 
rant,  per  dies  aperire  non  cessabat.  Noctibus  vero  solito  more  orationi 

incumbebat.  Imminente  vero  exitus  sui  hora,  astanteque  2  monachorum 
atque  clericorum  ejus  in  circuitu  magna  cohorte,  dixit  :  «  Filioli  mei, 
ecce  novissima  hora  est.  Ecce  quod  amavi  jam  video  ;  quod  desideravi 

jam  intueor.  Cœlicolarum  agmina  cum  suo  rege  venientia  jam  contemplor, 

jam  me  in  suis  amplexibus  habere  desiderant.  » 

Haec  eo  dicente,  omnes  vocem  magno  cum  fletu  levaverunt,  dicentes  : 

«  Quid  faciemus,  clementissime  pater  ?  quo  ibimus  aut  cui  nos  commen- 
das  ?  »  Et  ait  illis  :  «  Nolite,  karissimi,  nolite  flere,  nolite  lugere  ;  non 

sicut  orbati  vos  derelinquimini.  Habetis  vobiscum  pastorem  in  omni  opère 

Domini  probatissimum  aliosque  viros  omni  doctrina  spirituali  eruditos. 

Scitis  quoque  quali  vos  exemplo  confirmaverim  et  quali  instrumento 

docuerim.  Quae  audistis  a  me  et  vidistis  in  me.  haec  cogitate,  haec  agite, 

haec  et  alios  docete.  Ecce  '  vos  omnia  edocui.  »  Et  cum  haec  dixisset, 

1.  lllustrari. 

2.  Quoque. 
5 .  Omis. 



456  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

acceptis  corporis  et  sanguinis  Domini  sacramentis,  manum  ut  eos  bene- 

diceret  levavit,  dicens  :  «  Benedictio  patris  et  filii  et  spiritus  sancti  des- 
cendat  super  vos.  »  Et  responderunt  omnes  :  «  Amen.  »  Et  post  haecin 

conspectu  omnium,  absque  ullo  membrorum  solutionis  dolore,  interipsos 

angelorum  sanctorumque  quos  videbat  choros,  suam  reddidit  animam 

tibi,  Domine  Jhû"  Christe,  proprio  datori,  ab  omni  pollutione  carnali 
immaculatam  atque  statim  obdormivit  in  Domino.  Quarto  itaque  idus 

martii  sanctus  in  pace  Paulus  pontifex  aegregius,  vir  valde  venerabilis, 

obiit,  atque  cœlum  ut  cum  Deo  regnaret,  meritis  confessor  pariter  et 

virgo,  laetus  intrare  promeruit. 

XXIII.  De  felici  monachorum  atque  clericorum  circa  corpus  ejus 
concertatione. 

Eodem  itaque  in  Christo  dormiente,  circa  corpus  ejus  inter  monachos 

insulae  atque  sacerdotes  oppidi  contentio  orta  est  in  loco  cui  modo  signa- 

culum  (au-dessus,  Aroedma)  nomen  est,  cui  utriusque  eorum  cohorti  judi- 
cio  deberetur.  Oppidani  dicebant  :  «  Noster  episcopus  fuit,  nobiscum 

multos  débiles  et  segrotos  sanitati  restituit,  nobiscum  caecos  lumine,  man- 
cos  manibus,  claudos  gressibus  ditavit.  Et  quid  plura  ?  noster  est,  noster 

erit,  quia  quod  vobiscum  est  conversatus,  nostri  beneficio  fuit,  et  ad 

ultimum  sic  commendavit  ut  corpus  ejus  nobiscum  conderetur.  »  At 

insulani  e  contrario  respondebant  dicentes  :  «  Nolite  nobis  obviare  de 

ejus  virtutibus  :  plures  enim  in  !  capite  et  fine  sanavit 2  quam  cum  * 
vobiscum  in  medio  episcopatui  4  deservierit.  Et  quid  mirabilius  egit  quam 

quod  nobiscum  in  serpente  fecerit  ?  Scimus  siquidem  quia  vester  ali- 
quando  episcopus  fuit  ;  sed  nos  adiit,  vos  autem  dereliquit  et  ad  ultimum 

nos  elegit,  cum  quibus  defunctus  s  in  Christo  dormierit.  Et  quid  nobis 

plurimorum  jactura  verborum  ?  Vobis  adhuc  in  saeculo  viventibus  posses- 
siones  reliquit,  nobis  semetipsum  donavit.  Possessiones  inter  vos  dividite. 

Nobis  in  Christo  mortuis  vel  mortuum  relinquite.  »  Hsec  et  his  similia 

contendebant.  Sciens  autem  Cetomerinus  quae  ei  ob  hanc  causam  ab 

eodem  sancto  commendata  fuerant,  duo  véhicula  cum  totidem  bubus  uni- 

cuique  eorum  (au-dessus  vehiculorum)  subjugatis  subposuit  quae  [au-des- 
sus véhicula)  taliter  constituta  atque  ad  invicem  juncta  erant  ut  unum 

i .  Omis. 
2.  Salvavit. 

3.  Dum. 
4.  Ajoute  Vos. 

j.  Omis. 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  457 

eorum  ad  insulam,  alterum  vero  ad  oppidum  tendere  deberet,  positoque 

inter  se  aequo  libramine  ferelro  in  quo  examine  corpus  jacebat,  solus 

ipse  sanctus  eligeret  cum  quo  examine  ire  vellet.  Mirandum  valde  est 

quod  sequitur.  Utraque  siquidem  turba  in  suo  vehiculo  illud  se  habere 

putavit  depositum,  de  quo  prius  habitura  fuerat  bellum,  sicque  diversa 

sequentes  itinera,  diversa  habuere  solamina.  Nam  insulani  spe  sua  frus- 
trati,  cum  venissent  domum,  nihil  invenerunt  nisi  vehiculum  ;  sed  Dei 

divina  disponente  gratia,  cum  laudibus  et  ymnis  ante  se  decantatis,  ejus- 

dem  corpus  venit  ad  oppidum,  ubi  honorifice  sepultum  in  pace  requies- 
cit,  et  ubi  per  ejusdem  sancti  meritum  plurima  omnibus  Deum  in  veritate 

invocantibus  bénéficia  usque  hodie,  dumque  mundus  iste  steterit,  praes- 

tantur,  prasstante  '  Domino  nostro  JhQ  Christo,  cui  est  cum  Pâtre  et 
Spiritu  sancto  honor  perennis  et  indeficiens  imperium  per  infinita  sascula 
saeculorum.  Amen. 

EXPLICIT  VITA  S.   PAUL1   AURELII    DOMNONIENSIS  QUI  COLITUR 

IV0  IDUS  MARTII. 

Hexametri  versus. 

Vita  sacrosancti  descripta  est  ordine  Pauli, 

Hinworete,  tuis  quam  scripsi  fidus  alumpnis, 

Cujus  ad  imperium  qui  constent  nempe  fidèles 
Nunc  tandem,  fratres  venerandi,  vota  tenete 

Et  nostri  propriis  sancti  gaudete  trophaeis. 

Namque  viri  nobis  splendent  exempla  fidelis 

Moribus  egregia  castis  et  florida  factis 

Posthoc  nullus  eat  pravi  per  lubrica  facti, 

Nec  pedibus  pergat  pravorum  dévia  morum, 

Nec  dextra  levaque  simul  declinet  oberrans  ; 

Justicias  potius  sectatur  sed  pius  instet 

Tramitis  et  recto  lancem  libramine  penset. 

Nunc  ergo  Dominum  poscamus  voce  fideli 

In  commune  simul,  dignetur  ut  ipse  paterna 

Nos  pietate  suos  semper  defendere  alumpnos, 

Hostis  ne  valeat  nos  vincere  fraude  malignus  ; 

Ut  postquam  linquens  terreni  corporis  una 

Spiritus  hospicia  discesserit,  ad  pia  scandens 

1.  Patrante. 



4$8  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

Culmina,  sanctorum  requies  ubi  fulgida  fulget, 

Cum  Paulo  vitam  valeamus  habere  perhennem. 

Desuper  in  nobis  Christi  benedictio  fiât. 

NOTE  SUR  LE  CHAPITRE  8. 

«  Ormesta  Britanniœ.  » 

Les  savants  ont  beaucoup  discuté  sur  le  sens  du  mot  Ormesta  :  nous 

nous  contenterons  d'exposer  leurs  sentiments. 

Le  premier  ouvrage  qui  porte  ce  nom  est  celui  d'Orose,  historien  du 

ve  siècle,  avec  ce  titre  :  Historiarum  libri  VII  adversus  paganos,  Hormesta 
mundi.  Boulogne,  Bruxelles,  Chartres,  Dresde,,  Montpellier,  Saint-Omer, 
Paris,  Utrecht  et  Valenciennes  possèdent  le  manuscrit  de  cette  histoire 

qui  eut  28  éditions,  qui  fut  traduite  5  fois  en  allemand,  3  fois  en  fran- 
çais, 4  fois  en  italien  et  5  fois  en  anglais,  ce  qui  prouve  son  importance. 

Mais  les  plus  anciens  mss.  sont  conservés  à  Berne  au  nombre  de  trois.  Le 

numéro  169  du  ixe  siècle  commence  ainsi  :  In  nomine  Dni  incipit  historia- 

rum Pauli  Orosii,  sans  autre  titre.  Le  ms.  128  du  xe  siècle,  plus  impor- 
tant encore  que  le  précédent,  porte  un  titre  plus  long  :  Incipit  capitulatio- 

nisinlibrum  Historiarum  Orosii  sanctissimi  viri  de  Miseria  hominum.  Enfin 

le  mot  en  question  se  trouve  dans  le  ms.  160  qui  vient  de  Fleury-sur- 
Loir  :  Orosii  presbiteri  in  Ormesta  mundi.  Ce  ms.  a  été  copié  ainsi  que 

les  précédents  par  M.  Du  Rieu  en  1860  pour  une  édition  nouvelle 
d'Orose. 

Ainsi  les  mss.  portent  tantôt  Ormesta,  tantôt  de  miseria  mundi,  mots  qui 

semblent  traduire  Ormesta.  Tous  les  commentateurs  d'Orose  qui  ont 

étudié  ce  titre  ont  cherché  à  l'expliquer  de  différentes  manières.  Bivard 
[Orosius  et  Dexter  cum  Havercampi  et  Bivarii  notis  éd.  Migne,  Patrolog. , 

XXXI.  Paris  1846)  se  contente  de  rapporter  une  lettre  d'Andréas  Schot- 
tus  à  Pierre  Cholin  où  il  est  dit  qu'on  doit  lire  Orchestra.  (Cur  h&c  olim 
Orosii  historia  inscripta  fuerit  Ormesta  ?  Vitiosi,  ut  quidem  arbitror,  ac  bar- 

bari  saculi  culpa  :  Orchestram  mundi  inscribendam  potius  vidit  primus  doc- 
tissimus  Pighius  in  Hercule  Prodico.  An  quia  veluti  theatrum  rerum  gestarum 

représentât^.  An  quia  a  mundi  descriptione  orditur?  Quid  autem  Orchestra 

sit  in  Amphitheatro  docent  plurimi,  p.  546.)  Galland  dit  à  son  tour  qu'il 
faut  voir  Fabricius  (Bibl.  lat.  lib.  IV,  cap.  $,  ou  tom.  III,  p.  $37)  qui 

cite  beaucoup  d'auteurs,  et  surtout  Gerdesius  d'après  Withof  (Miscell. 
Groning.,  tom.  II,  fasc.  2,  p.  382).  Mais  tous  ces  savants  supposent  que 



Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne.  459 

c'est  une  mauvaise  leçon  :  les  manuscrits  cependant  mettent  tous 
Ormesta,  et  ce  mot  a  été  adopté  par  plusieurs  auteurs  avec  le  sens  de 

Miseria  mundi.  Ainsi  Etienne  de  Tournay  dans  une  lettre  à  Guillaume  de 

Sens  (lib.  I,  Miscellan.  Baluze,  p.  420)  dit  :  Ormesta  est,  non  parabola 

quam  propono.  Du  Cange  cite  encore  Vossius  (lib.  2,  de  Historia  Lat., 

cap.  14),  la  Vie  de  saint  Babolen  (éd.  Chiffet,  n°  18),  la  Vie  de  sainte 
Euphrasie  (n°  18,  Bolland,  Acta  ss.  19  jan.  II),  et  Balée  qui  dit  (Scripto- 
res  Britann.,  p.  126)  que  le  roi  Alfred  traduisit  en  anglais  Hormestam 
Pauli  Orosii. 

Enfin  notre  Vie  de  saint  Paul  parle  à  son  tour  d'un  ouvrage  de  saint 

Gildas  intitulé  :  Ormesta  Britannu.  Quelle  est  l'étymologie  de  ce  mot,  il 

nous  a  été  impossible  de  le  trouver  :  peut-être  vient-il  d'une  racine  orien- 
tale ?  et  cependant  aucun  radical  n'offre  d'explication  plausible. 

Mais  ce  mot  tranche  une  question  historique  qui  intéresse  la  Bretagne. 

En  effet,  Stevenson  (Gildas,  De  excidio  Britannia  recognov.  Stevenson. 

Londini,  Engl.  histor.  society,  1838)  cherche  à  prouver  que  cet  ouvrage 

n'a  pas  été  composé  par  Gildas  de  Ruys,  mais  par  un  autre  Gildas  appelé 
Albanius.  Déjà  les  Bollandistes  dans  une  longue  dissertation  (Acta  s.  Gil- 

d£,  29  janv.  II,  p.  952-958)  n'admettaient  qu'un  seul  auteur  du  nom 
de  Gildas  :  notre  texte  confirme  leur  sentiment  et  c'est  un  auteur  du 

ixe  siècle  qui  vient  trancher  la  question. 

Nous  terminerions  ici  cette  longue  note  si  nous  n'avions  encore  à 

signaler  l'opinion  bizarre  de  Ch.  Heumann  qui  a  supposé  que  le  mot 

Ormesta  devait  être  lu  Hormisdas  et  qu'il  constituait  un  troisième  nom 
pour  P.  Orose.  [Programma  quo  Paulo  Orosio  nomen  tertium  Hormisdx 

restituitur.  Gottingae,  1732.  Cf.  Môrner,  De  Orosii  Vita,  Berolini,  1844; 

Neue  Preussische  Provinz-Blàtter ,  tom.  VI,  p.  290,  1854;  Dalmasses  y 
Roz,  Dissertacion  historica  por  la  patria  de  Paulo  Orosio  que  fue  Tarragona 
y  no  Braga,  Barcelona,  1702  ;  Grubitz,  Emendationes  Orosiana  ex  codice 

Portensi  aliisque  fontibus  ducU,  Lipsiae,  1836;  Beck,  De  Orosii  fontibus  et 
auctoritate,  Gothae,  1834. 

Ch.  Cuissard. 

Ormesta,  pour  Wormesta,  est  évidemment  le  même  mot  que  le  gallois 

moderne  Gormes  que  les  dictionnaires  traduisent  par  «  an  oppression, 

violence,  an  encroachment,  aplague»  et  qui  est  si  fréquemment  employé 

dans  les  anciennes  chroniques  et  dans  les  Triades  pour  exprimer  l'inva- 
sion de  la  Grande-Bretagne  par  les  Saxons.  C'est  la  traduction  en  langue 

indigène  du  titre  «  De  Excidio  Britanniae  ».  La  terminaison  finale  -ta  a 

sans  doute  été  ajoutée  pour  latiniser  le  mot,  par  analogie  avec  les  parti- 



460  Vie  de  saint  Paul  de  Léon  en  Bretagne. 

cipes  passés  passifs  du  latin  —  à  moins  qu'il  ne  faille  voir  dans  ce  -t-  le 
même  suffixe  disparu  aujourd'hui  du  gallois,  mais  pétrifié  dans  quelques 
mots  comme  tlawd  (anc.  tlawf)  =  -cXyjtoç,  maith  =  mactus,  poeth  =  coctus, 
TtETZlÔq. 

C'est  par  analogie  du  sujet  que  des  clercs  bretons  auront  étendu  ce 
titre  de  Gildas  à  Orose.  On  peut  voir  par  la  note  même  de  M.  Cuissard 

que  ce  mot  Ormesta  ne  se  trouve  pas  dans  les  plus  anciens  manuscrits 

d'Orose,  sauf  dans  celui  qui  vient  de  Fleury-sur-Loire,  c'est-à-dire  celui 

qui  est  d'origine  britannique.  Cette  indication  pourrait  aider  à  classer  les 
mss.  d'Orose  et  à  en  établir  la  filiation. 

H.  G. 



MÉLANGES. 

DER  IRISCHE  ARTIKEL. 

Der  irische  Artikel  in,  ind,  int  ist  schon  oft  behandelt  worden.  Ebel 

achtete  besonders  auf  den  Einfluss,  den  er  auf  das  folgende  Nomen 

ausùbt,  und  erkannte  dadurch  die  ursprùngliche  Art  und  Weise  seiner 

Declination  (vgl.  Beitr.  zur  Vergl.  Sprachf.  III,  p.  24).  Siegfried  scheint 

der  erste  gewesen  zu  sein,  der  erschloss,  dass  der  Artikel  ursprùnglich 

mit  s  angelautet  hat  (vgl.  Stokes,  Irish  Glosses,  p.  45,  note,  Beitr.  zur 

Vergl.  Sprachf.,  VI,  p.  4).  Ebel  fand  zuerst  heraus,  dass  das  t  am  ende 
ùberall  da  erscheint,  wo  zwischen  n  und  s  ein  Vocal  ausgefallen  ist, 

gleichviel  ob  das  s  dem  Artikel  oder  dem  Hauptworte  angehôrt  :  in  der 

modernen  Sprache  Nom.  Sing.  Masc.  an  tiasg  der  Fisch  fur  «  an(f)s 

iasg  »,  Nom.  Sing.  \Fem.  an  tslat  die  Ruthe  fur  «  an(t)  slat  »  (vgl.  Beitr. 

zur  Vergl.  Sprachf.  }>  p.  1 56).  Stokes  stellte  in  den  Irish  Glosses  p.  45 

auf  Grund  der  gefundenen  Daten  ein  Paradigmen  zusammen,  und  nahm 

p.  1 5  5  in  einem  Nachtrag  zu  dieser  Stelle  als  «  hypothetical  stem  »  des 
Artikels  SANDA  an.  Die  daselbst  mitgetheilte  Vermuthung  ùber  die 

Etymologie  dièses  Stammes  («  ex  SANNA,  SA-SMA  ?  »)  hat  er  nicht 

weiter  verfolgt,  sie  scheitert  an  der  Unwahrscheinlichkeit  des  Lautùber- 

gangs.  M.  d'Arbois  de  Jubainville  hat  SANDA  in  drei  Stâmme  zerlegt 
(«  sa-n-da  »),  indem  er  das  n  mit  lit.  ans,  sa  und  da  aber  mit  gr.  5-8s 

vergleicht  (Rev.  Celt.  II,  p.  204).  Dièse  Zerlegung  scheint  mir  zu  kùnst- 
lich  zu  sein  und  zu  wenig  thatsâchlichen  Anhalt  zu  haben.  Ich  glaube  im 

Folgenden  eine  stichhaltigere  Etymologie  geben  zu  kônnen. 

SANDA  ist  ein  zusammengesetzter  Pronominalstamm,  ihm  steht  im 

Nom.  Ace.  Sing.  des  Neutrums  ein  einfacherer  Stamm  zur  Seite  :  das 

altirische  (s)a{n)  z.  B.  von  trissan-dede-sin  durch  dièse  Zweiheit  (Z2.  214) 
kommt  von  dem  Stamme  SA,  zu  welchem  das  altlateinische  sum,  sam, 

sos,  sas  gehôrt  (vgl.  Corssen,  Ueber  Aussprache  etc.  II 2,  p.  847),  altir. 
[s  a  n)  ist  nur  dem  Geschlechte  nach  von  altlat.  sum  verschieden. 

Es  liegt  nun  sehr  nahe,  das  SAN  von  SANDA  mit  dem  Neutrum  des 
Rev.  Celt.  V 

51 



462  Der  irische  Artikel. 

Artikels  zu  identificieren.  Dann  ist  der  zweite  Bestandtheil  DA  weiter 

nichts  als  der  in  irischer  Weise  geschwâchte  Pronominalstamm  TA,  der 

in  skr.  sa  sa  tad,  gr.ô  'r\  to,  got.  sa  so  îhata,  lit.  tas  ta  tai,  altslav.  tu.  ta 
to  lebendig  ist  und  in  verschiedenen  Sprachen  die  Function  des  Artikels 
erhalten  hat. 

Dass  nicht  nur  das  inlautende  t,  sondern  dass  in  gewissen  oft  flùch- 
tiger  artikulierten  Wôrtchen  auch  das  anlautende  /  zu  à  geworden  ist, 

beweist  z.  B.  das  Possessivpronomen  do,  das  doch  sicher  mit  altir.  tû 

du  zusammenhângt,  und  das  in  der  Verschmelzung  mit  Praepositio- 
nen  sein  t  noch  gewahrt  hat  :  hires  do  mathar  et  do  senmathar  der  Glaube 

deiner  Mutter  und  deiner  Grossmutter,  aber  it  senmathir  in  deiner  Gross- 

mutter  (ZJ.  p.  356,  339). 
Meine  Thèse  lâsst  sich  aber  noch  anderweitig  stûtzen. 

Schon  Ebel  hat  erkannt,  dass  das  Neutrum  des  Artikels  mit  dem 

Relativpronomen  identisch  ist  (vgl.  Beitr.  zur  Vergl.  Sprachf.  II,  p.  7$, 

V,  p.  47).  Das  Relativpronomen  (s)a(ri)  hat  sich,  obwohl  seiner  Form 

nach  ursprùnglich  nur  Nom.  und  Ace.  Sing.  des  Neutrums,  als  einzige 
Form  fur  aile  Casus,  Numeri  und  Gênera  festgesetzt.  Ebenso  ist  im 
Artikel  das  als  besonderer  Casus  erstarrte  SAN  allen  Formen  des 

Stammes  TA  vorgetreten. 

Das  relative  SAN  hat  sich  mit  ta,  der  3.  Person  Sing.  des  Verbum 

substantivum  tau  ich  bin,  zu  indd,  indaas  quam  est  (Z2.  716)  verbunden. 
Genau  in  derselben  Weise  ist  das  démonstrative  SAN  mit  dem  Nom. 

Sing.  TAS  zu  ind  verwachsen.  Die  Verbalform  ta  ist  aus  zweisilbigem 

«  stajat  »  entstanden,  wie  schon  Siegfried  gesehen  hatte  (vgl.  Beitr.  zur 

Vergl.  Sprachf.  VI,  p.  18).  Die  Verstummelung  der  einzelnen  Formen 
des  Artikels  ist  allerdings  eine  sehr  starke,  aber  sie  ist  nicht  stàrker, 

als  die,  welche  wir  bei  der  Verbindung  der  pronominalen  Elemente  mit 

den  Prâpositionen  beobachten  :  bei  solchen  Verschmelzungen  sind  die  an 

letzter  Stelle  stehenden  einsilbigen  Wôrtchen  behandelt  wie  letzte  Silben 

mehrsilbiger  Worter.  Aber  warum  ist  bei  der  Verschmelzung  der  Prae- 
position  i(n)  mit  dem  Possessivpronomen  der  2.  Person  Sing.  nicht  ind 

sondern,  wie  wir  oben  sahen,  it  entstanden  ?  Offenbar  weil  dièse  Ele- 
mente sich  verbanden,  ehe  fur  das  Possessivpronomen  die  Schwâchung 

von  t  zu  d  durchgedrungen  war.  Dièse  Lautneigung  hat  erst  allmàhlig 

mehr  Worter  ergriffen,  wie  man  denn  ùberhaupt  in  den  celtischen  Spra- 

chen beobachten  kann,  dass  Erscheinungen  die  spâter  allgemeiner  wer- 
den,  in  den  âltesten  Quellen  auf  weniger  Falle  beschrànkt  sind. 

Ehe  ich  noch  einige  andere  Puncte  bespreche,  fûhre  ich  erst  die  ein- 
zelnen Formen  des  Artikels  auf  ihre  Vorformen  zurùck,  in  der  Haupt- 



Der  irische  Arîikel.  463 

sache  in  derselben  Weise  wie  Ebel  (Beitr.  zur  Vergl.  Sprachf.  III,  p.  24, 

I  p.  167): 

Nom.  Sing.  Masc.  ind,  int,  in  ist  entstanden  aus  SAN-TAS  (vgl.  lit. 
tàs  der),  wie  bind  melodisch  aus  BANDAS  ; 

Gen.  ind,  int,  in  aus  SAN-TI  (vgl.  skr.  tasya,  got.  this)  wie  Gen. 
bind  aus  BANDI  ; 

Dat.  issind,  issint,  issin  aus  IN  (Praep.)  SAN-TU  (vgl.  gr.  xw),  wie 
Dat.  bind  aus  BAN  DU  ; 

Ace.  issin  n-  aus  IN  (Praep. ")  SAN-TAN  (vgl.  gr.  t<5v),  wie  Ace.  bind 
n-  aus  BANDAN  ; 

Nom.  Sing.  Fem.  ind,  int,  in  ans  SAN-TA  (vgl.  lit.  ta),  wie  Fem. 
bind  aus  BANDA  ; 

Gen.  inna  aus  SAN-TAS  (vgl.  gr.  t^ç,  dor.  xaç)  ; 
Dat.  issind,  issint,  issin  aus  IN  SAN-TI  (vgl.  gr.  vq),  wie  Dat.  Fem. 

bind  aus  BANDI; 

Ace.  issin  n-  aus  IN  SAN-T1N,  wie  Ace.  Fem.  bind  a- aus  BANDIN; 

Nom.  Plur.  Masc.  ind,  int,  in  aus  SAN-TI  (vgl.  skr.  te,  lat.  isti),  wie 
Nom.  Pi.  Masc.  bind  aus  BANDI  ; 

Nom.  Pi.  Fem.  inna  aus  SAN-TÂS  (vgl.  skr.  tâs,  got.  thos),  wie 
Nom.  Plur.  binna  aus  BANDAS  ; 

Gen.  Plur.  inna  n-  aus  SAN-TAAN  (vgl.  gr.  xawv,  skr.  tâsâm)  ; 
Dat.  PI.  isnaib  aus  IN  SAN-TABIS,  wie  bindaib  aus  BANDABIS; 
Ace.  Pi.  isna  aus  IN  SAN-TAS  wie  im  Nom.  Plur.  Fem. 
Im  Plural  haben  sich  die  femininen  Formen  fur  aile  drei  Geschlechter 

festgesetzt,  das  Altirische  hat  zwar  noch  im  Nom.  Plur.  Masculini  eine 
besondere  Form,  aber  bekanntlich  weicht  auch  dièse  im  Mittelirischen 

dem  femininen  inna,  mit  Apocope  na.  Am  frùhesten  hat  sich  das  Femi- 
ninum  als  allgemeine  Form  im  Plural  des  Praeteritum  Passivi  festgesetzt. 

Denn  ich  bleibe  bei  Ebel's  Ansicht,  dass  dièses  Tempus  durch  das  alte 
Participium  Passivi  auf  -ta  gebildet  worden  ist  :  altir.  breth  wie  skr. 
bhrtas,  bhrtâ,  bhrtam,  Plur.  bretha  dem  skr.  bhrtas  zu  vergleichen,  altir. 

cet  wie  lat.  cantus,  conta,  cantum,  Plur.  ceta  aus  CANTAS  enstanden. 

Auf  dièse  Weise  ist  der  Plural  auf  a  vollkommen  genùgend  erklârt,  und 

den  von  Siegfried  und  Stokes  erhobenen  anderen  Einwand,  dass  dièse 

Théorie  die  unpersônlichen  Constructionen  nicht  erklâre  (Beitr.  zur 

Vergl.  Sprachf.  VI,  p.  17,  VII,  p.  60),  halte  ich  auch  nicht  fur  schwer- 
wiegend.  Warum  soll  es  undenkbar  sein,  dass  das  zum  Praeteritum 

erhobene  Participium  in  derselben  Weise  construirt  wurde,  wie  das 

Praesens  Passivi,  also  dob-rograd  evocati  estis  (Z2.  483)  wie  dob-roga- 
rar  ihr  werdet  berufen  ? 



464  Der  irische  Arîikel. 

Eine  Schwâchung  uTusp  [xépov  ist  es,  wenn  vor  den  aspirationsfahigen 
Consonanten  in  mit  nur  einem  n  erscheint,  anstatt  ind.  Das  nd  war 

gewiss  bei  raschem  Zusammenziehen  der  Wôrter  vor  der  folgenden 

Spirans  besonders  unbequem.  Hier  ist  auch  der  Ort,  des  Artikels  der 

britannischen  Sprachen  zu  gedenken.  Es  ist  sehr  wahrscheinlich,  dass 

das  cornische  und  aremorische  an  (Z2.  p.  218)  mit  seinem  festen  n 
gleichfalls  aus  SANDA  hervorgegangen  ist  :  einfaches  n  fur  nn  findet 

sich  vereinzelt  auch  in  andern  Wôrten  schon  in  den  àltesten  Quellen,  z. 

B.  sthit-prenou  von  prenn  lignum  in  den  Berner  Glossen  (vgl.  Stokes 
Old  Breton  Glosses,  p.  9),  aber  im  Artikel  ist  das  einfache  n  schon  sehr 

frùh  zur  Regel  geworden.  Ueber  den  aremorischen  oder  bretonischen 

Artikel  verdanken  wir  M.  d'Arbois  de  Jubainville  eine  lehrreiche  Studie, 
Rev.  celt.  II,  p.  204  ff.  Hier  wird  nachgewiesen,  dass  die  âlteste  Form 

des  Artikels  en  gelautet  hat,  so  in  Urkunden  aus  den  Jahren  1037, 

1259,  1279  u.  s.  w.  (1.  c.  p.  21 1).  Die  Schreibung  mit  nn  findet  sich 

in  einem  vereinzelten  Beispiel  aus  dem  1 5 .  Jahrhundert,  in  dem  Orts- 

namen  Parc-enn-escob  «  champ  de  Pévêque  »  (1.  c.  p.  212).  Daneben 
findet  sich  aber  bereits  seit  der  2.  Hâlfte  des  11.  Jahrhunderts  die  Form 

an  (1.  c.  p.  208).  Sogar  die  Form  in  kommt  gleichsam  «momifiée» 

(1.  c.  p.  207)  in  Ortsnamen  vor.  Dièse  Form  ist  fur  M.  d'A.  de  J.  von 
Wichtigkeit,  indem  er  beachtenswerthe  Grùnde  fur  die  Ansicht  vorbringt, 
dass  nicht  nur  im  irischen,  sondern  auch  im  britannischen  Zweige  der 

celtischen  Sprachen  ursprùngliches  AND  erst  zu  IND  und  dann  wieder 

zu  AN  geworden  sei.  So  auch  Stokes,  Middle-Breton  Hours,  Index 

p.  62.  Dann  wùrde  also  das  aremorische  und  cornische  an  dem  moder- 

nen  irischen  an  zu  vergleichen  sein,  arem.  en  aber  dem  ait-  und  mitteli- 
rischen  in.  Die  so  merkwùrdige  Form  des  Artikels  mit  r  fur  n,  also  er, 

ar,  kommt  nach  M.  d'A.  de  J.  im  16.  Jahrhundert  auf  (1.  c.  p.  21 3).  Da 
nach  M.  Ernault,  Rev.  celt.  III,  p.  5$,  ein  Uebergang  von  n  in  r  auch 
sonst  in  aremorischen  Dialekten  nachweisbar  ist,  so  wird  auch  der 

Artikel  er,  ar  aus  dem  àlteren  en,  an  entstanden  sein.  Aber  viel  àlter  ist 

dièse  Form  des  Artikels  im  Cymrischen  :  ir  ist  schon  die  einzige  Form 

des  Artikels  in  den  altcymrischen  Glossen  der  Codices  des  Iuvencus  und 

des  Martianus  Capella  aus  dem  8.  oder  9.  Jahrhundert.  Dasselbe  gilt 

von  den  Oxforder  Glossen  (Z2.  1052  ff.),  die  Stokes  in  der  Préface  zu 
seinen  ûld-Breton  Glosses  dem  Aremorischen  zugewiesen  hat,  die  ich 
aber  wegen  der  Form  des  Artikels  ir  doch  fur  altcymrisch  halten  môchte, 

da  die  dagegen  vorgebrachten  Grùnde  mir  leichter  zu  wiegen  scheinen, 
als  dièses  ir. 

Wir  haben  im  Vorhergehenden  gesehen,  wie  sehr  der  Artikel  in  den 



Der  irische  Arîikel.  465 

celtischen  Sprachen  anderen  Wortern  in  der  Corruption  vorausgeeilt  ist. 

Dass  sich  in  keiner  altirischen  Quelle  noch  ein  «  inda  »,  sondern  immer 

nur  inna  findet,  wird  uns  daher  nicht  mehr  Wunder  nehmen.  Dagegen 

findet  sich  im  Altirischen  umgekehrt  immer  nur  indd  quam  est,  noch 
nicht  innd  !  Solche  Fâlle  lehren,  dass  die  Worter  nicht  immer  wie  auf 

Commando  in  gleichem  Schritt  und  Tritt  marschiert  sind,  wie  unsere 

militàrische  und  methodische  Zeit  anzunehmen  geneigt  ist. 

Wenn  im  Irischen  unter  gewissen  Bedingungen  int  fur  ind  erscheint, 

so  erhebt  sich  die  Frage,  ob  dies  das  alte  ohne  Unterbrechung  aus  der 

Zeit  des  SANTA  gewahrte  i,  oder  ob  das  D  von  SANDA  erst  spàter  von 

Neuem  zu  t  geworden  ist.  Ich  halte  die  letztere  Annahme  fur  die  richtige, 

die  Media  ist  zur  Tenuis  geworden,  wenn  sie  nach  Unterdrùckung  eines 

Vocals  mit  einem  s  zusammenstiess,  wie  in  impe  circum  eam,  inte  in 
eam  : 

IMBESE  INDESE  SINDASATER         SINDASERCA 

IMBSE  INDSE  INDSATER  INDSERC 

impe  inte  intalhir  int(s)erc. 

Ueber  die  eigenthùmliche  Vorliebe  der  irischen  Sprache  fur  i  vor  fol- 

gendem  ng  nd  mb  ist  schon  in  der  Gramm.  Celt.2  p.  5  gehandelt. 
Daselbst  ist  sie  auszer  an  den  Formen  des  Artikels  und  des  Relativpro- 
nomens  beobachtet  an  : 

imm,  cymr.  am,  altgall.  ambi-,  gr.  àfjupÉ, 
ind-,  altgall.  ande-, 
ingor  (Lehnwort)  =  lat.  ancora,  cymr.  angor. 

M.  d'Arbois  de  Jubainville  hat,  wie  schon  oben  erwâhnt,  Rev.  celt. 
II,  p.  205,  die  Ansicht  aufgestellt,  dass  einst  auch  in  den  britannischen 

Sprachen  dieselbe  Lautneigung  vorhanden  war.  Dann  wùrde  z.  B.  die 

cymrische  Praeposition  am,  neben  der  auch  die  Form  ym  vorhanden  ist 

(Z2.  674),  zunâchst  auf  IMB  zurûckgehen,  wie  das  Lehnwort  amheraw- 
dyr  auf  lat.  imperator. 

Nâhergehe  ich  jetzt  auf  dièse  lautliche  Erscheinung  nicht  ein,  sondern 

fùhre  zum  Schluss  nur  noch  einige  irische  Worter  an,  die  dabei  in 

Betracht  kommen.  Einem  a  oder  0  verwandter  Sprachen  entspricht  das 

irische  i  vor  den  erwàhnten  Consonanten  auch  in  folgenden  Wortern  : 

imbliu  Nabel,  gr.  SjapaXoç,  lat.  umbilio, 

inga  Nage',  gr.  ovuÇ,  lat.  unguis, 
imb  Butter,  lat  unguentum,  skr.  anji  salbe. 

Die  Etymologie  von  imb  rùhrt  von  Siegfried  her,  vgl.  Stokes,  Corm. 

Transi,  p.  96.  Ferner  hat  Stokes,  Beitr.  zur  Vergl.  Sprachf.  VII,  p.  392 
vielleicht  richtig 



466  Der  irische  Artikel. 

mind  diadema,  altcymr.  minn  sertum,  mit  lat.  mundus  «  a  woman's 
ornaments  »  und  skr.  mandana  Schmuck  verglichen.  Diesen  Wôrtern 

fûge  ich  hinzu  : 

bind  helltonend,  zu  skr.  bhandate  jauchzenden  Zuruf  empfangen, 

bhandishtha  am  lautesten  jauchzend,  gellend  (Pet.  Wôrterb.), 

cimb  Silber,  Abgabe,  zu  lat.  cambire. 

Das  Verbum  cambire  (ital.  cambiaré)  nebst  cambium  Tausch,  Geld- 
wechsel,  cambiator  nummularius,  Geldwechsler  u.  s.  w.  gehôren  zu  den 

wichtigsten  Wortern  der  mittelalterlichen  Latinitàt  (vgl.  Du  Cange,  Lex. 

med.  et  inf.  lat.,  dig.  Henschel,  Tom.  II  s.  v.),  ihre  romanischen 

Abkômmlinge,  franz.  changer,  u.  s.  w.,  hat  Diez,  Wôrterb.  D,  p.  101, 

zusammengestellt.  In  der  classischen  Literatur  kommen  dièse  Worter 

nicht  vor,  wahrscheinlich  sind  sie  celtischen  Ursprungs,  jedenfalls  ist 

nicht  zu  empfehlen,  dem  Priscian  zu  folgen,  der  cambio,  campsi  von 

gr.  -/.aprrw  evwqj.^a  ableitet.  Ich  glaube,  dass  auch  ir.  cimbid  hierher 
gehôrt.  Dièses  Wort  bezeichnet  nicht  den  Kriegsgefangenen  ;  sondern 

den,  der  im  bùrgerlichen  Leben  seine  Freiheit  verwirkt  hat,  wie  sich 

schon  aus  den  Glossen  im  Wùrzburger  Codex  ergiebt  :  Rom.  IX,  3, 

Optabam  enim  ego  ipse  anathema  esse  a  Christo  pro  fratribus  meis,  i. 

cimbid  Wb.  4  b  (Zimmer,  Gloss.  Hib.  p.  23)  ;  Col.  IV  3  ad  loquendum 

mysterium  Christi,  propter  quod  etiam  vinctus  sum,  i.  is  airi  am  cim- 

bidse  hore  no  pridchim  in  rûin  sin  Wb.  27c  (Zimmer,  1.  c.  p.  167); 
2  Tim.  I  16  Det  misericordiam  Dominus  Onesiphori  domui,  quia  saepe 

me  refrigeravit,  et  catenam  meam  non  erubuit,  /'.  nirbo  mebul  less  mo 
charatrad  ciarpsa  cimbid  Wb.  30a  (Zimmer,  1.  c.  p.  180).  Sullivan,  in 

der  Introduction  zu  O'Curry's  Lectures  on  the  Manners  etc.,  p.  cxx, 
ccxcij,  ùbersetzt  cimbid  mit  «  victim  »,  und  vergleicht  diesen  Rechtsbe- 
griff  mit  dem  des  rômischen  «  nexus  »,  wenn  dieser  «  addictus  »  wurde: 
cimbid  wurden  Personen,  die  ihre  Schulden  nicht  bezahlen  oder  keine 

Bùrgschaft  finden  konnten,  u.  s.  w.  Zu  dieser  Bedeutung  von  cimbid 

stimmt,  wenn  mitellat.  cambium  auch  bedeutet  «  Jus  recipiendi,  quod 

cuipiam  per  vim  ablatum  fuerit,  idem  quod  Repraesaliae  ;  quo  sensu 

etiam  Cambio  dicunt  Itali  »  (Du  Cange,  Tom.  II  s.  v.).  In  der  Gramm. 

Celt.2  p.  793  ist  cimbid  mit  unter  die  abgeleiteten  nomina  agentis  ge- 
stellt,  wie  diglaid  ultor  von  digal  Rache,  sercid  amator  von  serc  Liebe. 

E.  Windisch. 

Leipzig. 



Gloses  irlandaises  et  bretonnes  inédites.  467 

GLOSES  IRLANDAISES  ET  BRETONNES  INÉDITES. 

I. 

Le  manuscrit  latin  1 141 1  de  la  Bibliothèque  nationale,  composé  de 

divers  manuscrits  appartenant  à  des  époques  différentes,  renferme  deux 

feuillets,  123  et  125,  d'une  écriture  irlandaise  du  ixe  siècle,  suivant  le 
catalogue  des  manuscrits  latins  de  M.  Léopold  Delisle.  Ces  deux  feuil- 

lets présentent  quelques  gloses  irlandaises  de  la  même  main,  dont  plu- 

sieurs sont  en  partie  effacées.  Le  texte  est  un  fragment  du  De  conjuga- 

tione  d'Eutychius. 

1.  Membligim,  fol.  123,  glose  'scato'pour  'scateo'  (Eutychius,  De  con- 
jug.  lib.  II,  édition  Lindemann).  —  Le  glossateur  a  probablement  com- 

pris 'scato'  dans  le  sens  de  faire  jaillir.  Membligim  serait  un  présent 
redoublé  pour  me-mligim  ;  cf.  melg,  mlicht  'lait',  plus  tard  blicht,  bligim 

'je  trais'.  La  forme  du  parfait  doommalgg  'mulxi'  (Kuhns,  Zeitschrift 

XXIII,  211,  est  sans  doute  pour  dome-malgg,  pour  " do-me-malg-a  ;  cf. 
anc.  h.-all.  milchu,  latin  mulgeo,  grec  à\t£k(iù  etc.  ;  Curtius,  Grundziïge 

der  Gr.  Etym.,  5e  éd.,  p.  184).  La  forme  correspondante  en  breton  à 

l'irlandais  blicht,  est  le  gallois  blith,  lait,  ou  qui  donne  du  lait,  pour  mlict 
(Richards,  Welsh-English  Dictionary).  Le  mot  ordinaire  laith,  breton- 
moyen  laeth,  est  emprunté  au  latin  lac,  lactis  :  une  forme  mlact  eût 

donné  blaeth.  Cf.  brog,  irlandais  mrug  et  brug  (Curtius,  Grundz.  p.  302). 

—  Cf.  l'armoricain  blomen,  'pompe',  jet  d'eau. 

2.  Fogrigim,  fol.  124,  glose  'opsono'  (Eutychius,  lib.  I,  segm.  I), 
ire  personne  du  singulier  du  présent  de  l'indicatif.  Cf.  irlandais  moderne 

graigin  'glouton'  ?,  graigineas  'gloutonnerie'  (O'Reilly). 

3.  Folung,  fol.  124  v°,  glose  'fulcio'.  ire  pers.  du  sg.  présent  de  l'in- 

dicatif, forme  jointe.  Cf.  foloing,  3e  pers.  du  sg.  Wb.  29  d  17  (Zeuss, 
p.  431  a,  874 b,  997  etc.).  Cf.  Wind,  Ir.  Wœrt.,  à  Fulangim. 

4.  Cleb...  er...  lemnith?  fol.  124  v°.  Ces  trois  mots,  en  marge,  ont  un 
signe  de  renvoi  qui  se  trouve  sur  le  mot  voisin  praeses.  Les  trois  mots 

sont  l'un  au-dessous  de  l'autre.  Les  deux  premiers  paraissent  inachevés. 

Er  est  probablement  pour  erech  'le  premier'  ;  cf.  foras  airech  gl.  'fundus 

primatis'  SM.  292,  airig  'primi'  Wb.  25  h,  erig  ML.  47  r  (Zeuss.  p.  260, 

26  ;  irl.  mod.  er  grand,  puissant  (O'Reilly)  ;  er  id  est,  uasal  O'Davoren. 

La  lecture  lemnith  n'est  pas  certaine  ;  on  pourrait  lire  temnith.  Lemnith 

serait-il  pour  laimnith,  dérivé  de  Idm  'main',  'protection',  'garantie' 



468  Gloses  irlandaises  et  bretonnes  inédites. 

(O'Donov.,  suppl.  à  O'Reilly),  à  l'aide  d'un  double  suffixe  de  dériva- 

tion ?  Pour  le  sens  et  l'origine,  cf.  gallois  llywio  'gouverner',  armori- 

cain levier  'pilote',  dérivés  de  law  pour  lâm. 

$.  Darcab...  f.  124  v°,  glose  'municeps'  (Eut.,  De  conj.  lib.  I  segm.  I). 
La  fin  du  mot  nous  a  paru  illisible.  Il  faut  probablement  restituer  darca- 

bartôir.  Cf.  irlandais  moderne  cabharthoir  'aide',  qui  'secourt'  ;  cf. 

cabhara  'bouclier,  défense'  (O'Reilly),  irl.  ancien  cobir  'auxilium'  Wb. 
5  c,  cobuir  20  c  (Zeuss,  p.  781)?  Pour  la  racine,  cf.  grec  içéXXw  ? 

Cobir  serait  pour  co  -f-  ob-ir?  Pour  le  préfixe  dar,  ordinairement  tar, 
pour  do  +  are,  v.  Zeuss,  p.  880. 

6.  Odb,  fol.  124  v°,  glose  'obex'  (Eutych.,  De  conj.  lib.  I  segm.  I). 

Cf.  obbad  pour  odbad  'recusatio'  Sg.  90^1  (Zeuss,  p.  60)  ;  opais   in 

port  'ii  refusa  la  place',  Goidelica,  2e  éd.,  p.  103  xij  ;  irl.  mod.  ob  'refus', 
obaim  'je  refuse';  cf.  gallois  oddf  'bouton,  bosse,  nœud  dans  un  arbre' 
(Richards,  Diciionary). 

7.  Cabast...  lerrith,  fol.  124  v°,  glose  'auceps'  (Eutych.,  De  conjug. 
lib,  I  segm.  I).  Nous  n'avons  pu  lire  la  fin  du  premier  mot.  Lerrith 

semble  gloser  le  mot  au  sens  figuré  et  signifier  'habile,  rusé';  cf.  léir 
gl.  industrius,  lériu  industrior,  lerithir,  Wb.  27^  (Zeuss,  p.  274). 

8.  Ath,  f.  124  v°,  gl.  vadum  (Eutych.,  De  conjug.  lib.  I  segm.  I);  âth 

'gué'.  Wind.  Wcert.  ;  irl.  mod.  aith  plur.  aithe  (O'Reilly).  On  a  supposé 

dans  ce  mot  la  chute  d'un  p  ario-européen  et  on  l'a  rapproché  du  grec 

%ixoq  ''chemin  battu',  scr.  pathds  'chemin',  slavon  pqû  id.,  lat.  pon[t)s. 
V.  Curtius,  Gr.  Gr.  Et.  p.  270. 

9.  Temnigtith,  fol.  124  v°,  gl.  'munimen'  (Eutych.  De  conjug.  lib.  I, 

segm.  I).  Temnigtith  est  peut-être  pour  demnigtith,  dérivé  d'une  racine 
qui  se  retrouve  dans  demin,  gl.  immunis,  demnigud,  deimnigud,  'confir- 

mation approbatio',  Cr.  34  b  (Zeuss,  p.  777)  ;  temnigtith  renfermerait 

trois  suffixes  de  dérivation  in-ic-tith  (=  *ni-ci-tadi  ?  Zeuss,  p.  776,  811, 

793)- 
10.  Deregtith,  fol.  124  v°,  gl.  'desses,  (leg.  deses)  (Eutych.,  De  conj. 

lib.  I,  segm.  I)  ;  adjectif  dérivé  en  -tith  (*tadi,  Zeuss,  p.  793);  cf.  deri- 

gim,  dergim  'desero',  Corm.  Transi,  p.  68  ;  irl.  mod.  deoraidheach  'exilé, 

vagabond'  (O'Reilly) .  Dergim  doit  probablement  être  opposé  à  eirgim  et 
être  décomposé  en  di-er-rigim  (v.  Curt.,  Gr.  E.,  p.   185). 

1 1.  Ainigim,  fol.  124  v°,  gl.  'solo' (Eutych.,  De  conj.  lib.  I,  segm.  I); 
au-dessus  solamen.  ire  pers.  du  sg.  présent  de  l'ind.  d'un  verbe  déno- 

min.  formé  du  substantif  aine  'joie'  :  0  mo  aine,  0  mo  chland  gl.  '0  mea 

Thais,  meum  savium'  Sg.  204b  (Zeuss,  p.  248)  ;  irl.  mod.  aine  'joie' 



'Gloses  irlandaises  et  bretonnes  inédites.  469 

(O'Reilly),  gallois  aingc?  'désir  ardent'  (Richard's  Dictionary);  nona- 
nich  protegit  nos  Wb.  16a  (Gr.  C,  p.  430). 

12.  Trecatim,  fol.  124  v°,  gl.  'foro'  (Eut.,  De  conj.  lib.  I,  segm.  I). 

ire  pers.  sg.  prés,  de  l'ind. -,  Tregtad  'percer  de  part  en  part'  (On  the 

mann,  III,  p.  450)  ;  irl.  treaghdaim  'je  perce'  (O'Reilly).  Trecatim  semble 
devoir  être  rapproché  du  gothique  thair-h,  anc.  h.-all.  durh  :  ce  serait 

un  verbe  dénominatif  formé  d'un  nom  en  -âtu  (Zeuss,  p.  803),  irl. 
-^r,  ath,  ad.  Zeuss  a  eu  probablement  raison  de  supposer  que  le  glossa- 

teur  qui  a  écrit  trisgataim  au-dessus  de  foro  Sg.  54a,  prenait /oro  dans 

le  sens  de  furor  'je  vole'  (Zeuss,  p.  879). 

1 3.  Lend,  fol.  1 24  v°,  gl.  'licamen'  (leg.  liquamen)  (Eutych.,  De  conj. 

lib.  I,  segm.  I).  Cf.  co  lind  'cum  potu'  Goid.,  VII;  irl.  mod.  lionn  = 

"lindu  (Zeuss,  p.  173);  gallois  llynn  (Richard's  Diction.). 
14.  Criss  ou  Crios,  fol.  124  v°,  gl.  'cingulum'  (Eutych.,  De  conj. 

lib.  I,  segm.  I).  Criss  jirinne  immib  'la  ceinture  de  la  vérité  autour  de 

vous'  gl.  state  succincti  lumbos  vestros  in  veritate,  Wb.  22  d  (Zeuss, 
P-  954  nt.)- 

II. 

Le  même  manuscrit  aux  feuillets  100,  101  et  102  renferme  quelques 

gloses  bretonnes.  Les  feuillets,  suivant  M.  Léopold  Delisle,  seraient 

aussi  du  ixe  siècle.  Le  texte  est  à  peu  près  inintelligible  ;  c'est  le  style 
des  Hisperica  Famina.  En  plusieurs  endroits,  il  est  trop  effacé  pour 

qu'on  puisse  le  lire. 
1.  Funiou,  fol.  100,  gl.  rudentibus;  pluriel  de  fun  emprunté  au  latin 

funes  ;  a  mein  funiou,  gl.  vittae  tenues,  Oxon.  prior  (Zeuss,  p.  1054)  ; 

gallois  et  arm.  fun  'corde'. 
2.  Guotan,  fol.  100  v°,  gl.  nepta.  Le  contexte  est  illisible;  cf.  gutan 

et  guotan  :  de  mên  s.  et  pond.  Oxon.  prior  (Zeuss,  p.  1060). 

3.  Ergueherent,  fol.  101,  semble  gloser  fastidiant  (?).  —  La  terminai- 
son semble  indiquer  une  troisième  personne  du  pluriel. 

4.  Erdrere,  fol.  102,  gl.  palatur  (?). 

5.  Hestr,  fol.  102,  gl.  ostreas.  Hestr  est  pour  estr,  du  latin  ostrea, 

avec  l'infection  de  l'o  produite  par  \'e  suivant. 
6.  Laniou,  fol.  102,  gl.  idrutis,  pluriel  de  lan,  lieu  consacré,  monas- 

tère :  Lanna  Pauli,  monastère  de  Paul-Aurélien,  ms.  lat.  12946,  f.  123, 
Bibl.  nat.  ;  cf.  itlann,  gl.  area  (gloses  à  Juveneus)  ;  irl.  mod.  lann, 

'terre,  église'  (O'Reilly).  Cf.  goth.  land  (?). 



470  Une  question  d'orthographe. 

7.  Tanol,  fol.  102  v°,  gl.  acciboneum  ;  adjectif  dérivé  en  -âli  de  tan, 
feu;  gall.  et  arm.  moderne  tan,  feu;  irl.  tene,  génit.  tened,  ex.  bandea 

tened,  gl.  vesta,  c'est-à-dire  la  déesse  du  feu,  sg.  55a  (Zeuss,  p.  256). 
8.  Enebehen  dame  Mol.  102  v°,  semble  gloser  stibale.  La  glose  paraît 

d'une  autre  main  que  le  texte. 
Le  manuscrit  10400  de  la  Bibl.  nationale  renferme  quelques  feuillets 

d'une  écriture  irlandaise  :  c'est  aussi  un  fragment  de  grammairien.  Au 

feuillet  1 00  v°,  on  remarque  quelques  gloses  irlandaises,  dont  plusieurs 
sont  illisibles.  Voici  celles  que  nous  avons  pu  déchiffrer. 

1.  Inneuth.  sortugim,  fol.  1 10  v°,  gl.  operio.  Le  glossateur  a  évidem- 
ment lu  aperio.  Inneuth  est  probablement  la  re  pers.  du  sing.  du  prés, 

de  l'indic,  forme  jointe  d'un  verbe  identique  à  l'irlandais  moderne 

inneidhim  'je  déclare,  je  manifeste'  (O'Reilly). 
Pour  sortugim,  cf.  irl.  mod.  sorchughadh  'manifestation,  déclaration'; 

sorchaighim  'je  déclare'  (O'Reilly).  Il  faut  lire  probablement  sorchgim  : 
cf.  sorcha  opposé  à  dorcha. 

2.  Be  ...  /m,  fol.  1 10  v°,  gl.  farceo. 

3.  Cotrig,  fol.  1 10  v°,  gl.  ligurio. 
A  la  page  107,  en  marge,  transversalement,  on  lit  onus  b.  sutbesat. 

J.  Loth. 

UNE    QUESTION    D'ORTHOGRAPHE I. 

GALLO  ET  GALLAISE. 

Dans  les  nombreuses  et  intéressantes  publications  consacrées  par 

M.  Paul  Sébillot  à  la  littérature  populaire  de  la  Haute-Bretagne,  l'auteur 
appelle  souvent  les  habitants  et  habitantes  de  ce  pays  Gallois  et  Gallotes. 

En  tête  de  son  dernier  volume  [Contes  des  Marins)  il  annonce,  pour 

paraître  prochainement,  un  travail  sur  «  Les  coutumes,  les  usages  et  les 

fêtes  du  pays  gallot,  »  et  aussi  un  «  Glossaire  gallot  ».  Ce  glossaire,  qui 

sera  fort  utile,  n'aurait  que  plus  d'autorité  si  le  titre  en  était  écrit  cor- 
rectement :  Gallot  avec  un  t  final  et,  par  conséquent,  Gallote,  nous 

semblent  une  forme  très  défectueuse,  comme  il  résulte,  croyons-nous, 
des  textes  anciens  que  nous  allons  citer,  car  ce  mot  remonte  assez  loin 

et  au  moins  jusqu'au  xive  siècle. 



Une  question  d'orthographe.  471 

A.  1358  (nouveau  style),  16  mars. —  Mandement  de  finance  de 
Charles  de  Blois  :  «  Charles,  duc  de  Bretaigne,  ...  à  Georges  Gicquel, 

nostre  gênerai  recepveur  en  Bretaigne  Guallou,  salut.  »  (D.  Morice, 

Preuves  de  l'Hist.  de  Bretagne,  I,  col.  1522.) 
B.  Sans  date,  vers  1 390.  —  Instructions  l  de  Jean  IV,  duc  de  Bre- 

tagne, à  ses  ambassadeurs  vers  le  roi  de  France  :  «  ...  Messire  Amaury 

de  Fontenay,  chevalier,  capitaine  de  Rennes,  et  Jehan  du  Fou,  receveur 

en  Bretaigne  Gallou,  estant  allez  au  lieu  de  la  Guerche  sans  vouloir  faire  ■ 

force  d'armes,  ceux  de  la  garnison  tirèrent  sur  ledit  Monsieur  Amaury  et 
mirent  le  feu  aux  forsbourgs  dudit  lieu,  en  grande  désobéissance.  Le  duc, 

qui  pour  lors  estoit  en  Bretaigne  Breton,  estant  venu  etc.  »  (Jbid.,  II, 

574-) 

C.  1423  à  1426.  —  Extrait  du  compte  de  Jean  Droniou,  trésorier- 
général  de  Bretagne  :  «  Jehan  de  Bennerven,  procureur  gênerai  de 

Basse  Bretaigne,  100  livres.  Maistre  Jehan  Doguet,  procureur  gênerai  de 

Bretaigne  Galhu,  100  1.  »  (Ibid.,  II,  11 94.) 

D.  1430  (nouv.  st.),  20  mars.  —  Extrait  du  compte  de  Jean  Mau- 

léon,  trésorier-général  de  Bretagne  :  «  Maistre  Jehan  Doguet,  procureur 
général  de  Bretaigne  Gallo.  Jehan  de  Bennerven,  procureur  général  de 

Basse  Bretaigne.  »  (lbid.,U,  1226.) 

E.  1451-1452.  —  Extrait  du  compte  de  Raoul  de  Launay,  trésorier- 

général  de  Bretagne  :  «  Maistre  Jehan  de  Coetanezre,  procureur  géné- 

ral de  Basse  Bretaigne.  Maistre  Pierre  Ferré,  procureur  général  de  Bre- 
taigne Gallo.  »  {Ibid.,  II,  1605.) 

Dans  ces  textes,  l'opposition  de  «  Bretaigne  Gallou  ou  Gallo  »  à 
«  Bretaigne  Breton  »  ou  «  Basse  Bretaigne  »  ne  permet  pas  de  douter 

que  le  mot  Gallo  ou  Gallou  ne  désigne,  comme  aujourd'hui,  la  Haute- 
Bretagne.  Gallou  est  la  forme  la  plus  ancienne.  Dans  son  Dictionnaire  de 
la  langue  bretonne,  D.  Le  Pelletier  dit  : 

«  Gall,  Gaulois,  et  aujourd'hui,  parmi  nos  Bretons,  François,  la 

nation  françoise.  Pluriel,  Galloued,  fait  d'un  autre  pluriel,  Gallou, 
inusité.  » 

Cet  ancien  pluriel,  tombé  en  désuétude  au  xvme  siècle,  est  justement 

le  mot  que  nous  retrouvons,  au  xive  et  au  xve  siècle,  dans  cette  expres- 
sion :  «  Bretagne  Gallou  »,  qui  par  conséquent  signifie,  à  la  lettre,  la 

1.  Ces  «  Instructions  »  sont  quelque  peu  antérieures  à  1390,  car  dans  cette  pièce 
Olivier  du  Guesclin,  «  comte  de  Longueville  »,  frère  et  héritier  du  célèbre  connétable, 

est  désigné  comme  possesseur  de  la  seigneurie  de  la  Guerche,  qu'il  vendit  précisément 
en  1 390  à  Jean  IV,  duc  de  Bretagne.  (Voir  Du  Paz,  Hist.  généalogique  de  plusieurs  mai- 

sons de  Bretagne,  p.  66-67  bis.) 



472  Une  question  d'orthographe. 
Bretagne  des  Français,  la  Bretagne  française,  par  opposition  à  la  «  Bre- 

tagne Breton  »  ou  Bretagne  bretonnante. 

Quant  à  Gallou,  soit  sous  cette  forme,  soit  sous  la  forme  actuelle  Gallo 

qui  se  montre  dès  1430  (textes  D  et  E  ci-dessus),  le  mot  est  indécli- 

nable. S'il  ne  l'était  pas,  joint  comme  épithète  au  nom  de  Bretagne,  il 
prendrait  la  marque  du  féminin.  Pour  ce  motif  et  en  raison  de  l'absence 

d'un  /  final,  le  prétendu  féminin  Gallote  est  donc  un  vrai  barbarisme, 
auquel  il  faut  renoncer  :  sacrifice  minime  d'ailleurs,  car  ce  mot  est  dis- 

gracieux, et  de  plus  facile  à  remplacer. 

Actuellement,  dans  le  département  des  Côtes-du-Nord,  sur  la  limite 

des  deux  langues  bretonne  et  française,  vers  Quintin  et  Loudéac  par 
exemple,  nous  avons  souvent  entendu  dire  un  Gallo  et  une  Gallaise, 

pour  un  homme  et  une  femme  de  Haute-Bretagne  ou,  plus  exactement, 

un  Breton  et  une  Bretonne  ne  parlant  que  français.  Ce  mot  Gallaise  n'est 
que  le  breton  Gallez,  Française,  comme  Gallo  ou  Gallou  est  le  breton 

Gallou,  pluriel  de  Gall,  Français.  Au  point  de  vue  de  l'origine  et  de  la 

signification,  ces  deux  mots  s'apparient  donc  très  bien. 

C'est  pourquoi  il  convient,  croyons-nous,  de  substituer  désormais  à 
Gallot  et  Gallote,  tout  à  fait  injustifiables,  les  formes  Gallo  et  Gallaise, 

autorisées  à  la  fois  par  l'étymologie  et  par  l'usage. 
Arthur  de  la  Borderie. 

POST-SCRIPTUM. 

M.  Em.  Ernault,  ayant  pris  connaissance  de  l'article  qui  précède,  a 
bien  voulu  nous  adresser  à  ce  sujet  les  observations  suivantes  : 

«  Il  semble  peu  probable  que  Gallaise  vienne  du  breton  Galles.  Pour- 

quoi ce  dernier  n'eût-il  pas  donné  Gallesse,  la  terminaison  esse  étant 
très  usitée  en  haut-breton  ?  Gallaise,  prononcé  à  Saint- Donan,  par 
exemple,  Galéez  (ée  de  fée),  doit  plutôt  venir  immédiatement  de  Galloise 

=  Gallensis.  Cette  forme  Galloise  n'est  pas  du  reste  imaginaire  en  ce 

sens  :  car  on  lit  dans  le  Dictionnaire  français-breton  de  L'Armerye 
(1744),  p.  169  :  «  Galois  [ici  Galot],  Gall..  léhuétt.  »  —  «  Galoise  [ici 
«  Galaise],  Galles...  ézétt.  » 

«  Il  serait  fort  intéressant  de  tracer  l'historique  du  mot  Gallou.  L'hy- 

pothèse de  Dom  Le  Pelletier,  que  c'est  le  pluriel  breton  de  Gall,  ne 

repose,  je  crois,  sur  aucun  fait  constaté.  Tout  ce  qu'on  peut  dire,  c'est 

qu'elle  n'est  pas  impossible,  la  langue  bretonne  n'ayant  pas  eu  à  l'ori- 

gine autant  d'aversion  qu'elle  en  a  maintenant  à  joindre  la  terminaison 

plurielle  ou  à  des  noms  d'êtres  animés.  On  sait  que  beaucoup  de  noms 



Une  question  d'orthographe.  47  3 

propres  bretons  ont  pris  cette  terminaison.  Ne  serait-il  pas  possible  de 

trouver  ce  mot  Gallou  conservé  comme  nom  d'homme  en  Bretagne  ? 
E.  Ernault.  » 

Je  me  félicite  d'avoir  provoqué  cette  petite  enquête  philologique  sur 

le  nom  des  Bretons  gallo.  Je  n'ai  ni  motif  ni  désir  (au  contraire;  d'entrer 
en  discussion  avec  MM.  Ernault  et  Sébillot.  Enfin  je  ne  prétends  nulle- 

ment fixer  Tétymologie  des  deux  formes  {Gallo,  Gallaise)  dont  je  tenais 

à  constater  l'existence.  Cela  dit,  je  me  borne  à  faire  observer  : 

i°  Que  l'existence  de  la  forme  latine  Gallensis,  désignant  les  habitants 
de  la  Haute-Bretagne,  est  hypothétique.  La  distinction  entre  la  Haute 

et  la  Basse-Bretagne,  comme  elle  existe  aujourd'hui,  ne  remonte  qu'au 
xie  siècle  ;  les  textes  latins  des  xie  et  xne  siècles  relatifs  à  notre  province 
sont  nombreux  ;  je  ne  me  rappelle  pas  jamais  y  avoir  vu  ce  mot. 

2°  L'orthographe  Galoise  du  Dictionnaire  de  L'Armerye  (ou  plutôt  de 

Cillart  de  Kerampoul)  n'existe  que  pour  l'œil,  comme  on  écrivait  alors 
une  Françoise,  tout  en  prononçant  Française.  Ce  Dictionnaire  constate 

lui-même  qu'on  prononçait  Galaise. 

3°  La  forme  Gallez  par  un  z,  donnée  par  D.  Le  Pelletier,  est,  quant 
à  la  prononciation,  identique  à  Gallaise. 

40  Froissart  n'étant  pas  Breton,  n'écrivant  pas  en  Bretagne,  son 
orthographe  ne  peut  prévaloir  contre  celle  des  documents  bretons  que 

j'ai  cités. 

50  Si  j'indique  comme  préférable  l'orthographe  Gallo,  Gallaise  avec  deux 

//,  c'est  par  égard  pour  l'étymologie  historique,  qui  certes  vient  de 
Gall.  Il  reste  entendu  que  ces  deux  //  ne  sonnent  pas  plus  fortement 

qu'une  seule,  comme  dans  une  foule  d'autres  mots  français,  exemples  : 
Gallois  (habitant  du  pays  de  Galles),  vallée,  ballon,  etc.,  qui  ne  se  pro- 

noncent pas  Gai-lois,  val-lie,  bal-Ion,  mais  ba-lon,  va-lie,  Ga-lois.  Ici 
de  même. 

A.  de  la  B. 

II. 

GALLO  OU   GALLOT. 

Sur  le  manuscrit  de  mon  Glossaire,  qui  est  antérieur  à  ma  première 

publication  sur  la  Haute-Bretagne  [Essai  sur  le  patois  gallot,  1879), 

j'avais  écrit  galo  —  c'est  la  prononciation  usitée  —  gallo  ou  gallot.  Je 

n'étais  donc  pas  fixé  sur  l'orthographe  de  ce  mot,  qui  n'est  pas  d'un 
usage  fréquent  dans  les  livres. 



474  Une  question  d'orthographe. 

Avant  de  l'imprimer  en  tête  de  mon  ouvrage,  je  fis  des  recherches 

pour  savoir  comment  ce  mot  avait  été  orthographié  par  ceux  qui  l'avaient 
employé  avant  moi. 

Le  document  le  plus  ancien  en  date  que  je  rencontrai  fut  un  passage 

de  Froissart  :  «  Si  chevauchia  le  connestable  premièrement  Bretaigne 

bretonnant,  pour  tant  qu'il  la  sentoit  plus  encline  à  Jehan  de  Montfort  que 
Bretaigne  gallot.  »  Ici,  comme  le  remarque  M.  de  la  Borderie  à  propos 
des  exemples  D  et  E  de  son  article,  gallot  est  indéclinable,  et  il  en  est 

de  même  de  Bretonnant,  ce  qui  est  conforme  du  reste  à  l'exemple  B  du 
même  article. 

Le  Dr  Fouquet,  Légendes  du  Morbihan,  écrit  galo  ;  Littré,  supplément 

gallec  —  que  je  n'ai  jamais  entendu  —  ou  gallo  ;  Souvestre,  Calots, 
Foyer  breton,  t.  II,  p.  114,  éd.  Michel  Lévy  ;  Larousse,  t.  VIII,  p.  962, 

gallot. 
Les  exemples  de  l'une  ou  de  l'autre  orthographe  étant  en  nombre 

égal,  je  crus  pouvoir  adopter  la  forme  gallot,  me  promettant  de  la  recti- 

fier si  elle  était  contestée  et  s'il  était  démontré  qu'elle  était  vicieuse. 
Deux  raisons  me  semblaient  en  outre  plaider  en  faveur  de  gallot  :  ce 

mot  se  distingue  parfaitement  à  l'oeil  de  gallo,  qui  est  employé  en  com- 
position dans  gallo-romain,  gallo-grec,  gallo-belge,  etc.;  gallot  étant  de 

plus  une  forme  romane  me  paraissait  pouvoir  être  écrit  pour  désigner 

un  langage  dans  lequel  le  breton  a  laissé  peu  de  traces,  et  qui  est  au 
contraire  un  dialecte  roman  très  caractérisé. 

Parmi  les  comptes-rendus  qui  furent  faits  de  V Essai  sur  le  patois  gallot, 

un  seul,  à  ma  connaissance  du  moins,  parla  d'une  autre  orthographe, 
c'est  celui  de  M.  Mauriès  [Bulletin  de  la  Société  académique  de  Brest)  et 

l'auteur  ajoutait  :  «  A  ceux  qui  voudraient  chicaner  M.  Sébillot  sur  l'or- 

thographe du  mot  gallot  adoptée  par  lui,  nous  répondrons  qu'il  a  pour 
lui  plusieurs  autorités.  » 

Depuis  j'ai  publié  plus  de  six  volumes,  et  dans  les  comptes-rendus  qui 

en  ont  été  faits,  mon  orthographe  n'a  pas  suscité  de  protestation  ;  je  puis 

même  dire  qu'à  deux  exceptions  près,  tous  les  auteurs  bretons  qui  ont 
bien  voulu  parler  de  mes  livres  ont  écrit  gallot  comme  moi.  Voici  au 
reste  le  nom  des  écrivains,  le  titre  et  la  date  des  articles  ;  je  laisse,  bien 

entendu,  de  côté  ceux  qui  n'ont  fait  que  citer  les  passages  de  mes  pré- 

faces où  j'employais  ce  mot  : 
Gallot.  La  Presse,  24  mai  1880  (Frédéric  Plessix,  des  Côtes-du-Nord)  ; 

Avenir  de  Morlaix,  29  mai  (F. -M.  Luzel)  ;  Phare  de  la  Loire,  2  juin  (Ch. 
M.  Laurent,  du  Morbihan)  ;  La  Réforme,  1  $  juin  (Yves  Guyot,  de  Dinan); 

Polybiblion,  juillet  (A.  de  Barthélémy);  Revue   celtique,   janvier    1881 



Une  question  d'orthographe.  47$ 

(F. -M.  Luzel)  ;  Journal  d'Ille-et-Vilaine,  Ier  mars  1880  (L.  Decombe,  de 
Rennes)  ;  Revue  de  Bretagne  et  de  Vendée,  mai  1881  (0.  de  Gourcuff), 

etc.,  etc.  Je  pourrais  allonger  la  liste,  mais  ici  je  me  contente  de  citer 

les  articles  relatifs  à  mes  deux  premiers  volumes. 

Je  trouve  l'orthographe  gallo  dans  la  Bretagne  artistique,  juillet  1880 
(Léon  Guillet,  de  Nantes),  et  dans  la  Revue  celtique;  mais,  dans  ce  même 

recueil,  l'auteur  d'une  courte  analyse  de  la  Littérature  orale  de  la  Haute- 
Bretagne  écrit  gallot. 

Voici  maintenant  d'autres  documents  où  gallot  est  écrit  sans  t;  ils 
sont  antérieurs  à  mes  publications,  et  je  ne  les  ai  connus  que  depuis.  De 

Courcy,  Esquisses,  p.  $9  (vers  1 8601  écrit  les  Gallo  sans  s  final;  G.  Le 

Jean,  Récits  d'un  voyageur  dans  la  Cornouaille,  Gallos;  d'Amezeuil,  Récits 

bretons,  p.  98,  gallo  ;  Ernault,  De  l'urgence  d'une  exploration  philologique 
en  Bretagne,  1877,  p-  13,  ga&o  (le  même  auteur,  linguiste  très  distingué 

et  qui  s'est  occupé  du  patois  de  la  Haute-Bretagne,  a  depuis  écrit  gallot 

[Méthode  à  suivre  dans  l'étude  philologique  du  breton,  1881,  p.  12,  et 
Revue  celtique,  t.  V,  2,  219).  Dans  ce  dernier  travail,  M.  Ernault  regarde 

gallot  comme  formé  du  suffixe  français  ot,  et  il  lui  compare  le  synonyme 

chinot.  Tels  sont  les  documents  pour  et  contre  le  t  final  de  gallot. 

Quant  au  féminin  gallote,  M.  de  la  Borderie  me  permettra  de  lui  faire 

observer  que  sa  mémoire  le  trompe  ;  je  ne  me  souviens  pas  de  l'avoir 
imprimé  et  je  l'ai  vainement  cherché  dans  mes  livres;  je  l'ai  pourtant 
entendu  ces  dernières  années,  mais  deux  ou  trois  fois  seulement.  Voici 

un  exemple  que  je  retrouve  dans  mes  notes  :  «  Je  vais  vous  chanter  une 

chanson  gallote,  »  me  disait  un  chanteur  pour  exprimer  que  c'était  une 

chanson  du  pays.  J'ai  au  contraire  employé  quelquefois  galaise  (Fouquet 

l'écrit  ainsi),  notamment  dans  la  Littérature  orale  de  la  Haute-Bretagne, 
p.  264,  «  chanson  galaise  ». 

Ce  mot,  que  j'ai  rarement  entendu,  est  surtout  usité  —  et  il  l'est  peu 
—  sur  la  limite  des  deux  langues  ;  il  en  est  de  même  de  Gallot,  qui  est 

d'un  usage  plus  fréquent.  Dans  la  partie  éloignée  du  pays  bretonnant,  on 
emploie  plus  souvent  le  mot  sotbreton  pour  désigner  ceux  qui,  nés  dans 

l'ancienne  province  de  Bretagne,  ne  savent  que  le  français. 

Depuis  que  je  sais  que  le  t  final  est  contesté,  j'ai  fait  faire  une  petite 
enquête  pour  savoir  si  vers  Saint-Brieuc,  Quintin  et  Loudéac,  on  disait 

gallote  ou  gallaise.  Les  réponses  qui  me  sont  jusqu'ici  parvenues  sont 

unanimes  à  constater  qu'on  dit  gallaise,  prononcé  galaise  ou  galeèse;  un 

de  mes  correspondants  me  cite  ces  deux  vers  d'une  chanson  populaire  : 
C'est  une  gallaise 

Avec  sa  jupe  à  trois  laizes. 



476  Une  question  d'orthographe. 

Je  pense  donc  qu'on  doit  ranger  gallote  dans  la  catégorie  des  expres- 
sions peu  usitées. 

Je  dois  maintenant  remercier  mon  savant  compatriote  d'avoir  soulevé 

cette  discussion  avant  la  publication  de  mon  Glossaire.  Je  n'ai  point  de 

parti-pris  pour  gallot,  que  je  n'ai  pas  inventé,  mais  que  j'ai  souvent 
employé,  et,  plus  que  tout  autre  peut-être,  contribué  à  propager  sous 
cette  forme  orthographique.  Cependant,  si  la  terminaison  ot,  romane 

d'origine,  est  aussi  défendable  que  celles  en  ou  ou  en  0  qui  se  rattachent 

plutôt  au  celtique,  ne  faut-il  pas  garder  l'orthographe  gallo,  qui  se  dis- 
tingue nettement  de  gallo-romain,  gallo-grec,  etc.,  et  qui  désigne  un 

dialecte  essentiellement  français  de  formes  et  d'origines  ? 
Paul  Sébillot. 

III. 

GALLOT,  TURCOT. 

Après  les  exemples  anciens  rapportés  par  M.  de  la  Borderie,  il  me 

semble  bien  difficile  de  ne  pas  reconnaître  dans  Gallo  la  forme  ancienne 

et  la  bonne  orthographe  de  ce  nom  ethnique.  Le  t  final  y  a  été  introduit 

dans  les  temps  modernes  et  sous  la  plume  des  écrivains  par  une  fausse 

analogie  avec  les  noms  en  -ot,  si  fréquents  dans  notre  langue  et  où  le  t 

ne  se  prononce  plus.  C'est  par  la  même  confusion  que  dès  le  xive  siècle 

l'écrivain  français  Froissart  écrivait  Gallot,  avec  un  t,  parce  qu'il  ne 
connaissait  ce  mot  que  par  l'oreille  ;  c'est  au  même  temps  qu'on  écrivait 
en  Bretagne  même  Gallo  ou  Gallon. 

Le  français  populaire  de  notre  temps  a  de  semblables  confusions  dans 

les  mots  qui  naissent  sous  nos  yeux  mêmes.  M.  A.  Darmesteter,  dans 
son  curieux  ouvrage  De  la  création  actuelle  de  mots  nouveaux  dans  la  langue 

française,  écrit  (p.  261)  sergo1,  invalo,  camaro  (cf.  aussi  collabo,  formé 

il  est  vrai  par  apocope,  qui  manque  à  l'Index  de  M.  Darmesteter)  ; 
mais  il  écrit  (p.  101,  102)  moblot,  bousingot2,  tringlot;  n'est-ce  pas  au 

fond,  pour  l'oreille  et  pour  la  conscience  linguistique,  le  même  suffixe, 

1.  Nous  croyons  bien  avoir  rencontré  d'ordinaire  dans  les  journaux  l'orthographe 
sergoi. 

2.  A  propos  de  ce  mot,  M.  Darmesteter  remarque  :  «  l'intercalation  du  g  est  difficile 
à  expliquer.  »  A  notre  avis,  bousingot  et  sergot  sont  formés  avec  le  même  suffixe,  mais 

ce  que  nous  appellerions  un  suffixe  d'argot.  On  sait  en  effet  qu'un  des  procédés  employés 
pour  la  formation  d'un  langage  conventionnel  (c'est  le  cas  de  l'argot)  est  l'addition  d'une 
syllabe  indifférente  en  elle-même  dont  le  choix  est  convenu  entre  associés  ou  camarades, 
p.  ex.  Auverpin,  épicemar,  etc. 



Une  question  d'orthographe.  477 

quoiqu'il  soit  écrit  différemment  suivant  les  mots,  d'après  la  fantaisie  de 

celui  qui  le  premier  confie  le  mot  à  l'écriture  ? 

Il  y  a  pourtant  un  mot  dans  lequel  l'ancien  suffixe  -ot  n'a  rien  à  voir, 
c'est  le  mot  turco.  Ce  mot  appartient  incontestablement  à  la  langue  sabir, 

c'est-à-dire  à  la  langue  franque  des  anciens  Etats  barbaresques.  Ce  nom, 

appliqué  familièrement  au  tirailleur  indigène  de  notre  armée  d'Afrique, 
signifiait  d'abord  simplement  «un  Turc»  '  :  c'est  comme  synonyme  popu- 

laire de  musulman  indigène  qu'on  l'a  appliqué  au  volontaire  arabe,  kabyle 

ou  koulougli  servant  dans  notre  armée.  Or  l'o  de  turco  est  évidemment 
la  finale  italienne  0  entrée  dans  le  sabir  (cf.  p.  ex.  bono  «  bon  »,  balo 

«  bal  » ,  douro  «  dur  » ,  Franco  «  Franc  (monnaie  et  étranger)  » ,  tigro 

«  tigre  »,  Algerino  «  Algérien  »,  etc. 2).  Mais  la  langue  n'a  plus  cons- 
cience de  cette  origine  et  classe  le  mot  turco  dans  la  même  catégorie  que 

les  mots  en  -0  et  -ot  identiques  à  l'oreille,  collabo  ou  moblot.  Par  l'in- 
fluence de  l'orthographe  établie,  on  écrit  généralement  turco  sans  t ;  mais 

nous  venons  justement  de  rencontrer  ce  mot  écrit  turcot  sous  une 

plume  plus  populaire  que  lettrée  et  qui  se  laissait  guider  par  l'instinct. 
C'est  dans  le  journal  Le  Citoyen  et  la  Bataille  du  14  février  1883,  p.  2, 
col.  43. 

Pour  le  mot  Gallo,  on  n'avait  pas  d'orthographe  fixée  par  la  tradition 

et  l'usage  ;  on  ignorait  les  exemples  anciens  :  on  était  donc  amené  à 

suivre  l'analogie  des  noms  en  -ot,  prononcé  0.  Bannissons  donc  le  pré- 
tendant usurpateur,  et  rétablissons  Gallo,  et  mieux  peut-être  Galo 

comme  l'écrit  Fouquet,  dans  ses  droits,  honneurs  et  privilèges. 
H.  G. 

1 .  Nous  le  trouvons  avec  ce  sens  général  dans  un  livre  bien  antérieur  à  la  création 

des  régiments  de  tirailleurs  algériens  :  Dictionnaire  de  la  langue  franque  ou  petit  mau- 
resque, suivi  de  quelques  dialectes  familiers  et  d'un  vocabulaire  de  mots  arabes  les  plus 

usuels  à  l'usage  des  Français  en  Afrique.  Marseille,  1830,  in-18,  p.  88. 
2.  Nous  empruntons  ces  mots  au  glossaire  précité. 

3.  C'est  dans  la  liste  intitulée  :  «  Souscription  pour  les  quarante-six  condamnés  de 
Lyon  et  leurs  familles.  »  Dans  cette  même  liste  et  quelques  lignes  plus  bas,  nous  ren- 

controns une  méprise  analogue  pour  un  suffixe  d'origine  différente,  mais  qui  a  le  même 
son  :  «  Un  Morvandiot  enragé.  »  L'orthographe  régulière  est  Morvandeau;  voy.  Mèlu- 
sine,  col.  428.  —  Nous  trouvons  ailleurs  un  doublet  formé  d'un  autre  suffixe,  Morvandais 
dans  Restif  de  la  Bretonne,  Les  Contemporaines,  éd.  Assézat,  Paris,  1876,  p.  86. 

P.  S.  —  La  feuille  précédente  était  tirée  lorsqu'eurent  lieu  à  Paris  les  troubles  des 
9  mars  1883  (esplanade  des  Invalides),  11  (place  de  l'Hôtel-de-Ville)  et  13  (lycée  Louis- 
le-Grand).  A  l'occasion  de  ces  divers  événements,  nous  avons  rencontré  dans  tous  les 
journaux  la  graphie  uniforme  sergot  (avec  un  f). 

Rev.  Celt.  V  $2 



478  Notes  sur  des  textes  irlandais. 

NOTES  SUR  DES  TEXTES  IRLANDAIS. 

IIP. 

De  même  que  les  premières  pièces  de  'rhétorique'  dans  le  conte 

Echtra  Condla  Chaim,  ainsi  la  troisième  et  la  quatrième  ((1  et  $'),  la 

cinquième  et  la  sixième  (j  et  -y')  y  forment  des  paires  de  strophes  cor- 
respondantes. Je  vais  présenter  le  second  système.  Le  roi  Cond  adresse 

la  strophe  et  l'anti-strophe  à  son  druide  : 
P 

Not  dlim  a  Chordin  môrchetlaig  9 
forbond  dodomanic      as  dom  môo  airli  1 1 
as  dom  moo  cumachtu  nith       ndchim  thdnic  1 1 

0  gabussa  flaith.  5 

K 
Mu  imchomruc  delb  nemaicside  9 

cotoméicnigidar      immum  macc  rochdin  1 1 

d'airchelad  tre  thoathbandu      dim  Idim  rigdai  1 1 
brechtaib  ban  m-berir.  5 

36 

TRADUCTION. 

Je  t'implore,  ô  Coran  aux  chants  puissants  :  —  Une  dure  injonction 

m'est  venue,  —  Plus  forte  que  mon  dessein,  —  Lutte  plus  forte  que 

mon  pouvoir,  —  telle  qu'il  ne  m'en  est  pas  venu  —  Depuis  que  j'ai  pris 
l'empire  ! 

V 
Plus  forte  que  tout  combat  une  forme  invisible  —  me  tourmente  — 

au  sujet  de  mon  beau  fils  —  pour  l'enlever  par  des  ruses  magiques  — 
De  ma  main  royale  :  —  Par  des  charmes  féeriques  il  est  entraîné  ! 

ANNOTATIONS. 

Toutes  les  quatre  copies  que  j'ai  consultées  ont  môrchetlaig  môrdanaig, 

mais  le  mètre  comporte  seulement  ou  l'un  ou  l'autre  de  ces  deux  attri- 
buts. Je  prends  môrchetlaig  pour  le  seul  mot  original  à  cause  de  son 

allitération  avec  a  Chordin. 

1.  voy.  Rev.  ait.  V,  p.  389. 



Notes  sur  des  textes  irlandais.  479 

Le  mot  forband  se  trouve  plusieurs  fois  dans  le  Codex  de  Wùrzbourg  ; 

il  y  signifie  ceux  des  commandements  de  l'Ancien  Testament  qui  ont  été 

abolis  par  Jésus-Christ,  la  loi  judaïque  en  tant  qu'elle  est  en  opposition  à 
la  doctrine  chrétienne.  Dans  la  glose  scéla  et  senchaissi  elforbandi  qui  se 

trouve  Tit.  I,  14  ̂ Non  intendentes  Judaicis  fabulis  et  mandatis  hominum 

aversantium  se  a  veritate)  le  mot  forbandi  est  l'équivalent  des  «  mandata 

hominum  aversantium  se  a  veritate  ».  En  particulier  c'est  la  loi  dure 
«  oculus  pro  oculo,  dens  pro  dente  »  (2  Mos.  21,  24)  qui  est  indiquée 

par  forband,  comme  le  fait  observer  O'Donovan  dans  le  supplément  de 
son  Dictionnaire  s.  v.  Il  y  cite  aussi  un  vers  de  H.  3.  18  qui  donne  le 
même  sens  : 

Nirdhichuir  don  recht  reimi 

acbt  forbann  no  glor  gintligi. 

«  Il  n'abolit  de  la  loi  avant  lui  que  la  dure  injonction  ou  la  clameur 
«  païenne.  »  De  même  dans  notre  texte  la  dure  injonction  de  la  fée  qui 

veut  priver  le  père  de  son  fils  est  appelée  forband  ' . 

La  première  ligne  veut  dire  qu'on  ne  peut  pas  s'adresser  à  la  per- 

sonne qui  parle,  parce  qu'elle  est  invisible. 
Voici  les  leçons  des  manuscrits  dans  les  dernières  lignes  :  tre  thoath 

banda  di  laim  rigdai  brechtaib  ban  mberar  Eg.  ;  tre  thuathbannu  di  laim 

rig  do  brechtaib  ban  mberir  Le.  2  ;  rocaim  chelad  traeihad  (?)  bannu.  dim 

laim  righdi  brichtaib  ban  mberir  (les  premiers  mots  sont  corrompus)  Le.  1. 

Je  crois  que  toath-band  est  à  peu  près  le  même  que  tuath-chuird  (sic! 

pour  -cheard  ou  -chiurd)  «  sorcery  »  dans  O'Reilly's  Dictionary.  For- 
band et  toathband  contiennent  le  même  mot  band,  mais  le  simple  band 

n'a  pas  le  même  sens  technique  que  forband.  Le  mot  band,  bann  est 

expliqué  par  gnim,  mais  c'est  seulement  le  sens  général,  plus  spéciale- 
ment il  semble  s'approcher  du  sens  du  mot  anglais  «  trick  »,  car  dans 

les  glossaires  de  Cormac  et  d'O'Clery  le  dérivé  bannach  est  un  synonyme 
de  sinnach  (renard).  La  traduction  anglaise  de  tre  thoathbandu  serait  «  by 

heathen  tricks  ».  —  J'ai  admis  dim  lâim  dans  le  texte,  correction  heu- 
reuse de  Le.  1  pour  le  di  lâim  des  autres  copies. 

En  général,  j'ajoute  que  l'inversion  de  l'ordre  ordinaire  des  mots  est 

une  des  particularités  du  style  'rhétorique'. E.  Windisch. 

].  gabussa  Le.  1. 



BIBLIOGRAPHIE. 

Dissertazioni  sui  Britanni  e  sui  Cimbri  coll'  aggiunta  di  tri  articoli 
archeologici  del  Dott.  Vincenzo  de-Vit  ;  edizione  seconda  riveduta  ed 
ampliata,  458  p.  in-8°.  Milano,  Boniardi-Pogliani,  1882.  —  Prix  : 
$  lire. 

L'ouvrage  de  M.  Vincenzo  de-Vit  contient  trois  parties  absolument 

indépendantes  l'une  de  l'autre  :  i°  trois  dissertations  sur  la  distinction 
des  Britanni  de  l'île  et  de  ceux  du  continent  ;  20  une  dissertation  sur  les 

Cimbres  et  particulièrement  sur  la  route  qu'ils  ont  suivie  pour  aller  en 
Italie  ;  30  trois  articles  purement  archéologiques.  Ces  divers  travaux 

avaient  déjà  été  publiés  dans  des  recueils  savants  d'Italie  :  l'auteur  les  a 
revus  et  complétés  en  les  présentant  au  public  en  un  volume. 

L'étude  sur  les  Britanni,  la  seule  partie  de  l'ouvrage  qui  intéresse 
directement  la  Revue  celtique,  en  forme  la  partie  la  plus  considérable  et 

la  plus  neuve,  mais  aussi  la  plus  paradoxale  et  la  moins  fondée.  Ce  n'est 
pas  sans  étonnement  que  l'on  voit  un  homme  de  la  valeur  de  M.  Vin- 

cenzo de-Vit  se  lancer  dans  une  théorie  tellement  étrange  que  toute 

l'érudition  du  monde,  toutes  les  ressources  de  l'esprit  le  plus  subtil  ne 
sauraient  la  rendre  supportable  :  l'exposer,  c'est  la  réfuter. 

Le  point  de  départ  de  la  théorie  de  M.  Vincenzo  de-Vit  a  été  un 

diplôme  de  Domitien  d'après  lequel  une  cohors  I  britannica  miliaria  était 
stationnée  en  Pannonie  en  même  temps  qu'une  cohors  I  Briitonum 
miliaria. 

Borghesi  '  s'était  déjà  demandé  si  ces  Brittones  et  ces  Britanni  n'étaient 
pas  deux  peuples  différents.  M.  Vincenzo  de-Vit  est  plus  hardi  ;  il  met 

les  uns  sur  le  continent,  les  autres  dans  l'île  de  Bretagne.  Ces  Bretons 

continentaux,  dont  personne  avant  lui  ne  soupçonnait  l'existence,  il 
connaît  leur  histoire  ;  il  les  suit  depuis  leur  berceau,  à  travers  leurs 

migrations  jusqu'à  la  fin  de  leur  odyssée,  depuis  le  Jutland  jusqu'en 

1.  Annali  dell'  Istituto  archeologico,  1846,  p.  314  et  suiv.  ;  cf.  la  collection  de  ses 
œuvres  complètes  publiée  à  Paris  en  1869,  in-40.  T.  V,  p.  5  et  suiv. 



Bibliographie.  48 1 

Armorique.  Comme  cet  établissement  en  Armorique  n'avait  pu  avoir 
lieu  qu'au  ve  siècle,  force  était  à  M.  V.  de- Vit  de  leur  trouver  un 
séjour  temporaire  autre  part  sur  le  continent.  Pline  le  lui  fournit  : 
«  A  Scaldi  incolunt  extera  Toxandri  pluribus  nominibus,  dein  Menapii, 

Morini,  Aromarsaci  juncti  pago,  qui  Gesoriacus  vocatur,  Britanni, 

Ambiani,  Bellovaci.  —  Frisiabones,  Betasii,  etc.  (Hist.  nat.,  lib.  IV, 

c.  5 1,  §  109,  éd.  Sillig.).  D'où  venaient  ces  Britanni  que  César  ne  men- 
tionne pas?  De  l'île?  Il  n'y  faut  pas  songer,  selon  M.  V.  de-Vit  :  les 

Romains  n'auraient  pas  permis  à  une  tribu  bretonne  de  s'établir  dans 

ces  parages.  Ils  viennent  du  Jutland,  c'est-à-dire  d'une  insula  Briîtia 
dont  nous  parle  Procope.  Nous  mettons  le  passage  sous  les  yeux  du 
lecteur  : 

Bpiruia  oè  Y)  vyjgoç  km  toutou  jilv  tou  ûx.Eavou  [àpxTÛou]  xeÏTat,  tyjç 

yjovoç  où  tcoaXÔ)  ûCkoOcV,  <xaa'  ccov  à%b  craotav  cta'Âoaiwv  */,aTavuy.pù  tûv 
tou  Pïjvou  èxêoAûv  [j.aXtaTa  •  BpeTTtxviaç  oè  v.a\  0o6ay;ç  tyjç  vyjgou  [j.£Tac;6 

èffTiv,  èirel  Bp£TT<xv(a  \tk"i  izpbç  cuovtoc  tcou  y.£trat  vpaov  y.axà  tyjç  'Ictox- 
vûv  Ta  èV/aTa  yûpaç  à[x«pl  gtocoicuç  cùy  fjccov  Yj  TeTpaxta/tXtouç  tyjç 

YJTCSi'pou  oiéyoDaa.  BpiTTt'a  §è  èç  ty]ç  TaWiaq  là  otugôev,  à  oyj  xpbç  ûy,£a- 

vbv  T£Tpa[xu.éva,  'Iczaviaç  oyjXovcti  xal  BpsTTavi'aç  icpbç  Boppav  àv£fjicv. 
GouXyj  oè,  cca  ys  àv6pw:rotç  etSévat,  èç  (i)y.£avou  tou  xpbç  tyj  àpy.TQ)  Ta 

sayoLza  y.eizai   —  BpiTilav  8è  tyjv  VYiaov  IOvyj  Tpia  TC>Auav6p(07ucTaTa 

I/ouoi,  (3ao'.A£Ùç  T£  £tç  ooitûv  £y.acT(o  èçécrcYjxev.  'Ovc^aTa  oè  xèlrat  toiç 

I6v£<n  toutoiç  'Af/i'Aoi  ts  y,ai  <ï>pia<70V£ç  xat  01  tyj  vyj<7<j)  6[j.ûvuu.gi  BpiT- 
to)V£ç  •  ToaauTY)  oè  f,  tûv  §£  tûv  £Ôvûv  7C0Auav8pG)T:£a  cpaîveTai  ouca,  ûgte 
àvàracv  èroç  y.aTà  itgXaoùç  èvOévoî  [X£TavtcTa[j,£Voi,  c;uv  Yuvaic;(  %al  Ttatslv, 

èç  Opà^ffouç  ywpouaiv.  01  oè  èvor/iÇouGiv  èç  *fY]ç  ty]ç  <7cp£TÉpaç  tyjv  èpY)- 

I^OTèpav  8o7,ouoav  £tvat,  y.at  à::'  ocÙtou  tyjv  v^gov  iîpocTrot£Ta6ai  <pa<uv  ■ 
ûgt£  àu.£A£i  où  toXaû  7ïpcT£pov  o  ̂ pâ^ytov  (3aGtA£Ùç  èici  7rp£cê£ta  tûv  oî 

èTUTYjoawv  Tivàç  xapà  PaaiAéa  'Iouartviavbv  èç  BuÇàvTiov  gteiaocç,  àvopaç 

aÙTOÏç  èy.  tûv  'Affi^wv  £uvè7C£[j.ili£  <ptXoTifj.ouu;£Voç  ûç  y.ai  yj  vyjgoç  fjBe 
Trpbç  aÙTOu  àp-/£Tat  '. 

«  L'île  Brittia  est  située  dans  cet  Océan  (l'Océan  septentrional),  pas 
bien  loin  du  continent,  tout  au  plus  à  deux  cents  stades  en  face  les 

bouches  du  Rhin.  Elle  est  entre  la  Bretagne  (Brettania)  et  Thulé.  La 

Bretagne  en  effet  incline  vers  l'Occident,  vers  l'extrémité  de  l'Espagne, 

et  elle  n'est  pas  à  moins  de  quatre  cents  stades  du  continent.  L'île  Brit- 

tia est  située  derrière  la  Gaule,  vers  l'extrémité  qui  est  tournée  vers 

i.  Procope,  De  bello  Gothic,  lib.  Vi,  c.  20. 



482  Bibliographie. 

l'Océan,  au  nord  de  l'Espagne  et  de  la  Bretagne.  Thulé,  d'après  ce 
qu'on  en  peut  savoir,  est  située  à  l'extrémité  de  l'Océan  septentrional... 
Trois  nations  extrêmement  nombreuses  habitent  l'île  Brittia.  Chacune 

d'elles  est  gouvernée  par  un  roi  particulier.  Ces  nations  portent  le  nom 
d'Angles,  de  Frisons  et  de  Bretons;  ces  derniers  tirent  leur  nom  de 
l'île.  La  population  chez  ces  peuples  est  si  nombreuse  que  tous  les  ans, 
émigrant  de  leur  pays  en  grand  nombre,  avec  leurs  femmes  et  leurs 

enfants,  ils  passent  chez  les  Francs.  Ceux-ci  les  établissent  sur  la  partie 

de  leur  territoire  qui  paraît  la  plus  déserte  ;  et  c'est  à  cause  de  cela, 
dit-on,  qu'ils  élèvent  des  prétentions  sur  l'île  même.  C'est  ainsi  que,  il 
n'y  a  pas  longtemps,  le  roi  des  Francs  ayant  envoyé  en  ambassade 
quelques-uns  de  ses  intimes  à  Byzance,  vers  l'empereur  Justinien,  leur 
adjoignit  des  hommes  de  la  nation  des  Angles,  pour  faire  croire  que 
cette  île  est  sous  sa  domination.  » 

Ce  qui  nous  paraît  ressortir  de  tout  ce  morceau,  c'est  que  la  géogra- 
phie de  Procope  était  très  confuse.  Qu'est-ce  que  cette  île  Brittia,  située 

entre  la  Brettania  et  Thulé  ?  Le  Jutland,  dit  M.  V.  de-Vit.  Mais  le  Jut- 

land  n'est  pas  à  deux  cents  stades  en  face  de  l'embouchure  du  Rhin  ;  le 
Jutland  n'est  pas  derrière  la  Gaule,  du  côté  de  l'Océan.  Ce  dernier  trait 
convient  plutôt  à  la  partie  de  la  péninsule  armoricaine,  à  qui  les  émigrés 

de  l'île  ont  apporté  leur  nom  national. 
C'est  l'apparition  dans  l'histoire  de  cette  nouvelle  Bretagne  qui,  sans 

doute,  a  troublé  la  géographie  de  Procope.  L'émigration  qu'il  nous 
signale  de  l'île  Brittia  sur  les  terres  des  Francs  est  sans  doute  l'émigra- 

tion des  Bretons  insulaires  en  Armorique,  de  la  fin  du  ve  à  la  fin  du 
vie  siècle. 

Les  erreurs  ne  manquent  pas  d'ailleurs  dans  cette  partie  de  l'œuvre 
de  Procope.  C'est  ainsi  que  nous  lisons  au  chapitre  14  de  bello  Gothîco 
que  Thulé  est  dix  fois  plus  grande  que  la  Brettania.  La  suite  du  récit  de 

Procope  ne  permet  pas  de  douter  qu'il  n'ait  confondu  les  deux  Bretagnes. 
Radiger,  fils  d'Hermegieclus,  roi  des  Varnes,  devait  épouser  une  fille  de 
l'île  Brittia,  sœur  du  roi  des  Angles.  Son  père,  en  mourant,  lui  fait 
renoncer  à  ce  mariage  :  il  épouse  sa  belle-mère,  sœur  du  roi  franc  Theo- 
debert.  La  sœur  du  roi  des  Angles,  irritée  de  cet  affront,  équipe  quatre 
cents  vaisseaux  et  aborde  avec  des  guerriers  angles  au  pays  des  Varnes, 

qu'elle  bat  complètement.  Ajoutons  que,  d'après  Procope,  cette  île 
Brittia  était  coupée  en  grande  partie  par  un  mur  :  souvenir  confus  du 
mur  d'Hadrien  ou  d'Antonin. 

D'après  M.  V.  de-Vit,  cette  communauté  d'origine  des  Angles  et  des 
Bretons  explique  pourquoi  ces  derniers,  pressés  par  les   Pietés   au 



Bibliographie.  483 

ve  siècle,  appellent  les  Angles  à  leur  secours  :  c'est  faire  des  Bretons 
un  peuple  de  race  germanique1. 

Etablis  près  des  Menaces  du  temps  d'Auguste,  les  Bretons  de  M.  V. 

de-Vit,  descendus  du  Jutland  comme  ceux  de  l'île  de  Bretagne,  mais 

longtemps  après,  ne  font  point  parler  d'eux  dans  l'histoire  pendant 
quatre  siècles.  Au  v°  siècle,  ils  se  réveillent  avec  leur  langue,  leurs 
mœurs,  leur  nationalité  intactes,  au  milieu  du  déchaînement  des  bar- 

bares germains,  sous  la  conduite  d'un  chef,  Riothime,  et  prêtent  leur 

secours  à  l'empereur  Anthémius  contre  Euric,  roi  des  Wisigoths.  Ce 
sont  ces  Bretons  qui,  à  la  fin  du  ve  siècle,  se  retirent  en  Armorique  et 
la  transforment.  Il  y  aurait  bien  eu  quelques  émigrés  insulaires,  mais 

en  petit  nombre.  M.  V.  de-Vit  s'acharne  à  prouver  que  ce  n'est  pas 

l'émigration  insulaire  qui  a  créé  la  Bretagne  française  :  c'est  une  partie 

considérable  de  son  travail.  Il  ne  démontre  qu'une  chose,  c'est  qu'il 

connaît  mal  la  question.  Pour  lui,  il  n'y  a  en  faveur  de  l'émigration 

insulaire  qu'un  témoignage  formel,  celui  d'Eginhard,  qu'il  récuse  d'ail- 

leurs. Cependant  ce  bon  Eginhard,  comme  il  l'appelle  familièrement  (// 
buon  Eginhardo),  devait  avoir  eu  sur  ce  point  des  renseignements  précis; 
il  avait  vu  à  la  cour,  de  Charlemagne  beaucoup  de  chefs  bretons  venant 

faire  leur  soumission  au  tout-puissant  empereur.  D'ailleurs  il  y  a  de 
l'émigration  insulaire  bien  d'autres  preuves  à  l'appui  que  M.  V.  de-Vit 
ignore  ;  le  témoignage  de  nombreuses  vies  de  saints,  dont  quelques-unes 

fort  anciennes,  des  faits  historiques  importants,  l'identité  de  coutumes, 
de  noms  propres,  de  noms  nationaux  (on  retrouve  en  Armorique  le 

nom  même  de  deux  grandes  tribus  insulaires  inconnues  avant  le  vi«  siècle 

sur  le  continent  et  occupant  la  plus  grande  partie  de  la  péninsule  :  les 

Cornavii  et  les  Dumnonii)  ;  enfin,  preuve  décisive  et  qui  dispenserait 

des  autres,  non  pas  seulement  la  parenté,  mais  l'identité  de  langue  au 
xe  siècle  des  deux  côtés  du  détroit.  M.  V.  de-Vit  non  seulement  ne  con- 

naît pas  les  sources,  mais  il  ignore  les  travaux  faits  sur  cette  question; 
il  ignore  D.  Lobineau,  D.  Morice,  MM.  de  Courson  et  A.  de  la  Borde- 

rie,  etc.  Il  cite  seulement  M.  Halléguen  ! 

Nous  venons  d'exposer  à  grands  traits  la  théorie  de  M.  V.  de-Vit. 
Nous  laissons  de  côté  les  arguments  de  détail  :  ils  ne  nous  paraissent 

pas  mieux  fondés.  Nous  serions  tentés  de  retourner  à  M.  V.  de-Vit  le 

reproche  qu'il  adresse  à  ceux  qui  font  venir  les  Bretons  armoricains  de 

l'île  de  Bretagne  :  Io  non  credo  che  in  îutîa  la  storia  si  possa  trovare  ma 
opinione  emessa  con  tanta  leggerezza  (p.  31). 

1.  V.  de-Vit,  Dissertazioni  sui  Britanni,  p.  19,  en  note. 



484  Bibliographie. 

La  question  de  savoir  pourquoi  les  Romains  ont  donné  à  deux  cohortes 

originaires  du  même  pays  des  appellations  différentes,  pourquoi  on  trouve 
en  même  temps  en  Pannonie  une  cohors  I  britannica  milliaria  et  une 

cohors  I  Brittonum  milliaria,  reste  entière.  Il  est  possible  que  la  seconde 

appellation  soit  postérieure  à  la  première.  L'appellation  ordinaire  chez 

les  Latins  pour  les  habitants  de  l'île  est  Britanni.  Le  nom  de  Brittones, 

qui  paraît  bien  leur  nom  national  véritable,  n'a  été  en  usage  chez  les 

Romains  qu'assez  tard.  On  peut  supposer  que  les  peuples  de  l'est  de  la 

Bretagne,  d'origine  gauloise  pour  la  plupart,  ont  pris  le  nom  de  Bri- 

tanni, c'est-à-dire  d'habitants  de  la  Britannia,  tandis  que  les  indigènes 
portaient  le  nom  national  de  Brittones. 

Après  avoir  créé  une  série  de  cohortes  Britannicae,  les  Romains  ont 

pu  en  créer  une  autre  de  cohortes  Brittonum.  Le  nom  de  Brittia,  qu'on 

remarque  pour  la  première  fois  dans  Procope,  mérite  l'attention  :  c'est 
bien  la  forme  ancienne  du  nom  par  lequel   les   Bretons  armoricains 

désignent  leur  pays  :  Breiz  pour  Breith,  en  vannetais  Breih. 
J.  Loth. 

Die  Romanischeu  Landschaften  des  Roeraischen  Reiches,  Stu- 

dien  ùber  die  innere  Entwickelungen  in  der  Kaiserzeit,  von  Dr  Julius 
Jung,  A.  0.  Professeur  der  alten  Geschichte  auf  der  K.  K.  Univer- 

sitaet  zu  Prag,  xxxn-574  p.  in-8°.  Innsbruck,  Wagner,  1 88 1 .  — 
Prix  :  12  mk.  (1 5  fr.). 

La  période  qui  s'étend  de  l'apogée  de  la  puissance  romaine  à  l'inva- 

sion des  Barbares  et  à  la  formation  des  nations  nouvelles  de  l'Europe  est 
une  des  plus  obscures  parce  que  les  documents  historiques  sont  rares  et 

fragmentaires  et  que  les  écrivains  de  cette  époque  même  ne  se  rendaient 

pas  compte  de  la  transformation  qui  s'opérait  autour  d'eux.  C'est  pour- 
tant une  période  intéressante  pour  nous,  parce  que  nous  y  voyons  se 

former  le  chaos  d'où  sont  sorties  les  nations  modernes.  Elle  présente 
aussi  un  autre  intérêt  pour  ceux  qui  sont  inquiets  des  destinées  de  la 

société  moderne  et  de  l'avenir  de  la  civilisation,  en  montrant  ce  que 

devient  une  société  où  la  richesse  et  l'amour  des  jouissances  n'ont  cessé 
de  s'accroître  tandis  que  s'affaiblissait  l'empire  des  idées  morales  et  reli- 

gieuses. M.  Jung,  dans  le  livre  que  nous  annonçons,  a  quelques  obser- 

vations très  justes  sur  l'antagonisme  des  riches  et  des  pauvres  qui  affai- 
blissait le  grand  corps  romain  contre  les  Barbares  et  désintéressait  de  la 

défense  ceux  qui  n'avaient  rien  à  conserver. 

L'ouvrage  de  M.  J.  s'ouvre  par  une  belle  introduction  sur  les  rapports 



Bibliographie.  485 

de  l'ère  impériale  avec  l'histoire  ancienne  et  avec  l'histoire  moderne  :  en 

la  terminant,  l'auteur  caractérise  les  diverses  classes  de  documents  qu'il 
va  mettre  en  œuvre,  monuments  épigraphiques,  écrivains  anciens,  tra- 

vaux des  modernes.  Alors  il  étudie  les  différentes  provinces  de  l'empire 

romain  dans  l'ordre  suivant  :  Espagne,  p.  1-89  ;  —  Afrique,  p.  90-189; 
—  Gaule,  190-27}  ;  —  Bretagne,  p.  274-3  [3  5  —  Pavs  ̂ u  Danube  et 

Illyrie,  p.  314-481  ;  —  Italie,  p.  482-558. 

On  voit  que  nos  pays  celtiques,  Gaule  et  Grande-Bretagne,  occupent 

une  grande  place  dans  ce  volume.  M.  J.  donne  l'état  présent  de  la  science 
sur  leur  histoire  dans  la  période  romaine,  avec  une  richesse  dt  textes  et 

de  références  bibliographiques  qui  fait  de  ce  chapitre  comme  un  manuel 

et  un  guide  pour  des  études  plus  approfondies.  La  conquête,  la  condition 

juridique  de  la  province,  son  organisation  administrative,  l'état  et  la  dis- 
tribution de  ses  races,  les  progrès  de  la  langue,  de  la  civilisation  et  des 

mœurs  romaines,  l'agriculture,  le  commerce,  l'industrie  et  l'état  écono- 
mique, sont  les  points  de  vue  principaux  auxquels  M.  J.  décrit  les  pays 

qui  ont  formé  l'empire  romain,  et  auxquels  Rome,  en  échange  de  leur 

indépendance  politique,  avait  apporté  l'ordre,  la  paix  et  la  prospérité. 

Dans  une  enquête  qui  s'étendait  sur  la  plus  grande  partie  de  l'Europe, 
et  où  M.  J.  avait  à  recueillir  des  témoignages  d'ordres  bien  divers,  nous 

n'avons  constaté  aucune  défaillance,  et,  —  du  moins  pour  ces  deux  pro- 
vinces où  se  restreint  notre  compétence,  —  nous  pouvons  louer  partout 

et  le  bon  aloi  de  l'érudition  et  la  sûreté  de  la  critique. 

En  dehors  de  quelques  fautes  d'impression  dans  des  noms  d'homme  et 
de  lieu  ',  nous  n'avons  de  réserves  à  faire  que  sur  deux  points  de  détail. 

P.  233,  M.  J.  parle  de  l'élément  celtique  en  Armorique  de  façon  à  laisser 

croire  au  lecteur  qu'il  y  date  de  l'époque  gauloise.  Or  on  sait  que  l'élé- 
ment celtique  y  disparaissait  (et  y  avait  sans  doute  disparu  tout  à  fait) 

comme  dans  le  reste  de  la  Gaule  quand  il  y  fut  introduit  à  nouveau  par 

les  émigrants  bretons  de  l'île  de  Bretagne.  M.  J.  peut  s'en  convaincre 

lui-même  par  le  texte  de  Nennius  qu'il  cite  plus  loin  p.  312,  n.  3.  — 

P.  280,  M.  J.,  avec  beaucoup  d'écrivains  qui  se  sont  laissé  tromper  par 

une  ressemblance  fortuite  de  son,  identifie  Mona  avec  Man.  C'est  une 

erreur  :  Mona  est  l'ile  voisine  de  la  côte  du  pays  de  Galles  que  nous 

appelons,  d'après  le  nom  que  lui  ont  donné  les  Anglais,  Anglesey,  mais 

1.  P.  217,  il  faut  lire  'ATo-jcaoy/.ov  (et  non  Aduacuton)  —  Lisieux.  —  4  lignes 
avant  la  fin  de  la  page,  corriger  :  Chalon-sur-Saône  (de  Cabillones).  M.  J.  a  confondu 
Chalon-sur-Saône  et  Châlons-sur-Marne.  —  P.  230,  lire  :  Lukotikia.  —  P.  277,  lire  : 
Caratacus  ou  Caractacus,  mais  non  l'horrible  nom  Cataraktus.  —  P.  285,  Galgacus 
devient  Calagacus. 



486  Bibliographie. 

que  les  Gallois  appellent  encore  de  son  vieux  nom  Mon.  Man  était  en 

latin  Monapia1.  —  Encore  une  critique,  mais  celle-là  générale  :  il  ne 
nous  paraît  pas  que  M.  J.  ait  mis  en  lumière  le  caractère  révolutionnaire 

de  la  propagande  chrétienne  :  c'a  été  pourtant  une  des  plus  importantes 
parmi  les  causes  de  dissolution  du  monde  romain. 

H.  G. 

Origines  Celticœ  (a  fragment)  and  other  Contributions  to  the  History 
of  Britain  by  Edwin  Guest,  LL.  D.  etc.  2  vol.  in-8°.  London,  Mac- 
millan,  188?. 

M.  Edwin  Guest  était  parmi  les  historiens  anglais  contemporains  un 

de  ceux  qui  avaient  étudié  avec  le  plus  de  zèle  et  de  talent  l'histoire  et 
la  géographie  du  sud  de  la  Grande-Bretagne  aux  époques  bretonne  et 

anglo-saxonne,  et  pour  ne  laisser  échapper  aucune  source  d'information, 
il  s'était  rendu  familières  la  langue,  la  littérature  et  l'histoire  du  pays  de 
Galles.  Après  sa  mort,  ses  amis,  dans  un  souvenir  pieux,  ont  voulu 

réunir  les  discours  qu'il  avait  prononcés  dans  quelques  congrès  de  l'ins- 
titut archéologique  de  la  Grande-Bretagne,  et  ses  dissertations  disper- 
sées dans  YArchœological  Journal 2.  —  Les  principales  de  ces  disserta- 

tions, que  nous  retrouvons  dans  ce  recueil  posthume,  ont  pour  sujet 

l'invasion  de  l'île  de  Bretagne  par  Jules  César,  la  campagne  d'Aulus 
Plantius  en  l'an  43,  les  premiers  établissements  des  Anglo-Saxons  dans 
le  sud  de  la  Grande-Bretagne,  Stonehenge,  les  voies  romaines,  la  con- 

quête de  la  vallée  de  la  Severn,  etc.  On  a  rendu  service  aux  historiens  en 
mettant  ainsi  à  leur  portée  des  travaux  peu  aisément  accessibles  dans  les 

revues  où  ils  avaient  vu  le  jour.  —  M.  G.  préparait  depuis  longtemps 
un  ouvrage  sur  la  Grande-Bretagne  et  ses  origines  ;  ses  amis  en  ont 

publié  ce  qu'ils  ont  trouvé  à  l'état  de  rédaction  dans  les  papiers  du 
savant  défunt.  Ces  fragments  occupent  tout  le  premier  volume  et  une 

partie  du  second.  M.  G.  était  remonté  très  haut,  jusqu'aux  premières 
origines  ethniques  de  l'Europe,  et  il  s'était  étendu  jusqu'à  l'histoire  des 
peuples  sémitiques  et  des  Egyptiens.  Il  y  a  là  beaucoup  de  recherche  et 

de  lecture:  il  nous  semble  pourtant  que  M.  G.  ne  s'était  pas  tenu  au 
courant  de  tous  les  travaux  publiés  depuis  quinze  ans  sur  l'ethnographie 
ancienne  de  l'Europe,  notamment  les  savants  livres  de  MM.  Mullenhoff 
et  d'Arbois  de  Jubainville.  Mais  il  y  aurait  mauvaise  grâce  à  critiquer 
une  œuvre  inachevée,  fragmentaire  et  posthume.  —  Jugé  dans  son 

1.  Cf.  Revue  Critique,  1869,  t.  1,  p.  405,  et  1873,  t.  I,  p.  71. 
2.  Plusieurs  de  ses  articles  avaient  été  reproduits  dans  V Archxologia  Cambrensis. 



Bibliographie.  487 

ensemble,  ce  recueil  est  une  publication  utile  aux  études  historiques  en 

même  temps  qu'un  hommage  rendu  à  la  mémoire  d'un  érudit  modeste  et 
d'un  historien  sagace. 

H.  G. 

Essai  sur  le  verbe  néo-celtique  en  irlandais  ancien  et  dans  les 
dialectes  modernes,  son  caractère,  ses  transformations,  par  J.  Loth, 

agrégé  de  l'Université,  élève  diplômé  de  l'Ecole  des  hautes-études. 
Paris,  Leroux,  1882.  In-8°,  vj-92  pages.  —  Prix  :  5  fr. 

Cet  ouvrage  n'est  plus  à  signaler  au  monde  savant.  Je  ne  puis  que 

m'associer  pleinement  aux  éloges  qu'a  donnés  M.  d'Arbois  de  Jubain- 
ville  (Revue  critique  du  30  oct.  1882,  p.  341-345)  à  ces  paradigmes 
raisonnes  de  la  conjugaison  dans  tous  les  idiomes  gaéliques  et  bretons, 

et  à  la  plupart  des  observations  théoriques  de  l'auteur.  Je  dois,  en  même 

temps,  imiter  les  réserves  d'un  juge  si  compétent,  au  sujet  des  exagé- 
rations où  M.  L.  a  été  entraîné  quelquefois  par  un  point  de  vue  trop 

exclusif  et  par  l'influence  de  certaines  locutions  modernes,  dans  les- 
quelles le  verbe  a  été  supplanté  par  le  pronom. 

C'est  ainsi  que  nous  trouvons,  p.  35  (cf.  p.  89),  un  rapprochement 
plus  que  douteux  entre  le  verbe  breton  co,  il  est,  et  le  pronom  ef  (eiri), 

il.  En  effet,  le  w  du('gallois  yw  =  eo  doit  venir  d'un  v,  et  non  d'un  m. 
Les  formes  ef-hen,  ef-hi,  est-il,  est-elle,  sont  spécialement  armori- 

caines. Cf.  derf,  chêne,  variante  de  dero,  gall.  derw.  Vf  moyen  breton 

venant  de  m  se  nasalise  en  vannetais  :  prean,  ver,  nean,  ciel,  inean,  âme, 

=  moy.  bret.  preff,  neff,  eneff,  vieil  irlandais  cruim,  nem,  anim.  On  a 
donc  régulièrement  dans  le  dialecte  de  Vannes  ean,  il,  en  regard  du 

moy.  bret.  eff,  v.  gall.  em,  tandis  que  les  variantes  vannetaises  de  eo 
sont  eu,  u,  e,  /,  sans  nasale. 

Du  reste,  la  façon  dont  le  breton  moderne  a  été  traité  dans  ce  travail 

peut  donner  lieu  à  quelques  critiques. 

Ainsi  e  maont,  emont,  p.  78,  sont  des  barbarismes  pour  e  maint,  emint, 

en  Tréguier  [e)meint,  «  ils  sont  (actuellement)  »  :  autant  vaudrait  écrire 

en  latin  possant  pour  possunt,  d'après  amant.  La  p.  73  nous  présente  de 
regrettables  solécismes  contre  les  lois  de  mutation  initiale.  Une  inexacti- 

tude d'un  autre  genre  se  rencontre  p.  35,  où  deux  éléments  disparates, 
ar-n-,  sur  (en  vannetais),  et  -ezo,  eux  (en  léonnais),  sont  combinés  pour 

faire  le  mot  arn-ezo,  produit  bâtard  décoré  à  tort  du  titre  d'armoricain. 

Je  n'entreprendrai  pas  une  énumération  complète  des  formes  de  la 
conjugaison  bretonne  actuelle  omises  par  M.  L.  Voici  seulement  quel- 



488  Bibliographie. 

ques-unes  des  plus  usitées  de  l'actif  régulier,  avec  l'indication  des  pages 
où  elles  devraient  se  trouver  : 

Indicatif  présent.  2e  pers.  pi.  Karit,  Kirit,  Léon,  Cornouaille  (p.  6$); 

pr.  sec.  2e      —      Karac'h,  Léon  (p.  70)  ; 
prétérit.  re  p.  sing.  Karjoun,  Karjon,  Karchon,  Léon1  (p.  69); 

3e       —      Kares,  Tréguier  ; 

2e  pers.  pi.  Karzot,  Karjot,  Léon,  Tréguier  ; 

futur.      2e  p.  sing.    Karei,  Vannes  (p.  67); 

3  e      —       Karou,  Vannes,  Tréguier  ; 

ire  pers.  pi.  Karfeomp,  Tréguier  ; 
2e      —       Karfot,  Tréguier  ; 

—  Karféet,  Tréguier  (on  dit  même  Karféfet)  ; 

—  Kerroi,  Léon,  cf.  moy.  br.  querhet,  Gr. 
M  y  st.  de  Jésus,  45  ; 

—  Karoc'h,  Léon,  cf.  moy.  gall.  -och  ; 
3e      —      Karouint,  Tréguier,  cf.  m.  gall.  -oint; 

Conditionnel  prés.    ire  p.  sing.  Karren,  etc.,  Corn.,  cf.  moy.  br.  me 
carhe,  Sainte  Nonne,  1 58  (p.  71)  ; 

2e  pers.  pi.  Kareheoh,  Kareheah,  Vannes. 

Le  participe  présent,  d'après  la  p.  75,  se  forme  en  armoricain  au 
moyen  de  la  préposition  oz,  ouz,  et  en  vannetais  au  moyen  de  in  ur. 

Cette  dernière  formation  (en  eur,  moy.  bret.  en  un,  Gr.  Myst.  de  Jésus, 

115)  est  aussi  armoricaine  que  l'autre.  Le  mot  vannetais  qui,  dans  cet 

emploi  spécial,  remplace  oz,  ouz  (0,  oc' h)  est  e,  i.  En  Tréguier  on  se  sert 
aussi,  en  ce  sens,  des  expressions  en  em,  ouz  en  em. 

Ces  méprises  et  ces  lacunes  se  remarquent,  d'ailleurs,  dans  une  partie 

de  l'ouvrage  qui  en  elle-même  a  une  importance  secondaire,  et  elles  ne 

diminuent  que  faiblement  le  réel  mérite  de  l'ensemble. 
Emile  Ernault. 

1.  Cf.  en  vannetais  pe  gavezan,  quand  je  trouvai  ;  ê  chomezan,  je  restai,  Voc.  nom.  ou 
dialogues  fr.  et  br.,  Vannes,  1863,  p.  126,  151  ;  e  houlennezen,  je  demandai,  Livr  bugalc 
Mari,  Roêhon,  1881,  p.  246.  Ces  formes  semblent  équivalentes  au  prétérit  secondaire  moy. 

gall.  -asswn,  -ysswn.  Voici  d'autres  exemples  de  ce  même  changement  de  sens.  Troi- 
sième pers.  sing.  vannetais  larezai,  il  dit  :  Men  Doue,  me  Mestr,  e  larezai  (traduction 

de  «  Dixit  :  Tu  es  Deus  meus  »),  Choege  nehuè  a  gannenneu,  Guénet,  1829.  p.  113. 
Cf.,  dans  le  sens  propre,  é  cârezê,  elle  aurait  voulu  {Livr  bugalé  Mari.  p.  242),  =  gall. 
moy.  -assei,  yssei.  Deuxième  pers-  pi.  :  pe  gaweah    en  hum  lakezeah,  chaque  fois  que 
vous  trouviez   vous  vous  êtes  mis  (Ibid.,  p.  359;.  Troisième  pers.  pi.  :  e  intannezent, 

ils  incendièrent,  etc.  {ibid.,  p.  428).  D'après  cela,  on  peut  croire  que  la  2e  pers.  sing. 

du  prétérit  primaire  en  breton,  kar'zout,  karjout,  moy.  bret.  lequesot,  tu  mis,  Gr.  Myst. 
de  Jésus,  p.  183,  correspond  pour  la  forme  au  prêt,  secondaire  moy.  gallois  en  -assut. 



Bibliographie.  489 

Bemerkungen  tiber  die  lateinischen  Lehnwœrter  im  Irischen. 
Erster  Theil  :  Zur  Lautlehre.  Dissertation  zur  Erlangung  des  Doktor- 
grades  bei  der  philosophischen  Fakultset  der  Universitaet  Kœnigsberg 

...  von  Bruno  G.  Gùterbock.  8°  105  s.  Leipzig,  1882. 

Da  nach  den  eigenen  Worten  des  Verfassers  (S.  2)  die  vorliegende 

Arbeit  «  als  ein  Bruchstùck  einer  umfassenden  Erœrterung  aller  einschlse- 
gigen  Fragen  zu  betrachten  ist  »,  so  dùrfen  wir  nicht  mit  ihm  darueber 

rechten,  dass  er  keine  zusammenhaengende  Darlegung  der  allgemeinen 

Gesichtspunkte,  von  denen  aus  die  lateinischen  Lehnwœrter  im  Irischen 

zu  betrachten  sind.,  gegeben  hat,  mùssen  aber  unsrereits,  wenn  wir  ein 

Urtheil  ùber  die  einzelnen  Ausfùhrungen  des  Verf.  aussprechen  sollen, 

eine  solche  einheitliche  Grundlage  zu  gewinnen  trachten. 

Das  Verhaeltniss  der  beiden  keltischen  Hauptstaemme  zu  den  Romani, 
d.  h.  den  rœmisch  Redenden,  war  ein  wesentlich  verschiedenes.  Die 

Kelten  des  bis  zu  einem  gewissen  Grade  romanisirten  Brittanniens 

schcepften  aus  der  lebendigen  lateinischen  Volkssprache  eine  grosse 

Menge  von  Wœrtern  und  zwar  keineswegs  bloss  solche,  welche  ihnen 

frùher  unbekannte  Begriffe  bezeichneten.  Hingegen  sind  die  unmittel- 

baren  Berûhrungen  der  Iren  (und  ebenso  der  alten  ihnen  nahe  verwand- 
ten  Bewohner  Albaniens)  mit  der  rœmischen  Welt  nur  duerftige  gewesen; 

«  ces  rapports,  »  sagt  H.  Gaidoz  (Bibl.  de  l'École  des  hautes  études ,  se. 

ph.  et  hist.,  XXXVe  fasc,  p.  125),  «  peuvent  s'expliquer  par  les  rela- 
tions commerciales  dont  parle  Tacite  lui-même  ou  par  les  hasards  de 

l'esclavage,  qui,  à  cette  époque  troublée  par  la  piraterie,  jetait  des 
épaves  humaines  sur  les  côtes  les  plus  éloignées.  »  Es  ist  mceglich,  dass 

bei  solchen  Gelegenheiten  die  Iren  einzelne  lateinische  Wœrter  sich 

aneigneten  ;  aber  die  Britten,  welche  zum  Theil  schon  in  heidnischer 
Zeit,  besonders  aber  als  Missionaere  des  Christenthums  zwischen  den 

Iren  und  den  Romani  vermittelten,  haben  die  Einfùhrung  vielleicht  des 

greessten,  sicher  des  wichtigsten  Theiles  der  lateinischen  Lehnwœrter 

im  Irischen  bewirkt.  Ich  hatte  eine  Reihe  solcher  nachgewiesen,  welche 

brittisches  Lautgepraege  tragen  ;  Gùterbock  widmet  der  Betrachtung 

dieser  Faelle,  die  er  zu  vermehren  bemùht  ist,  ein  eigenes  Kapitel.  Das 

ist  aber  nicht  die  einzige  Klasse  lateinischer  Wœrter,  welche  auf  dem 

angegebenen  Wege  in's  Irische  eingedrungen  sind.  Der  gleiche  wird 
wahrscheinlich  gemacht  durch  Uebereinstimmung  in  Bezug  auf  eine 
besondere,  wenn  auch  fur  keine  keltische  Mundart  charakteristische 

Lautform  (z.  B.  kymr.  cablyd,  altir.  caplat  =  capitilavium  ;  doch  viel- 



490  Bibliographie. 

leicht  mit  Anlehnung  an  kymr.  cabl)  oder  auf  eine  von  der  gemeingùl- 
tigen  abweichenden  lateinischen,  wofùr  weiter  unten  Beispiele  gebracht 

werden,  durch  Uebereinstimmung  in  Bezug  auf  eine  von  der  gemein- 

gùltigen  abweichende  schon  im  Latein  oder  erst  im  Keltischen  vorhan- 
dene  Bedeutung  (z.  B.  kymr.  ynyd,  ir.  inid  —  initium,  Fastenzeit  ; 

kymr.  gre  [in  den  alten  Gesetzen],  ir.  graigh=grege,  Rossheerde)  oder 

sogar  durch  die  Uebereinstimmung  der  Wcerter  ohne  weitere  Nebenum- 
staende,  wenn  dieselben  selteneren  Gebrauches  sind  (z.  B.  kymr. 

angraifft,  engraifft,  welches  Rhys  von  einem  anagrippa  der  langobardi- 
schen  Gesetze  ableitet,  altir.  '  angraib,  engraif2  =  antigraphum  ;  kymr. 
ystrodur,  ir.  srathar  =  straîura  im  Sinne  von  straîorium) .  Es  steht  fest, 

dass  man  bei  Erœrterung  der  lateinischen  Lehnwœrter  im  Irischen  fort- 
waehrend  das  Brittische,  insbesondere  das  Kymrische  im  Auge  behalten 

muss.  Gùterbock  hat  das  nicht  in  genùgendem  Masse  gethan;  es  scheint 

ihm  auch  das  Rhys'sche  Verzeichniss  von  «  Welsh  words  borrowed 
from  latin,  greek  and  hebrew  »,  das  ùbrigens  sich  leicht  um  200  Num- 

mern  vermehren  liesse,  unbekannt  geblieben  zu  sein  In  altir.  *cadal 
(=  cathal)  und  diaiîher  nimmt  Gùterbock  (S.  97)  brittische  Lautge- 
bung  an  ;  aber  wir  begegnen  diesen  Wcertern  im  Brittischen  nicht,  sie 
mùssten  also  hier  schon  in  frùhester  Zeit  wieder  abgestorben  sein.  Auch 

mùssten  wir  dann  im  Irischen  *caithal  aus  capitalis  erwarten  und  wahr- 

scheinlicher  als  die  Entwickelung  :  diameter,  *diarheter,  *diawter,  *diafter, 
*diachter,  diaither,  ist  mir  immer  noch  der  Ausfall  einer  secundaeren 
Labialspirans,  welche  dem  Beispiel  primaerer  Labialspiranten  gefolgt 
wœre.  In  einem  andern  Falle  existirt  neben  der  irischen  Form  die  ent- 

sprechende  kymrische  ;  sie  wird  von  Gùterbock  auch  angefùhrt,  wider- 

legt  aber  gerade  schlagend  seine  Erklaerung  der  ersteren.  In  altir.  bai- 
this  =  baptisma  (baitsim  =  baptizo)  soll  ith  auf  brittische  Weise  aus  pt 

entstanden  sein  (S.  96)  ;  aber  die  brittischen  Formen  selbst  (S.  97) 

weisen  nicht  ith,  sondern  d  auf.  Kymr.  bedyddio  setzt  ein  batidjare  (dj  fur 

z  ist  bekannt)  voraus,  in  welchem  das  f,  ungeachtet  seines  Ursprungs, 

die  schwache  Stellung  hatte  ;  vgl.  autor  (aus  auctof),  kymr.  awdur.  So 

ist  auch  altir.  baith-  ganz  regelrecht  aus  bat(i)-  hervorgegangen. 
Wenn  hier  durch  das  Brittische  Schwierigkeiten beseitigt  werden?,  so 

werden  solche  anderswo  durch  dasselbe  hervorgerufen.   Gegen  altir. 

1 .  Ich  begreife  hier  unter  dem  Ausdruck  «  altirisch  »  auch  «  mittelirisch  »  ein. 
2.  Die   keltischen   Formen   entsprechen  sich   auch  lautlich  vollkommen  ;  vgl.  kymr. 

anghrist,  altir.  anchrist  (schott.  anacriosd)  =  antichristus . 
3.  Oder  Zweifel  gelœst  werden;  z.  B.  zeigt  kymr.   prain,  dass  oi  in   ir.  proind  = 

prandium  nicht  auf  britt.  Lautgebung  beruht  (S.  95). 



Bibliographie.  491 

permit  (neuir.  peannuid;  vgl.  peannas,peanas)  aus  paenitentia  (S.  78)  wer- 
den  wir  an  sich  Nichts  einzuwenden  haben.  Nun  finden  wir  aber  ein 

damit  begrifflich  und  (bis  auf  das  n)  lautlich  ùbereinstimmendes  kymr. 

penyd  mit  dem  Vb.  penydu,  welches  genau  dem  lat.  paenitere  entspricht 
und  es  erwaechst  uns  doch  einiges  Bedenken  betreffs  der  Entstehung 

eines  so  frùh  bezeugten  nn  aus  ni,  nit.  In  dem  p  von  capall,  das  auch 

die  heutige  Sprache  bietet,  den  «  status  durus  »  einer  lat.  Media  zu 
erblicken  (S.  54  f.),  scheint  gewagt  ;  noch  gewagter,  wenn  wir  das 

kymr.  ceffyl=  fcappal[i)  (vgl.  cyff '  —  cippus)  berùcksichtigen.  Bei  altir. 
cestugudh  (nouir.  ceastughudh)  =  casiigatio  Einmischung  von  céssad  an- 
zunehmen  (S.  22)  liegt  sehr  nahe;  aber  wie  verhaelt  es  sich  mit  dem 

ersten  Vocal  von  kymr.  cystwyo?  Zuweilen  werden  wir  das  irische  und 
das  brittische  Wort  trotz  des  Anscheins  der  Gleichheit  voneinander  zu 

trennen  haben.  Das  t  von  aibgitir,  welches  die  neue  mit  der  alten  Sprache 

gemein  hat,  vermag  ich  ebensowenig  fur  den  «  status  durus  »  einer  lat. 

Media  zu  halten  ',  wie  das  p  von  capall  ;  ich  setze  fur  das  Irische  das  im 

Mittellatein  vorkommende  abecetorium,  fur  das  Kymrische  aber  {egwyd- 
dof)  abecedarium  an  ;  man  verkannte  das  d  als  vierten  Buchstaben  des 

Alphabets  und  vertauschte  die  anscheinende  Endung  -darium  mit  der 

durch  die  Analogie  nahegelegten  torium.  Wenn  circellus  als  kymr.  cyr- 
chell,  ir.  cercheall,  tabella  als  kymr.  tafell,  ir.  tabhall  (vgl.  Gùterbock 

S.  34)  fortlebt,  so  geht  kymr.  bagl  auf  baculus,  aber  ir.  bachall  auf  bacil- 
lus,  ir.  matall  auf  mantele,  kymr.  mantell  auf  manîelium  oder  mantellum 

zuruck.  Hingegen  wird  ir.  rasdal  nicht  zu  rastellus  gehœren,  sondern  mit 

kymr.  rhasgl  (vgl.  gwysg,  asgwrn  mit  vestis,  cgtIov  urverwandt  ;  gwasg 

=  engl.  waisf)  zu  rastrum.  Sowenig  wie  in  bachall  ist  in  camall  das  // 

unregelmaessig2.  Ir.  camall  neben  camal  entspricht  kymr.  camyll  neben 
camel  und  lat.  camélias  (ital.  cammello,  franz.  chameau,  span.  camello) 

neben  camelus.  Dièses  bietet  mir  Gelegenheit  zu  bemerken,  dass  Gùter- 
bock ûberhaupt  das  dialektische,  das  vulgsere  Latein  fast  gar  nicht  in 

Rechnung  zieht,  dass  er  verschiedene  Lautveraenderungen  in's  Kel- 
tische  verweist,  die  in's  Lateinische  gehœren.  So  ist  das  u  nicht  erst  im 
altir.  enairi,  febrai*  geschwunden.,  auch  nicht  erst  im  kymr.  ionawr, 

1 .  In  diesen  und  andern  Faellen  (wie  sagart  =  sacardd  =  sacerdos)  wasre  ausdrùck- 
licher  von  dem  Uebergang  der  Media  zur  Tenuis  gesprochen  worden. 

2.  Im  Kymrischen  scheint  nie  //  aus  /  hervorzugehen.  In  pabdl,  ir  puball  =  papilio 

steht  //  fur  /;',  was  Gùterbock  ûbersehen  hat  (S.  39)  ;  ebenso  wird  ebrill  aus  'aprilius entstanden  sein,  welches  nach  Analogie  von  januarius,  februarius,  martius  u.  s.  w. 

gebildet  waere  (vgl.  rumaen.  aprilie  wie  januarie,  fevruarie,  martie  u.  s.  w.).  Hyfell  ent- 

spricht vielleicht  einem  'humilius,  wahrscheinlicher  einem  "humillis  (span.  humilde). 
3.  Die  heutige  Form  gionbhair  zeigt  das  lat.  u  neben  dem  kymr.  0  =  a. 
4.  Gùterbock  (S.  9)  wundert  sich  ûber  den  Schwund  des  zweiten  r  in  febrae  ;  ich 



492  Bibliographie. 

chwefror,  sondern  schon  im  vulgaerlat.  janarius,  febrarius.  In  enair  soll  e 

aus  ia  contrahirt  sein  (S.  4$)  und  es  wird  sogar  vermuthet,  dass  aus 

dlâbolus  zunaechst  *  début  und  daraus  diabul  geworden  sei  (S.  30);  aber 

enair  steht  fur  *j  enair  =  vulgaerlat.  jenarius  und  das  /  ist  abgefallen, 
wie  in  den  aechtir.  oc,  aig  (Z.2  48.  49).  Das  merkwuerdige,  von 
Gùterbock  nicht  erwaehnte  ir.  aoin  =  jejunium  kœnnte  man  als  einen 

weiteren  Beleg  von  diesem  Abfall  des  j  anfùhren  ;  doch  bin  ich  geneigt, 

schon  im  Vulgaerlatein  ajunium  (span.  ayuno,  rumaen.  ajun,  alban. 

agjenitn)  oder  wenigstens  ejunium  (Vok.  d.  Vulg.  II,  460)  anzusetzen. 
Fur  altir.  ennac  (neuir.  eannech)  kann  nicht  nur  innoquus  (S.  5) 

sondern  sogar  innocus  (Vok.  d.  Vulg.  II,  46$)  vorausgesetzt  werden. 
Ir.  stdn  ist  nicht  aus  stannum  hervorgegangen  (S.  41),  sondern  aus 

sîagnum  (kymr.  ysiaen,  ital.  stagno,  fr.  étain),  die  Laenge  des  Vocals 

erklaert  sich  also  wie  in  altir.  sén  (kymr.  swyn)=  segnum,  signum.  Altir. 

eclais  (neuir.  eaglais,  kymr.  eglwys)  ist  =  eclesia,  nicht  —  ecclesia  (trotz 
des  Genetivs  aeccalsa  S.  67).  Altir.  greidell  (kymr.  gradell),  das  S.  22, 

aber  nicht,  wo  es  auch  hingehœrte,  S.  73  besprochen  vvorden  ist,  = 

gratella,  nicht  =  cratella.  Nur  einmal  (S.  20)  verweist  Gùterbock  auf 

eine  vulgsere  Form  :  sîoria  wegen  altir.  stoir,  wobei  er  allerdings 

ùbersieht,  dass  ursprùnglich  zwischen  den  romanischen  Mundarten 
durchaus  keine  Verschiedenheit  bezùglich  des  Vocals  vor  s  impurum  im 

Anlaut  des  Wortes  bestand  ̂ in  Frankreich  la  spede  und  par  espede,  wie 

in  Italien  la  spada  und  per  ispada)  ;  estoria,  istoria  fur  historia  war 

gemeinromanisch  ;  und  der  irrationnelle  Vocal  in  estoria  konnte  sowenig 
den  Accent  auf  sich  ziehen,  wie  er  ihn  in  span.  port,  esta  auf  sich  gezo- 

gen  hat. 
Neben  der  Gruppe  jener  Wcerter,  welche  aus  der  lat.  Volkssprache 

in's  Irische  ubergegangen  sind  —  und  zwar  meiner  Annahme  gemaess 

grœsstentheils  durch  die  Vermittelung  der  Britten  —  steht  die  andere 
ebenfalls  sehr  betraechtliche  derer,  welche  aus  dem  Latein  als  einer  tod- 

ten  Sprache  stammen.  Wir  werden  die  Bezeichnungen  «  volksthùmliche  » 

und  «  gelehrte  Lehnwœrter  »  brauchen  dùrfen,  wenn  wir  eben  nur  den 

Ausgangspunkt  in's  Auge  fassen.  Denn  im  Allgemeinen  verhaelt  es  sich 
mit  den  volksthumlichen  und  gelehrten  Wœrtern  nicht  so  einfach,  als 

man  anzunehmen  pflegt  ;  ùberall  gibt  es  eine  grosse  Menge  von  Wœr- 
tern, die  den  Wechsel  der  aura  popularis  erfahren  haben  und  in  ihrer 

Form,  ihrer  Bedeutung,  ihrem  Gebrauche  die  Spuren  eines  solchen 

Wechsels  tragen.  Der  Unterschied  zwischen  volksthumlichen  und  gelehr- 

glaube,  man  hat  die  Aufeinanderfolge  zweier  r  vermeiden  wollen,  wie  im  neugr. 
t>XeéâpY]î,  deutschen  Feber. 



Bibliographie.  493 

ten  Entlehnungen  faellt  nach  Gùterbock  (S.  64)  im  Grossen  und  Gan- 
zen  mit  dem  Unterschied  zwischen  aelteren  und  jùngeren  Entlehnungen 

zusammen.  Aber  wenn  z.  B.  altir.  notlaic  (neuir.  nollog)  wegen  der 

Tenuis  erst  in  spaeterer  Zeit  herùbergenommen  sein  kann  (S.  6$),  so 

ist  doch  das  Wort,  so  viel  ich  sehe,  seinem  Ursprunge  nach  ein  durch- 

aus  volksthùmliches  und  ist  es  auch  immer  geblieben.  Von  den  gelehr- 
ten  Lehnwcertern  im  Irischen  sind  nun  manche  in  ganz  besonderem 

Maasse  gelehrt  ;  sie  haben  ihren  Weg  nicht  einmal  von  Papier  zu  Mund, 

sondern  von  Papier  zu  Papier  gemacht.  Die  irische  Gestaltung  seltene- 
rer  biblischen  Eigennamen  lehrt  uns  sehr  wenig  ;  wenn  wir  Cirine  fur 

Hieronymus  finden,  so  werden  wir  an  die  wunderliche  Sitte  der  Iren 
erinnert,  alteinheimische  Namen  mit  fremden  zu  identifiziren,  wie 

Eibhlin  =  Helena,  Doncadh  =  Dionysius,  Siubhan  =  Judith.  Auch  hier 
zeigt  sich  die  schon  oben  erwsehnte  Neigung  des  Verfassers,  Vorgaenge, 

die  sich  auf  lateinischem  Boden  abgespielt  haben,  auf  irischen  zu  verle- 
gen;  er  ùbersieht  z.  B.,  dass  Isaias  und  Laudicea  ganz  gewcehnliche 
lateinische  Formen  sind.  Ebenso  werden  lateinische  Schreibungen  in 
Handschriften  irischer  Herkunft  in  allzubestimmter  Weise  auf  irische 

Lautsitte  bezogen,  da  sie  doch  auch  in  vielen  andern  Handschriften  vor- 
kommen.  Die  weite  Verbreitung  von  v  fur  b  erkennt  Gùterbock  (S.  52) 

zwar  an;  aber  bei  lollerare  (S.  41)  vergisst  er  des  ital.  tollerare ,  bei 

mici  (S.  49)  der  mittellateinischen  Sprechweise  miki  (s.  Vok.  d.  Vulg. 

II,  526)  und  bei  luxsoria  (S.  72)  einer  sehr  alten  und  gewcehnlichen 

Schreibgewohnheit '.  Umgekehrt  lassen  sich  aus  der  Lautform  der  in 
Rede  stehenden  irischen  Wcerter  keine  Rùckschlùsse  auf  lateinische 

Aussprache  machen  ;  das  Lateinische  wurde  eben  nach  irischen  Grund- 
saetzen  gelesen,  so  z.  B.  behielt  das  c  vor  e,  i  seinen  ursprùnglichen, 

den  gutturalen  Werth,  waehrend  es  in  der  ganzen  romanischen  Welt, 

mit  sehr  geringen  Ausnahmen,  schon  in  frùher  Zeit  in  die  dentale 

Reihe  ùbergetreten  war.  Es  scheint  mir  sehr  wenig  annehmbar, 

dass  ae  in  altir.  saegul  =  saeculum,  catch  =  caecus  fur  diphthongische 

Aussprache  des  ae  spreche  (S.  271,  wenn  damit  gemeint  ist,  eine  solche 
habe  sich  bei  den  Romanen  Brittanniens  im  4  oder  5.  Jahrh.  n.  Chr. 

gefunden  2.  Die  Iren  lasen  in  ihrer  Bibel  saeculum  mit  dem  Diphthong 
und  sprachen  danach  saigul  (heute  saoghal),  wie  sie  ja  auch  die  biblische 

Bedeutung  acceptirten.  Das  Wort  dùrfte  erst  in  spseterer  Zeit  entlehnt 

1.  Vollstasndig  im  Irrthum  ist  Gùterbock,  wenn  er  iddlum  (eiôw/ov  !)  und  aehnliche 
Messungen  aus  keltischem  Einfluss  erklaert  (S.  10). 

2.  Eher  liesse  sich  in  kymr.  praidd  =  praeda  ai  aus  diphthong.  Iat.  ae  deuten  ; 
seine  Bedeutung  «  Heerde  »  weist  darauf  hin,  dass  es  in  frùhester  Zeit  entlehnt  wor- 
den  ist. 

Rev.  Celt.  V  ]  3 



494  Bibliographie. 

worden  sein  (sonst  liesse  es  sich  auch  bei  den  Kymren  erwarten)  ;  g  =  c 

erscheint  auch  in  der  gewiss  nichtalten  Form  ugail  =  oculi  (S.  23).  Wie 
die  tœnende  Spirans  aus  der  Tenuis  hervorgegangen  ist  (die  doch  sonst 

entweder  die  tonlose  Spirans  oder  die  Media  ergibt  ;  soneuir.  bachall  = 

bacillus,  sagart  =  sacerdos),  darùber  bleibt  Gùterbock  (S.  6$)  sogar  eine 

Vermuthung  schuldig  '.  Was  catch  anlangt,  so  halte  ich  es  fur  urver- 
wandt  mit  caecus. 

Die  Schreibung  der  lateinischen  Lehnwœrter  (jeder  Art)  in  den  iri- 
schen  Denkmselern  weist  zahlreiche  Inconsequenzen,  Wunderlichkeiten, 

ja  Unmœglichkeiten  (dahin  mœchte  ich  das  einmalige  ingchis  =  incen- 
sum  zaehlen)  auf  und  ich  glaube,  wir  sollten  die  Achtung  vor  dem 
geschriebenen  Buchstaben  nicht  allzuweit  treiben.  Ueberall  haben  wir 
die  ùberlieferten  Formen  durch  die  lebenden  zu  controlliren.  Wenn  aber 

Gùterbock  das  nicht  immer  gethan  hat  und  zuweilen  nicht  in  zutreffen- 

der  Weise  (z.  B.  das  m  in  camal  (S.  42)  ist  nicht  hart,  wie  es  O'Reilly 

angibt;  camhal  findet  sich  in  W.  O'Donnell's  N.T.,  bei  M'Alpine  u.  s. 
w.),  so  ist  weniger  ihm  die  Schuld  beizumessen,  als  der  Unzuverlses- 

sigkeit  und  Lùckenhaftigkeit  unserer  neuirischen  Hùlfsmittel2.  Auf  dem 
ganzen  Gebiete  der  keltischen  Philologie  gibt  es  kein  dringenderes 

Bedùrfniss  als  das  einer  neuirischen  Phonologie  und  eines  neuirischen 
Wœrterbuchs,  die  auf  wissenschaftlichen  Grundssetzen  beruhen. 

Œfters  hat  Gùterbock  auf  die  Wirkungen  der  Analogie  in  der  Form 

der  Lehnwœrter  aufmerksam  gemacht  und  es  haette  dies  noch  haeufiger 

geschehen  kœnnen.  In  altir.  fellsu.be  =  philosophia  wird  sich  fell  einge- 

mischt  haben  ;  M'Alpine  gibt  als  Bedeutungen  von  feallsaimh  nur  an  : 
«  a  sophist  ;  false  philosopher  ».  Altir.  caindelbra  =  candelabrum  (cain- 

dealbra,  caindealfora,  a  chandler's  shop'  O'R.)  hat  den  Anschein  eines 
zusammengesetzten  Wortes,  wie  kymr.  cannwyll-bren  (neben  canwyllarn) 
=  candelabrum  3. 

In  Bezug  auf  einzelne  Wcerter  erhebt  sich  die  Frage  :  entlehnt  oder 

urverwandt?  Wie  ich  gegen  Gùterbock  fur  ir.  caech  Urverwandtschaft 

mit  dem  entsprechenden  lateinischen  Worte  angenommen  habe,  so  bin  ich 

geneigt  mit  ihm  eine  solche  fur  ir.  corp  anzunehmen,  obwohl  wir  eine 

1.  Nach  ihm  (S.  48)  bezeichnet  th  z.  B.  in  cathair  =  cathedra  die  tœnende  Dental- 
spirans  ;  worauf  grûndet  sich  dièse  Behauptung  ?  Auf  die  heutige  Anssprache  gewiss 
nicht. 

2.  Hierzu  kcmmen  noch  fur  den  Einzelnen  die  grossen  Schwierigkeiten,  welche  der 
Erlangung  gewisser  neuirischen  Publicationen  entzegenstehen  ;  u.  A.  bemûhe  ich  mich 

seit  Jahren  vergebens  um  Foley's  Englisch-irisches  Wcerterbuch. 
3.  Mit  den  andein  S.  19  f.  angefûhrten  Wœrtern  auf  -a  und  -e  (=  lat.  -a)  wird  es 

wohl  auch  eine  besondere  Bewandtniss  haben;  vgl.  zu  altif.  camra  =  caméra  neuir. 
seomar,  seomra  =  engl.  chamber,  zu  ir.  sioda  =  seta  kymr.  sidan. 



Bibliographie.  495 

alte  kymrische  Pluralform  corfforoed  haben.  Bei  der  Erwaegung  betreffs 

altir.  saile  =  saliva  (S.  8)  haette  kymr.  haliw  herangezogen  werden 
muessen.  Kymr.  h  fur  lat.  s  kommt  sonst  nur  in  hestor  =  sextarius  vor, 

merkwùrdig  genug,  da  der  Uebergang  des  s  in  h  in  ziemlich  spaeter  Zeit 

abschloss.  Zu  den  Belegen,  welche  dafùr  Rhys  in  seinen  «  Lectures  on 

Welsh  philology  »  beibringt,  laesst  sich  hinzufùgen  :  Succat,  Succait, 

Suçait,  in  den  irischen  Quellen  (Windisch  Ir.  Texte  S.  11.  17)  der  brit- 
tische  Name  des  Patricius,  gedeutet  als  «  Deus  belli  »  ;  es  ist  Sucat  zu 

lesen  =  neukymr.  hygad  «  kriegerisch  ».  Ob  in  ir.  seabhag,  kymr. 

hebog  h  aus  s,  oder  s,  der  Analogie  gemaess,  aus  h  stammt,  scheint  mir 

auch  nach  den  von  Gùterbock  (S.  1 02)  gemachten  Ausfùhrungen  noch 

nicht  vollstaendig  entschieden  ;  die  Zugehœrigkeit  von  catal.  siboc,  frz. 

hibou  (Baist,  Ztschr.  f.  rom.  Phil.  V,  236)  ist  nicht  unmœglich. 

Die  Belege  fur  das  zu  Grunde  gelegte  Material  vertheilen  sich  auf 

eine  Reihe  von  Jahrhunderten,  auf  die  ait-  und  mittelirische  Zeit;  sollte 
man  nicht  bis  in  die  neuirische  herabgehen  ?  Die  heutige  Sprache  besitzt 
verschiedene  recht  intéressante  Wcerter,  deren  Aufnahme  schon  frùh 

stattgefunden  hat  und  die  nur  zufaelliger  Weise  in  den  alten  Denkmaelern 

nicht  nachzuweisen  sind.  Es  wùrde  sich  empfehlen  der  umfassenden 

Arbeit  ùber  die  lateinischen  Lehnwœrter  im  Irischen  ein  alphabetisches 

Verzeichniss  derselben  anzufùgen  mit  Angabe  sowohl  der  wesentlichsten 

Quellen  als  der  Stellen,  an  denen  sie  ercertert  werden.  Die  Dissertation 
laesst  uns  hie  und  da  ùber  das  erste  Vorkommen  von  Wortformen  im 

Dunkel,  wo  es  sehr  wûnschenswerth  waere,  dasselbe  zu  kennen. 

Durch  die  vorstehenden  Bemerkungen  soll  keineswegs  der  Werth 

einer  Arbeit  herabgesetzt  werden,  welche  mit  Sachkenntniss,  Sorgfalt 

und  Scharfsinn  verfertigt  ist  und  die  Gutes  und  Neues  bringt  ;  sie  sollen 

dem  Verfasser  nur  den  Weg  zeigen,  auf  welchem  er  ihren  Werth  zu 

erhœhen  vermag. 
H.  SCHUCHARDT. 

Graz,  Anf.  Oct.  1882. 

A  Concise  Irish  Grammar,  with  pièces  for  reading  by  E.  Windisch, 
Professor  of  Sanskrit  in  the  University  of  Leipzig.  Translated  from  the 

German  by  Norman  Moore,  M.  D.,  of  Catharine's  Collège,  Cam- 
bridge ;  Fellow  of  the  Royal  Collège  of  Physicians.  Edited  for  the 

Syndics  of  the  University  Press,  Cambridge,  at  the  University  Press, 
1882,  xiij-166  p.  in-12. 

M.  Norman  Moore,  qui  s'occupe  avec  zèle  de  l'ancienne  littérature 
irlandaise  et  en  a  déjà  fait  la  matière  de  plusieurs  publications  utiles,  a 

trouvé  tel  profit  à  la  grammaire  irlandaise  publiée  il  y  a  quelques  années 

par  M.  Windisch  qu'il  a  voulu  en  faire  profiter  ses  compatriotes  pour 



496  Bibliographie. 

leur  faciliter  l'étude  de  l'ancien  irlandais.  De  là  cette  publication  dont 

l'utilité  pour  le  public  anglais  et  irlandais  n'est  pas  contestable.  Peut- 
être  M.  M.  aurait-il  pu  développer  un  peu  quelques  parties  de  la  gram- 

maire ;  en  effet,  M.  Windisch  avait  en  vue  les  étudiants  des  universités 

allemandes,  c'est-à-dire  un  public  qui  est  déjà  rompu  à  la  méthode  phi- 

lologique. Pour  un  lecteur  qui  n'a  pas  ce  training,  et  qui  n'a  pas  non 

plus  quelques  notions  de  grammaire  comparée,  plus  d'un  passage  de  la 
grammaire  de  M.  Windisch  pourra  paraître  obscur.  Quelques  para- 

graphes aussi  nous  paraissent  trop  condensés  et  trop  pauvres  en  exemples, 

par  exemple  celui  des  pronoms  infixes  et  suffixes  :  ces  deux  classes 

devraient  être  présentées  séparément,  et  dans  chacune  d'elles  il  faudrait 
distinguer  nettement  entre  les  pronoms-sujets  et  les  pronoms-régimes. 

Mais  M.  M.  n'a  pas  voulu  sortir  du  rôle  modeste  de  traducteur. 
M.  Windisch  a  profité  de  la  circonstance  pour  faire  à  son  livre  quelques 

corrections  et  additions  de  détail  nécessitées  par  les  publications  de 

textes  de  ces  dernières  années.  Notons  pourtant  qu'il  a  oublié  d'insérer 

au  §  206  la  forme  sethar  (fethar)  'vestrum'  qui  fait  opposition  à  naîhar 
'nostrum'.  —  Nous  avons  regretté  de  retrouver  dans  la  traduction 

quelques-unes  des  fautes  d'impression  de  l'original  :  p.  77,  §  267,  au 
lieu  de  obtulerant,  lire  obtulerunt  ;  p.  79,  §  277,  au  lieu  de  prêt,  sca- 
rim,  lire  près.;  p.  83,  §  287,  un  des  alinéas  doit  être  restitué  comme 

il  suit  :  co  tora  ut  veniat,  près.  sg.  3  toraig,  prêt,  toracht  §  266  ;  p.  93, 

§  313,  au  lieu  de  canuntor,  lire  canuntur.  A  l'index  manquent  les  mots 
ém  et  tailciud  (I,  47)  '.  Il  nous  eût  paru  utile  d'intercaler  à  leur  place 
dans  la  grammaire  les  Addenda  de  la  fin. 

Nous  ne  devons  pas  terminer  cette  critique  sans  féliciter  M.  Norman 

Moore  de  son  initiative  et  sans  ajouter  qu'il  a  donné  dans  sa  propre  pré- 
face une  utile  bibliographie  des  grammaires  irlandaises   publiées  en 

Irlande. 
H.  G. 

Gaelic  Names  of  Plants  (Scottish  and  Irish) ,  collected  and  arranged 
in  scientific  order,  with  notes  on  their  etymology,  their  uses,  plant 
superstitions,  etc.,  among  the  Celts,  with  copious  Gaelic,  Englishand 
scientific  indices,  by  John  Cameron  (Sunderland).  Edinburgh  and 

London,  Blackwood  and  Sons,  1883,  ix-130  p.  in-8°.  —  Prix  :  7  s. 
6  d.  (9  fr.  40). 

M.  John  Cameron  avait  publié  dans  le  Scottish  Naturalist  une  série 

d'articles  sur  les  noms  des  plantes  en  gaélique  écossais.  C'est  un  sujet 

1 .  Dans  le  glossaire  l'article  tagid  doit  être  supprimé.  La  formule  inagid  tagid  (Pièces 
for  Reading,  V,  1)  doit  se  décomposer  in  agid  do  agid,  et  correspond  exactement  au  fran- 

çais «  vis-à-vis,  »  au  latin  fade  ad  faciem  et  au  gallois  wyneb  yn  wyneb  (Mab.  II,  221). 



Bibliographie.  497 

qu'il  avait  étudié  longtemps  (dix  ans,  nous  dit-il)  non  seulement  dans  les 
dictionnaires,  mais  aussi  dans  des  excursions  à  travers  les  Highlands  pour 
identifier  avec  précision  la  plante  dont  il  connaissait  le  nom  par  les  livres. 

En  effet  M.  C.  est  naturaliste,  et  ses  noms  sont  classés  d'une  façon  par- 
faite, par  familles  de  plantes,  et  le  nom  celtique  suit  le  nom  de  la  termino- 
logie scientifique. 

Nous  ignorons  si  dans  les  articles  du  Scottish  Naturalist  M.  C.  s'était 

borné  à  un  catalogue  d'identification  des  noms  gaéliques  avec  les  noms 
scientifiques,  mais  dans  la  préface  du  livre  où  il  a  repris  ce  travail  il 

annonce  au  lecteur  un  travail  d'ensemble,  étymologique  et  comparatif, 
sur  la  matière.  Nous  le  regrettons,  car  il  a  gâté  son  œuvre.  On  peut  être 

bon  naturaliste  sans  être  pour  cela  linguiste.  M.  C.  n'a  pas  même  su 
copier  exactement  les  mots  gallois  et  grecs  (et  ceux-ci  sont  presque  tou- 

jours donnés  sans  accents)  qu'il  cite  dans  son  ouvrage  :  notre  incompé- 

tence nous  empêche  de  dire  s'il  en  est  de  même  des  mots  phéniciens  et 

égyptiens  qu'on  rencontre  aussi  çà  et  là.  Chemin  faisant,  M.  C.  ne 

dédaigne  pas  parfois  de  donner  l'étymologie  de  noms  latins  scientifiques 
de  plantes,  quand  les  mots  latins  ou  grecs  qui  les  ont  formés  viennent 

eux-mêmes  du  celtique  ! 

M.  C.  aurait  fait  un  livre  utile  s'il  s'était  borné  au  rôle  du  naturaliste, 
mettant  le  nom  gaélique  en  regard  du  nom  savant,  et  encore  aurions- 

nous  voulu  qu'il  colligeât  ses  noms  gaéliques  d'après  la  langue  parlée  et 

non  d'après  les  dictionnaires.  Nous  avouons  que  certains  articles  nous 

rendent  défiants  même  à  l'égard  des  noms  gaéliques  :  p.  ex.  à  l'article 

Viscum  album  <(  Gui  »,  nous  lisons  que  son  nom  est  en  gaélique  d'Ecosse 
et  en  irlandais  uile-ice,  en  armoricain  all-yiach  (sic),  en  gallois  oll-iach, 

en  irlandais  uïle-iceach  (sic) .  Ces  différents  noms  signifient  «  tout  remède  »  ; 

on  reconnaît  là  la  phrase  de  Pline  l'Ancien  sur  le  gui  (omnia  sanantem 
appelantes  suo  vocabulo),  traduite  dans  les  différentes  langues  celtiques 

par  les  celtomanes  de  chaque  pays.  Pour  l'armoricain  et  le  gallois  nous 

pouvons  affirmer  catégoriquement  que  ces  noms  n'existent  pas,  et  nous 

ne  croyons  pas  davantage  qu'ils  existent  en  irlandais  et  en  gaélique 

d'Ecosse,  quoique  les  dictionnaires  les  donnent.  Nous  n'admettons  pas 
davantage  le  nom  de  Druidh-lus  «  herbe  ou  plante  du  Druide  »  que 

M.  C.  donne  ensuite.  L'article  se  termine  par  le  nom  Sùgh  dharaich  «  suc 

du  chêne  »,  nom  qui  est  possible,  mais  qui  alors  ne  peut  s'appliquer 
au  gui  quand  il  pousse  sur  un  autre  arbre  ;  et  justement  le  gui  est  extrê- 

mement rare  sur  le  chêne  ! 

On  voit  que  cette  flore  gaélique  n'est  pas  puisée  à  la  source  populaire 

comme  elle  devrait  l'être.  Ce  n'est  pas  que  les  savants  ne  puissent  y 



498  Bibliographie. 

prendre  des  renseignements  utiles,  mais  cum  grano  salis,  et  en  contrôlant 

les  noms  et  les  formes,  pour  ne  pas  parler  des  étymologies.  On  regrette 

aussi  que  les  citations  d'auteurs  écossais  ou  autres  fournissant  des  exemples 
de  ces  noms  de  plantes  soient  faites  sans  références  qui  permettent  de  se 

reporter  aux  textes. 
H.  G. 

A  Critical  Inquiry  into  the  Scottish  Language  with  the  view  of 

illustrating  the  rise  and  progress  of  civilization  in  Scotland,  by  Fran- 
cisque Michel,  F.  S.  A.  Lond.  and  Scot,  etc.  Edinburgh  and  London, 

Blackvvood  and  Sons.  1882,  xiij-457  p.  in-40.  —  Prix  :  L.  3,  3  s. 
(78  fr.  75). 

Ce  livre  forme  comme  un  appendice  linguistique  au  grand  ouvrage 

que  M.  Francisque  Michel  a  publié  en  1862  sur  les  Ecossais  en  France 

et  les  Français  en  Ecosse.  Un  long  séjour  en  Ecosse  l'a  rendu  presque 
Ecossais  et  lui  a  permis  de  produire,  en  anglais,  une  œuvre  de  philolo- 

gie écossaise  que  les  savants  indigènes  peuvent  envier  à  son  auteur. 

Les  rapports  entre  la  France  et  l'Ecosse  ont  été  à  certaine  époque  à 

la  fois  étroits  et  fréquents.  Nous  ne  pouvons  mieux  en  résumer  l'histoire 

qu'en  traduisant  les  paroles  mêmes  de  M.  M.  dans  la  préface  de  ce 

livre.  «  Les  liens  politiques  et  sociaux  si  étroits  qui  unirent  l'Ecosse  à  la 

France  forment  un  trait  caractéristique  dans  l'histoire  des  deux  pays  et 

surtout  du  premier.  L'ancienne  alliance,  que  la  tradition  faisait  remonter 

aux  temps  du  roi  Achaius  et  de  l'empereur  Charlemagne,  devint  un  fait 
incontestable  au  xive  siècle,  lorsque  les  deux  pays  eurent  un  intérêt 

commun  à  combattre  l'ambition  des  rois  Plantagenets.  Les  alliances  fré- 
quentes des  maisons  royales,  les  rapports  continus,  et  par  conséquent 

l'échange  réciproque  d'idées  entre  les  deux  royaumes  pendant  l'ère  des 
Stuarts,  ne  pouvaient  manquer  de  laisser  des  traces  durables  dans  les 

deux  nations.  L'Ecosse  étant  le  plus  arriéré  des  deux  pays,  l'influence 

française  y  fit  une  profonde  impression.  L'ancienne  civilisation  écossaise 
fut  jetée  en  grande  partie  dans  un  moule  français  ;  les  universités 

tirèrent  leur  constitution  presque  exclusivement  de  sources  françaises  ; 
les  constitutions  municipales  furent  grandement  copiées  sur  des  modèles 

français  ;  à  l'époque  de  la  Réforme,  la  religion  se  laissa  guider  par  les 
idées  françaises  plutôt  que  par  les  idées  allemandes  ;  le  langage,  les 

usages  de  société,  le  commerce,  les  divertissements  furent  plus  ou  moins 

modifiés  par  l'influence  française.  Pour  avoir  une  complète  intelligence 
de  la  civilisation  écossaise,  il  faut  chercher  à  la  source  française  plusieurs 

de  ses  éléments  les  plus  importants.  Il  faut  rappeler  le  flux  et  le  reflux 



Bibliographie.  499 

des  relations  qui  s'étaient  établies  entre  les  deux  pays,  la  foule  d'Ecos- 
sais venant  en  France  pour  étudier  ou  pour  servir  dans  l'armée,  et 

retournant  chez  eux  pour  faire  profiter  leurs  élèves  ou  leurs  vassaux  de 

leur  propre  expérience  ;  les  courtisans  et  les  hommes  d'armes  français 
qui  venaient  en  Ecosse  dans  la  suite  de  chaque  alliance  royale  ;  les  let- 

trés de  la  réforme  qui  luttèrent  pour  introduire  les  principes  et  les  idées 

des  Huguenots  ;  et  plus  tard  les  émissaires  jacobites,  remplis  de  sympa- 

thies et  d'idées  françaises  et  les  Français  qui,  se  joignant  sur  le  continent 
à  la  cause  des  Écossais  réfugiés,  les  accompagnèrent  ensuite  dans  leur 

propre  pays.  » 
Après  avoir  dans  un  précédent  ouvrage,  écrit  en  français,  raconté  ces 

rapports  au  point  de  vue  historique,  M.  M.  raconte  aujourd'hui  l'his- 

toire des  mots  français  qui,  grâce  à  ces  relations,  s'introduisirent  dans 
la  langue  écossaise  (nous  voulons  dire  le  dialecte  anglo-saxon  parlé  dans 

la  Basse-Terre  d'Ecosse,  et  qui,  par  ses  caractères  linguistiques  aussi 

bien  que  par  le  développement  de  sa  littérature,  mérite  d'être  regardé 

comme  une  langue  à  part).  L'histoire  des  mots  est  souvent  celle  des 

choses  qu'ils  représentent,  surtout  quand  ils  sont  replacés  dans  leur 
temps,  quand  les  exemples  des  écrivains  contemporains  rendent  le  lec- 

teur témoin  de  cette  infiltration  et  quand  l'histoire  des  mœurs  se  mêle 

incessamment  à  celle  des  mots  et  des  faits.  C'est  ainsi  que  M.  M.,  avec 

une  abondance  d'érudition  aussi  versée  dans  l'ancienne  France  que  dans 
l'ancienne  Ecosse,  soccupe  successivement  de  l'architecture,  du  mobi- 

lier, de  la  bonne  chère  (où  la  France  a  depuis  longtemps  la  préémi- 

nence), des  beaux-arts,  de  l'éducation,  de  la  médecine,  du  droit,  de  la 
guerre,  des  instruments  de  musique,  des  danses,  des  jeux,  etc.  A  ces 

études  se  joint  un  glossaire  étendu  des  mots  anglo-écossais  dérivés  du 
français  et  qui  ne  pouvaient  se  ranger  sous  aucun  des  titres  précédents. 

Pour  ce  travail  philologique,  M.  M.  a  trouvé  un  utile  coopérateur  dans 

un  savant  écossais  dont  le  nom  est  déjà  connu  de  nos  lecteurs,  M.  Wal- 
ter  Gregor,  pasteur  de  Pitsligo. 

A  l'époque  que  décrit  M.  M.,  les  Celtes  des  Hautes-Terres  menaient 
une  vie  trop  fermée  pour  être  accessibles  à  cette  influence  française  ; 

aussi  est-ce  l'histoire  de  la  partie  anglaise  de  l'Ecosse  que  raconte  ici 
M.  M.,  quoique  les  Gaëls  et  au  moins  la  mention  de  la  langue  gaélique 

s'y  rencontrent  quelquefois.  Un  texte  cité  par  M.  M.  nous  a  frappé  : 
Autrefois,  dans  les  écoles,  on  défendait  aux  enfants  de  parler  leur 

langue  maternelle  pour  les  forcer  à  pratiquer  une  des  langues  qu'on  leur 
enseignait.  Or,  dit  M.  M.  (p.  141),  dans  les  «  Statuta  et  leges  ludi  lite- 
rarii  grammaticorum  Aberdonensium  »,  il  est  ordonné  que  les  enfants 



500  Bibliographie. 

ne  devront  pas  parler  la  langue  du  pays,  mais  bien  «  latin,  grec,  hébreu, 

français  ou  gaélique.  »  Le  gaélique  était-il  donc  regardé  comme  une 
langue  savante  ou  comme  une  langue  littéraire  ? 

Les  notes  témoignent  de  l'érudition  la  plus  étendue.  Nous  nous  per- 
mettrons seulement  de  signaler  à  M.  M.  deux  travaux  qui  lui  ont  échappé. 

A  l'occasion  de  la  grantgore  «  the  infïrmity  cumm  out  of  Franche  and 

strang  partis  »  (p.  155)1  on  Peut  référer  au  travail  d'un  savant  écos- 
sais, Sir  James  Simpson,  'Antiquarian  notices  of  the  Syphilis  in  Scotland' 

dans  ses  Arch&ological  Essays,  Edinburgh,  1872,  t.  II,  p.  501-344. — 

Sur  la  présence  des  Ecossais  à  l'Université  de  Paris  au  moyen  âge,  dont 
M.  M.  parle  p.  140,  on  peut  consulter  le  récent  ouvrage  de  Budinsky,  Die 
Université  Paris  und  die  Fremden  an  derselben  im  Mittelalter,  Berlin,  1876. 

Le  livre  de  M.  Francisque  Michel,  magnifiquement  imprimé  par 

MM.  Blackwood,  d'Edimbourg,  restera  comme  un  monument  durable  à 

la  fois  de  l'histoire  d'Ecosse  et  de  l'érudition  française. 
H.  G. 

Ysten  Sioned;  neu  y  Gronfa  Gymmysg.  Aberystwyth  :  John  Morgan  ; 
1882.  Pris  Swllt. 

This  delightful  little  volume  will  no  doubt  be  most  fully  appreciated 

by  the  native  Welshman,  yet  it  will  hâve  its  spécial  charm  for  the 

foreign  reader  also  :  to  the  former  it  will  yield  the  pleasure  of  réminis- 
cence, to  the  latter  that  of  novelty.  Its  contents  are  entirely  of  a  popular 

nature.  The  longest  article  is  that  called  Lien  y  Milod,  the  Folk-lore  of 

Animais,  partly  drawn  from  Ms.  sources,  partly  collected  from  oral  tra- 
dition. Then  we  hâve  a  good  collection  of  Pennillion,  those  charming 

popular  verses  which  can  rarely  be  traced  to  any  known  author,  and 

almost  seem  not  to  hâve  been  composed  but  to  hâve  grown  like  a  snow- 
wreath,  with  ail  its  grâce  and  beauty,  and  just  as  impossible  to  imitate. 

So  the  native  reader  they  are  full  of  music  as  natural  and  spontaneous 
as  the  song  of  the  birds  or  the  murmur  of  the  mountain  streamlet.  The 

rest  of  the  volume  consists  of  short  fire-side  stories  illustrating  popular 
beliefs,  superstitions  and  customs,  or  narrating  humorous  incidents  of 

Welsh  country  life.  Ail  thèse  are  very  pleasantly  told,  and  together  give 

perhaps  a  truer  picture  of  rural  Wales  40  or  50  years  ago  than  can  be 

found  in  any  professed  description.  To  the  foreign  reader  Ystên  Sioned 

will  be  valuable  on  account  of  its  pure  Welsh,  full  of  colloquial  idioms 

and  common  proverbial  sayings  of  to  day,  with  also  a  slight  Vergilian 

tinge  of  the  archaic  in  it,  and  ail  combined  with  the  graceful  facility  of 
a  master.  Thomas  Powell. 



Bibliographie.  $01 

Études  historiques  bretonnes;  les  deux  saints  Caradec.  Légendes 
latines  inédites  avec  introduction  et  notes  critiques  par  M.  Arthur  de 

la  Borderie,  membre  du  Comité  des  travaux  historiques,  3 1  p.  in-8°. 
Paris,  Champion,  1883. 

I. 

Personne  n'a  mieux  compris  que  M.  A.  de  la  Borderie  l'importance 
des  vies  de  saints  bretons  pour  l'histoire  de  la  Bretagne  armoricaine  et 

ne  s'en  est  occupé  avec  plus  de  persévérance  et  de  succès.  Il  présente 

aujourd'hui  au  public  deux  légendes  de  saints  entièrement  oubliés,  bien 

qu'ils  aient  été  l'objet  d'un  culte  naguère  fort  répandu.  Ces  deux  saints 

portent  le  même  nom,  Caradec,  mais  ne  peuvent  être  confondus  l'un 
avec  l'autre. 

Le  premier  est  un  breton  insulaire  contemporain  de  Patrice.  Ses  actes 

sont  extraits  du  plus  ancien  exemplaire  imprimé  du  bréviaire  de  Léon 

(Bibl.  nat.  Impr.  Inv.  B  4920  f.  LL  iij  verso),  imprimé  à  Paris  en  1 5 16. 

M.  de  la  B.  assure  qu'à  «  la  brève  simplicité  du  style,  à  la  primitive 
rudesse  des  mœurs,  »  on  reconnaît  «  qu'on  est  en  présence  d'un  docu- 

ment historique  des  plus  anciens,  antérieur  au  ixe  siècle  et  peut-être 

au  vne.  »  Il  est  regrettable  que  M.  de  la  B.  n'ait  pas  apporté  d'autres 

preuves  à  l'appui  de  cette  assertion.  En  général,  les  actes  de  l'ancien 
bréviaire  de  Léon  sont  dignes  de  la  plus  sérieuse  attention.  Dom  Lobi- 

neau  (Vies  des  saints  de  Bretagne,  p.  84)  croit  qu'ils  ont  été  rédigés  avant 
la  fin  du  ixe  siècle  :  les  reliques  de  plusieurs  des  saints  mentionnés  dans 
ce  bréviaire  ont  en  effet  été  transportées  hors  de  Bretagne  à  cette  époque  ; 

or,  les  actes  n'en  font  pas  mention,  ce  à  quoi  ils  n'eussent  pas  manqué  s'ils 
avaient  été  rédigés  postérieurement  à  ce  fait,  de  la  dernière  importance 

pour  les  hagiographes.  C'est  le  cas,  par  exemple,  pour  saint  Maudetus 
(Modez).  La  vie  de  Caradocus  ne  présente  pas  cette  preuve  matérielle 

d'antiquité  :  c'est  d'ailleurs  un  saint  insulaire  qui  ne  paraît  pas  avoir 
passé  en  Armorique.  La  forme  du  nom  du  saint  Caradocus  est  du  xie-xne  s. 

Au  xe,  c'eût  été  Caratocus. 
L'autre  Caradec  est  un  saint  armoricain.  M.  de  la  B.  a  extrait  ses 

actes  d'une  vie  de  saint  Jacut  (Bibl.  nat.,  ms.  lat.  $296,  f.  62),  trans- 

crite au  xne  s.  Les  moines  de  l'abbaye  de  Saint-Jacut  voyaient,  paraît-il, 
dans  Caradec  le  patron  du  prieuré  de  Saint-Cadreuc.  Nous  croyons  que 
les  moines  faisaient  là  une  fausse  identification  de  noms.  Cadreuc  est  pour 

Cadrocus,  forme  dérivée  de  cadr,  glosant  décor  eus  en  vieux  breton. 

Il  est  impossible  de  confondre  Caratocus  et  Cadrocus.  Le  patron  de 

Saint-Careuc,  en  revanche,  pourrait  bien  être  Cadreuc  :  Careuc  serait 



502  Bibliographie. 

une  forme  plus  récente.  Outre  deux  saints  Caradec,  il  faudrait  donc 
compter  un  saint  Cadreuc  ou  Cadrocus. 

Le  titre  :  Etudes  historiques  bretonnes,  qui  précède  la  légende  des  deux 

saints  Caradec,  nous  fait  espérer,  de  la  part  de  M.  A.  de  la  Borderie, 

une  série  de  publications  aussi  intéressantes  pour  l'histoire  que  pour  la 
linguistique  bretonne. 

J.  Loth. 

ir. 

Dans  la  vie  de  saint  Caradec,  que  M.  de  la  B.  emprunte  au  bréviaire 

de  Léon,  il  y  a,  à  notre  avis,  une  lacune  à  combler  :  Relatum  erat  Kara- 

doco  in  partibus  illis  apud  quemdam  tyrannum,  Deilkemium  nomine, 

esse  quandam  arborem,  ornatam  atque  caram,.  que  patris  sui  fuerat. 

Venit  Karadocus  et  petit  arborem  :  «  utrum  melior  es  tu,  dicit  tyrannus, 

omnibus  sanctis  qui  postula verunt  eam  ?  —  Non  sum,  »  dicit  Karadocus. 
Tyrannus  dixit  :  «  Voca  tamen  Deum  tuum,  et  si  ceciderit,  tua  est.  » 

Respondit  Karadocus  :  «  Non  est  impossibile  Deo  quicquam.  »  Et  hec 

dicens  oravit  Dominum.  Compléta  oratione,  cecidit  arbor  radicibus  extir- 
patis  et  stabant  attoniti  fidèles. 

La  suite  est  facile  à  deviner  :  le  roi  et  les  siens  se  convertissent. 

Quoique  le  texte  ne  le  dise  pas,  il  est  évident  qu'il  s'agit  ici  d'un  arbre 
sacré.  C'est  un  cas  très  fréquent  dans  les  vies  des  saints  que  l'histoire 

d'un  arbre  consacré  aux  faux  dieux  et  détruit  par  un  miracle  du  Dieu 
des  chrétiens. 

H.  G. 

Les  Alpes  Cottiennes  et  Graies;  géographie  gallo-romaine,  par  Florian 
Vallentin.  Paris,  Champion,  1883.  113  p.  in-8°  et  1  carte. 

M.  Vallentin  s'était  préparé  à  cette  étude  de  géographie  historique  par  de 

fréquentes  excursions  dans  le  massif  franco-piémontais,  pour  contrôler  l'infor- 
mation des  textes  par  l'impression  de  la  nature  elle-même  et  par  l'examen  des 

traces  du  passé.  Il  décrit  la  géographie  du  pays  et  ses  peuples  d'après  les  écri- 
vains anciens,  les  voies  romaines  d'après  les  itinéraires  et  leurs  débris,  et  il 

publie  les  inscriptions  des  bornes  milliaires  (quelquefois  inédites)  qui  s'y  rat- 
tachent. Nous  ne  nous  sentons  pas  assez  de  compétence  pour  suivre  l'érudit 

auteur  dans  ces  recherches  de  topographie  et  d'épigraphie. 
M.  V.  rappelle  (p.  12)  une  théorie  de  géographie  providentielle  qui  traverse 

la  littérature  latine.  «  Les  Alpes  paraissaient  aux  Romains  une  faveur  de  la 

nature.  C'était  «  la  citadelle  de  l'Italie,  »  la  «  sauvegarde  du  peuple  romain  ;  » 
elles  «  isolaient  l'Italie  du  monde  barbare  »  et  la  protégeaient  contre  les 
«  menaces  des  enfants  du  Nord  »  (Polybe,  III,  XI  ;  Pline,  III,  v,  4;  Lucain, 



Bibliographie.  503 

Pharsale,  I  ;  Rutilius,  Itin.,  II,  v.  36).  »  A  ces  textes  nous  ajouterons  celui  de 

Cicéron  (De  Prov.  Cons.,  V,  34)  :  Alpibus  Italiam  munierat  antea  natura  non 

sine  aliquo  divino  numine. 

Causes  finales  de  rhéteurs  !  Ce  rempart,  ce  schermo,  comme  l'appelait  plus 

tard  Pétrarque',  n'a  pas  empêché  l'Italie  d'être  envahie  par  les  Français,  et  par 
les  Germains,  et  par  les  Gaulois,  et  par  les  Carthaginois  !  Et  les  Italiens  eux- 
mêmes,  qui  ne  sont  sans  doute  pas  autochthones,  ont  dû  passer  par  les  Alpes, 

s'ils  sont  venus,  comme  on  l'assure,  des  «  hauts  plateaux  de  l'Asie  2.  »  Les 
Alpes  peuvent  être  un  rempart,  mais  ce  rempart  a  des  brèches,  par  où  les 

peuples  ont  passé  de  tout  temps. 

Trésor  du  jardin  de  la  préfecture  à  Rennes.  Epoque  gallo-romaine. 
Sarcophages,  urnes  cinéraires,  amphores,  bijoux,  médailles.  Notice  et  des- 

cription, par  Lucien  Decojibe,  directeur  du  musée  archéologique  de  la  ville 
de  Rennes.  Rennes,  Verdier  fils  aîné,  1882,  196  p.  in-8°  et  10  planches. 

L'objet  principal  de  ce  travail  est  de  décrire  une  découverte  faite  en  1881 

dans  le  jardin  de  la  préfecture  à  Rennes  ;  il  s'agissait  de  sarcophages,  d'urnes 
cinéraires,  et  de  deux  grandes  amphores  en  terre  contenant,  avec  des  bijoux  en 

bronze  et  en  argent,  plus  de  16,000  pièces  de  monnaie.  Les  plus  récentes  de 

ces  pièces  sont  à  l'effigie  de  l'empereur  Probus  :  l'enfouissement  du  trésor  date 

de  277  ou  278.  M.  Decombè  ne  s'est  pas  borné  à  décrire  ces  objets  avec  la 

plus  grande  précision  par  la  plume  et  par  le  crayon  :  il  a  trouvé  l'occasion 
d'une  intéressante  étude  sur  la  géographie  de  Rennes  gallo-romaine  et  résumé 

l'histoire  de  toutes  les  découvertes  d'antiquités  gallo-romaines  faites  dans  ses 

murs.  La  plus  importante  de  ces  découvertes  est  la  belle  patère  d'or  trouvée 
en  1774,  et  qui  se  trouve  au  cabinet  des  médailles  de  Paris.  M.  Decombe  avait 

déjà,  il  y  a  plusieurs  années,  consacré  un  travail  spécial  à  la  patère  de  Rennes 

dans  les  Mémoires  de  la  Société  académique  d'I Ile-et-Vilaine.  Nous  félicitons  le 

musée  archéologique  de  Rennes  d'avoir  un  conservateur  aussi  actif  et  aussi 
compétent. 

Dictionnaire  des  antiquités  grecques  et  romaines...  sous  la  direc- 
tion de  MM.  Daremberg  et  Saglio...  8e  fasc.  (Cho-Cli),  contenant  283  gr. 

Paris,  Hachette,  1882.  —  Prix  :  5  fr. 

Cette  publication  se  continue  avec  une  régularité  propre  à  réjouir  les  archéo- 
logues. Parmi  les  articles  les  plus  importants  de  ce  fascicule,  nous  remarquons 

les  articles  Cibaria  par  M.  le  Dr  E.  Fournier.  véritable  histoire  de  l'alimenta- 
tion chez  les  Grecs  et  les  Romains,  et  Cinctus,  par  M.  Saglio,  étude  sur  les 

ceintures  et  les  modes  de  se  ceindre  des  anciens.  A  propos  de  l'article  Clamor, 

1 .  Ben  provide  Natura  al  nostro  stato, 

Quando  dell'  Alpi  schèrmo Pose  tra  noi  e  la  tedesca  rabbia. 

2.  On  peut  voir  dans  notre  recueil,  t.  III,  p.  459,  l'explication  donnée  par  M.  d'Arbois 
de  Jubainville  du  nom  des  Italiens,  «  ceux  qui  ont  la  capacité  d'aller,  les  voyageurs.  » 



504  Bibliographie. 

et  du  Barritus  dont  il  est  question,  nous  nous  permettrons  de  signaler  aux 

auteurs  pour  leur  bibliographie  un  article  intitulé  «  Le  Barritus  des  Germains  » 

dans  la  Revue  politique  et  littéraire  du  25  septembre  1875. 

—  Nous  recevons  de  Sir  Samuel  Ferguson  plusieurs  savants  mémoires  réim- 

primés des  publications  de  l'Académie  royale  d'Irlande  :  1°  Fasciculus  of  Prints 

from  photographs  of  Casts  of  Ogham  Inscriptions.  L'étude  et  l'élucidation  défini- 
tive de  ces  curieuses  inscriptions  devra  beaucoup  à  Sir  Samuel  Ferguson,  non 

seulement  par  ses  propres  travaux  sur  cette  matière,  mais  auSsi  par  son  intel- 

ligente initiative.  C'est  sur  sa  proposition  qu'on  réunit  au  musée  de  Dublin  les 

moulages  des  pierres  oghamiques,  qu'on  en  fait  des  estampages  et  qu'on  publie 
en  photogravure  la  représentation  de  ces  estampages.  On  a  photographié  les 

estampages  et  non  les  moulages,  parce  qu'on  n'aurait  pu  réunir  autrement  les 

deux  faces  de  l'inscription  qui  traverse  l'angle  de  la  pierre.  Ce  fascicule  con- 
tient cinq  planches  avec  un  texte  explicatif.  —  20  On  Sépulcral  Cellae,  étude 

d'archéologie  funéraire  comparant  des  types  irlandais  avec  des  types  du  conti- 
nent. —  30  Address  delivered  before  the  Royal  Irish  Academy,  discours  de  Sir 

Samuel  Ferguson,  président  de  l'Académie,  où  sont  passés  en  revue  les  services 
que  ce  corps  savant  a  rendus  aux  études  irlandaises  et  les  desiderata  actuels  de 

ces  mêmes  études.  —  40  On  the  Legend  of  Dathi.  Très  curieuse  et  très  érudite 

étude  sur  la  légende  de  ce  roi  irlandais  qui,  d'après  les  chroniques  irlandaises, 

aurait  été  en  l'an  428  (après,  non  avant  Jésus-Christ)  tué  par  un  éclair  en  tra- 

versant les  Alpes  pour  envahir  l'Italie.  Sir  Samuel  F.  a  essayé  d'identifier  les 
noms  de  lieu  mentionnés  par  les  chroniqueurs  irlandais  avec  des  noms  de  lieu 

du  canton  des  Grisons.  Il  y  a  là-dedans  beaucoup  de  recherche,  d'érudition  et 
d'ingéniosité  ;  mais  nous  devons  confesser  qu'en  admettant  dans  le  fonds  la 

réalité  de  l'expédition  de  Dathi  (nous  reviendrons  bientôt  sur  ce  sujet),  la  route 

qu'il  a  suivie  et  surtout  le  lieu  où  il  a  été  tué  ne  sont  pas  pour  nous  choses 

qu'on  puisse  préciser.  Il  faudrait  qu'on  nous  montrât  dans  les  manuscrits 
irlandais  la  carte  routière,  la  sorte  de  Table  de  Peutinger,  que  ce  prince  devait 

avoir  dans  ses  bagages  quand  il  partait  pour  conquérir  l'Italie. 
Terminons  par  une  observation  de  détail  que  nous  suggère  un  texte  cité  par 

Sir  Samuel.  Pour  donner  l'idée  que  les  anciens  Irlandais  se  faisaient  de  l'éten- 

due et  de  la  situation  des  Alpes,  il  cite  un  passage  d'un  poème  géographique 
de  Mac  Cosse,  contenu  dans  le  ms.  de  Leinster,  p.  136  a.  Après  avoir  nommé 

l'Italie,  l'auteur  dit  : 
sliab  Ailp  eturru  is  G  allia, 

Muir  in  a  timchell  amuirn  otâ  libaist  co  libuirn 

(libaist  est  pour  ligaist,  comme  le  conjecture  Sir  Samuel). 

«  La  montagne  des  Alpes  entre  l'Italie  et  la  Gaule  ;  la  mer  tout  à  l'entour  ... 

depuis  la  Ligurie  jusqu'à  la  Liburnie  (Dalmatie  actuelle).  » 

Il  n'est  pas  exact  de  croire  que  ce  poème  nous  donne  les  idées  des  anciens 

Irlandais  sur  la  géographie;  il  ne  l'est  pas  d'assurer  (comme  nous  le  trouvons 
dans  la  préface  du  fac-similé  du  ms.  de  Leinster,  p.  32  a)   que  nous  ayons  là 



Bibliographie.  505 

les  notions  géographiques  du  temps  où  ces  vers  ont  été  écrits.  Le  pédagogue 

Mac  Cosse,  fer  legend  mis  ailithir  «  professeur  à  Ross  Ailithir,  »  s'était  certai- 
nement borné  à  versifier  une  cosmographie  latine  en  usage  dans  les  écoles 

d'Occident  —  la  preuve  en  est  dans  les  noms  latins  que  contiennent  ses  vers, — 
et  cette  cosmographie  était  elle-même  ancienne,  comme  on  le  voit  par  le  mot 

Gallia  appliqué  au  pays  qui  avait  depuis  longtemps  perdu  ce  nom. 

Ce  passage  sur  l'Italie  éveille  en  nous  un  souvenir,  celui  des  beaux  vers  où 
Pétrarque  a  si  bien  résumé  en  quelques  mots  la  géographie  physique  de  cette 

péninsule  : 
//  bel  paese 

Ch'Apennin  parte. 

E'I  mar  circonda  e  l'  Alpi. 

e  Le  beau  pays  que  l'Apennin  divise  et  qu'entourent  la  mer  et  les  Alpes.  » 
Pétrarque  lui-même  avait  peut-être  le  souvenir,  précis  ou  seulement  vague, 

d'une  cosmographie  qu'il  avait  lue  autrefois.  Nous  n'avons  pas  le  loisir  de  faire 
une  étude  sur  les  sources  de  Pétrarque,  mais  nous  croirions  volontiers  que  ses 

vers  et  ceux  de  Mac  Cosse  dérivent  d'une  source  commune,  un  vieux  traité  de 

cosmographie  aujourd'hui  oublié  et  perdu!  — Nous  soumettons  cette  hypothèse 

à  M.  Nigra,  qui,  lorsqu'il  le  veut,  s'inspire  aussi  heureusement  de  Pétrarque 
que  de  Zeuss. 

—  Nous  avons  déjà  parlé  (t.  IV,  p.  457,  et  t.  V,  p.  274)  des  sociétés  qui 

se  sont  fondées  en  Irlande  pour  la  conservation  et  la  culture  de  la  langue  irlan- 
daise. Une  de  ces  sociétés,  la  Gaelic  Union  de  Dublin,  a  entrepris  la  publication 

d'une  revue  mensuelle.  Nous  en  avons  le  premier  numéro  sous  les  yeux,  c'est 
le  Gaelic  Journal*.  Il  contient  des  articles  en  prose  et  en  vers,  des  mélanges  et 

des  nouvelles  sur  l'œuvre  et  le  progrès  de  la  Société.  Les  articles  et  les  vers 

sont  en  gaélique  d'Irlande,  en  gaélique  d'Ecosse  et  en  anglais.  Il  y  a  même  un 

article  gallois  (bien  entendu  avec  traduction  anglaise!  ;  c'est  la  reproduction 

d'un  article  de  M.  Spurrell  dans  le  Soleil  de  Caermarthen  sur  l'œuvre  de 
T'Union  gaélique'  :  il  contient  de  très  sages  observations  sur  les  difficultés  que 

cause  à  la  renaissance  irlandaise  le  maintien  d'une  orthographe  historique  et 
étymologique.  Les  articles  irlandais  de  ce  recueil  sont  imprimés  les  uns  en 

caractères  irlandais,  les  autres  en  caractères  romains.  Nous  avons  remarqué 

une  excellente  lettre  de  M.  John  Fleming,  à  la  fois  patriotique  et  pratique,  sur 

les  résultats  que  peut  espérer  atteindre  P'Union  gaélique'.  Il  est  certain  que  si, 

dans  le  Donegal  et  sur  la  côte  ouest  d'Irlande,  là  où  l'usage  de  la  langue  s'est 
maintenu  et  où  l'anglais  est  à  peine  connu,  on  parvient  à  remettre  la  vieille 

langue  en  honneur  et  à  en  donner  l'orgueil  et  le  savoir  grammatical  à  ceux  qui 
le  parlent,  l'irlandais  aura  chance  de  vivre  quelques  générations  de  plus.  Les 

philologues  pourront  aussi  y  trouver  l'occasion  d'observations  nouvelles.  —  Le 

1 .  The  Gaelic  Journal,  exclusively  devoted  to  the  Préservation  and  Cultivation  of  the 

lrish  Language,  Founded,  Conducted  and  Published  by  the  Gaelic  Union,  N°  1.  Dublin, 
November  1882.  Price  :  six  pence.  32  p.  pet.  in-40. 



$06  Bibliographie. 

rédacteur  en  chef  de  ce  recueil  est  M.  David  Comyn  :  nous  sommes  heureux 

d'en  louer  l'activité  et  le  talent  ;  mais  il  ferait  bien  de  s'abstenir  de  publier  des 
poésies  prétendues  françaises  comme  celle  de  la  p.  16.  Qu'il  ménage  les  lecteurs 
que  le  Gaelic  Journal  peut  trouver  en  France! 

Vestigia  celtica.  Celtic  Footprints  in  Philology,  Ethics  and  Religion,  by 
Donald  Masson,  M.  A.,  M.  D.  Edinburgh,  Mac  Lachlan  and  Stewart,  1882, 
79  p.  in-i 2.  —  Prix  :  2  s.  (2  fr.  50). 

Ce  titre  ambitieux  est  trop  général  pour  annoncer  le  contenu  du  livre.  L'au- 
teur a  réuni  dans  les  grammaires  des  différentes  langues  celtiques  des  exemples 

de  l'emploi  des  prépositions  déclinées  et  il  les  accompagne  de  théories  philoso- 
phiques dont  nous  avouons  n'avoir  bien  saisi  ni  le  sens  ni  l'utilité.  Cette  étude 

pourra  intéresser  les  linguistes  étrangers  à  nos  études  en  leur  faisant  connaître 

la  façon  dont  les  langues  celtiques  expriment  certain  nombre  de  rapports;  mais 

les  celtistes  n'y  trouveront  rien  de  nouveau,  sinon  peut-être  quelques  rappro- 
chements aventureux.  Par  exemple,  p.  28,  M.  M.  rapproche  le  gaélique  toïs- 

each  'chef,  avec  le  breton  armoricain  tosta,  superlatif  de  tost  'proche'.  Faut-il 

donc  rappeler  à  M.  M.  que  le  breton  tost  est  l'ancien  français  tost  (aujourd'hui 
tôt),  mieux  conservé  dans  le  breton  que  dans  le  français? 

Le  livre  des  Quatre  Maîtres,  annales  du  royaume  d'Irlande,  depuis  les 
origines  jusqu'à  l'arrivée  de  saint  Patrice  ;  traduction  par  Henri  Lizeray. 
60  p.  in-8\  Paris,  Leroux,  1882.  —  Prix  :  2  fr.  jo. 

Cette  publication,  aussi  étrange  qu'inutile  comme  les  précédentes  du  même 
auteur,  n'apprendra  rien  ni  au  grand  public  ni  aux  savants. 

M.  Sébillot's  System  as  applied  to   Cornish  Folk-Lore,  by  Rev. 
W.  S.  Lach-Szyrma  (Reprinted  from  the  Report  and  Transactions  of  the 
Penzance  Natural  History  and  Antiquarian  Society,  1881-82).   19  p.  in-8°. 

Eugène  Rolland.  Faune  populaire  de  la  France,  t.  VI.  Les  oiseaux 
domestiques  et  la  Fauconnerie.  Paris,  Maisonneuve,  188},  xj-243  p.  in-8°. 
—  Prix  :  8  fr. 

M.  Rolland  termine  avec  ce  volume  le  grand  ouvrage  qu'il  a  consacré  à  la 
Faune  populaire  de  la  France.  C'est  un  répertoire  incomparable  de  toutes  les 
traditions  relatives  aux  animaux  en  France,  et  comme  un  dictionnaire  du 

Folk-lore.  M.  Rolland  s'est  abstenu  scrupuleusement  de  toute  théorie,  restant 
dans  son  rôle  modeste  de  grand  collecteur  des  traditions  de  France.  Mais  son 
livre  est  la  base  sur  laquelle  on  bâtira  plus  tard.  Ce  volume  se  termine  par  un 

index  général  de  l'ouvrage  tout  entier.  —  M.  Rolland  annonce  la  publication 
prochaine  d'une  flore  conçue  sur  le  même  plan. 

Almanach  des  traditions  populaires.  Deuxième  année,  1883,  125  p. 
in-18.  Paris,  Maisonneuve,  1883.  —  Prix  :  4  fr. 

Ce  second  volume  de  l'almanach  fondé  et  dirigé  par  M.  Rolland  contient  un 
travail  à  signaler  tout  particulièrement  aux  lecteurs  de  la  Revue  celtique.  C'est 
un  calendrier  breton,  en  breton  et  en  français,  rédigé  par  M.  Sauvé  au  point 



Bibliographie.  507 

de  vue  de  l'hagiographie  indigène  et  des  traditions  et  usages  relatifs  à  certains 

jours  de  l'année.  M.  Sauvé  donne  en  même  temps,  en  breton,  la  Rose  des 
vents  des  marins  bretons. 

Annuario  para  o  estudo  das  Tradiçôes  populares  Portuguezas, 
Revista    dirigida  por  J.   Leite   de  Vasconcellos.    Porto,   Clavel,   1882. 

94  p.  in-12. 

L'almanach  de  M.  Rolland  trouve  des  émules  :  ce  petit  volume,  dû  à  la  col- 
laboration de  plusieurs  écrivains  portugais  et  rédigé  en  grande  partie  par 

M.  Leite  de  Vasconcellos,  est  fait  avec  goût  et  critique. 

—  La  Revue  des  langues  romanes  de  Montpellier,  dans  son  numéro  de 

décembre  1882,  a  publié,  p.  293-297,  l'article  de  M.  Boucherie  sur  la  Prose 
de  saint  Columba  que  nous  annoncions  dans  notre  dernier  numéro.  M.  B.  y 
donne  la  collation  des  divers  mss.  de  ce  texte. 

H.  G. 

CORRIGENDA. 

{Revue  celtique,  vol.  V.) 

P.  233,  note. 

L.   6  for  xivaç  read  Ttvàç 

7  for  oè  read  lé 

8  for  Ivxaûôà  read  èvcauôi 

for  touç  read  xoùç 

9  for  é^TfcfjUcaOai  read  è^Y)Yr(<7£a0ai 

1 0  for  Iv  read  Iv 

for  piTTTctv  read  ptTrxeîv 

1 1  for  sTTcioàv  read  èwsiBàv 

1 2  for  Ixafftov  read  h.a<rzov 

for  àcpoupeaOai  read  àcpatpstaOai 

1 3  for  au-ï]  read  autï] 
1 5  for  [j.ev  read  [xsv 

last  line,  for  'the'  read  'that' 

1.  6,  for  'prepositons'  read  'prépositions' 

1.  15,  for  'by',  read  'be' 

1.  7  from  bottom,  for  'It\  read  'If 

1.  5  from  bottom,  for  'en'  read  'ién' 

1.  18,  'ossad'  should  be  transferred  to  the  beginning  of  1.  22 

1.  14,  for  '2556'  read  '225  b' 

P. 
234,  h 

p. 
23$, 1 

p. 239, 1 
p. 

246, 1 
p. 

248,1 
p. 

252, 1 



508  Bibliographie. 

P.  2  $  3 ,  1.  1 7 ,  for  'cases'  raid  'case' 

1.  24,  /or  'spart'  rW  'sparth' 
P.  254,  last  Une,  for  'trenler'  read  'tren/er' 

P.  258,  1.  27, /or  'displicientiâ'  read  ldispicientia 

P.  2  $9,  1.  28,  for  idhena>  read  'dhenu' 

note,  1.  14,  for  'Book's'  read  'Books' 

P.  261,  1.  10,  read  'erroneously' 

P.  263, 1.  10  from  bottom,  for  ' ar-nenaic'  read  'ar-nenaisc' 

P.  371,  1.  9,  for  'wordman'  read  'woodman' 
P.  372,  last  line  but  one,  read  'i  tamlachtain' 

P.  373,  1.  15,  for  'was'  read  'has  been' 

p-  377,  1;  3 ,  for  '27  b'  read  '27  B' 
P.  404,  1.  20,  for  'for'  mzd  'fôr' 

ADDENDA  AND  CORRIGENDA. 

(P.  195  seqq.) 

§3,8,  read  :  Luicet  — finn  in  gaisced  glain.  — 
§  3,  13,  read  :  Baîar  cland  Marna  isin  cath. 

§  5,  for  ranna  read  runna. 

§  12,  buain,  the  reading  of  the  Ms.  for  uain,  is  an  early  instance  of  the 

pronunciation  now  prevailing  in  the  Scotch  islands.  See  M'Alpine's 
Gaelic  Dictionary  s.  v.  bho. 

§  13,  for  andar  limm  read  with  the  Ms.  andar  lat  ''one  would  think'.  Cf. 
LU.  $  $  b  indar  latt  ro  pa  di  partaing  imdénta  a  béoil.  LL,  $  $  b  :  dét 
niamda  nemanda  andar  let  batar  frossa  findnémand. 

§  16,  with  cétguin  compare  gerrguin  Stokes,  Ir.  Gl.  940. 

§  24,  scithlim  has  nothing  to  do  with  scith  and  léimm,  but  raeans  'vani- 

shing,  disappearing'.  Cf.  LBr.  2$6b:  saint  ocus  mian  na  g!6ri  di'oesi cen  scithlim  cen  ercra. 

§  2  5 ,  for  inna  caine  read  inn-acaine. 
Kuno  Meyer. 

Le  gérant  :  F.  VIEWEG. 

Imprimerie  Daupeley-Gouverneur,  à  Nogent-le-Rotrou. 







PB  1001  ,R5  V.5  SMC 
Revue  celtique 

Does  Not  Circulate 



3H  HH 

■ 

■ 

SUS mi 
■ 

«m 

H. 

■ 
..-■vvV: 

1  IHI 


